THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

100. JAHRGANG 1952 2. HEFT

Zum priesterlichen Berufsethos
Von Josef Miller S.J., Innsbruck

Wenn Neupriester das Seminar, das Ordensscholastikat ver-
lassen, um in die Seelsorge hineinzugehen, gibt man ihnen weg-
weisende Worte mit, Verhaltungsregeln, worauf sie achten, was
siec meiden sollen, um sich in der Gemeinde, in der Welt als
Priester zu bewihren. Aber fiir Wert und Wirken eines Priesters
kommt es nicht so sehr auf einzelne Fertigkeiten und Tugenden
an als vielmehr auf den inneren Gesamthabitus, auf das ganze
Sein. Fur die Personlichkeitsbildung und fiir den Personlich-
keitsausdruck sind nicht einzelne Teilgedanken ausschlaggebend,
sondern — wie Lindworsky in seiner ,.Psychologie der Aszese”
darlegt — ein grofier Grundgedanke, ein Zentralwert, d. h. ein
allumfassender Wertkomplex'). Am fruchtbarsten dafiir ist —
wiederum nach Lindworsky — der Berufsgedanke, das
Berufsideal. Der Berufsgedanke scheint in der Tat jener zu sein,
der das ganze Stehen und Gehen des Menschen am weitesten
umfafit und es auch am tiefsten zu formen vermag. Wer seinen
Beruf richtig sieht, vom Gedanken seines Berufes sich ganz er-
tilllen 146t, mit anderen Worten, wer das rechte Berufsethos hat,
wird dann von selbst in jeder Situation und fir jede Situation
das Rechte treffen. Darum kommt es auch bei uns Priestern vor
allem auf das rechte Berufsethos an.

Mit Berufsethos meint man ein persénliches, seeli-
sches Verhaltnis zum Berulf. Aber nicht ein subjektiv
willkiirliches, sondern ein solches, wie es der objektive Sinn,
die objektive Eigenart des Berufes verlangt. Diesen objektiven
Sinn verstandesmaBig, willensméafig, gefiihlsmafig, kurz mit dem
ganzen Menschen, erfafit haben und daraus leben und wirken,
heiBt, Berufsethos haben. Das Berufsethos ist also bestimmt vom
objektiven Sinn, von der Eigenart des Berufes®). Worin liegt nun
der objektive Sinn unseres Berufes, des Priesterberufes, seine
Eigenart?

1) Joh. Lindworsky, Psychologie der Aszese, Winke flir eine psy-
chologisch richtige Aszese. Freiburg, 1935, Herder.
2) Vgl. Gundlach, Berufsethos. Stimmen der Zeit 118 (1930), S. 97.



130 Miller, Zum priesterlichen Berufsethos

In der modernen Charakterologie, in der es um die Erfassung
des konstanten seelischen Seins einer Personlichkeit geht, hat
sich der sogenannte Schichtgedanke als besonders frucht-
bar erwiesen. Man stellt sich namlich den Aufbau der mensch-
lichen Personlichkeit in mehreren Schichten vor, die sich tber-
einander erheben. (Damit kommt die moderne Psychologie
wieder zur alten Lehre der Scholastik zuriick, daB der Mensch
verschiedenen Seinsbereichen angehért — homo quodammodo
omnia). Die unterste ist die animalische Schicht; dariiber liegt
die sensitive und ganz oben die geistige. Allerdings wire es ver-
kehrt, sich diese Schichten nur aufeinander ruhend zu denken,
wie ein Stockwerk auf dem anderen aufruht. Die Schichten
durchdringen sich vielmehr, stehen miteinander in integrativem
Zusammenhang, bilden ein einheitliches Ganzes. So dhnlich kén-
nen wir uns auch unseren Beruf sich auf mehreren Schichten
aufbauend vorstellen. Denn auch unser Beruf ist nicht etwas Ein-
faches, sondern enthalt in sich Seinsbereiche verschiedener Be-

rufe, die in ihrem integrativen Zusammenspiel eben wunseren
Beruf bilden.

Unser Beruf tragt in sich einmal die allgemeine Seinsart der
hoheren geistigen Berufe, wie wir sie in den Berufen
des Arztes, des Richters, des Erziehers vor uns haben. Er gehort
zur Kategorie dieser héheren geistigen Berufe. Und wie die An-
gehorigen dieser genannten Berufe rechnen auch wir uns ganz
selbstverstandlich zu den akademisch Gebildeten. Uber dieser
allgemeinen Berufsschicht liegt eine zweite, héhere, insofern wir
Kleriker, Ordensleute sind, Angehérige des geistlichen Standes —
oegregati”. Wir konnen diese Schicht die ,religiése® nen-
nen, religios in dem Sinne, in dem der Bischof bei der Erteilung
der Tonsur vom ,habitus religionis* spricht und das Kirchen-
recht die Ordensleute ,,religiosi” nennt, weil sie sich von berufs-
wegen der Religion weihen und sie vorzuleben haben, weil sie
»den Herrn zum Anteil und Erbe“ haben. Eine dritte, noch
hohere Schicht gibt unserem Berufe schliefilich die Vollendung:
das Priestertum. So haben wir in unserem Berufe ein ein-
heitliches Ineinander verschiedener Berufsschichten, und alle
zusammen bilden den einen Beruf des Priesters, des ,.bonus miles
Christi”, wie ihn namentlich die Enzykliken der letzten Papste
fiir unsere Zeit zeichnen®).

Jede dieser Schichten stellt nun besondere Forderungen, ver-
langt nicht blof} gewisse Verrichtungen, sondern mehr noch eine
bestimmte innere Seinsform. Fir die hoheren geistigen Berufe
im allgemeinen hat diese Forderungen Tumlirz in seiner Studie:

3) Im folgenden ist in erster Linie der Seelsorgepriester gemeint, der
Weltpriester und der Angehbrige eines apostolisch titigen Ordens.



Miller, Zum priesterlichen Berufsethos 131

»Psychologie der hoheren geistigen Berufe™) herausgestellt. Er
nennt vier Wesensmerkmale: Einsatz der ganzen Personlich-
keit bei der Berufsausitbung; Ausgeglichenheit und Trieb-
beherrschung; Empfinglichkeit fiir héhere wissenschaftliche
Werte; geistige Freiheit. Es lohnt sich, auf diese Wesensmerk-
male etwas niaher einzugehen, weil wir so die natiirliche Grund-
lage unseres Berufsethos besser sehen und verstehen.

Unser Beruf beansprucht wie alle geistigen Berufe den gan-
zen Menschen, vor allem seine Willens- und Gefiihlsseite.
Von einem Lehrer, Arzt usw. verlangen wir Pflicht- und Verant-
wortungsbewuBtsein, feines sittliches Gefithl, Beherrschung der
Triebe; wir meinen, daf auch die grofite Intelligenz Mangel in
dieser Hinsicht nicht ausgleichen kann. Bei den niederen Berufen
ist dies nicht so. Ein mittlerer Biirobeamter mag ein geldgieriger
Mensch, ein Handwerker, ein Sklave der Geschlechtslust sein —
er kann trotzdem in seinem Berufe Ausgezeichnetes leisten. Aber
es widersteht uns, das gleiche von einem Lehrer, Richter usw.
gelten zu lassen. Jeder hohere Beruf beansprucht nidmlich nicht
bloBl eine bestimmte Seite des Menschen, sondern seine ganze
Personlichkeit, auch seine Gefithls- und Willensseite. Und wie
in den angefithrten Beispielen bereits angedeutet — das ist das
zweite Merkmal der geistigen Berufe —, fordern diese Berufe
eineméglichstgroBegeistigeundsittlicheHohe
mit weitgehender Harmonie. Der Trager eines solchen
Berufes muBl seine Triebe, Launen und Begierden beherrschen
kénnen, mufBl in seinem ganzen Wesen ausgeglichen sein; sonst
fehlt ihm etwas. Ein weiteres Merkmal ist das Geoffnetsein
gegeniiber wissenschaftlichen Werten, beson-
ders gegenitber den Werten, deren Verlebendigung durch die
Berufsarbeit gefordert wind. Auch dadurch unterscheidet sich ein
geistiger Beruf von einem handwerksméaligen. Ein Bauer oder
Handwerker braucht keine wissenschaftliche Durchdringung
seiner Arbeit. Aber jeder Arzt und Richter wére ein Stiimper,
wenn er nicht auch die theoretischen Grundlagen seines Berufes
beherrschte. Mit der Wertgeoflnetheit mul sich noch ein viertes
Merkmal verbinden: die geistige Freiheit. Der Triger
eines geistigen Berufes dar{ nicht — was z. B. die proletarische’
Haltung charakterisiert — in Ressentiments und Verneinung
stecken bleiben. Er muf3 fiir die verschiedenen Kulturgebiete, mit
denen er in Berithrung kommt, aufgeschlossen sein. Er mull zum
selbstindigen Durchdenken der Fragen des Lebens und zum
Gebrauch der Waffen des Geistes kommen. Dem wahrhaft Gebil-
deten ist immer ein Grundzug der Freiheit eigen, ein Blick fur
das GroBe und Weite, fiir alles Schone, Edle und Gute.

%) Otto Tumlirz, Psychologie der hoheren geistigen Berufe. Berlin-
Wien-Ziirich 1937, Osterreichischer Wirtschaftsverlag.



132 Miller, Zum priesterlichen Berufsethos

Wenn wir unseren Beruf recht sehen, dann sehen wir auch,
daf} alle diese Bezige, die hier als Kennzeichen der hoheren
geistigen Berufe herausgestellt sind, auch unserem Berufe eignen.
Einem Priester ginge etwas ab, wenn er diese Forderungen nicht
erfiillte.

Damit ist nun allerdings nur die unterste Schicht unseres
Berufes aufgezeigt. Uber dieser wolbt sich die héhere Schicht des
religiosen Bereiches, insofern unser Beruf ein Beruf fiir
den Kleriker-, den Ordensstand ist, der Manner des Gebetes und
der Aszese will. Durch die Tonsur sind wir aus der Welt heraus-
gehoben, sind ,,segregati” geworden, dem Dienste der Religion,
dem Dienste Gottes geweiht. Dieses dbernatiirlich-religiése
Moment nimmt dem Tieferliegenden, zur natirlich-geistigen
Schicht Gehorigen seine Selbstindigkeit, iiberformt es, saugt es
auf. Deshalb tritt beim Kleriker, beim Ordensmann das Weltliche
zuriick. Er hat keinen weltlichen Beruf mehr. Auch wenn er eine
Tatigkeit ausiibt, die man sonst bei Weltleuten als ihren Beruf
bezeichnet, wie die eines Lateinlehrers oder eines Arbeiters in
der Fabrik — um seinen Beruf befragt, kann er nicht ohne wei-
teres sagen: Ich bin Philologe, Fabrikarbeiter. Wenn er adiquat
sprechen will, muf} er sagen: Ich bin Theologe, Ordensmann und
bin im Unterricht, in der Fabrik, in dem und dem Handwerk
tatig. Denn darin arbeitet er fiir die Kirche, fiir den Orden; aber
es ist nicht sein Beruf. Sein Beruf ist vielmehr der Dienst Gottes,
das Deo mancipari. Um dieses Dienstes willen verzichtet der
Priester, der Ordensmann auf manche Werte, wie Ehe und
Familie, personliche Freiheit. Dadurch wird nun die untere
Schicht unseres Berufes, die wir mit den anderen geistigen Be-
rufen gemein haben, modifiziert. Die einen der oben genannten
Merkmale gewinnen an Dringlichkeit, wie die Triebbeherrschung,
die Ausgeglichenheit. Der Kleriker, der Ordensmann mul} sich
mehr beherrschen konnen als der Laie. Andere hingegen er-
fahren eine gewisse Einengung, wie das Offensein bestimmten
natiirlichen Werten gegeniiber. Diese erhalten eine untergeord-
nete, zweitrangige Stellung. Ein Priesterseminar z. B. ist nicht
der Ort, um die Werte der Kunst, des Sportes, der Korperpilege
zur Darstellung zu bringen. Wenn dort auch Sport betrieben
wird, so doch nicht um des Sportes willen, um die Welt zu diesen
Werten zu fithren, sondern der Sport wird in den Dienst héherer
Ziele gestellt und nur insoweit betrieben, als er diesen dienen
kann, als er den Korper fiir hohere Zwecke tauglicher macht und
den Mann fiir die Seelsorge. Das gilt auch von anderen Kultur-
werten. In diesem Konnen einen Wettkampf mit der Welt ein-
gehen, entspricht nicht unserem Berufe, wirde davon abziehen.
Wir diirfen diesen rein menschlich-natiirlichen Dingen keinen
entscheidenden Wert beilegen; wir sind nicht Diener dieser Welt,
sondern ,,deputati ad divinum cultum®’!



Miller, Zum priesterlichen Berufsethos 133

Kronung und letzte Ausformung erhilt unser Beruf durch
das Priestertum. Priestertum besagt wesentlich Mittlertum
zwischen Gott und den Menschen, ruht also nicht in sich wie das
Element des Religiosen. Kleriker sein, Ordensmann sein, enthalt
an und fur sich noch keinen Bezug auf die Mitmenschen. Priester
sein aber heift wesentlich, auf die Menschen hingeordnet sein,
um sie zu Gott zu fithren in innigster Verbindung mit Christus,
dem einen Hohenpriester. ,,Ich habe euch von der Welt auser-
wihlt — ich sende euch in die Welt.” In diesen Worten ist die
ganze Spannung des Priestertums enthalten. ,,Sacerdotem oportet
offerre, benedicere, praeesse, praedicare et baptizare.” Dem Prie-
ster gilt das Wort des Herrn: ,,Constitui te super gentes, ut evellas
et destruas, et disperdas et dissipes et aedifices et plantes™), und
das Wort des hl. Paulus: ,,Praedica verbum, insta opportune, im-
portune; argue, obsecra, increpa in omni patientia et doctrina®).
Der Priester ist Liturge, Prophet und Apostel, sein Beruf ist ein
Beruf in auxilium animarum.

So baut sich unser Beruf auf aus den drei Wesensteilen: dem
geistigen, dem religiosen und dem priesterlichen Seinskreis.
Alle drei Bereiche durchdringen sich, ja missen
sich durchdringen, und bilden in dieser ganzheitlichen Integrie-
rung den Priesterberuf, wie er in den kirchlichen Dokumenten
niedergelegt ist. Kein Element darf darin vor den anderen ein-
seitig und tberstark akzentuiert werden. Sonst gibt es eine Ver-
zerrung des Berufsbildes. Wiirde z. B. das Element des Geistigen
im Sinne der hoheren geistigen Berufe einseitig herausgestellt,
gibe es wohl einen feingebildeten Gelehrten oder einen geist-
vollen Redner, aber nicht einen Vir Dei, nicht einen Priester.
Und wiirde mit der Pflege des religiosen Elementes das Geistige
vernachlassigt, so wiirde die Gefahr des Fanatismus oder eines
engen Spiritualismus nicht vermieden. Und wiirde sich der Prie-
ster nur auf das prophetisch-apostolische Amt verlegen unter
Vernachlassigung des spiritus religionis, des Gebetes und der
Aszese, wiirde er wohl ein Mann der Aktion werden, aber nicht
ein homo spiritualis; er wire ,ténendes Erz und klingende
Schelle®, wire nicht Spender religiosen Lebens. Unser Beruf will
eben in seiner Reinheit alle drei Aufbauschichten in der rechten
gegenseitigen Durchdringung und Durchleuchtung. Auch die
Enzykliken der letzten Papste fordern wiederholt solch ganzheit-
liche Ausformung.

Das ist also unser Beruf nach dem, was er in sich schliefit.
Thn gilt es in dieser seiner Ausformung ganz in sich aufzunehmen,
als den grofen Grundgedanken, als die alles umfassende Ziel-
gestalt unseres Lebens. IThn gilt es, mit Herz und Gemit zu um-

5) Jer 1, 10.
6) 2 Tim 4, 2.



134 Miller, Zum priesterlichen Berufsethos

fangen; es gilt, sich davon ganz erfillen zu lassen und daraus zu
leben und zu wirken, d. h. Berufsethos zu haben. Berufsethos
sagt, daBl uns der Beruf nicht etwas Angelerntes ist, nicht eine
gewohnheitsmélige Ausitbung von Fertigkeiten, sondern etwas,
was mit uns innerlich ganz verwachsen ist. Es ist Berufs-
bewufitsein; aber mehr noch als dies: Es ist ein Leben in und
aus dem Berufe.

Dabei werden sich alle drei Schichten unseres Be-
rufes geltend machen: die geistige, die religivse und die
priesterliche. 'Wir werden uns als zu den geistigen Berufen
gehorig wissen und fithlen; als Gebildete mit allen Forderungen,
die dieses Wort in sich tragt. Wir werden uns als ,;segregati®, als
Gottgeweihte fithlen, als solche, die den Herrn zum Anteil und
Erbe haben; denen von standeswegen die Pflicht obliegt, ein
inneres Leben zu fithren, das heiliger ist als das der Laien. Und
wir werden uns als Priester wissen und fithlen, d. h. als solche,
die zu den Menschen gesandt sind, um sie zu Gott zu fithren. Das
Ganze wird aber nicht ein dreifaches BewuBtsein abgeben, son-
dern ein einheitliches, harmonisches Berufsgefithl; da darf die
eine Schicht vor der anderen nicht einseitig, d. h. in einer ihrer
objektiven Stellung im Ganzen nicht entsprechenden Weise
betont sein. Sonst kénnte es geschehen, daf ich mich etwa mehr
als Laie denn als Geistlicher oder Ordensmann fithle; oder nur
als Geistlicher und nicht zugleich auch als Gebildeter und des-
halb den sogenannten akademisch Gebildeten mit starken Min-
derwertigkeitsgefiihlen gegeniiberstehe. Es darf in mir auch kein
Zwiespalt zwischen den einzelnen Schichten sein, und es darf
keine ausfallen. Man empfindet es bei einem Priester als Mangel,
wenn er die geistige Schicht nicht geniigend ausgebildet hat. Aber
ebenso auch, wenn er wohl ein tiichtiger Gelehrter ist, aber das
Priesterliche zu wenig zum Vorschein kommen 1a8t. Alle drei
Elemente miissen in harmonischer Bezogenheit aufeinander in
uns wirksam sein. Was Berufsethos besagt, fithlen wir, wenn wir
bei Paulus Stellen lesen wie folgende: ,,Paulus, Knecht Jesu
Christi, zum Apostel berufen, auserwihlt, die frohe Botschaft zu
verkiinden"”). Oder: ,Ich schime mich des Evangeliums nicht.
Es ist eine Gotteskraft zum Heile fiir jeden, auch fiur die Hei-
den™). Oder: ,,An Christi Statt walten wir des Amtes, und Gott
selbst ist es, der durch uns mahnt®).

Ist dieses Berufsethos in uns lebendig, dann werden wir ganz
von selbst in allem die richtige Haltung finden zu Gott,
zu den Menschen, zu allen Werten. Wir werden es als Gottge-
weihte immer begliickend empfinden, wenn wir in Gebet und
Opfer bei Gott sein kénnen. Die geistlichen Ubungen werden

DERomd, 1.
8) Rom 1, 16.
9) 2 Kor 5, 20.



Miller, Zum priesterlichen Berufsethos 135

uns keine Last, sondern ein Bediirfnis sein. Und wenn wir auch
zuweilen wegen der Arbeit oder anderer Umstinde die gewohn-
ten Gebetszeiten nicht einhalten kénnen, so wird uns doch der
spiritus religionis vor der ,,Haresie der Aktion“ und vor Verfla-
chung und Verweltlichung bewahren. Die machtigsten Antriebe
dafiir kommen uns vom Priesterlichen her. Denn der Priester
ist noch mehr zur tatsachlichen inneren Heiligkeit verpflichtet als
der Ordensmann. ,Per sacrum ordinem aliquis deputatur ad
dignissima ministeria, quibus ipsis Christo servitur in sacramento
altaris, ad quod requiritur maior sanctitas interior quam requirat
etiam religionis status*'®). Aber far viele aszetische Forderungen,
wie fiir die Beherrschung der primitiven Triebe und Affekte, soll-
ten jene Krifte ausreichen, die schon in der geistigen Schicht un-
seres Berufes bereitliegen und die auch jedem wahrhaft Gebil-
deten geniigen: Anstand, Hoflichkeit, Lebensart. Darum tadeln
wir bei einem Priester oder Ordensmann, wenn wir bei ihm ein
Versagen in bestimmten Punkten feststellen miissen, nicht so sehr
den Mangel an Aszese als vielmehr den Mangel an Erziehung,
Anstand, Kinderstube.

Wenn wir das rechte Berufsethos haben, werden wir auch zu
den Mitmenschen die rechte Stellung finden. Dabei werden
wir alle drei Schichten einschalten; nicht immer zugleich, je nach
der Art der Begegnung. Wenn man in uns den Priester sucht,
werden wir den Priester in uns mit Freuden zu Wort kommen
lassen. Es soll uns ja das Hochste und Begliickendste sein. Aber
oft ist es so, dafl die Leute, mit denen wir zusammenkommen,
von uns gar nichts Besonderes wollen. Da wire dann auch ein
zweckgerichtetes Gegeniibertreten von unserer Seite ganz unan-
gebracht. Sind die Leute fiir die Religion auch nur irgendwie
aufgeschlossen — bei unserem katholischen Volke ist das noch
weithin der Fall —, wird schon unser Habitus als homines reli-
giosi fiir Christus Zeugnis ablegen. Aber bei vielen ist es heute
so, daf} sie zur Religion und zum Religiésen keinen unmittelbaren
Zugang mehr haben. Deshalb kann ich mich ihnen auch nicht
gleich als Priester, als Ordensmann nahen, sondern erst als
Mensch. Dabei kommt es vor allem darauf an, daff man sich von
vornherein auf irgend einem gemeinsamen Boden zusammen-
findet. Und das wird im allgemeinen das Gute und Schone sein,
Natur und Kunst. Wenn man an diese menschlichen und natir-
lichen Werte ankniipft, wird man den Zugang zu ihnen leicht
finden, und sie werden hinwieder dann leichter zum Priester in
uns kommen. Darum miissen wir wohl darauf achten, daff der
Priester und Ordensmann in uns nicht den Menschen verdrangt.
Wir miissen immer auch Menschen bleiben, verstehende, giitige,
leilnahmsvolle, echte Menschen.

10) S. Thomas 2. 2. q. 184 a. 8.



136 Miller, Zum priesterlichen Berufsethos

Mit dem rechten Berufsethos werden wir auch den Zugang
zu allen Werten finden, aufgeschlossen sein fiir alles Schone
und Gute und Edle. Wir werden nichts von vornherein abweisen,
aber uns auch durch nichts von vornherein .gefangennehmen
lassen. Wir werden alles mit den Augen unseres Berufes sehen
und in den Rahmen unseres Berufes einordnen. ,Ex omnibus
fructum capere®, lautet eine Lebensregel des hl. Ignatius. Und
dazu kann uns auch das Schlechte und Siindhafte dienen, dem
wir in der Welt begegnen. Es wird uns zum Mitleid mit den arm-
seligen Menschen, zum Gebet fiir sie anregen; es zeigt uns die
Schwichen des Menschen und fithrt so zur besseren Menschen-
kenntnis; es mahnt uns selbst zum Mifitrauen in unsere Natur
und zur Vorsicht. Vom Priesterlichen her kénnen wir also alles
irgendwie mit Gott in Verbindung bringen. Der Beruf ist uns das
Urmaf fiir unser Gehen und Stehen, fiir unser Reden und
Schweigen, fur unser Planen und Arbeiten.

Freilich miissen wir uns auch bewuBt sein: trotz allen Be-
mithungen, zu den Menschen zu finden, werden wir fiir viele
und fir die Welt iiberhaupt immer ein Stein des AnstoBes und
ein Argernis sein, auch wenn wir noch so vollkommen sind, ja
dann ‘erst recht. Denn die Welt sieht nun einmal in uns solche,
die sie in ihrer Ruhe stéren; sie sieht in uns die Richter tiber Gut
und Bose — zum Teil nicht mit Unrecht. Wir sollen das auch
sein. Im Ritus der Priesterweihe heift es in der Weiheprafation:
»Censuram morum exemplo suae conversationis insinuent!® Sie
sollen durch das Vorbild ihres Wandels ein 6ffentliches Sitten-
gericht tiben, sollen ein sichtbares, stindig rufendes und mahnen-
des Gewissen sein. Und es gelten uns auch die Worte des heiligen
Paulus: ,,Puto, quod Deus nos Apostolos novissimos ostendit,
tamquam morti destinatos: quia spectactulum facti sumus mundo
et angelis et hominibus.“*") Sich dessen bewuBit zu sein, gehort
auch zu unserem Berufsethos. Aber gerade deshalb, weil wir
auch dieses Gezeichnetsein in unserem BewuBtsein tragen, gehen
wir so sicher und ruhig durch die Welt — auf Gott schauend
und den Nachsten, um ihn zu Gott zu fithren, und nichts suchend
als ihn und das Heil der Seelen.

11) 1 Kor 4, 9.



