Obernhumer, Lebendige Verbindung 325

sationsfragen der heimatlichen Missionshilfe. Pius XII.
erscheint die Missionsverpflichtung heute als selbstverstédndlich.
Umsomehr unterstreicht er nicht nur die Mitarbeit der einheimi-
schen Katholiken am Ausbau der Kirche ihrer Heimat innerhalb
der Katholischen Aktion, sondern ruft auch die Laien der mis-
sionarischen Heimat nach den Vorbildern der Missionsgeschichte
zum direkten apostolischen Dienst. Daher ist ,Evangelii prae-
cones“ auch fiir das heimische Missionswesen Markstein und
Wegweiser zugleich.

Es wird der Kirchengeschichte vorbehalten sein, einmal , Evan-
gelii praecones” in ihrer Bedeutung fiir Kirche und Welt zu
wiirdigen. Sie wird aber auch dariber urteilen, ob der Klerus
von heute den Ruf des zwolften Pius gehort, in seiner Bedeutung
erfaBt und darnach gehandelt hat.

Lebendige Verbindung zwischen Hirten und Herde
Von Dr. J. Obernhumer, Linz a. d. D.

Eine wesentliche Voraussetzung fiir eine gedeihliche Seelsorge
ist besonders bei den heutigen Verhédltnissen eine lebendige Ver-
bindung, eine mdglichst personliche Fiithlungnahme zwischen
Hirten und Herde. Der bekannte Wiener Pastoralprofessor Doktor
Heinrich Swoboda sah schon vor mehr als 40 Jahren in seinem
damals epochemachenden Werk ,GrofBstadtseelsorge“’) in dem
personlichen Kontakt zwischen dem Seelsorger und dem einzel-
nen Gemeindemitgliede die wichtigste Vorbedingung, die Seele
jeder Seelsorge (S. VIII).

Das erste Mittel zur Herstellung dieser Verbindung und zum
Teil die Voraussetzung fiir den Gebrauch aller anderen ist fiir
den Seelsorger die Kenntnis der Seinen. Das unerreichte
und unerreichbare Vorbild fiir den Seelsorger, das sich vom dunk-
len Hintergrund der Pharisder mit wunderbarer Leuchtkraft ab-
hebt, ist der gute Hirte Jesus Christus, der von sich sagen konnte:
»lch kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich.“ Dieser
Innigkeit des gegenseitigen Sichkennens verleiht der Heiland
durch den Nachsatz die hdchste Weihe: ,,...wie mich der Vater
kennt und ich den Vater kenne® (Jo 10, 14).

Das Konzil von Trient, das wie kaum ein anderes auch pa-
storale Ziele verfolgte, erhebt nachdriicklich die Forderung des
Kontaktes zwischen Hirten und Herde®). Nach dem Tridentinum
ist durch géttliches Gebot allen, denen die Seelsorge anvertraut
ist, befohlen, ihre Schéflein zu kennen (,oves suas agnoscere®)
(Sess. XXIII, Decr. de ref,, cap. I). Hieher gehort auch die Vor-

1) Eine pastoraltheologische Studie. Regensburg 1909. (2. Auflage 1911.)
2) Vgl. dazu Dr. Heinrich Swoboda, Das Konzil von Trient. Sein
Schauplatz, Verlauf und Ertrag. Wien 1912. Besonders S. 92,



326 Obernhumer, Lebendige Verbindung

schrift desselben Konzils, zur groBeren Sicherheit des Heiles der
anvertrauten Seelen das Volk bestimmten und eigenen Pfarren
zuzuteilen und jeder ihren stindigen und besonderen Pfarrer zu-
zuweisen, der diese (die anvertrauten Seelen) kennen kann (,qui
eas cognoscere valeat®) (Sess. XXIV, cap. XIII). Der Kodex z&hlt
unter den Pflichten des Pfarrers im can. 467, § 1, unter anderem
auf: ,suas oves cognoscere et errantes prudenter corrigere, pau-
peres ac miseros paterna caritate complecti“ (seine Schéflein zu
kennen und die Irrenden klug auf den rechten Weg zuriickzu-
fithren, sich der Armen und Hilfsbediirftigen in véterlicher Liebe
anzunehmen). Das sonst so niichterne kirchliche Gesetzbuch ge-
braucht hier ebenso wie das Tridentinum in Anlehnung an das
Gleichnis vom guten Hirten das Wort oves = Schiflein. Es spricht
nicht etwa von subditi = Untertanen.

Das Verhiltnis zwischen Hirten und Herde, das sei hier nur
nebenbei bemerkt, weist heute gegeniiber fritheren Zeiten we-
sentlich andere Ziige auf. Die Zeiten sind vorbei — weithin auch
auf dem Lande —, wo die Menschen zum Priester schon mit Riick-
sicht auf seinen Stand und seine Weihe mit unbedingter Hoch-
achtung aufblickten. Auch der Pfarrer ,ist nicht mehr der hoch
iiber der Gemeinde stehende Pfarrherr, sondern der hart be-
dringte und stets um sie sorgende Vater der Seinen“’). Auf viele
Menschen unserer Zeit wirkt Tag flir Tag allzuviel ein, das ge-
eignet ist, das Ansehen des Priesterstandes, die Wertschiatzung der
priesterlichen Arbeit und das Vertrauen auf die priesterliche Per-
sonlichkeit zu untergraben. Heute kann sich der Seelsorger mit
der Autoritdt seines Amtes und der Wiirde des priesterlichen
Standes allein meist nicht mehr durchsetzen. Das Volk will an
der Person des Priesters selbst, an seinem Charakter und an sei-
nem ganzen Wesen, den ,Erweis des Geistes und der Kraft®
sehen. Des Priesters ganze Persidnlichkeit, sein lauterer Charakter
und seine selbstlose Gesinnung miissen das Volk mit Ehrfurcht
und Vertrauen erfiillen und alles Mifitrauen entwaffnen.

Die vom Pfarrer verlangte Kenntnis seiner Pfarrkinder will
sicher mehr ausdriicken, als daBl er diese nur dem Namen nach
oder vom Sehen aus kenne. Das allein wire schon viel wert. Die
Kirche denkt an den personlichen Kontakt des Seelsorgers mit
seinen Pfarrkindern. In der Herstellung dieses seelsorglichen
Kontaktes liegt der eigentliche Zweck des pfarrlichen Amtes. Der
Pfarrer ist flir den persdnlichen Verkehr mit seinen Pfarrkindern
bis zu einem gewissen Grade der bevollméchtigte Stellvertreter
des Bischofs. Dem Bischof, fiir den das ,suas oves cognoscere"
auch gilt, ist es praktisch nicht mdglich, den personlichen seel-
sorglichen Kontakt mit Hunderttausenden von Didzesanen her-

3) Dr. Otto Tim p, Der Pfarrer in seiner Gemeinde. ,Der Seelsorger®,
21, Jg., '1951. S. 533 - ‘



Obernhumer, Lebendige Verbindung 327

zustellen und aufrechtzuerhalten. Eine unerldBliche Vorausset-
zung, die Swoboda zum erstenmal untersucht und stark betont
hat®), ist die Aufteilung der groBstadtischen Riesenpfarren. Auf
diesem Gebiete ist in den letzten Jahrzehnten viel, wenn auch
noch nicht alles geschehen. Durch die Schaffung neuer Pfarren
und anderer Seelsorgestellen wurden die groBen Pfarren in den
Stiddten immerhin weitgehend aufgelockert. Das Ideal, dafl der
Seelsorger seine Pfarrkinder im Sinne des Herrenwortes bei Jo-
hannes durch und durch kenne, wird man in der GroBstadt, auch
wenn die Pfarren noch so klein sind, bei dem herrschenden Prie-
stermangel und der vielseitigen Inanspruchnahme des Klerus
freilich kaum wverwirklichen kénnen. Der seelsorgliche Kontakt
wird oft nur indirekt durch Laienhelfer hergestellt werden
konnen. :

Die weitere Frage ist nun die, auf welche Weise der Seelen-
hirte die verlangte Kenntnis seiner Herde gewinnen kann. Schon
die ordentliche Seelsorgetitigkeit bietet viele Ge-
legenheiten, Einzelpersonen und Familien kennenzulernen und
mit ihnen in seelsorglichen Kontakt zu treten. Es sei nur ver-
wiesen auf die Spendung der Sakramente (z. B. Taufe, Bufle, Ehe,
Versehgang) und Sakramentalien (Vorsegnung einer Mutter,
Héusersegnung, Begrédbnis u. a.). Der Religionsunterricht bietet
viele Moglichkeiten, sich tiber die Kinder mit den Eltern in Ver-
bindung zu setzen und die Familienverhiltnisse kennenzulernen.
In den letzten Jahrzehnten wurde in zunehmendem WMaBe die
Forderung nach einer -moglichst engen Zusammenarbeit von
Elternhaus und Schule erhoben. Daraus kann auch die Seelsorge
Nutzen ziehen. Die Erfahrung lehrt, dal auf dem Umweg tiber
die Kinder manchmal auch die Eltern gewonnen und wieder zum
Glauben zuriickgefiihrt werden kénnen. Dazu kommen dann noch
die Veranstaltungen der Standesseelsorge und der Gliederungen
der Katholischen Aktion (Kinder- und Jugendstunden, Minner-
tage, Frauenstunden, Sprech- und Diskussionsabende u. &.).

Neben den allgemeinen Mitteln der Seelsorge kommen fiir die
Kenntnis der Pfarre und der Pfarrkinder und die Herstellung
einer lebensvollen Verbindung noch einige besondere in Betracht,
uber die etwas ausfiihrlicher gehandelt werden soll. Hier sind zu
nennen die Pfarrkartei, die Pfarrkanzlei, der seelsorgliche Haus-
besuch, das Pfarrblatt und verschiedene andere Kommunikations-
mittel. Die Kirche wiinscht, dall der Pfarrer seine Kenntnis der
Pfarre und der Pfarrangehérigen kodifiziere, schriftlich nieder-
lege und sténdig in Evidenz halte. Nach can. 470, § 1, soll der
Pfarrer nach Kriften (,pro viribus“) auch fiir die Anlegung eines
fiinften Buches (neben Tauf-, Firm-, Trauungs- und Totenbuch),
des ,liber status animarum® (wortlich: Buch iiber den

%) Vgl.. GroBstadtseelsorge, besonders S. 315 ff.



328 Obernhumer, Lebendige Verbindung

Seelenstand; andere Bezeichnungen: Seelenbeschreibung, Pfarr-
buch, Pfarrkataster u. a.), sorgen. Der Pfarrer soll dieses Buch
wie die librigen nach dem von der Kirche gebilligten oder vom
eigenen Bischof vorgeschriebenen Brauch anlegen und sorgfiltig
~aufbewahren. Das Rituale Romanum enthédlt eine Anweisung
tiber die ,Forma describendi statum animarum®. Hier heiBt es:
»Familia quaeque distincte in libro notetur, intervallo relicto ab
unaquaque ad alteram subsequentem, in quo singillatim scriban-
tur nomen, cognomen, aetas singulorum, qui ex familia sunt, vel
tamquam advenae in ea vivunt. — Qui vero ad sacram Commu-
nionem admissi sunt, hoc signum in margine e contra habeant: C.
— Qui Sacramento Confirmationis sunt muniti, hoc signum
habeant: Chr. — Siqui ad alium locum habitandum accesserint,
id adnotetur“®). Dann folgt ein Beispiel. Interessant ist, daB hier
schon lange vor dem Auftreten des GroBstadtproblems auf die
Abwandernden — wir wiirden heute von der ,Wandernden
Kirche* sprechen — seelsorglich Riicksicht genommen ist. ,See-
lenbeschreibungen“ wurden auch bei uns lange Zeit im Zusam-
menhang mit der Osterbeichte vorgenommen (daher vielfach als
Beichtregister bezeichnet). Fiir gewohnlich besorgte diese Auf-
gabe der Schulmeister, der zu diesem Zwecke von Haus zu Haus
ging. In den Pfarrarchiven sind solche Aufzeichnungen vielfach
noch erhalten. Von diesem Brauch sind auf dem Lande auch
heute dort noch Reste vorhanden, wo Verzeichnisse der zum Emp-
fang der Ostersakramente Verpflichteten gefiihrt werden.

Der von der Kirche so dringend gewiinschte ,liber status
animarum* wird heute zweckmiBig die Form einer Kartei haben
(Pfarrkartei, Seelsorgekartei). Schon Swoboda hat auf diese mo-
derne Form des ,,Buches iiber den Seelenstand“ hingewiesen®). In
seiner Ansprache an die Pfarrer und Fastenprediger Roms vom
6. Februar 1951 sprach Pius XII. von der Notwendigkeit einer ge-
nauen Kenntnis der Pfarre, StraBe fiir StraBle, Haus fiir Haus,
und einer sicheren Einsicht in die religiésen Verhiltnisse sowie in
die neuen Probleme und Bediirfnisse der Bevélkerung. Der Hei-
lige Vater setzt dann wértlich fort: ,,Und diese Kenntnis selbst
fordert, damit sie vollkommen und griindlich sei, auch eine tech-
nische Vorbereitung, bei der die Pfarrkartei ein sehr niitzliches
Hilfsmittel darbietet” (,alla quale lo schedario parrochiale offre
uno strumento assai utile“). Diese erlaubt es tatsichlich, in einem
Augenblick alle Notizen zu finden, die jede der Familien und
jeden der Gldubigen betreffen. Diese Dokumentierung darf aber
nur ein Hilfsmittel sein — sicher ein sehr wertvolles — fiir den

%) Editio typica 1952, Appendix, Pars IV, cap. VL

%) ,Die Idee, solche Ubersichten nicht in Buch-, sondern in Zettelform
zu fiihren, scheint uns sehr beachtenswert und ausbildungsfihig. Jede Fa-
milie bekommt darnach ein Stammblatt, worauf alles Beziigliche auch spi-
ter nachgetragen werden kann“ (GrofBstadtseelsorge, S. 250, Anm.).



Obernhumer, Lebendige Verbindung 329

personlichen lebendigen Kontakt mit den Pfarrkindern (,rapporti
personali, vivi, coi parrochiani“’). Besonders in Stidten und gro-
Beren Orten wird eine gut angelegte und gut gefiihrte Pfarrkartei
beste Dienste leisten, ja als Grundlage fiir eine modern gestaltete
Seelsorge notwendig sein. Fiir den Amtsnachfolger ist die Pfarr-
kartei das einfachste Mittel, sich iiber die Pfarre und ihre Be-
wohner einen raschen Uberblick zu verschaffen. Neuere Didzesan-
synoden schreiben die Fiithrung einer Pfarrkartei direkt vor oder
empfehlen sie wenigstens eindringlich. Zwei Beispiele seien an-
gefiihrt. In der Wiener Diézesansynode vom Jahre 1937 heiBt es
u. a.: ,Alle in der Pfarre wohnenden Gliubigen sind im status
animarum zu verzeichnen. Dieses Verzeichnis des Seelenstandes
ist in allen Pfarren der Erzdidzese, groBen und kleinen, in der
Form der Pfarrkartei pflichtméBig. Dabei sind die vom Ordinariat
ausgegebenen Einheitskarten zu beniitzen. Die Pfarrkartei ist mit
Hilfe aller in der Pfarre wirkenden Priester und den dazu ge-
schulten Laien auf dem laufenden zu halten“ (Kan. 54). In der
Linzer Ditzesansynode vom Jahre 1928 heifit es: ,,Auch die An-
legung einer sogenannten Pfarrkartothek (Pfarrkartei) wird sich
der Pfarrer nach Kréften angelegen sein lassen, besonders in
Stiddten und groBeren Orten mit wechselnder Bevélkerung® (De-
krete, S. 6, Nr. 13; vgl. S. 42, Nr. 125).

Die Kartei enthélt neben den Personaldaten alle seelsorglich
wichtigen Angaben. Die 1920 von der Fuldaer und Freisinger
Bischofskonferenz vorgeschriebene Einheitskartei sieht Familien-
und Ledigenkarten vor, die zunéchst alphabetisch eingereiht wer-
den. Die Ubersichtlichkeit bewirken Leitkarten und sogenannte
Reiter, farbige, auf die Karte aufgesteckte Metallplidttchen, die
seelsorgliche Besonderheiten (z. B. praktizierend, nicht prakti-
zierend, ausgetreten, nicht kirchlich getraut, unterstiitzungs-
bediirftig) nach aulien sichtbar machen. Daneben hat man vieler-
orts die StraBen- und Hauskartei, die nach Strafen und Hiusern
tiber die katholischen Familien und Einzelpersonen einen Uber-
blick gibt. Sie setzt die ausfiihrliche und als Grundlage fiir die
Pastoration dienende Familien- und Ledigenkarte wvoraus, ist
aber fiir die Hausseelsorge von groBem Wert®). Die Wiener Karte
baut auf der reichsdeutschen Einheitskarte auf. Die wesentlichste
Anderung bildet die Hinzufiigung der Ziffernleiste am oberen
Rand. Auch nach diesem System gibt es der Hauptsache nach
zwei Arten von Karten, Familien- und Ledigenkarten, die durch
die Farbe und den Aufdruck unterschieden sind®).

7) Allocutio ad Parochos Urbis et Concionatores sacri temporis quadra-
gesimalis. Habita die 6 Februarii mensis a. 1951. AAS XXXXIII (1952),
N. 3, pag. 116.

8) Vgl. W. Wiesen im Lexikon fiir Theologie und Kirche VIII,
Sp. 196.

%) Ndheres bei Leopold Engelhart, Neue Wege der Seelsorge im



330 Obernhumer, Lebendige Verbindung

Die Kirchenbeitragskartei, wie sie in Osterreich unter dem
Zwange der Verhéltnisse seit dem Jahre 1939 angelegt werden
muBte, kann nicht als vollwertiger Ersatz fiir eine richtig gefiihrte
Seelsorgekartei gewertet werden, da sie sich nur auf die duBleren
Verhéltnisse beschridnkt und nur jene Angaben enthélt, die fiir
die Bemessung des Kirchenbeitrages von Bedeutung sind. Diese
Einfiihrung hatte aber immerhin auch seelsorglich manche gute
Folgen, die allerdings von den damaligen Machthabern nicht be-
absichtigt wurden. Durch den Zwang zur Anlage einer Kirchen-
beitragskartei erfuhr der Pfarrer in den Stiddten und gréBeren
Orten vielleicht zum erstenmal von vielen Familien, die zu seiner
Pfarre gehorten. Umgekehrt erhielten nicht wenige Katholiken
erst auf diesem Umwege davon Kenntnis, zu welcher Pfarre sie
gehorten. So ergab sich von selbst mancher Kontakt. In den
Jahren seit 1945 hat sich allerdings der seelsorgliche Wert dieses
Kontaktes tiber die Kirchenbeitrige, also praktisch iiber das Geld,
als sehr fragwiirdig erwiesen. Es macht sich daher immer mehr
das Bestreben bemerkbar, die Kirchenbeitragsarbeit soweit als
moglich ganz Laienkriften zu libertragen. :

Fine Gelegenheit, die Pfarrangehorigen kennenzulernen und
mit ithnen in personlichen Kontakt zu kommen, bietet sich dem
Seelsorger auch gelegentlich einer Vorsprache im Pfarrhof, bzw.
in der Pfarrkanzlei. Die Pfarr kanzlei” ist eine spezifisch
osterreichische Einrichtung. Durch den Josephinismus erhielt die
Pfarre den Charakter einer halbstaatlichen Verwaltungseinheit.
Die Pfarrkanzlei erschien dem praktischen Denken des Volkes
vor allem als Matrikenstelle. Die Leute muBten aber nicht nur
um Matrikenscheine, socndern auch um verschiedene Bestidtigun-
gen zum Pfarrer kommen. Seit der Einrichtung eigener staat-
licher Standesimter im Jahre 1938 hat sich auch hier die Lage
gedndert, da nur mehr die sogenannten Altmatriken (Trauungen
vor dem 1. August 1938; Geburts- und Todesfélle vor dem 1. Jéan-
ner 1939) staatliche Gultigkeit haben. Mancher Gang, der friither
in den Pfarrhof fithrte, muf} jetzt zum Standesamt unternommen
werden. Auch dann, wenn die Pfarrangehérigen in die Pfarr-
kanzlei kommen, um eine Taufe, ein Ehevorhaben oder eine
Krankenprovisur anzumelden, Scheine zu besorgen u. dgl., sollte
der Fall nicht nur amtlich erledigt werden. Oft wird sich auch
hier die Moglichkeit zur Herstellung eines seelsorglichen Kon-
taktes bieten. Ein paar personliche Worte sollte der Seelsorger
womoglich immer finden. In der erwidhnten Ansprache an die
Pfarrer und Fastenprediger Roms mahnte der Papst auch, sich
vor 'der Verbiirokratisierung der Seelsorge zu hiiten (,,di mettervi
in guardia contro l'eccesso della burocrazia nella cura delle

Ringen um die GroBstadt. Innsbruck-Wien-Miinchen 1928. S. 28 ff 2= e
auch Fr. Gef31, Die Pfarrkartei. Innsbruck 1928.



Obernhumer, Lebendige Verbindung 331

anime®). ,Es ist unbedingt notwendig, daB eure Parochianen
immer und tiiberall die Giite und véterliche Zuneigung spiiren,
die das Herz des Hirten zum Schlagen bringt. Jeder eurer Glau-
bigen muB das erfahren, muB8 euch leicht nahekommen kénnen
und finde bei euch die Hilfe und Unterstiitzung, die dem Ver-
trauen entspricht® (a.a. Q).

Wir sollen die Leute dazu erziehen, daB sie nicht nur in amt-
lichen Angelegenheiten zum Priester kommen, sondern auch in
allen Anliegen rein seelsorglicher Natur. Die Pfarrangehérigen
diirfen nicht das Gefiihl haben, daB sie dem Seelsorger mit Ge-
wissensfragen listig fallen. Er sei gerne zu einer Aussprache be-
reit. Ausgeschlossen sei nur die bereitwillige Entgegennahme von
Zutrigereien seitens einzelner Personen. ,Es ist keine lebendige
Pfarrgemeinde, wenn dieser Weg (in das Pfarrhaus) nur in amt-
lichen Angelegenheiten, zur Ausstellung eines Taufscheines usw.
beschritten wird. Wenn ein Besuch im Pfarrhause auch nichts
Alltégliches sein wird, so mu8 doch in der Gemeinde das Bewuft-
sein leben: beim Pfarrer bin ich stets und in jeder Seelsorgsfrage,
ja allgemein in jeder Not einer guten Aufnahme sicher, es braucht
sich nicht gleich um Leben oder Sterben zu handeln. Ebensowenig
wie der Hausbesuch des Geistlichen soll auch der Pfarrhaus-
besuch des Laien eine ungewohnte und darum aufsehenerregende
Erscheinung sein“'®). So soll aus der Kanzlei des Pfarrers immer
mehr ein Sprechzimmer werden'). In gréBeren Orten wird es
wohl notwendig sein, eigene Kanzlei- oder Sprechstunden anzu-
setzen. Dabei soll auch auf die Bediirfnisse der Berufstétigen
Riicksicht genommen und jede Pedanterie vermieden werden.
Auf jeden Fall sollen die Leute wissen, wann sie den Seelsorger
sicher treffen kénnen. Das Hauspersonal ist anzuweisen, solche
Besucher zuvorkommend zu behandeln und nicht etwa erst nach
dem Grunde ihres Besuches zu forschen.

Ein weiteres wichtiges Verbindungsmittel zwischen Hirten
und Herde ist der pastorale (seelsorgliche) Haus-
besuch. Besonders in unseren Stddten lebt heute ein hoher
Prozentsatz der Getauften ohne jede Verbindung mit der Kirche.
Nur mehr einige Male in ihrem Leben sehen sie sich, wenn es
gut geht, veranlaBit, die Kirche zu beanspruchen (Trauung, Taufe
eines Kindes, Begribnis). Die heutige Seelsorge darf sich daher
nicht auf die beschrinken, die noch in die Kirche kommen. Be-
sonders in Stidten und Industrieorten ist sie weithin wieder
Missionsarbeit geworden. Das Beispiel des guten Hirten verlangt,
daB wir den Schiflein nachgehen, wenn sie nicht mehr zu uns

10) Constantin Noppel S.J, Aedificatio Corporis Christi. Aufril der
Pastoral. Zweite, verbesserte Auflage. Freiburg 1949. S. 80.

11) Vgl. dazu auch die bemerkenswerten Ausfithrungen bei Dr. Karl
Rudolf, Aufbau im Widerstand. Ein Seelsorge-Bericht aus Osterreich
1938—1945. Salzburg 1947. S. 399 ff.



332 Obernhumer, Lebendige Verbindung

kommen. Statt des teilnahmsvollen ,Sorgens“, das den zweiten
Bestandteil des Begriffes ,,Seelsorge® bildet, gebraucht der Hei-
land das Bild vom ,Suchen“ (vgl. Lk 15, 1ff.). Unser gottlicher
Lehrmeister hat nicht gewartet, bis die Menschen zu ihm gekom-
men sind; er hat sie selbst aufgesucht. Er hat keine abwartende
Seelsorgemethode gelibt, sondern eine suchende und nachgehende.
Er ist nicht nur im Hause des Petrus und des Lazarus eingekehrt,
sondern auch in dem des Hauptmannes von Kapharnaum und des
Zachius.

Die Bedeutung des pastoralen Hausbesuches als eines not-
wendigen Mittels der ordentlichen Pfarrseelsorge ist von er-
fahrenen Priestern kaum je so klar erkannt worden wie gerade
in unseren Tagen, wo auf Schritt und Tritt offenbar wird, wie
sich immer mehr Mauern der Entfremdung zwischen Pfarrseel-
sorger und Pfarrvolk schieben. Die Not der Zeit erfordert nicht
bloB in den Stidten und Industrieorten, sondern auch auf dem
Lande den seelsorglichen Hausbesuch. Auch hier gibt es Schaf-
lein, die nicht mehr zum Hirten kommen, die zu suchen sind, da-
mit die Verbindung mit der Kirche nicht ganz verlorengeht. Die
Leute warten vielfach darauf, daf sie vom Seelsorger angespro-
chen werden. i

Beim pastoralen Hausbesuch handelt es sich um eine uralte
Forderung, die schon in den Evangelien und in der Apostel-
geschichte grundgelegt, im XKonzil von Trient verankert, im
Rituale Romanum indirekt ausgesprochen und von den Pastoral-
theologen bis auf unsere Tage eindringlich gelehrt wurde'®). Die
Ausgabe des Romischen Rituales unter Papst Paul V. im Jahre
1614 leitete mit der Noétigung zum pastoralen Hausbesuch eine
neue Phase der Seelsorge ein. Jeder Pfarrer hatte ja, wie schon
frither bemerkt wurde, ein Verzeichnis seiner Pfarrangehorigen
mit Angabe des Empfanges der Sakramente des Altares und der
Firmung anzulegen. Der Kodex handelt nicht ausdriicklich vom
seelsorglichen Hausbesuch, setzt ihn aber mit seiner friiher
besprochenen Forderung des can. 476, § 1, voraus. Zahlreiche
Partikularkonzilien und Synoden schreiben den regelméfligen
pastoralen Hausbesuch direkt vor oder empfehlen ihn eindring-

lich. Auch dafiir seien einige Beispiele angefiihrt. Die Begriin-
dung haben am klarsten schon vor bald hundert Jahren die bei-
den nordamerikanischen Konzilien von Quebec (1854) und Cin-
cinnati (1858) gegeben, wenn sie vom Pfarrer sagen: ,Er soll
nicht glauben, dafl er seiner Pflicht geniigt habe, wenn er sich zu
Hause einschlieBt und wartet, bis die Parochianen zu ihm kom-
men. Immer und ganz besonders in unseren Zeiten gilt das Wort
des Herrn: ,Geht zu den Schiflein, die verlorengegangen sind im

12)Vgl. hier Theodor Blieweis, Hausbesuche eines Seelsorgers.
Tagebuchaufzeichnungen eines Jahres. Wien 1946. S. 3f.



Obernhumer, Lebendige Verbindung 333

Hause Israel...' Er wird nicht auf die Siinder warten, bis sie zu
ihm kommen, sondern er wird selbst freiwillig zu ihnen gehen,
wie der gute Hirt wird er in die Wiisten der Welt gehen, um das
irrende Schiflein zu suchen.“’®) In den Statuten der Miinsteri-
schen Dibzesansynode vom Jahre 1924, Nr. 103, heilt es: ,,Da in
der gegenwairtigen Zeit viele Katholiken der Kirche vollig ent-
fremdet sind und der gewohnlichen Seelsorge sich entziehen, so
ist die organisierte und planmaifBig betriebene Hausseelsorge das
einzige Mittel, auf sie einzuwirken. Es ist strengste Berufspflicht
aller Seelsorger in Stadt und Land, in groBen und kleinen Ge-
meinden, die Hausseelsorge einzurichten und planmifig zu be-
treiben. Jede Familie soll womodglich alljéhrlich wenigstens ein-
mal besucht werden.“ Dann folgen genaue Anweisungen iiber die
Ubung der Hausseelsorge sowie die Ziele, die mit ihr erreicht
werden sollen (Nr. 103—108). In der Wiener Ditzesansynode vom
Jahre 1937 steht im Kanon 53 u. a. folgendes: ,Der Pfarrer be-
niitze jede Gelegenheit, die ihm anvertrauten Seelen immer niher
kennenzulernen... Die pastoralen Hausbesuche geben reichlich
Gelegenheit, mit den Glaubigen in Fithlung zu kommen.“ In der
Linzer Ditzesansynode vom Jahre 1928 lesen wir: ,Die heutige
Seelsorge mull mehr als frither bestrebt sein, die irrenden Schéaf-
lein zu suchen, ihnen nachzugehen, um sie mit Liebe und Geduld
und sozialem Verstindnis zur Herde Jesu Christi wieder zuriick-
zufiihren. Der Priester mufl der gute Hirt sein, der kein Mittel
unversucht 146t, kein Opfer scheut, der ,die Seinen kennt und den
die Seinen kennen‘... Durch systematisch geordnete Hausbe-
suche... und andere Mittel suche er, auf mdglichst alle EinfiuBl
zu nehmen® (Dekrete, S. 42, Nr. 125, 4).

Der pastorale oder seelsorgliche Hausbesuch verfolgt, wie
schon sein Name sagt, letztlich seelsorgliche Ziele: gegenseitiges
Sichkennenlernen, persénlichen Kontakt, Festigung des religios-
sittlichen Lebens, Wiedergewinnung Abseitsstehender usw. Auch
soll der Seelsorger sehen, wie seine Pfarrkinder leben. Er wird
dann vieles besser verstehen. Es gibt auch Haus- und Familien-
besuche rein gesellschaftlicher Art, die seelsorglich indifferent,
mitunter sogar schidlich sind. Gewifl kann sich der Priester auch
gesellschaftlichen Verpflichtungen nicht ganz entziehen und alle
Einladungen zu Privatbesuchen einfach ablehnen. Vor allem
wird sich der Kontakt mit den Laienmitarbeitern in der Pfarre
von selbst etwas enger gestalten. Sehr abzuraten ist aber von
héufigen Besuchen in einzelnen Familien oder bei einzelnen Per-
sonen, zu denen der Priester in einem freundschaftlichen Verhilt-
nis steht. Holt sich gar der Pfarrer auf diesem Wege Informatio-
nen iber seine Pfarrkinder, dann wird diese ,cognitio ovium®
meist sehr einseitig ausfallen. Uberdies zieht ein solches Verhal-

13) Lateinischer Text bei Swoboda, GroBstadtseelsorge, S. 290.



334 Obernhumer, Lebendige Verbindung

ten den Schein der Parteilichkeit nach sich. Allseitiges Vertrauen
wird ein solcher Seelsorger nicht gewinnen. Vor dieser Art von
Privatbesuchen wird auch in verschiedenen Dibzesansynoden aus-
driicklich gewarnt. So heiSt es z. B. in der Miinsterischen Di6ze-
sansynode vom Jahre 1924 (Nr. 105): ,Von den beruflichen Haus-
besuchen ist wohl zu unterscheiden der gesellschaftliche Fami-
lienverkehr, den man nur mit gréfter Vorsicht und dem notwen-
digen Takte pflege, da aus solchem Familienverkehr sich grofle
Gefahren fiir den Seelsorger und Nachteile fiir die Seelsorge ent-
wickeln konnen. Der Seelsorger moge sich ernst nach den Griin-
den fragen, wenn es ihn immer wieder gerade in bestimmte Fa-
milien zieht.“ Die Linzer Didzesansynode vom Jahre 1928 be-
stimmt: ,,So sehr pastorale Hausbesuche bei Pfarrangehorigen zu
empifehlen sind, so dringend ist der hiufige Verkehr bloB in ein-
zelnen Familien zu vermeiden, weil dadurch nur allzu oft Arger-
nis entsteht“ (Dekrete, S. 15, Nr. 38, 7).

Beim seelsorglichen Hausbesuch muB man zwei Arten ausein-
anderhalten: den gelegentlichen und den systematischen. Der
gelegentliche Hausbesuch wird aus einem ganz bestimmten
AnlaB bei einer Person oder in einer Familie gemacht. Die An-
lisse konnen sehr verschieden sein. Die folgende Aufzéhlung er-
hebt daher keinen Anspruch auf Vollsténdigkeit').

1. Besuch einer neuzugezogenen Person oder Familie mit
eventueller Neuanlage eines Karteiblattes fiir die Pfarrkartei. —
9. Die Taufe eines Kindes bietet eine giinstige Gelegenheit zu
einem Besuche der Familie (mit eventueller Uberbringung einer
vorbereitenden Kleinschrift oder nach der Taufe eines kirchlichen
Andenkens). — 3. Besuch der Eltern der Schulkinder, die der
Seelsorger im Religionsunterricht hat, oder der Erstkommunikan-
ten. — 4. Ein besonders wichtiger Zweig der Hausseelsorge ist
der Krankenbesuch. Uber die Wichtigkeit der Krankenseelsorge
iiberhaupt 146t auch der Kodex keinen Zweifel. Der Sorge fiir
die Kranken und Sterbenden ist ein eigener Kanon gewidmet. In
erster Linie obliegt diese dem Pfarrer. ,Mit groBer Sorge und
hingebender Liebe (sedula cura et effusa caritate) mufi der Pfar-
rer den Kranken in seiner Pfarre, vor allem denen, die dem Tode
am nichsten sind, beistehen, indem er sie sorgféltig mit den Sa-
kramenten versieht und ihre Seele Gott empfiehlt” (can. 468, § 1).
Die rechte Ubung der Krankenseelsorge ist ohne Krankenbesuch
nicht denkbar. So ist es auch zu erkliren, daf der Kodex iiber
den Krankenbesuch keine eigene Bestimmung hat. Ausfiihrliche
Anweisungen gibt aber das Rituale Romanum im Anschlusse an
die Letzte Olung: De visitatione et cura infirmorum'). Der Seel-

13) Vgl. hier auch Blieweis, Hausbesuche eines Seelsorgers, S. 15 ff.
— Derselbe, Zum Aufbau unserer Pfarrgemeinde. Wege zeitgeméfBer Ge-
meindekunde und Gemeindepflege der Pfarrei. Wien 1940. S. 7.

15) Editio typica 1952, Tit. VI, cap. IV.



Obernhumer, Lebendige Verbindung 335

sorger wird zu den Kranken nicht nur iiber Ersuchen kommen.
Wenn er von einem Schwerkranken in seiner Pfarre erfihrt, hat
er die heilige Pflicht, ihn auch ungerufen zu besuchen. Der Seel-
sorger darf sich auch nicht damit begniigen, dem Kranken die
notwendigen Sakramente zu spenden. Er soll sich auch spiter
noch um ihn kiimmern und ihn nach Méglichkeit besuchen. Kran-
kenbesuche sind seelsorglich besonders wertvoll. Man kann bei
dieser Gelegenheit auch auf die Angehérigen des Kranken und
die sonstige Umgebung seelsorglich einwirken und so den Kran-
kenbesuch zu einem richtigen pastoralen Hausbesuch machen.
Krankenbesuche bieten oft auch eine ungezwungene Gelegenheit,
auch andere Bewohner des Hauses oder Familien in der Nachbar-
schaft zu besuchen und ihnen seelsorglich niher zu kommen, —
5. Ein Hausbesuch kann auch zur Ordnung einer Ehe oder eines
anderen Gewissensfalles notwendig sein. Vor allem wird der
Seelsorger blof zivil getraute Eheleute aufsuchen, bei denen der
kirchlichen Ordnung der Ehe kein besonderes Hindernis entgegen-
steht. — 6. Auch die Spendung von Sakramentalien kann AnlaB
zu einem Hausbesuche bieten: Segnung eines Hauses oder einer
Wohnung, am Lande eventuell auch eines neu gebauten Stalles.
Nur sollte man in diesen Fillen besser nicht von ,Weihe“ spre-
chen, Dieser Ausdruck soll der ,benedictio constitutiva® vorbe-
halten bleiben. — 7. Auch die Standesseelsorge und das kirchliche
Organisationswesen (Katholische Aktion) kann AnlaB zu einem
Hausbesuch bieten. — 8. Mitunter kann auch ein Besuch zur Fest-
stellung der materiellen Hilfsbediirftigkeit (Karitasbesuch) in
Frage kommen. — 9. Hausbesuche kénnen schlieflich auch noch
anldBlich besonders markanter freudiger oder trauriger Ereig-
nisse in der Familie in Betracht kommen: Gratulation zum Ge-
burtstag bei hohem Alter, bei Hochzeitsjubilden u. dgl.; Beileid
bei besonders schmerzlichen Todesfdllen. Der Seelsorger soll so
an den Freuden und Leiden seiner Pfarrkinder Anteil nehmen.
Nichts rechnet man ihm hoéher an als seine sichtlich erwiesene
Anteilnahme in solchen Fillen. Weiter kdmen hier noch in Be-
tracht: Dank fiir eine iibermittelte Spende, Einladung zu beson-
deren Veranstaltungen u. a. — 10. Seelsorglich weniger giinstig
sind Hausbesuche, die mit dem Geld zusammenhingen (z. B. Zu-
stellung der Kirchenbeitragserkldrung oder gar Einhebung des
Kirchenbeitrages durch den Seelsorger, Sammlungen fiir Kirchen-
erfordernisse, Anschaffung von Glocken u. dgl.).

In den geschilderten und in &hnlichen Fillen sind die Leute
fiir den Besuch des Seelsorgers meist von vornherein empfinglich.
Diese konkreten Anlisse sollte man auch dort eifrig ausniitzen,
wo systematische Hausbesuche schwer durchfiihrbar sind oder
man sich dazu nicht entschlieBen kann. Diese gelegentlichen
Hausbesuche erfordern nicht viel Zeit und sind auch nicht beson-
ders schwierig.



336 Obernhumer, Lebendige Verbindung

Das anzustrebende Ideal ist und bleibt der systema-
tische (planmiBige, regelmiBige) Hausbesuch. Innerhalb einer
gewissen Zeit sollen nach einem bestimmten Plane (nach Ort-
schaften, Straflen) soweit als mdoglich alle Pfarrangehérigen, bzw.
Familien besucht werden. Die Forderung systematischer Haus-
besuche schlieBt aber nicht aus, daB der Seelsorger gewisse giin-
stige Anlidsse und Gelegenheiten dazu ausntitzt. Die Erfahrung
lehrt, dafl der Hausbesuch einen besseren Erfolg hat, wenn dazu
ein bestimmter Anlall vorhanden ist. So kann man zuerst in jene
Héuser und Familien gehen, wo sich kranke oder alte Leute be-
finden. Hier ergeben sich ganz ungezwungen Ankniipfungspunkte.
Der Antritt der Pfarre kann die Veranlassung zu einem allge-
meinen Pfarrbesuch bilden. Der neue Pfarrer macht seinen An-
trittsbesuch nicht nur bei den Behérden und bei den ,Besseren,
sondern nach und nach bei allen, deren unsterbliche Seelen ihm
anvertraut sind. Der Seelsorger wird mit seiner Pfarre viel
schneller und inniger zusammenwachsen, wenn er den Leuten
diese Aufmerksamkeit erweist.

Die Hausbesuche sollen womoéglich vorher auf eine zweck-
méBige Art und Weise angekiindigt werden (Verkiinden in der
Kirchie, Anschlag, Verlautbarung im Pfarrblatt, gedruckte Zettel
u. dgl). Kommt der Seelsorger ganz unerwartet, kommt er leicht
auch ungelegen. Damit ist der Erfolg von vorneherein in Frage
gestellt. Auch kann es leicht passieren, da man iiberhaupt nie-
mand oder einen Teil der Familienmitglieder nicht zu Hause an-
trifft. Ist der Besuch angemeldet, konnen sich die Leute darauf
vorbereiten, und auch der erwartete Priester findet leichter Ein-
gang. Die Anmeldung hat auch den Vorteil, da der Priester
dann auch gezwungen ist, in die betreffenden Hiuser zu gehen
und den Termin einzuhalten. Wie oft diese Hausbesuche gemacht
werden sollen, hingt von verschiedenen Umstédnden ab: von der
religiosen Lage und der Ausdehnung der Pfarre, von der Anzahl
der Seelsorger, ihrer Leistungsfihigkeit sowie von der ihnen zur
Verfiigung stehenden Zeit u. a. Wenn nicht besondere Umstinde,
z. B. Krankheit, einen hé&ufigeren Besuch notwendig machen,
diirfte im allgemeinen ein einmaliger Besuch im Jahre geniigen.
Die Durchfithrung der Hausbesuche ist in erster Linie Sache des
verantwortlichen Seelsorgers, des Pfarrers. So wiinschenswert es
auch ist, dafl der Pfarrer personlich diese Hausbesuche mache, so
wird es sich doch in groferen Pfarren als notwendig erweisen,
dafB eine Arbeitsteilung mit den Kooperatoren vorgenommen
wird. Ersatzweise kann auch ein Besuch durch Laienkrifte (Seel-
sorgehelferin, Pfarrschwester) in Betracht kommen. Der pastorale
Hausbesuch darf aber nicht ganz Laienkridften zugeschoben wer-
den. Er ist in erster Linie Aufgabe der Seelsorger, besonders des
Pfarrers.

Die praktische Durchfiihrung dieser systematischen Haus-



Obernhumer, Lebendige Verbindung o

besuche ist in den einzelnen Lidndern sehr verschieden. In Eng-
land z. B., wo allerdings nur zirka 6.5 Prozent der Bevolkerung
katholisch sind, ist der Kurzbesuch bei den katholischen Familien
ein wichtiges Mittel der Pfarrseelsorge. Der Seelsorgeklerus ist
verpflichtet, jeden katholischen Pfarrangehérigen in bestimmten
Abstinden zu besuchen. Auch in Holland ist der systematische
Hausbesuch seit Jahrzehnten in Ubung, und zwar nicht nur auf
dem Lande, sondern auch in den groBen Stidten. Auch in
Deutschland gibt es bereits viele Orte, auch GroBstidte, in denen
die Pfarrer mit den Kaplinen planmiBige Hausbesuche machen.
Der selige Papst Pius X. hat seinerzeit als Pfarrer von Salzano
alle seine Pfarrkinder besucht. In Osterreich ist wohl der gele-
gentliche Hausbesuch seit jeher in Ubung, aber der systematische
ist trotz verheilungsvoller Ansétze und reger Diskussion noch
verhiltnismiBig selten anzutreffen,

Von besonderem Interesse sind hier auch die Erfahrungen, die
man mit dem Hausbesuch bei den in den letzten Jahren durchge-
fihrten Volksmissionen in oOsterreichischen Stidten ge-
macht hat. In Innsbruck (1949) waren in den ersten zwei Wo-
chen Hausbesuche angesetzt, in der dritten und vierten Woche
Betriebsmission und Hauszirkel mit Fortsetzung der Hausbesuche.
Zwei Tage vor dem Besuche wurde von Jugendlichen ein kleiner
Brief des Pfarrers tiberbracht, der den Missionir ankiindigte. Die
Hausbesuche wurden allgemein als der beste Teil der Mission be-
zeichnet. Vieles wurde ausgesprochen und erklirt, was die Kan-
zel nie hétte 16sen kénnen. Schroffe Abweisung war Ausnahme.
Die Hausbesuche waren auch eine ausgezeichnete Predigtvorbe-
reitung. Reversionen, Ehesanierungen wurden angebahnt. Oft
mufliten die Besuche wiederholt werden, denn mit einer Aus-
sprache allein wurden die Probleme nicht reif. Leider dringte
die Zeit, und gegen Ende der Hausmission waren die Missionire
zu Eilbesuchen gezwungen. Sie bedauerten dies sehr, denn die
Ernte war groB. Unter den Anliegen, die der Bischof seinem Seel-
sorgeklerus vorgetragen hat, als er tiber die Gnadentage der Mis-
sion Riickschau hielt, war auch das: die stindige Hausmission, und
zwar durch einen Priester der Pfarre in der Zeit von Allerhei-
ligen bis Ostern, Besuch aller Gefdhrdeten, Nacharbeit bei den
Revertiten, damit sie nun praktizierende Katholiken werden, mit
einer religiosen Woche in den Kartagen als Abschluf'®). In Linz
(1950) wurden in einigen Pfarren entweder durch die Seelsorger
oder vereinzelt auch von Missiondren vor und wiéhrend der Mis-
sion Hausbesuche gemacht. Die Erfahrungen waren im allgemei-
nen gut und unterstrichen vor allem die Notwendigkeit des Kon-
taktes der Bevélkerung mit dem Pfarrer. Auch die Mission hat

16) Vgl. den Bericht von Aug. Geiger, ,Spiritus Sanecti terra®. Klerus-
Blatt, 82. Jg., 1949, Nr. 11, S, 32 f.

»Theol.-prakt. Quartalschrift® IV. 1952 23



338 Obernhumer, Lebendige Verbindung

die Notwendigkeit des Hausbesuches als normalen Seelsorge-
mittels kategorisch unterstrichen. Vielfach hat sich herausgestellt,
daBB der Hausbesuch dort besondere Friichte getragen hat, wo er
erbeten wurde (dort allein haben sich auch Hauszirkel gebildet)
oder wo die vorausgehende Mission eine ausgesprochene Bereit-
schaft geschaffen hatte, so daBl wir fast sagen mdochten: der frucht-
barere Hausbesuch durch Missiondre liegt hinter der Mission™).
Unter den Problemen und Aufgaben fiir die Zukunft wurde auch
in Linz die Herstellung des seelsorglichen Kontaktes besonders
betont. In einem Bericht iiber die Volksmission in Graz (1951)
lesen wir: ,Es bestand die Absicht, auch durch Hausbesuche die
Mission vorzubereiten. Aber es wurde wohl auch von vornherein
erkannt, daBl bei dem derzeit herrschenden Priestermangel in den
Pfarren es zu kaum viel mehr als zu Versuchen kommen diirfte.
Das hat sich bestitigt. In den Randpfarren, wo vom spidten Mor-
gen bis zum Abend keine Veranstaltungen waren, hatten die Mis-
sionédre die Moglichkeit zu Hausbesuchen, die sie auch emsig aus-
geniitzt haben. Sie haben im ganzen zirka 1500 Hausbesuche ge-
macht und berichten im allgemeinen von guter, freundlicher, bis-
weilen sogar sehr freundlicher Aufnahme; auch von unfreund-
licher und ablehnender Haltung und von Abfertigung am Garten-
zaun. Die besondere Schwierigkeit besteht darin, da man die
Leute oft nicht zu Hause findet. Eines steht aber fest: Die Mission
hat die Notwendigkeit des Hausbesuches, des Kontaktes der Be-
volkerung mit der Geistlichkeit oder umgekehrt stark unter-
strichen“*®).

Jeder erfahrene Seelsorger wird zugeben, daB der Durch-
fithrung systematischer Hausbesuche besonders in groBeren Stad-
ten und Industrieorten nicht geringe Schwierigkeiten entgegen-
stehen. Die teilweise immer noch groBen Pfarren, der zuneh-
mende Priestermangel, die fortschreitende Uberalterung des
Klerus, die Uberbiirdung mit anderen Arbeiten, besonders mit
Religionsstunden, richten hier oft schwer iiberwindbare Schran-
ken auf. Es ist auch zuzugeben, daB der Hausbesuch nicht jedem
Priester liegt, daB sich nicht jeder Priester in gleicher Weise dazu
eignet. Fiir manchen bedeutet er ein grofies Opfer. Schwierig-
keiten ergeben sich auch auf Seiten unserer Katholiken. Sie
stehen dem Hausbesuche des Seelsorgers vielfach noch fremd
gegeniiber, sind ihn nicht gewohnt. Auch mit dem ausgesproche-
nen Individualismus besonders der stddtischen Bevolkerung muf}
gerechnet werden. Die Leute schlieBen sich ab.

In Wien wurden in einigen Pfarren Versuche mit Hausgemein-
schaften oder Hauszirkeln gemacht. Die Katholiken eines Hauses

17) Vgl. den Bericht von Otto Glas, Eine GroBstadt macht Frieden.
Klerus-Blatt, 83. Jg., 1950, Nr. 10, S. 76.

18) Dr. Franz Fabian, Eine Stadt besann sich. Klerus-Blatt, 85. Jg.,
1952, Nr. 6, S. 45.



Obernhumer, Lebendige Verbindung 339

werden im Namen des Pfarrers in eine Wohnung zusammen-
geladen. Der Pfarrer begriiBt die einzelnen, bespricht aktuelle
Fragen und geht auf die vorgebrachten Schwierigkeiten ein®).
Auf dem Lande wiederum versucht man es mit Dorfabenden,
Dorfgemeinschaften, Plauderstuben u. 4. Die Bewohner einer
Ortschaft treffen sich in der Stube eines Bauernhauses mit dem
Seelsorger zu religioser Aussprache. Solche Haus- und Dori-
gemeinschaften verdienen Beachtung und Nachahmung. Sie haben
gegeniiber dem Einzelhausbesuch manche Vorteile, konnen aber
diesen nicht voll ersetzen. Trotz aller bestehenden Schwierigkeiten
soll dieses wertvolle Seelsorgemittel noch besser ausgeniitzt wer-
den. Die Seelsorger sollen nach Moglichkeit von anderen Arbeiten,
besonders von dem UbermaB an Religionsstunden, entlastet wer-
den. Auch die Heranziehung von Laienkriften fiir den Haus-
besuch wird sich vielfach als notwendig erweisen. Besonders in
Stiadten und Industrieorten wird man freilich auch die allgemeine
Durchfiihrbarkeit der Hausbesuche bezweifeln diirfen. Nicht jede
dem Taufschein nach katholische Familie ist dafiir reif, besonders
jene nicht, in der Religion und Priester direkt verhaBt sind®).

Als weiteres vorziigliches Mittel, den Kontakt mit der Pfarr-
bevilkerung intensiver zu gestalten, wird besonders in grofieren
Pfarren die Herausgabe eines Pfarrblattes empfohlen. Die
Pfarrblédtter reichen im allgemeinen in die Zeit nach dem ersten
Weltkriege zuriick; einzelne sind auch #lter. Langsam wurde das
Pfarrblatt in seiner Bedeutung immer mehr erkannt. Vor allem
in gréBeren Pfarren ist es ein wichtiges Mittel zur christlichen
Formung der Gemeinde und zur Herstellung eines lebendigen
Kontaktes zwischen Hirten und Herde. Das Besondere des Pfarr-
blattes liegt darin, daB es nicht nur die erreicht, die noch zur
Kirche kommen, sondern auch viele andere, da es grundsitzlich
jeder katholischen Familie zugestellt wird*').

Daneben kommen als weitere seelsorgliche Kommunikations-
mittel noch in Betracht: Anschlagtafeln, Plakate, Einladungen zu
besonderen Veranstaltungen u. dgl. Bei gewissen Anlédssen kann
der Seelsorger mit bestimmten Personen oder Familien auch
schriftlich in Verbindung treten (Gliickwunsch-, Beileidschreiben
u. a.). Als Hilfe hat Pfarrer Blieweis sechs Seelsorgerbriefé her-
ausgebracht, die im Behelfsdienst des Erzbischéflichen Seelsorge-
amtes (Wien I, Stephansplatz 3) erhiltlich sind (Willkommgruf

18) Vgl. dazu ,Seelsorge am Werk® von B. ,Der Seelsorger®, 22. Jg.,
1952, 5. 318, S. 352,

20) Auch Pfarrer Dr. Konrad Metzger (f) macht gewisse Einschrin-
kungen in seiner lesenswerten Schrift: Seelsorge auf der Strafie und in
den Hiusern. (Kleine Texte zu Theologie und Seelsorge, herausgegeben von
Domkapitular Dr. Karl Rudolf, Nr. 3.) Wien 1948. S. 10.

21) Im einzelnen vgl. hier den Artikel von Pfarrer Theodor Blieweis,
Eine moderne Hilfe in der pfarrlichen Seelsorge — das Pfarrblatt. Diese
Zeitschrift, Jg. 1948, 1. Heft, S. 77 ff.

23%



340 Klostermann, Laienapostolat und Katholische Aktion

an die Neuzugezogenen, Schreiben an die jungen Ehepaare, Bei-
leidschreiben, drei weitere Briefe an das Patenkind, die christ-
liche Mutter und den Paten).:

Sehr wichtig ist auch das Verhalten des Seelsorgers bei per-
sonlichen Begegnungen mit seinen Pfarrkindern. Ein freundlicher
GruB, ein kurzes freundliches Wort erreicht oft mehr als lange
Predigten. Die Gabe des rechten Umganges mit Menschen ist da
fiir den Seelsorger wertvoller als manche hohe Begabung auf
anderen Gebieten. Der Seelsorger sollte tatséchlich jede Gelegen-
heit beniitzen, um seinen Pfarrkindern perst¢nlich niherzukom-
men, sie kennenzulernen und so mit dem heiligen Paulus allen
alles zu werden.

Laienapostolat und Katholische Aktion

Eine Besinnung nach dem Weltkongrell des Laienapostolates
(7. bis 14. Oktober 1951) in Rom

Von Dr. Ferdinand Klostermanmn, Linz a. d. D.
(SchluB)

B) Grundsitze hinsichtlich der Katholischen Aktion

I. Der allgemeine Charakter der Katholischen
Aktion

1. Das Ziel der Katholischen Aktion ist allgemein und um-
fassend.

»Die Aktion (anderer katholischer Vereinigungen) richtet sich fiir
gewohnlich auf ein besonderes und bestimmtes Ziel, das man mittels
einer organisierten und stidndigen Arbeit erreichen will, sei es, daB die
Vereinigungen ihre Téatigkeit auf religiosem und karitativem Gebiet,
auf wirtschaftlich-sozialem Gebiet oder auf anderen Gebieten der Kul-
tur entfalten. Daher nehmen diese Vereinigungen fiir gewohnlich ihren
Namen von dem Ziel, das sie sich vornehmen. Thr aber nennt euch
einfach Katholische Aktion! Da ihr ein allgemeines und nicht ein be-
sonderes oder spezifisches Ziel habt, seid ihr nicht eine feste Achse,
um die sich der Mechanismus irgendeiner Organisation bewegt, sondern
vielmehr wie ein Sammelplatz, wo sich die Katholiken der Tat treffen
und organisieren.” (3. V.).

2. Ebenso ist die Tatigkeit der Katholischen Aktion
allgemein und muf sich bis in den sozialen, ja politischen Raum
hinein auswirken, wenngleich der Primat des Religiosen gewahrt
bléiben mug.

»Die Tétigkeit der Katholischen Aktion erstreckt sich auf das ge-
samte religitse und soziale Gebiet, soweit die Mission und Arbeit der
Kirche reichen, Nun weil man wohl, da das normale Wachsen und
Erstarken des religiosen Lebens ein bestimmtes MaB gesunder wirt-
schaftlicher und sozialer Verhidltnisse voraussetzt. Wen erschiittert es
nicht, wenn er siehf, wie das wirtschaftliche Elend und die sozialen
Ubel ein christliches Leben nach den Geboten Gottes erschweren und



