Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 105

ren, zum Schlechteren? Wir wissen es nicht. Dafl mit dem Schwin-
den der Nachkriegsfolgen eine gewisse Besserung zu erwarten sein
wird, ist wohl anzunehmen, aber wird die Not ganz schwinden?
Einige Zeichen sind gilinstig. Wie die schon uniibersehbar gewor-
dene Flut von Priesterromanen zeigt, hat der moderne Mensch
seine Auffassung von Priester und Priestertum griindlich revi-
diert. Auch die Tatsache, dall es in Amerika 4000, in Frankreich
3000, in Osterreich 400 Spétberufe gibt, ist ein Zeichen, daB der
Priesterberuf auch in unseren Tagen eine groBe Strahlungskraft
ausiibt. Demgegeniiber gibt es allerdings auch nicht wenige un-
ginstige Indizien. Letztlich kommt es also auf die Gnade Christi,
des Hauptes der Kirche, und auf unser Mitwirken an. Gewil kann
eine seelsorgliche Anderung der Grundvoraussetzungen fiir ein
Ansteigen der Priesterberufe nicht von heute auf morgen gesche-
hen, aber eines kénnen, ja miissen wir heute schon tun: Sorgen,
daB jeder Priesterberuf entdeckt, gefordert und entfaltet wird.
In Anbetracht der ernsten Lage der Kirche kénnten wir es nicht
verantworten, dal auch nur ein einziger vom Haupte der Kirche
geschenkter Beruf durch unsere Schuld verlorenginge.

Glaubensspaltung, innerkirchliche Erneuerung und

politische Gegenreformation®)
Von Theol.-Prof. DDr. Josef Lenzenweger, Linz a. d. D.

Am 11. Mai 1625 hat die Bevolkerung von Frankenburg und
Umgebung mit Gewalt die Einsetzung eines katholischen Pfarrers
verhindert. Drei Tage spiter erschien Adam Graf Herberstorfi,
der bayrische Statthalter im Lande ob der Enns, mit Truppen und
lieB auf dem Haushamerfelde 36 Vertreter der umliegenden
Pfarren zwei und zwei um ihr Leben wiirfeln. Zwei von ihnen
wurden losgebeten, die iibrigen sechzehn an der Linde und an
den Kirchtlirmen der beteiligten Orte gehenkt. Gewil3, der immer
wieder aufflackernde Bauernaufstand war nicht zuletzt durch die
sozialen Verhiltnisse hervorgerufen worden, eine Tatsache, die
oft schon iibersehen wurde; aber das Wiirfelspiel auf dem Haus-
hamerfelde ist doch auch eine Erinnerung an einen grofBen ge-
schichtlichen Vorgang, der bis heute im deutschen Sprachgebiete
verhéngnisvoll nachwirkt: die Glaubensspaltung des 16. Jahrhun-
derts. Seither ist das christliche Abendland in zwei Konfessionen
gespalten: in die katholische und die evangelische. Dabei kann
allerdings festgestellt werden: im einen Fall handelt es sich um

1) Vortrag, gehalten bei der Dritten oberdsterreichischen Jungakademi-
kerwoche in Ort am Traunsee.

~Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1954 8



106 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

eine einheitliche, geschlossene Gemeinschaft, im anderen um eine
Vielheit von Anschauungen, denen wir aber keineswegs von vorne-
herein das ehrliche und aufrichtige Streben absprechen diirfen,
daB auch sie das Evangelium Christi den Menschen in der rich-
tigen Weise verkiinden und vorleben wollen. Wenn wir uns im
folgenden mit dem historischen Werdegang dieser unseligen Glau-
bensspaltung auseinandersetzen, so ist uns klar, daB ehrliches
Streben nach der Wahrheit Leitmotiv zu sein hat; wir wissen
aber auch, daf} wir in der Wahrheitsfindung von einem liebenden
Erkennen michtig geférdert werden. Wir haben keine Furcht vor
der Wahrheit. Wir lassen uns dabei nur auf die Vorgénge in jenen
Gebieten ein, die zum damaligen Zeitpunkte dem Deutschen
Reiche, ausgenommen die Niederlande, angehort haben und die
besonders durch die von Martin Luther ins Leben gerufene Be-
wegung beriihrt worden sind.?)

Mit Absicht wurde das Thema formuliert: Glaubensspaltung,
innerkirchliche Erneuverung und politische Gegenreformation; denn
die Vorginge der politischen Gegenreformation sind sehr wohl
von der innerkirchlichen Erneuerung zu unterscheiden. So ergibt
sich aber auch schon das Gerippe des Vortrages: zuerst die Glau-
bensspaltung mit ihrem Bannertriger Martin Luther und dem
Eingreifen der Fiirsten, dann die innerkirchliche Erneuerung,
ruhend auf drei Sdulen: Pipste der Reform, neue und alte Orden
sowie Konzil von Trient, und schlieflich noch ein Blick auf die
politische Gegenreformation.

Um aber den Ausbruch dieser groBen Bewegung, genannt
Reformation, zu verstehen, wird es notwendig sein, zuvor unser
Augenmerk auf die politischen, sozialen und religiosen Verhalt-
nisse zu richten.

I. Die Voraussetzungen
HieP o libhis el

Die Idee des universalen Kaisertums war schon seit dem Mittel-
alter schwer angeschlagen, die Einheit und das Gefiihl der Ver-
bundenheit auf Gedeih und Verderb fiir das Abendland weithin
verloren. Die Nationen des Abendlandes waren im 15. Jahrhundert
endgiiltig zum Bewultsein ihrer Eigenstindigkeit vorgedrungen,
das Imperium in seiner universalen Bedeutung war damit zu Ende.

%) An dieser Stelle darf ich auf die allerwichtigsten neueren Publi-
kationen Uiber dieses Thema hinweisen: Joseph Lor tz, Die Reformation
in Deutschland, 2 Binde, 3. Auflage (1949); derselbe, Die Reformation als
religioses Anliegen heute (1948); ferner Karl Eder, Geschichte der Kirche
im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus 1555—1648 (1949), erschienen
als Band IIT in der Kirchengeschichte von Peter Kirsch, sowie seine beiden
Bénde: Studien zur Reformationsgeschichte Oberosterreichs. AuBerdem Hu-
bert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, 1. Band (1949), sowie
James Brodrick, Petrus Canisius, 2 Bénde, in der Ubersetzung von
Karl Telch (1950). i



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 107

Im Westen erhoben sich Frankreich, Spanien und England; in
diesen Reichen hatte das Konigtum zu einer Zentralgewalt mit
straffer Organisation gelangen kénnen. Im Siiden bot Italien das
traurige Schauspiel dauernden Bilirgerkrieges und sténdiger
Selbstzerfleischung. Neben dem méchtigsten Gebilde, dem Kirchen-
staat, hatten auch Mailand, Florenz und Venedig bedeutende
Schliisselstellungen und ansehnlichen Reichtum erlangen kénnen.’

In Deutschland hingegen war das Territorialfiirstentum auf
Kosten der kaiserlichen Gewalt bedeutend gestdrkt worden. Hier
hatte eine zentrifugale Entwicklung eingesetzt, und neben dem
Egoismus der Fiirsten stand auch noch der der einzelnen Stinde
erfolgreich im bewuBten, vielfach aber auch unbewuBten Kampf
gegen die Reichsidee, die immer mehr an Ansehen und Macht
verlor. Die Kaiserkrone war von den Luxemburgern auf die Habs-
burger iibergegangen. Sie sahen sich sozusagen also schon um des
Reiches willen gezwungen, ihre eigene Hausmacht zu erweitern.
Es ist geradezu bewundernswert, mit welcher Zahigkeit sich z. B.
Friedrich III. schliefilich als Kaiser doch durchgesetzt hat und auch
in seinem eigenen Lande seiner Feinde Herr wurde. Freilich, die
Erfolge der kaiserlichen Macht forderten geradezu die Opposition
der Fiirsten heraus, die fiirchteten, durch ein allzugroBes Anstei-
gen der kaiserlichen Befugnisse auch wirklich Untertanen des
Kaisers zu werden. Dabei waren sich die Territorialherren vielfach
nur gegen den Kaiser einig, im iibrigen aber befehdeten sie ein-
ander.

2iSioziial

Auf diesem Gebiete war eine groBe Umschichtung vor sich
gegangen. Die GroBSkaufleute und GroBbanken hatten sich eine
Art Monopolstellung gesichert. Es bildeten sich phantastisch
schnell anschwellende grofie Vermdgen bei einem halben Dutzend
deutscher Hiuser: bei den Fuggern, bei den Haug und Welsern,
denen gegeniiber die Medici von Florenz beinahe arm waren.
Selbstverstindlich sahen die Fiirsten ungern diese Entwicklung.
Doch was konnten sie machen? Sie waren nur zu sehr auf die
Unterstiitzung dieser Kapitalisten angewiesen. So waren die In-
haber der einzelnen Banken zu den eigentlichen Hinterminnern
der Politik geworden. GroBkaufleute und Bankiers waren also die
Gewinnenden dieser Periode; unbefriedigt aber blieben der Ritter-
stand sowie die Bauernschaft zusammen mit dem stidtischen Pro-
letariat.

Die Lebenshaltung der Ritter war zuvor bescheiden und wenig
anspruchsvoll gewesen, jetzt aber wollten auch sie nicht hinter
den Neureichen zuriickbleiben. Die gesteigerten Lebenskosten
wirkten sich natiirlich auf die Dienstknechte und Holden der Rit-
ter aus; sie wurden zur Deckung des Bedarfes der hohen Herren
um so stidrker herangezogen. Trotzdem wurden die Ritter zu

8%



108 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

Schuldnern der Stédter. Auch das Aufkommen der Artillerie
wirkte sich fiir sie nachteilig aus. Zum Kampfe dingte man Séld-
ner, die die Sache vielfach besser machten als die Ritter. Die
Abkoémmlinge dieser mit Kindern reich gesegneten ritterlichen
Familien suchten dann auch auf Firstenhdéfen und selbst in
Stddten als Schreiber unterzukommen, falls sie dieser Kunst
mdichtig waren. Freilich, sie wurden auch in solcher Verwendung
durch andere, ndmlich die Juristen, tiberfliigelt, die umfangreichere
Kenntnisse und grofiere Fahigkeiten mitbrachten.

Neben den Rittern waren aber auch die Bauern unzufrieden.
Sie muBten tatséchlich fiir ihre Herren eine Reihe von Leistungen
vollbringen und fanden die ihnen sonst auferlegten Freiheits-
beschrinkungen beziiglich Heirat und Erbschaft driickend. Zudem
wurden sie iiberall verspottet. In den damaligen literarischen Er-
zeugnissen war der ,dumme Bauer“ die stehende Witzfigur. Und
doch war die wirtschaftliche Lage der Bauern zu Ende des Mittel-
alters beachtlich gut. Friher hatten sie nur Wasser getrunken,
jetzt genossen sie Wein und hatten die Taschen voll Geld. Auf
die Verspottung reagierten sie mit einem gesteigerten Selbst-
bewuBtsein und schlossen sich zu Biinden zusammen, denen sie
verschiedene Namen, wie ,Bundschuh® und ,,Armer Kunz®, gaben.
Eine dhnliche Situation treffen wir beim stidtischen Proletariat.
So war manchen Kreisen jedes Evangelium recht, wenn es nur
von Freiheit sprach.

Durch die sozialen Verhéltnisse war aber auch eine starke
Belastung der Beziehungen zum Klerus gegeben. Die Bevilkerung
der Stiddte und des flachen Landes mulite geradezu in Gegensatz
zu ihren Seelenhirten, den Bischéfen und Klosterherren, kommen,
die reiche Léndereien besaBien und ebenfalls ihre Zinsen, Uber-
zinsen und Dienste eintrieben. Man muf3 dabei bedenken, daB zu
Ende des 15. Jahrhunderts in Deutschland etwa ein Drittel des
Bodens der Kirche gehorte, im Bistum Worms z. B. drei Viertel.
Immer mehr steigerte sich die Abneigung gegen den Klerus, der
als NutznieBer und oft riicksichtsloser Eintreiber von groB8en und
kleinen Abgaben verschiedenster Art galt. Dazu nahm die Geist-
lichkeit in den St&dten noch an der Gewerbetitigkeit sozusagen
nebenamtlich teil. In Wirklichkeit aber betrieben eine Reihe von
Klerikern ihre weltlichen Geschifte hauptamtlich, und die Seel-
sorge ging so nebenher; man beanspruchte aber Steuer- und Ge-
richtsfreiheit. Das mullte die anderen ,braven® Steuerzahler ver-
bittern.

3. Religids
Um die Situation hier richtig zu erfassen, wird es sich als
zweckmiBig erweisen, zuerst einen kurzen Blick auf das Papst-

tum, dann einen solchen auf den Hochklerus, den Niederklerus
sowie das Volk zu richten.



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 109

a) Papsttum. Zu den dunkelsten Perioden der Kirchen-
geschichte gehort das Zeitalter der Renaissancepapste. Dabei wire
es jedoch ein schreiendes Unrecht, alle Pépste dieser Periode samt
und sonders als Verbrecher und Liistlinge hinstellen zu wollen.
Es kann aber nicht geleugnet werden, daBl die Unsittlichkeit auch
in einem Mafle vom Oberhaupte der Kirche Besitz ergriffen hatte,
daB wir staunen miissen, wie die Kirche diese Zeit doch iiber-
dauern konnte. Menschlich ist das auch schwer erklirbar, doch
auf diese Weise werden gerade auch solche Abschnitte mit allen
ihren dunklen Punkten zu einer wirksamen Apologie fiir jenen
gottlichen Beistand, den die Kirche Christi genie(3t.

Sixtus IV. und Innozenz VIII erscheinen durch eine unwiirdige
Begiinstigung ihrer Verwandten besonders belastet und wurden
auf diese Weise in unangenehme Situationen verwickelt; man
erinnere sich nur an die Pazziverschworung in Florenz. Hernach
bestieg Alexander VI. (1492—1503) aus dem Hause der Borgia den
papstlichen Thron; fiir diesen Papst sind die Stiere im Wappen
seiner Familie bezeichnend. Von ihm sagt der so objektive und
hochangesehene Papsthistoriker Pastor: Bis an sein Ende hielt ihn
der Dimon der Sinnlichkeit gefangen. Es stimmt leider, daB3 er
in ehebrecherischen Verhiltnissen lebte, daB er es daneben auch
noch mit anderen Frauen hielt, daB sein Sohn Cesare eine aus-
gesprochene Verbrechernatur war und sein Lieblingssohn Juan
ermordet wurde. Nicht erwiesen ist jedoch ein blutschéinderischer
Umgang des Papstes mit seiner Tochter Lucrezia, die tibrigens
als fromme Frau und treue Ehegattin, ja als Mitglied des Dritten
Ordens vom heiligen Franziskus, gepriesen von den Armen und
geriihmt von den Gelehrten und Kiinstlern, gestorben ist. Nach
einem kurzen Zwischenpontifikat bestieg dann Julius II. den Thron
der Welt. Von Julius II. und von Leo X. gilt das gleiche: sie waren
mehr Herrscher als Oberhirten, mehr italienische Principi denn
Bischsfe, Sie liebten die Jagd, die schénen Feste und das Theater.
Im Genusse dieser Vergniigungen lieB sich Leo X. selbst wihrend
der Zeit der gréBSten religiosen Wirren in Deutschland nicht storen.

b) Hochklerus. Das Beispiel der Pépste war mit-, besser
ausgedriickt, niederreiBend. Die adeligen Bischéfe und Domherren
brachten viele Voraussetzungen zu einem verweltlichten Leben
auf ihre klerikale Laufbahn mit. Die hohen Herren hielten viel-
fach die Infel fiir den passenden Kopfschmuck ihrer unehelichen
Séhne, und die Domkapitel galten als Spitiler des Niederadels.

Von Theologie verstanden diese Kirchenfiirsten oft sehr wenig.
Sie nahmen auch keine kirchlichen Funktionen vor. Dies mufBten
ihre Weihbischéfe machen, die sie meist aus den Mendikanten-
orden nahmen. Im ganzen ist charakteristisch, was der sonst so
zuriickhaltende Jesuit James Brodrick in seiner Geschichte des
hl. Petrus Canisius vom Kélner Erzbischof sagt: ,Er liebte das



110 ILenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

Rotwild mehr als den Papst.” Auch um die wirtschaftliche Lage
stand es schlimm.

¢c) Niederklerus. Den Bischéfen lag wenig an der Seel-
sorge und an einer entsprechenden Ausbildung des Klerus. Die
Kleriker waren meist nur angelernt; sie schauten bei irgend einem
Pfarrer eben eine Zeitlang zu. Die hohe Geistlichkeit hatte eine
Reihe von Niederpfriinden inne und versah diese durch Sub-
stituten. Dabei konnte es vorkommen, da3 sich diese Substituten
wieder durch einen Vikar vertreten lieBen usw., und jeder von
den Vertretern behielt natiirlich einen Teil des Einkommens zu-
riick. So ergab sich als Folge, daB derjenige, der tatsichlich die
Seelsorge durchzufiihren hatte, ein armer Teufel war. Dies férderte
auf der anderen Seite die Pfriindenjagd und die Hiufung der
MeBstipendien und hatte wieder das hiufige Messelesen (mehr als
finfmal am Tag) des niederen Klerus zur Folge, wihrend der
héhere gerade noch am Griindonnerstag more laicorum das Altars-
sakrament nahm. So wuchs ein richtiges Klerusproletariat heran,
unwissend und beweibt, dem Fluchen, Streiten, Saufen, Jagen
und Wirfelspiel ergeben. In der Stadt Florenz gab es Ende des
15. Jahrhunderts allein 5000 Priester und Ménche. Ziirich verfiigte
1518 iiber 90 Weltpriester, und in der damals groBten Stadt Ober-
Osterreichs, in Steyr, gab es neben dem Pfarrer nicht weniger
als 10 Benefiziaten, 4 Gesellpriester und 4 Kapline. AuBerdem
waren noch die Dominikaner in der Stadt und die Kloster Garsten
und Gleink vor den Toren. Auf dem flachen Lande aber war eine
Reihe unbesetzter Seelsorgestellen. Bischof Wiguleus von Passau
klagt z. B., daB in seiner Diozese mehr als 40 Pfarren verddet ligen.

d) Volk. Infolge der politischen und sozialen Verhiltnisse
hatte sich auch der sittliche und religiése Zustand des Volkes oft
arg verschlechtert; denn das Wissen der breiten Massen in reli-
gidsen Belangen war dem des Klerus entsprechend und daher
aullerordentlich gering. Und doch muBl man staunen, wie tief und
eingewurzelt die Frommigkeit war. Freilich, eine gewisse Apoka-
lyptik, verbunden mit gesteigertem Teufelsglauben, iibertriebener
Wundersucht und Neigung zur Astrologie, kann nicht in Abrede
gestellt werden. Wir verdanken aber dieser Zeit manches Wert-
volle. Das Angeluslduten wurde damals eingefiihrt; es galt als
eine Aufforderung zum Gebet wider die Tiirken; die von den
Franziskanern besonders geférderte Kreuzwegandacht erfreute
sich einer groBen Beliebtheit. Ein Wallfahrtsfieber hatte die Leute
ergriffen. Die tiefe Frommigkeit von damals fand u. a. auch ihren
Ausdruck in der Spitgotik. Eine Reihe von Kirchen wurde gebaut
und erweitert; denken wir an Eferding und Steyr. In unserem
Lande erstanden die herrlichen Fliigelaltire und die so beliebten
Kiimmernisdarstellungen und Volto-Santo-Bilder, siehe St.-Mar-
tins-Kirche in Linz; sie sind Dokumente tiefer Gliubigkeit. Wir



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 111

diirfen dabei auch nicht auf die vielen MeBstiftungen, die Ein-
richtung von Benefizien sowie den Reliquienkult vergessen. Eine
besondere Ausgestaltung im Sinne des pépstlichen Fiskalsteuer-
wesens erfuhren die Ablisse. Es gab eine ganze Reihe fiir den
Neu- und Umbau von Kirchen sowie fiir den Besuch heiliger
Stétten.

Wenn wir alle diese Umstiinde bedenken — vielleicht sind die
Konturen manchmal etwas scharf gezogen —, so mufl es uns klar
sein, daB es nur eines leichten AnstoBes bedurfte, um dieses
Gebiude ins Wanken zu bringen. Ich darf Klemens Maria Hof-
bauer zitieren, der sagte: ,Die Reformation kam, weil die Deut-
schen das Bediirfnis hatten, fromm zu sein.*

II. Glaubensspaltung

Den Ansto3 gab Martin Luther. Mit ihm, seinem Schicksal und
Werk werden wir uns zunéchst zu beschiftigen haben, um uns
dann der von ihm ins Leben gerufenen Bewegung zuzuwenden.

1. Martin Luther und die Glaubensspaltung

Der hochtalentierte und durchaus erlebnishaft veranlagte
Martin Luther stammte aus mittleren Verhiltnissen. Er wurde
von seinen Eltern streng erzogen, in deren Haus ein oOrtlich und
zeitlich bedingter Hexen- und Teufelsglaube mehr beheimatet war
als eine wirklich tiefe Frémmigkeit. Mit 18 Jahren bezog er die
Universitit Erfurt und widmete sich dort dem Studium der Philo-
sophie. Der zur Angstlichkeit neigende junge Mann wurde durch
den damals herrschenden Nominalismus, der den Willen Gottes
bis zur Willkiir betonte und ebenso dessen Gerechtigkeit, weniger
aber von der gottlichen Gnade sprach, in groBe Seelenkdmpfe
gestiirzt. Auf einer Reise von daheim nach Erfurt iiberraschte ihn
ein starkes Gewitter. In seiner Not gelobte er der hl. Anna, der
damals sehr beliebten Volksheiligen, wenn er gut darauskomme,
wolle er ein Ménch werden. Und er fiihlte sich dann an sein Ver-
sprechen gebunden und wéhlte keineswegs das mildeste Kloster
der Stadt, sondern eines, das im Ruf der Strenge stand, nidmlich
das der Augustiner-Eremiten. Schon 1506 wurde er zur Profef3
zugelassen und im Jahre darauf feierte er Primiz — {ibrigens
wiederum ein Zeugnis fiir den geringen Grad der theologischen
Ausbildung jener Zeit.

Erst jetzt begann Luther seine theologischen Studien. Nebenbei
gab er aber als Doktor der Philosophie schon Vorlesungen aus
Moralphilosophie an der neugegriindeten Universitit Wittenberg
und vertiefte sich besonders in die Heilige Schrift und in die
Biicher des hl. Augustinus. Vom Orden aus wurde er um 1510 auf
vier Wochen nach Rom geschickt, und er kehrte als strenger An-
hinger der Reform zuriick, 1513 machte er seinen theologischen
Doktor und iibernahm an Stelle seines Vorgesetzten Staupitz, der



112 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

ubrigens als Abt von St. Peter in Salzburg spiter starb und dort
auch begraben liegt, die Professur der Exegese. Immer mehr ging
Luther dem Problem der Rechtfertigung nach. Ihn quilte doch
eine grofe Siindenangst; mit seinem menschlichen Willen kam er
hier nicht mehr zurecht. Er glaubte, seine eigene Rechtfertigung
gefiihlsméBig und gegenwirtig erleben zu miissen. Im Kloster
hatte er zunichst sogar in gewisser Hinsicht einen zu groBen Eifer
an den Tag gelegt. Die dadurch entstandene Uberarbeitung, die
ererbte Neigung zur Schwermut und die Sehnsucht, die Recht-
fertigung durch eigene Werke zu verdienen und zu erleben, muBSten
zur Katastrophe fithren. Immer mehr tauchte in Luther der fiirch-
terliche Gedanken auf: Vielleicht gehére ich gar zur Schar der
Verdammten. In der Heiligen Schrift suchte er die Lésung seiner
Probleme und konnte die Bibel beinahe auswendig; bei diesem
Studium war er wieder kein Systematiker, sondern erlebnishaft
emotional. Nach ldngerer, vielfach unbewuBter Vorbereitung trat
die innere Kristallisation eines Problems ein, ganz pl6tzlich, und
dann erfiillte ihn die jeweilige Idee mit gewaltiger innerer Be-
wegung und dréngte ihn zu scharfen Ubertreibungen. So ging es
ihm auch beim Lesen der Heiligen Schrift. Er war durchaus
imstande, liber eine Reihe von Stellen unbeteiligt hinwegzulesen,
bis er zu einer kam, die ihn innerlich aufwiihlte, die ganz seinem
Denken entsprach und ihn dann auch ganz erfaBte und erfiillte.
So ist auch das sogenannte Turmerlebnis zu erkliren, das er im
Kloster zu Wittenberg hatte. In Rémer 1, 17, glaubte er damals,
die Losung seiner Probleme gefunden zu haben. Dort héren wir:
»In ihr" gemeint ist in der Heilsbotschaft der Evangelien, ,,wird
offenbar die Rechtfertigung durch Gott, die aus dem Glauben
stammt und zum Glauben fiihrt, wie geschrieben steht: Der Ge-
rechte lebt aus dem Glauben.”* Luther hatte bisher nur immer an
die strafende, nicht auch an die heilende Hand Gottes gedacht.

In Jiiterbog, also in der Ndhe des kursichsischen Wittenberg,
predigte der Dominikanerménch Johannes Tetzel den Jubildums-
- ablaB fiir die Peterskirche, den auch Leo X. wie schon Julius II.
ausgeschrieben hatte. Tetzel war Subkommissir fiir die Verkiin-
digung dieses Ablasses im Gebiete der Bistiimer Halberstadt und
Magdeburg und versuchte, unter Verwendung frommer Formeln
aus der AblaBpredigt eine marktschreierische Angelegenheit zu
machen. Der in der Anweisung vorgeschriebene Sakramenten-
empfang wurde so zur Nebensache und das Geld zur Hauptsache
gestempelt. Es steht unzweifelhaft fest, daB Tetzel wenigstens dem
Sinne nach gepredigt hat: ,,Sobald das Geld im Kasten klingt, die
Seele auch in den Himmel springt”, aber auch ebenso, dal er nie
Ablésse angepriesen hat, durch die auch zukiinftige Siinden schon
nachgelassen sein sollten.

Luther erfuhr von diesen Predigten durch Beichtkinder und
sah sich nun dazu gedringt, seine berithmten 95 Thesen in latei-



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 118

nischer Sprache just am Vortage vor dem Patronatsfeste des Aller-
heiligenstiftes in Wittenberg an die dortige SchloBkirche zu heften.
Es war also am 31. Oktober 1517. Nach damaliger Sitte forderte er
damit die Gelehrten zu einer Disputation iiber diese Thesen auf.
Es war zunichst gar nicht sein Ziel gewesen, den Inhalt seines An-
schlages unter das Volk zu bringen, obwohl er diese Thesen nicht
nur als Professor und als Seelsorger, sondern auch als Volksredner
und als Volksfiihrer mit der ganzen Kraft seiner Darstellungs-
kunst verfaBit hatte. GewiB, er wollte darin den AblaBl noch nicht
verurteilen, aber die Thesen waren ein wirklicher Angriff und es
ging bereits gegen jene Autoritit los, die die Ablésse verlieh.

Epochemachend wurde jedoch dieser Schritt erst dadurch, daf§
die Nation darauf antwortete. Auf eine beinahe rétselhaft rasche
Weise rasten die Thesen durch ganz Deutschland. Luther selber
scheint die unerwartete Aufnahme zunichst ein gewisses Unbe-
hagen bereitet zu haben. Daf aber das Volk in so elementarer
Weise auf Luthers Thesen reagierte, dafiir waren nach Lortz nicht
die Theologie, nicht das Dogma und auch nicht in erster Linie
Luther selber Ursache, sondern der Druck, den die Ubersteigerung
der pédpstlichen Vollgewalt in zeitlichen Dingen mit allen ihren
fiskalischen Beschwernissen ausiibte.

Die ungeheure Bedeutung dieses Schrittes aber begriff man von
kirchlicher Seite nicht so schnell. Erst als sich der Kurfiirst von
Mainz in seinem AblaBgeschdft durch Luthers Auftreten gesché-
digt sah, entschloB er sich, allerdings ohne jede Hast und Eile und
auch ohne innere Anteilnahme, dariiber einen Bericht nach Rom
zu schicken. Auch dort nahm man die Sache nicht so wichtig. Der
Papst sagte dem neuen General der Augustiner-Eremiten, er solle
doch den Bruder Martin beruhigen. SchlieBlich entschloB man sich
jedoch im Juni 1518 zur Aufnahme eines ProzeBverfahrens und
an Luther erging die Vorladung, sich binnen 60 Tagen in Rom
einzufinden.

Jetzt aber stellte sich der Kurfiirst von Sachsen, Friedrich der
Weise, schiitzend vor Luther, wie dies spiter noch ofter geschah.
Man fragt um die tieferen Griinde, warum er dies wohl getan hat,
da er sich doch peinlich davor hiitete, mit Luther persénlich zu-
sammenzutreffen. Gewi3, er mag in Luther einen Stern seiner
jungen, neugegriindeten Universitdt Wittenberg gesehen haben;
mehr mag mitgespielt haben, daB er selbst daran glaubte, Luther
werde eine wirkliche Reform der erneuerungsbediirftigen Kirche
herbeifithren und miisse darum geschiitzt werden. Jedenfalls aber
ist sicher, daB3 vor allem der Hofkaplan und Sekretidr des Fiirsten,
Spalatin mit Namen, fiir Luther immer wieder eingetreten ist,
iibrigens ein klassisches Beispiel dafiir, was einflulireiche Ratgeber
schon oft in der Geschichte vermocht haben. Jedenfalls hat Fried-
rich erwirkt, daB Luther nicht nach Rom muBte, sondern durch
den Kardinal Thomas de Vio aus Gaeta, darum Cajetanus genannt,



114 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

im Auftrage des Papstes viterlich, aber ebenso ergebnislos ver-
hort wurde. Luther widerrief nicht nur nicht, sondern appellierte
.»de papa male informato ad papam melius informandum®. Passiert
ist ihm auch jetzt nichts.

Es spielte ja noch eine andere Angelegenheit stark herein. Die
Wahl eines romischen Konigs sollte noch zu Lebzeiten von Kaiser
Maximilian vorgenommen werden. Leo X., der Papst, aber war
aus politischen Griinden gegen die von Max betriebene Kandida-
tur seines Enkels Karl, der spiter als Fiinfter gew#hlt wurde und
in Spanien safl. Der Papst war mehr fiir die Gegenseite, als deren
wichtigster Mann Friedrich der Weise gelten durfte. Dall weltliche
Belange gegeniiber kirchlichen in der Politik der Renaissance-
pépste liberwogen, war nicht das erste und auch nicht das letzte
Mal, aber es war diesmal ganz besonders verhdngnisvoll. Denn
trotz der Weigerung Luthers zu widerrufen, trotz seines Appells an
ein allgemeines Konzil blieb der Prozef unterbrochen. Er ruhte
eigentlich bis zum Eintreffen der Bannandrohungsbulle im Sep-
tember 1520. :

Die Gespridche mit dem pépstlichen Kammerjunker und romi-
schen Notar Karl von Miltitz, der ein eingebildeter sichsischer
Edelmann war, sowie die Leipziger Disputation, an der Andreas
Bodenstein von Karlstadt sowie Johannes Eck teilnahmen, brach-
ten keine Losung. Im Gegenteil, Luther leugnete, in die Enge ge-
trieben, immer mehr, z. B. auller dem pépstlichen Primat auch die
Unfehlbarkeit der Konzilien. In der Publizistik wurden die Gegen-
sidtze noch vertieft, dabei hatte die Partei Luthers unbedingt die
groBere CGeschicklichkeit. Sie gab Abhandlungen, Flugblidtter und
Zeitschriften in der Sprache des Volkes heraus. Die Altgldubigen
aber fiillten gelehrte Folianten, womdoglich in lateinischer Sprache,
welche kaum gelesen und noch seltener verstanden wurden. °

Der Kirchenbegriff Luthers wurde immer spiritualistischer,
und schlieBlich verkiindete er, alles Anstaltsm&aBige an der Kirche
sei tfeuflisch und das Papsttum selber vom Teufel gestiftet, ja der
Papst sei der Antichrist in Person. Ferner glaubte Luther, die
Wertlosigkeit der Geliibde, daher auch der Kloster sowie des spe-
ziellen Priestertums und der Sakramente im iiberlieferten Sinne
zu erkennen,

Die Wirkung der Bannandrohungsbulle ,Exsurge Domine®
war vollkommen ausgeblieben. Luther selbst reagierte mit trotzig-
stem Aufbegehren und verbrannte sie 6ffentlich am 10. Dezember
vor dem Elstertor in Wittenberg zusammen mit dem Kirchlichen
Gesetzbuch und anderen scholastischen Werken. Damit aber be-
gannen sich die Fronten immer mehr zu scheiden. Am 3. Jan-
ner 1521 wurde Luther dann férmlich gebannt, das Interdikt iiber
den Ort seines Aufenthaltes verhidngt und die Verbrennung seiner
Schriften gefordert. Doch der Erfolg war immer derselbe, ndmlich
gleich Null.



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 115

Im Gegenteil, in einem feierlichen Schreiben luden Kaiser
Karl V. und der Erzkanzler des Reiches, Kardinal Albrecht, Erz-
Bischof von Mainz, den gebannten Hiretiker nach Worms zum
Reichstag. Sie schrieben ihm: , Ehrsamer, Lieber, Andéichtiger
und sicherten ihm freies Geleite zu. Schon am 16. April traf
Luther in Worms ein. Die Erregung der Stadt war auBerordent-
lich gestiegen. Zwei Tage spiter fand die denkwiirdige Sitzung
statt, bei der Luther schlieBlich auf die Frage, ob er widerrufe
oder nicht, antwortete: ,,So sei denn, daB ich durch Zeugnis der
Schrift oder durch andere klare Vernunftgriinde iiberwunden
wiirde; so bleibe ich iiberwunden durch die von mir angefiihrten
Schriftstellen; Gott helfe mir. Amen.“ Die Worte ,,Ich kann nicht
anders”, sind nicht mit Sicherheit bezeugt. Die Szene war wvoll
ungeheurer Spannung. Damit war aber auch die Entscheidung
gefallen, und zwar gegen die alte Kirche und fiir die Rebellion.
Eine neue Welt stand im Angesichte der alten. Am 26. April
reiste Luther wieder ab. 20 Ritter nahmen ihn am Stadttor in
Empfang. Dann folgte der planmiBige Uberfall. Man brachte ihn
auf die Wartburg, auf der er bis 1. Méarz 1522, mit Ausnahme einer
kurzen Unterbrechung, als Junker Jorg verblieb. Was aber ge-
schah inzwischen in Worms? Zehn Tage lang beriet man hin und
her, und schlieflich wurde am 25. Mai das sogenannte , Wormser
Edikt“ gebilligt. In ihm wurden die Irrtiimer Luthers aufgezihlt,
und er selbst als ein von der Kirche abtriinniges Glied, als ver-
steckter Zerstorer und offener Ketzer erkannt und entlarvt. Es
folgte das Verbot, ihn aufzunehmen, die Acht liber Luthers An-
hinger und das weitere Verbot, Blicher Luthers zu kaufen, zu ver-
kaufen und aufzubewahren.

Und wie tduschte sich der Pépstliche Nuntius Aleander, wenn
er glaubte, nun sei Deutschland wieder fiir die Kirche gerettet
und die Lutherische Irrlehre ausgerottet und vernichtet! Dazu
hitte der Kaiser im Lande bleiben miissen. Ihn aber fiihrten
andere Aufgaben neun Jahre fort von Deutschland nach den
Niederlanden und nach Spanien. In diesen Jahren aber gewann
Luther viele Anhinger.

Er arbeitete jetzt fieberhaft an seiner Bibeliibersetzung. Die des
Neuen Bundes war in zehn Wochen durchgefithrt. An der des
Alten Testamentes schrieb er bis 1534. Er verstand es, mit einer
Sprachgewalt ohnegleichen die Bibel ins Deutsche zu iibertragen,
so daBl sie vom Volke begeistert aufgenommen wurde. Freilich
unterliefen ihm dabei auch manche dogmatische Fehler; denken
wir an die Ubersetzung von Rémer 3, 28, wo er, wie er glaubte,
sinngemifB das dort stehende Wort ,,fides mit dem nicht vorhan-
denen ,sola“ erginzte, und erinnern wir uns an die vollig un-
wissenschaftliche Ablehnung des Jakobusbriefes. In dieser Sache
zeigte Luther sich dem Worte Gottes gegeniiber rechthaberischer
als je zuvor ein Papst. Mit seinen Forderungen ging nun Luther



116 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

immer weiter. Das Fastengebot wurde abgeschafft, die Heiligen-
bilder wurden entfernt, die geistlichen Pfriinden und Stiftungen zu
einem , gemeinsamen Kasten“ zusammengelegt, aus dem die Geist-
lichen besoldet und die Armen unterstiitzt werden sollten. Die
Fiirsten und die Stidte erkannten, dalB sich hier eine Mdglichkeit
bot, kirchliche Giiter fiir sich zu beanspruchen und einzuziehen,
und nutzten auch diese Gelegenheit.

Inzwischen schien sich durch den Tod Leos X. und die Wahl
Hadrians VI. mit einem Schlage eine iiberraschende Wendung zu
ergeben. Wir denken an das erschiitternde Schuldbekenntnis, das
im Auftrage des Papstes Nuntius Chieregati auf dem Reichstag
zu Niirnberg abgab, zunichst umsonst. Leider starb dieser edle
Papst, durch den man die lang ersehnte Reform des Hauptes der
Kirche bereits durchgefiihrt glaubte, schon nach 21 Monaten Re-
gierung. Der Nachfolger, Klemens VII., war nochmals ein Ver-
treter des Hauses Medici. Auch er fithrte im Geiste der Renais-
sance sein hohes Amt.

Doch auch fiir Luther begannen jetzt die Sorgen, denn es gab
schon manche, die seine Lehre falsch verstanden, wie er sagte.
So besonders auch Thomas Miinzer. Die Bauern erhoben sich.
Uber 1000 Kirchen und Schlésser gingen in Rauch und Flammen
auf. Luther mahnte zuerst zum Frieden und forderte dann in
seiner Schrift ,,Wider die riduberischen und morderischen Rotten
der Bauern® dazu auf, man solle sie niederschlagen wie tollge-
wordene Hunde. Um solche Ausschreitungen in Zukunft zu ver-
meiden, iibertrug er nun das Kirchenregiment, das er zunichst
ja ganz spiritualistisch aufgefafit hatte, wie wir bereits erwihnten,
den Landesfiirsten, und damit hatte er seine Kirche, die zwar von
dem einen Papst befreit war. einer Reihe anderer, manchmal
selbst brutaler Gewalthaber ausgeliefert. 1525 starb auch Luthers
Beschiitzer, Kurfiirst Friedrich der Weise. Jetzt erst heiratete der
gewesene Monch die ausgesprungene Zisterziensernonne Katha-
rina von Bora.

2. Bingreifen der Fursten

Die nun folgende Zeit offenbarte ein beinahe hoffnungsloses
Durcheinander. Einig waren sich die Fiirsten und die Stidte nur
in einem: im Egoismus, mit dem sie nach den Giitern der Kirche
schielten und dann auch griffen.

Die Entwicklung in Deutschland war von einigen auBlenpoliti-
schen Momenten abhéngig, ja, mit ihnen leider arg verkniipft.
Einmal ist hier zu erwdhnen die Tiirkengefahr. Wir wissen, 1529
standen die Feinde aus dem Osten das erstemal vor Wien. Der
Kaiser mulite den Stinden fiir die Bewilligung der Tiirkenhilfe
immer wieder Zugestindnisse machen. So gab sein Vertreter
Ferdinand, Erzherzog von Osterreich, 1526 auf dem Reichstag zu
Speyer die Erlaubnis, bis zu einem Konzil sollte in Sachen des



Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation 117

Wormser Ediktes ein jeder Stand sich halten, wie er sich getraue,
das gegen Gott, die kaiserliche Majestdt und das Reich zu ver-
antworten. Damit kam praktisch das protestantische Prinzip zum
Durchbruch. Das Verhiltnis zu den Franzosen und zur Kurie war
der zweite Punkt, welcher hemmend auf die Bekdmpfung der
Glaubensspaltung einwirkte. Klemens VII. war wieder ein rich-
tiger Renaissancefiirst und als solcher auch sehr um seine Terri-
torien besorgt. Nach dem Siege Karls V. {iber Franz 1. von Frank-
reich und dessen Verzichtleistung auf Mailand und Neapel durch
den Frieden von Madrid, sah sich der Papst im Kirchenstaat vom
Kaiser umklammert. Darum schloB er sich bald darauf mit Frank-
reich, Venedig, Florenz und Mailand aus politischen Griinden und
Absichten heraus zur Liga von Cognac gegen den Kaiser zusammen.
So leistete der Papst praktisch den Protestanten in Deutschland
Hilfe, denn die Macht des Kaisers war auf diese Weise geschwicht.
Er war durch die Erledigung von Aufgaben festgehalten, die
auBerhalb Deutschlands lagen. Ebenso leistete Klemens VII. stén-
dig Widerstand gegen das von der Christenheit, besonders von den
Deutschen, verlangte allgemeine Konzil. Durch die Vorgénge in
Konstanz und Basel war man eben an der Kurie vorsichtig ge-
worden. Auch Paul III. setzte lingere Zeit hindurch die hin-
haltende Taktik seines Vorgingers fort. Die Franzosen und ihr
,allerchristlichster Kénig“ scheuten sich nicht, mit dem Erbfeind
der Christenheit in Verbindung zu treten, mit dem Tiirken. Ob-
wohl sie selber in ihrem Lande die Protestanten verfolgten, for-
derten sie in Deutschland die Evangelischen, sogar mit Geldunter-
stlitzungen.

Am zweiten Reichstag von Speyer 1529 war nach dem Er-
starken der kaiserlichen Macht und dem Sieg iiber die Tiirken
wieder ein anderer Wind spiirbar; es wurde der Abschied von 1526
aufgehoben und man beschloB, die alte Religion solle liberall un-
eingeschrinkt wieder Geltung beanspruchen kénnen. Irgendwelche
eingefiihrte Neuerungen kénnten nur bis zum néchsten Konzil ge-
duldet bleiben. Gegen diesen Reichstagsabschied erfolgte der be-
rithmte Protest durch sechs Reichsfiirsten und 14 deutsche Reichs-
stidte, daher der Name Protestanten. Beim nichsten Reichstag
erschien dann der Kaiser personlich im Jénner 1530 zu Augsburg.
Die Lutheraner legten die vom Freunde Luthers, Melanchthon,
verfaBte Confessio Augustana vor. Ein nicht unbedeutender Teil
der Vertreter der Fiirsten und Stidte unterschrieb sie. Bezeichnend
fiir die konfessionell verwirrte Lage von damals ist die Weisung
der Stadt Biberach an ihren Gesandten beim Reichstag, beziiglich
des Glaubens sei es so zu halten, wie es der Biirgermeister Bes-
serer von Ulm mache. Wolle Ulm katholisch werden, so auch
Biberach, wolle Ulm zwinglianisch sein, dann auch Biberach. Auch
die katholischen Fiirsten waren sich nicht einig, nicht einmal der
Erzbischof von Mainz wuBte, was er tun sollte. Der Kaiser lief



118 Lenzenweger, Glaubensspaltung, Erneuerung, Gegenreformation

das Wormser Edikt wieder erneuern und beschloB auf diesem
Reichstag strenge MaBnahmen. Doch der scharfen Drohung folgte
nicht die Durchfiithrung. Die protestantischen Fiirsten aber traten
zum Schmalkaldischen Bund zusammen. Die aktivsten in den
Reihen dieses Bundes waren Landgraf Philipp von Hessen und
Kurfiirst Johann, bzw. ab 1532 Johann Friedrich von Sachsen.
Man griindete einen eigenen Kriegsrat und schuf eine Kriegs-
kasse, scheute sich auch nicht, mit Frankreich in Verbindung zu
treten. Diesem wurden die Bistiimer Metz, Toul und Verdun ver-
sprochen. Auch mit dem Siebenbiirger Woiwoden Zapolya, der es
mit den Tiirken hielt, verhandelte man.

Inzwischen hatte nach langem Hin und Her, wie wir noch sehen
werden, doch die Kirchenversammlung von Trient 1545 ihren An-
fang genommen. Luther war 1546 gestorben. 1547 gelang es dem
Kaiser, eindeutig die Schmalkaldener bei Miihlberg, in der Nihe
von Torgau, zu besiegen, und zwar mit Hilfe des Herzogs Moritz
von Sachsen, der selber Protestant war und sich durch seine
schwankende, von politischen Motiven diktierte Haltung den Titel
»Judas von Meiflen“ verdiente. Jetzt hatte er auf Seite des Kaisers
gekdmpft und dafiir die Kurfiirstenwiirde erlangt. Der Kaiser
hoffte, nun Ordnung schaffen zu kénnen, und gab wohl auch,
irgendwie verstimmt iiber die Verlegung des Trienter Konzils
nach Bologna, aus eigener Machtvollkommenheit im n#chsten
Jahre das sogenannte Augsburger Interim heraus. Priesterehe und
Laienkelch wurden erlaubt, aber sonst sollte alles beim alten Glau-
ben bleiben. Das Zentrum des Widerstandes gegen diese Regelung
war nun Magdeburg. Moritz fiel jetzt von der kaiserlichen Partei
ab und ging offen zu den Gegnern iber. Er drang nach Siid-
deutschland vor, und der Kaiser muBite nach Innsbruck fliichten.
Bald darauf verlieB er voller Verbitterung fiir immer Deutsch-
land, und Ferdinand iibernahm in seinem Auftrag die Reichs-
geschifte. Dieser sah sich allerdings nun veranlaBt, das Augs-
burger Interim wieder abzuschaffen, und gewihrte bis zum niich-
sten Reichstag durch den Passauer Vertrag des gleichen Jahres
freie Religionsausiibung fiir die Lutheraner. 1555 wurde dann der
Augsburger Religionsirieden abgeschlossen. Diesem Vertrag ge-
biihrt wohl der Name ,Friede®* kaum. Durch ihn wurde ja prak-
tisch die Spaltung endgiiltig besiegelt. Die Katholiken und die
Anhénger der Confessio Augustana durften in ihren Gebieten
frei die Religion ausiiben. Der Landesherr konnte nach dem
Grundsatz ,Cuius regio eius et religio“ die Konfession seiner
Untertanen bestimmen, iibrigens ein Gewissenszwang ohnegleichen.
Die vor dem Passauer Vertrag von 1552 durch die Protestanten
sdkularisierten Giiter sollten sie behalten, die iibrigen aber her-
ausgeben. In den Reichsstddten durften die beiden Konfessionen
nebeneinander bestehen. AuBlerdem wurde das sogenannte Reser-
vatum ecclesiasticum angeordnet, nach dem ein von seiner Kon-



Reding, Leib und Sinnlichkeit in sittlicher Bedeutung 119

fession abfallender Bischof oder Abt Amt und Einkiinfte verlieren
sollte. Dieser Punkt wurde nicht angenommen. Als Gesamt-
ergebnis aber stellte sich heraus: durch Augsburg war die kon-
fessionelle Aufspaltung traurige und bittere Wahrheit geworden.
So war dieser Friede aber auch AnlaB zu neuen Auseinander-
setzungen; denn mit dieser Losung konnte eben niemand voéllig
zufrieden sein. (Schluf3 folgt.)

Leib und Sinnlichkeit in ihrer sittlichen Bedeutung!)
Von Univ.-Prof, Dr. Marcel Reding, Graz

1. Einheit von Leib und Seele in der Person

Wohl eine der gewissesten Thesen der gegenwirtigen Anthro-
pologie ist die von der Einheit von Leib und Seele bei aller grund-
- sétzlichen Verschiedenheit. Und eine zweite These scheint nicht
weniger gesichert: daBl es in dieser einheitlichen Mannigfaltigkeit
Fiihrungsprinzipien gibt und untergeordnete Schichten, die erst
im Hoéren auf die ,héheren“ Schichten zu einer angemessenen
Entfaltung kommen.

Damit ist die alte Konstruktion von den zwei selbstindigen
Substanzen im Menschen, der Seele und dem Leibe, die kirchlicher-
seits ldngst abgelehnt worden war, auch im wissenschaftlichen
und philosophischen Bereiche hinf#llig geworden. IThr hintergriindi-
ger Sinn bleibt freilich bestehen: ndmlich, daB bei aller Einheit
Seele und Leib doch verschiedene Wirklichkeiten im Menschen
bedeuten. Allerdings keine selbstindigen, in sich abgerundeten
Wirklichkeiten, die autonom aufeinander wirken koénnten wie.
eine Billardkugel auf die andere. Und auch in der Wechsel-
wirkungstheorie steckt die Wahrheit, dal Leib und Seele vonein-
ander abhéngig sind, sich gegenseitig beeinflussen, nicht wie zwei
abgeschlossene Wirklichkeiten, sondern wie organisch verbundene
Teile eines Ganzen.

Beide Teile sind so eng verbunden, daB3 man den einen als Aus-
druck des anderen bezeichnen kann. Der Leib ist der Ausdruck
der Seele, und die Seele ist der Ausdruck des Leibes. Den Zorn
sieht man leibhaft am zornigen Menschen, und ein lang ver-
haltener Arger offenbart sich méglicherweise als Magenulkus, so-
wie seelische Unselbsténdigkeit, Anlehnungsbediirfnis sich in
asthmatischen Leiden manifestieren kann. Es ist ein Verdienst
der psychosomatischen Medizin, diesen Zusammenhingen nach-
gegangen zu sein. Andererseits geschieht es oft, daB Unarten eines
Kindes, der Arger des Erwachsenen, Tatendrang usw. primir

1) Vortrag, gehalten vor den Arzten der Lukasgilde an der Universitit
Graz am 5. November 1953.



