164 Literatur

Partizipialform des kasuistischen Rechts, die in den alforientalischen
Gesetzessammlungen niemals, im alttestamentlichen Recht nur zwolfmal ver-
wendet wird, z. B. Lev 24, 16 a (Listerung des Gottesnamens). Hiebei gibt
die Protasis, meist ganz kurz und nur aus zwei bis drei Wortern bestehend,
durch das im Partizip stehende Verbum den Sachverhalt an, wihrend die
Apodosis, die die Festsetzung der Strafe enthilt, viel kiirzer und kategori-
scher gehalten ist, als dies bei den anderen kasuistischen Formen zutrifft
{S. 49). Die Partizipialformen stellen nach Kornfeld die menschliche Ant-
wort auf die vernommenen Bestimmungen im prazeptiven Imperfekt dar
{S. 67). Bei der kasuistischen Normalform stellt die Protasis fest, was ist,
indem sie hypothetisch und konditional die Rechtssituation angibt, und die
Apodosis sagt aus, was zu geschehen hat (S. 33). Diese Form findet sich auch
in der auBlerbiblischen Gesetzgebung, Sonst aber hat Israel, wie der Ver-
fasser auf Grund der Untersuchung der verschiedenen von ihm angefiihrten
Rechtsformen feststellt, keine Formulierung von auswérts {ibernommen,
sondern seine eigenen Stilarten ausgebildet, die vorzugsweise zum Ausdruck
einer bestimmten Gesetzesmaterie verwendet wurden (S. 68).

Der 2. Teil betitelt sich: Zu den Ehe- und Keuschheitsvorschriften im
HG (S. 69—134). Es kommen zur Sprache der Ehebruch und verbotene
Sexualverbindungen. Zur Beleuchtung wird ausgiebig das vorhandene alt-
orientalische Gesetzesmaterial verwendet. Hinsichtlich des Ehebruches ge-
langt der Autor zu dem Ergebnis, daB das altiestamentliche Gesetz dariiber
zwar eine Reihe von Parallelen zu den Bestimmungen des antiken Orients
biete, aber auch Besonderheiten und so manches Eigengut aufweise. Analog
sei die betonte Verpflichtung zur ehelichen Treue fiir die Frau, die genormte
Todesstrafe fiir beide Schuldigen, die Offentlichkeit des Strafvollzuges, die
Mboglichkeit eines Reinigungsordals bei nicht handhaftem Delikte. Die Be-
sonderheit aber liege in der typischen Betonung des religitsen Charakters
des AT, die sich bis in den privaten Rechtsbereich erstrecke. Durch die
mosaische Gesetzgebung sei jede Gesetzesiibertretung zur Verschuldung
gegen Gott geworden, und der Ehebrecher stehe nicht mehr in der Schuld
des geschédigten Gatten, sondern in der Schuld Gottes (S. 88f). Der Ehe-
bruch werde somit als Angriff gegen gottliches Gesetz, also als Siinde quali-
fiziert (S. 70). Kornfeld hebt hervor, dafl der Imperativ des Dekalogs ,Du
sollst nicht ehebrechen® sich in gleicher Weise an Mann und Frau richte;
die Ehe soll von allen rein und heilig gehalten werden. Eine #hnlich kurze
und lapidare Formulierung findet sich sonst nirgends in der Antike (S. 70).
Auch in der Inzestfrage sei die einzelne Handlung weder privates noch
offentliches Delikt, sondern Siinde, Beleidigung der Gottheit, Schuld des
einzelnen und Belastung der Gesamtheit (S. 133). So ergibt sich auch da die
iiberragende Einzigartigkeit des AT. Der Verfasser erklirt weiter, daB die
Gesetzgeber des alten Orients ihr Werk unter das Patronat der Gottheit
stellen, deren Strafe iiber die Gesetzesiibertreter herabgerufen wird, dafB
aber nirgends auBler in Israel die Divinitdt als personlicher Gesetzgeber
gedacht wird, der die einzelnen Gesetze diktiert (S. 25f.).

Das Studium des Buches erfordert Aufmerksamkeit, Geduld, Zeit. Es
fiihrt den Leser den dornigen Weg von Definitionen und Distinktionen, von
verschiedenen trockenen Rechtsformen. Kornfelds Arbeit ist die Frucht eines
zweijdhrigen Aufenthaltes am Papstlichen Bibelinstitut in Rom. Der Ver-
fasser befand sich so in der beneidenswerten Lage, die neueste Literatur
einsehen zu konnen. Sein Buch liefert wertvolle Beitridge zur biblischen
Archiologie und Exegese.

Linz a. d. D. Dr. Karl Fruhstorfer

Deutscher Psalter. Nach der lateinischen Ausgabe Papst Pius’ XII. iiber-
setzt von Romano Guardini. Im Auftrage der deutschen Bischofe. (255.)
Miinchen, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 6.—.

Das Psalterium ist die offizielle, im Auftrag der deutschen Bischofe be-
sorgte Ubersetzung. Die Riicksichtnahme auf den hebridischen Urtext, die



Literatur 165

trotz der lateinischen Vorlage, freilich im Rahmen derselben (Ausgabe
Pius’ XII.), geboten ist, wurde von Prof. Dr. H. Junker gewahrt (S. 6).

Wie nicht anders zu erwarten, hat Guardini hier ein Meisterstiick
geschaffen, sowohl was die Ubersetzung als auch das prachtvolle Deutsch
anbelangt. Als Anhang sind dem Psalterium — mit gleicher Meisterschaft
ausgefithrt — das Benedicite, das Benedictus, das Magnificat, das Nunc-
dimittis sowie das Tedeum beigefiigt. Eine Perle deutscher Ubersetzungs-
kunst ist hier das Tedeum. Die Brauchbarkeit des Textes in der lebendigen
Liturgie wurde durch Fachminner sorgféltig tiberpriift und festgestellt (S. 6).
Im Text sind bestimmte Stellen kursiv gesetzt; diese sollen beim Sprechen
betont werden, um zwei Gefahren zu begegnen, deren eine in der Neigung
liegt, die S#tze reibungslos dahinlaufen zu lassen, die andere darin, Silben
zu verschlucken, daf sie nicht zum Ténen kommen. Es handelt sich dabei
selbstverstindlich um keine Sinnbetonung. Auf den ersten Blick auffallend,
erkennt man jedoch bei Rezitieren die ZweckmiBigkeit dieser Einrichtung
von selber (aus den Vorbemerkungen des Ubersetzers, S. 13).

Buchtechnisch ist das Werk als sehr gut zu bezeichnen; es ist nach
Brevierart ausgefiihrt. Das Papier ist Japanpapier, also nicht vollstindig
wei, was das Lesen bedeutend erleichtert. Hochstens wére es noch wiin-
schenswert, auf jeder Seite oben die Psalmennummer anzufiihren, des leich-
teren Auffindens halber.

Stift St. Florian Dr. P. Bernhard Krahl O.Cist.

Canticam Canticorum Salomenis, quod hebraice dicitur Sir Hassirim.
Nova e textu primigenio interpretatio latina cum textu masoretico ac notis
criticis ac exegeticis edita curis Augustini Bea S.J. (66.) Romae MCMLIII,
E Pontificio Instituto Biblico.

Der bestbekannte Bibliker P. Augustin Bea, seinerzeit Rektor am Pépst-
lichen Bibelinstitut in Rom und Ehrendoktor der Wiener Universitit, bietet
hier den masoretischen Text des Hohenliedes nach der Ausgabe Ben Ager
(vgl. Kittel-Kahle, 3. Auflage) und daneben eine lateinische Ubersetzung,
die sich an die Vulgataform anschlieBt, soweit dies mit Riicksicht auf die
hebriische Vorlage tunlich erscheint. Der Text selber ist durch Untertitel
in sechs Abschnitte aufgegliedert, wobei fiir jeden Abschnitt unter dem
Strich kurz und biindig eine Erklarung des Inhaltes im Sinne eines ,sensus
figuratus® nach Art einer Parabelexegese folgt. Was den textkritischen
Apparat anlangt, so werden aus den zahlreichen Varianten nur jene ver-
merkt, die eine groBere Wahrscheinlichkeit fiir sich haben und worauf sich
die lateinische Ubersetzung stiitzt.

In den einleitenden Kapiteln packt P. Bea den Stier gleich bei den
Hornern und prazisiert seinen Standpunkt in der Kardinalfrage, wie das
Hohelied zu verstehen, bzw. zu interpretieren sei, mit der Feststellung:
,Sensus litteralis unicus Cantici est hic sensus figuratus, neque ullo modo
de amore profano agitur® (Proleg. 4). P. Bea will damit nicht sagen, das
ganze Hohelied sei eine Allegorie, deren einzelne Aussagen und Bilder in
einem hoheren Sinne zu verstehen seien, sondern die einzelnen Perikopen
(Abschnitte) wiren als Parabeln aufzufassen, in denen der tiefere Aussage-
sinn durch die verschiedenen Bilder und Gleichnisse illustriert und ausge-
schmiickt werde, wobei diese Bilder nicht im iibertragenen, sondern in ihrem
urspriinglichen, eigentiimlichen Sinne (vgl. die Parabeln des Herrn) zu ver-
stehen wéiren.

AnschlieBend an dieses grundlegende Kapitel iliber die Auslegung des
Hohenliedes folgen Erorterungen iiber seine literarische Form, iiber seine
.honestas moralis¥, iiber den Autor und das vermutliche Alter des Werkes,
iiber den Text und iiber die Ubersetzungen und endlich ein kurzer Abrifi
der Geschichte der Exegese des Hohenliedes. P. Bea hat hier allen Bibel-
studierenden ein sicher und leicht orientierendes Werkbuch in die Hinde
gelegt, wofiir ihm der Dank seiner Leser sicher ist.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner



