228 Mitteilungen

Trauung einen echten Ehewillen verlangen. Die Schweiz z. B. ist am
Ehewillen ganz uninteressiert. Sie verlangt lediglich die Einhaltung
der vorgeschriebenen formalen Akte. In den ,Entscheidungen des
Schweizerischen Bundesgerichtes aus dem Jahre 1922 heiflt es ganz
allgemein: ,,Die Ehe kann nicht wegen Simulation nichtig erklédrt wer-
den.“ Nach schweizerischem Eherecht wire also eine Scheinehe, wie
sie der vorliegende Kasus voraussetzt, giiltig und zuléssig.!) Dann ent-
hielte sie auch kein Unrecht gegen den Staat, und die betreffende
Person diirfte auch die Pension und die anderen rechtlichen Vorteile
der staatlich anerkannten Ehe in Anspruch nehmen. Aber die Occasio
proxima und das Argernis wiirden fiir gewohnlich doch bleiben.

Innsbruck Josef Miller S. J.

Mitteilungen

Das Los der Kinder, die chne Taufe sterben. Diese Frage wird oft
gestellt. Es ist begreiflich, daB die Eltern solcher Kinder auf sie gerne
eine Antwort haben mochten und insgeheim wiinschen, diese mochte
erfreulich ausfallen. So dringend liebende Eltern diese Frage auch
stellen mogen, menschliche Weisheit kann keine Antwort finden. Rein
jrdischer Wissenschaft 6ffnet sich kein Tor in das jenseitige iibernatiir-
liche Leben. Daher wird immer wieder gefragt: Gibt uns die Offen-
barung Antwort? Ist im Schatze der christlichen Glaubenswahrheiten
auch auf diese Frage eine Antwort enthalten?

Das Los der ungetauften Kinder wurde im Laufe der Zeit mit
wachsender Milde burteilt, Manche Véter meinen, die Kleinen miifiten
positive Qualen erleiden. Oswald, der einen geschichtlichen Uber-
blick gibt, erwihnt auch die merkwiirdige Ansicht eines Kardinals, der
meint, das Hollenfeuer wiirde unsere Kleinen in hohem Grade er-
wirmen, so daB die Wiarme ihnen allerdings sehr unbehaglich sein, sie
aber nicht sengen und brennen wiirde.!) Augustin ist sich nicht klar:
,,Beziiglich der Strafe der Unmiindigen sei er in groBer Verlegenheit
und wisse durchaus keine Antwort.“?) Die jetzt vorherrschende Ansicht
der Theologen gibt den ungetauft verstorbenen Kindern keine Heils-
moglichkeit, sondern 148t sie in den ,limbus puerorum® kommen. So
heiBt es z. B. in dem bekannten Lehrbuche von Lercher: ,Infantes
nati, qui sine Baptismo vel martyrio obeunt, ad visionem beatificam
pervenire nequeunt, sed, ut Patres saepe logquuntur, ,damnantur i. e.
visione beatifica carent.” Das gelte freilich nur fiir die ,infantes nati®.
Viel schwieriger sei ein Urteil ,,de sorte infantium, qui absque baptismo

) Priimmer erwihnt einen Fall aus dem Kanton Ziirich, wo Schein-
eheleute zunichst bestraft, nach eingelegtem Rekurs an das Obergericht
und Bundesgericht wieder freigesprochen worden sind, weil sie ,eine vor
dem Gesetz giiltige Zivilehe eingegangen sind“. (Scheinehe wegen eines
guten Zweckes. Diese Zeitschrift 1924, S. 507 ff.)

1) Die dogmatische Lehre von den hl. Sakramenten der katholischen
Kirche. I5 (1894), S. 283.

%) Zitiert bei Oswald, a. a. 0., S. 283.



Mitteilungen 2929

moriuntur adhuc materno utero inclusi (vel tanquam foetus inscia matre
abortivi). Nam testibus rerum peritis . . . permulti foetus sine homi-
num culpa vel notitia obire videntur, praesertim primo praegnationis
tempore, adeo ut si omnium istorum animae limbo deputentur, plures
animae humanae contineantur limbo quam caelo et gehenna simul“ %)
Dieser Unterscheidung (infantes nati, inclusi) kann ich nicht folgen. Ich
sehe wirklich nicht ein, daB ein Kind, das z. B. aus irgendwelchen
Griinden zwei Monate vor der Geburt stirbt, mehr Heilsaussichten
haben soll als ein Sieben-Monat-Kind, das nach der Geburt ohne Taufe
stirbt. Die Ansicht der meisten Theologen geht heute dahin, daB diese
Kinder keine positiven Strafen erleiden, sondern sich sogar einer
natiirlichen Seligkeit erfreuen. Den Ort dieser Kinder nennt man nicht
mehr Hoélle, sondern ,limbus puerorum®. So sagt z. B. Feuling:
»Die ungetauft verstorbenen Kinder kommen zu einer hohen, aber
rein natlirlichen Seligkeit, zu einem wahren Gliick fiir immer. Die
Miitter jener Kinder diirfen sich sogar damit trosten, daB es ein
Wiedersehen sehr wohl geben kann und daB die verklirten Eltern
ihrem ungetauft verstorbenen Kind von ihren hohen Giitern mitteilen
und die Freude und Seligkeit ihres Kindes vermehren kénnen*.38) Schon
der hl. Thomas vertrat die Ansicht einer natiirlichen Gliickseligkeit.
Kardinal Bellarmin urteilt da viel strenger: ,,Fide catholica tenen-
dum est, parvulos sine baptismo decedentes absolute esse damnatos et
non solum coelesti, sed etiam naturali beatitudine perpetuo carituros.“4)
Auch die Meinung, daB8 die ungetauft verstorbenen Kinder einen
Weg zum Himmel haben, fand Verteidiger. Manche meinten, das Todes-
leiden werde dem Kinde ein ,,Beschaffungsmittel“ der Gnade; andere
dachten, das Gebet oder der Glaube der Eltern 6ffne ihnen den Weg
zur Seligkeit. Uberzeugende Argumente dafiir zu bringen, diirfte wohl
nicht ganz leicht sein. Andere wieder meinen, durch die Begierdetaufe
kénnten diese Kinder zum ewigen Heile kommen. Die ganze Frage
wurde in der jlingsten Vergangenheit, besonders im Auslande (Frank-
reich, Spanien, Irland, England), wieder eifrig erdrtert. Im Jahre 1949
berichtete die Herder-Korrespondenz ,,Orbis Catholicus® (3. Jg., S. 506)
liber einen Aufsatz von Abbé E. Boudes, der sich mit dem ewigen
Schicksal der Kinder befaBt, die ohne Taufe gestorben sind. Der Ver-
fasser vertrat die Meinung, da8 diese Frage bisher von der Kirche nicht
definitiv entschieden sei. Die weitverbreitete Ansicht, die ungetauften
Kinder kénnten nicht zur ewigen Seligkeit gelangen, weil sie im
Augenblicke ihres Todes mit der' Erbsiinde behaftet seien, sei nicht
gentigend begriindet. Boudes nimmt bei der Rechtfertigung dieser Kin-
der eine Art Stellvertretung durch die Kirche an. Die Annahme von
Boudes gab AnlaB zu einer langen Diskussion.5) ‘

%) Institutiones theologiae dogmaticaes (1948), vol. IV/2, pars prior, Nr. 175.

%a) Katholische Glaubenslehre (1950), S. 904 £,

4) De amiss. grat. VI, 2,

¥) Orbis Catholicus, Herder-Korrespondenz, 6. Jahrgang (1953), 6. Heft,
S. 270—273.



230 Mitteilungen

In der Zeitschrift ,Der groBfe EntschluB®, Marz 1953, versucht in
einer sehr ansprechenden Weise Franz Krosbacher S. J., eine Ant-
wort zu geben auf die Frage nach dem ewigen Schicksal der Kinder,
die vor Erlangung des Vernunftgebrauches und ungetauft sterben.
P. Kroésbacher, der sich auf die Franzosen P. Laurenge®) und P. Héris?)
stiitzt, kommt zu dem Ergebnis: Ja, auch ungetauft sterbende Kinder
kénnen selig werden. Er beginnt seinen Artikel mit der Feststellung:
»Auf ihre leidvolle Elternfrage gibt es keine kirchliche Antwort, die
ihnen alle christliche Hoffnung fiir diese Kinder ndhme. Die Limbus-
theorie ist nicht offizielle Lehre der Kirche, noch viel weniger eine
verpflichtende Definition.“ Das klingt ganz anders als die jetzt vor-
herrschende Ansicht der Theologen.

Ich méchte im folgenden die Gedanken des Artikels von P. Kros-
bacher, der die Ansichten P, Lauren ges darlegt, erganzen. Zunichst
sei bemerk$, daB P. Laurenge keineswegs der erste ist, der ,die unge-
tauften Kinder . . . durch eine freie Entscheidung ihr ewiges {iber-
natiirliches Heil finden 148t*“8) So #uBerte sich z. B. schon Klee.)
Ferner Mayerhofer: ,Wir glauben, auch die Seelen der kleinsten
Kinder vernehmen in der Todesstunde das Wort der Wahrheit, miis-
sen sich da mit Freiheit entscheiden und werden ebensowie alle nach
dem Tode nach dem Gebrauche, den sie von ihrer Freiheit gemacht
haben, gerichtet. Aber wie, wird man fragen, ist dieses zu denken?
Sie haben ja noch gar nicht den Gebrauch der Vernunft, also auch nicht
der Fretheit. Wir antworten: So scheint es allerdings; daB es aber in
Wirklichkeit sich so verhilt, ist eine auf bloBem Schein gegriindete An-
nahme. Jeder Mensch ist doch gewil vom Augenblicke seines Ent-
stehens an mit allen seiner Natur wesentlich zukommenden Kréften be-
gabt, namentlich mit Vernunft und freiem Willen. Nur unentwickelt
und schlummernd sind anfinglich noch diese, besonders die geistigen
Krifte, und wir nennen sie daher Anlagen. Thre Entwicklung ist im
Leibesleben allmihlich und langsam, weil gekniipft an die eben so
allmihliche und langsame Entwicklung des Leibes und der dem Geiste
zur duBeren Entwicklung und zum &uBeren BewuBtsein dienenden:
Organe. Beginnt nun aber bei dem kaum geborenen Kinde der Todes-
kampf und hiermit die Trennung der Seele von den Banden des Leibes,
so treter die gebundenen, latenten geistigen Kréfte schnell entwickelt
hervor, und die Seele des Kindes kann und muf} in demselben Augen-
blick zwischen Gut und Bose, Leben und Tod ebenso wihlen oder sich
entscheiden wie die Seele des Erwachsenen . .. Wir wollen damit

¢ %) Esquisse d’une étude sur les enfants morts sans baptéme. In; L’année
théologique augustinienne (1952), Nr. 42/43.

5 7) Le salut des enfants morts sans baptéme. In: La Maison-Dieu (1947),
T, 10

8 Nach Krosbacher, Was ist mit den ungetauft gestorbenen Kin-
dern? In: Der groBe Entschluf3, Marz 1953, S. 176.

9 Kath. Dogmatik® II (1845), S. 160 ff., zitiert v. Oswald, a.a. O., S. 271.



Mitteilungen 231

nicht sagen, auch ungetaufte Seelen konnen selig werden. Nein, nein,
ohne Taufe vel in re vel in voto ewig kein Heil. Unsere Hoffnung
lautet im genaueren Ausdrucke so: Die Seelen der Kinder, welche die
sakramentale Taufe nicht empfangen, kénnen moglicherweise durch
die Begierdetaufe in den letzten Momenten vor ihrem Tode noch ge-
rechtfertigt werden, so daB sie als getaufte Seelen ins ewige Leben
eingehen und daher das katholische Dogma vollkommen unberiihrt
bleibt.“19)

P. Laurenge 148t die ungetauften Kinder, wenn sich ihre Seelen
vom Leibe gefrennt haben, durch eine eigene freie Entscheidung ihr
ewiges libernatiirliches Heil finden. Mayerhofer hingegen verlegt das
Erwachen der geistigen Krifte in die Todesstunde und somit die freie
Entscheidung fiir Gott und die Rechtfertigung ,,in die letzten Mo-
mente vor ihrem Tode“. Die Entscheidung f&llt also noch in statu viae.
Damit beugt er einem Einwand vor, den man Laurenge entgegenhalten
konnte. Mayerhofers Darstellung verdient daher den Vorzug.

Fiir unsere natiirliche Ansicht ist freilich das Wie des Lebens der
anima separata &uBlerst dunkel. Dennoch sind die Gedankenginge
Mayerhofers sicherlich nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen.
Mir kommen sie gar nicht so unwahrscheinlich vor. Vielleicht kdnnte
man sie so formulieren: Fiir die vor dem Vernunftgebrauch sterbenden
Kinder gibt es nur zwei Moglichkeiten: a) Sie kommen auch im Jen-
seits nicht zum Gebrauche der Vernunft. Dann ist die Frage nach ihrem
Schicksal, ob natiirlich oder tibernatiirlich selig, ohne eigentlichen Sinn.
b) Sie kommen im Jenseits zum Gebrauche der Vernunft. So wird
ausnahmslos gelehrt. Das sei auch im folgenden immer vorausgesetzt.
Es ist nun von vornherein héchst wahrscheinlich, daB jedes freie, ver-
nunftbegabte Geschépf auch einmal von Gott Gelegenheit bekommt,
sich frei fiir oder gegen ihn zu entscheiden. In der freien Entscheidung
fiir Gott, in der Unterwerfung unter Gottes Willen ist doch wenigstens
einschluBweise auch das Verlangen nach der heilsnotwendigen Taufe
enthalten, das ist die Begierdetaufe. Es fdilt dem Denken schwer an-
zunehmen, daffi ausgerechnet die ungetauft vor Vernunftgebrauch
sterbenden Kinder wohl zum Gebrauche ihrer geistigen Krifte kom-
men, aber nie Gelegenheit haben, sich frei fiir oder gegen Gott zu ent-
scheiden. So betrachtet, ist die Annahme geradezu unwahrscheinlich,
die diesen Kindern die Moglichkeit einer Begierdetaufe abspricht. Ob
man diese Moglichkeit zu den ,,ordentlichen Heilswegen® rechnet oder
»privilegium speciale” (auBerordentlichen Heilsweg) nennt, ist nicht von
grofier Bedeutung. Entscheidend ist, daf diese Kinder einen Weg zum
Heile haben.

In unserer Frage mufl auch die Heilsnotwendigkeit der Taufe kurz
besprochen werden. Das Konzil von Trient erklirt: Eine Uberfithrung
in den Gnadenstand (= Rechtfertigung) ,,post Evangelium promulgatum

1%) Das dreieine Leben in Gott und jeder Creatur, I. S. 236, zit. bei Os-
wald, a. a. O., S. 272.



282 Mitteilungen

sine lavacro regenerationis aut eius voto fieri non potest” nach dem
Wort der hl. Schrift: ,,Wenn jemand nicht wiedergeboren ist aus dem
Wasser und dem Heiligen Geist, kann er nicht eingehen in das Reich
Gottes®, Jo 3, 5 (Denz. 796). Wichtig ist der Ausdruck ,,post Evangelium
promulgatum®. In der Beantwortung der Frage, von welchem Zeit-
punkte an die Taufe heilsnotwendig ist, sind sich die Theologen nicht
einig. Chr. Pesch sagt: ,,Quando autem facta sit promulgatio suffi-
ciens et alia media abrogata, ita pendet a morali aestimatione homi-
num, ut nihil certi et determinati statui posse videatur.“"!). Lercher
hilt es fur die wahrscheinlichere Ansicht, daB vom Pfingstfeste an fiir
alle Menschen die Taufe heilsnotwendig sei. Hingegen fiir nicht wahr-
scheinlich (parum probabilis) die Meinung derjenigen, die ,,cum S. Ber-
nardo (ad Hugonem Vict. de Bapt. 2, 6) dicunt: ,Ex eo tempore tantum
cuique coepit antiqua observatio non valere, et non baptizatus quisque
novi praecepti reus existere, ex quo praeceptum ipsum inexcusabiliter
ad eius potuit pervenire notitiam.” Inde sequeretur, pro gentibus ame-
ricanis nonnisi inde a saec. 15 exeunte successive incepisse statum legis
evangelicae et etiamnunec vivere et in posterum victuros esse homines
sub statu legis naturae degentes. Ita sane nimis deprimeretur necessitas
Baptismi.“*?)

Halten wir fest: Das bekannte Dogmatiklehrbuch nennt also diese
Ansichten, aus denen folgt, daB es heute, ja in Zukunft Menschen gébe,
fiir die die Taufe wegen ungeniigender Promulgation noch nicht heils-
notwendig sei, nicht etwa ,hiretisch®, sondern ,parum probabilis®, also
diskutabel. Manchem wird die eben zitierte Meinung des hl. Bernhard
sehr wahrscheinlich vorkommen, und er wird sich sagen, wenn fiir
irgend jemand, so gelte sie fiir die ungetauft verstorbenen Kinder.
Soviel steht fest: Vor Christus war die Taufe nicht heilsnotwendig.
In jener Zeit, so nimmt man mit dem hl Thomas gewdhnlich an,
vermochte der in Gebet und Segen sich duBernde Glaube der Eltern
die Kinder zu retten.'®) Und da sollte es fiir die Kinder der Christen
aufler der Taufe keine Heilsmoglichkeit geben? Es scheint doch unmdg-
lich, daB die Kinder der Christen es schwerer haben, zum Heil zu
gelangen, als die Kinder der Menschen des Standes des blofen Natur-
gesetzes und des mosaischen Gesetzes. AuBerdem konnen wir doch
annehmen, dafl in der Vorhélle jedenfalls neben den reuigen Siindern
auch alle jene Seelen waren und von Christus zur Seligkeit gefiihrt
wurden, die nie eine personliche Siinde begangen haben; dazu gehdren
doch jene Kinder, die vor dem Vernunftgebrauch gestorben sind. Un-
vollziehbar ist der Gedanke, daBl ein Teil der Menschheit (diese Kinder)
seit der Frlésung durch Christus hinsichtlich der Heilsmdglichkeit
schlechter gestellt ist als vor Christus. Eine Lehre, die zu dieser Kon-
sequenz fiihrt, kann nicht richtig sein!

1) Praelectiones dogmaticae VI* (1914), Nr. 417.
12) AL a; @ Nr. 179.
i S, tho Il a. 70 a4 ad 2.



Mitteilungen 233

Fassen wir zusammen: 1. In der Beantwortung der Frage nach
dem ewigen Schicksal der Kinder, die ungetauft sterben, sind sich die
Theologen nicht einig. Eine endgiiltige Entscheidung des kirchlichen
Lehramtes ist bis jetzt nicht erflossen. Sicher ist: Wer mit der Erb-
siinde belastet stirbt, ist von der seligen, iibernatiirlichen Gottschau
ausgeschlossen. Das ist formelles Dogma. Ist aber die Tilgung der Erb-
siinde fiir alle Menschen ausnahmslos nur durch die christliche Taufe
moglich? Nein. Feststeht, daB es Ausnahmen gibt. Denn die Taufe ist
heilsnotwendig erst ,,post Evangelium promulgatum®, also sicher nicht
fiir die Menschen vor Christus. Fiir die christliche Zeit geniigt die
,Begierdetaufe“, bzw. die ,Bluttaufe“, wenn der reale Empfang nicht
moglich ist. Von den im Mutterleib sterbenden Kindern lehrt auch der
hl. Thomas, daB sie durch ein besonderes Gnadenvorrecht (Privileg) die
Heiligung eriangen kénnen.'*) Sollte dieses Privileg wirklich nur fir
die ,infantes inclusi® gelten? Die Begierdetaufe begriindet der heilige
Thomas mit der Feststellung: ,,Die Macht Gottes ist nicht an die sicht-
baren Sakramente gebunden “®) Dieser Satz gilt doch bestimmt
allgemein, auch hinsichtlich der Kinder. In Anbetracht dieser tatséich-
lich bestehenden Ausnahmen von der Heilsnotwendigkeit der Taufe ist
es wohl auch nicht ganz und gar ausgeschlossen, daB die tridentinische
Einschrinkung der Heilsnotwendigkeit der Taufe ,post Evangelium
promulgatum® auch auf die ungetauft verstorbenen Kinder angewandt
werden konnte.

2. Miite aber doch die Heilsnotwendigkeit der Taufe auch fiir
diese Kinder festgehalten werden, so ist es — wie oben gezeigt — sehr
wahrscheinlich, daB sie durch die Begierdetaufe zum Heil gelangen
konnen.

3. Vor allem aber ist in unserer Frage das Dogma vom allgemeinen
Heilswillen bedeutsam. ,Deus omnipotens omnes homines sine excep-
tione vult salvos fieri, licet non omnes salventur. Quod autem quidam
salvantur, salvantis est donum; quod autem quidam pereunt, pereun-
tium est meritum.“ (Konzil v. Quiercy, Denz. 318.) ,Wie hatte Gott
einen ehrlichen Heilswillen beziiglich jener Kinder — und sie machen
wohl die Hilfte der ganzen Menschheit aus —, von denen er voraus-
wuBte, daB sie ohne ihre persénliche Schuld ohne Taufe sterben? Und
solcher Kinder gibt es fast ohne Zahl, zumal in unseren traurigen
Tagen, wo jdhrlich Millionen Kinder schon im Mutterschof§ direkt
getotet werden®, sagt Premm?%). Ist der Heilswille allgemein —
,omnes homines sine exceptione® —, kann das Konzil dann sagen:
»quod autem pereunt, pereuntium est meritum®, wenn die Hélite der
Menschheit ohne eigene Schuld gar keine Moglichkeit hat, zur seligen
Gottschau zu kommen? Die einzig befriedigende Antwort ist doch die:
Gott gibt allen Menschen, auch den ungetauft verstorbenen Kindern,

14) S, th. IIT q. 68 a. 11 ad 1.
15) S. th. III q. 68 a. 2 c.
16) Katholische Glaubenskunde I (1951), S. 197.



234 Mitteilungen

die Moglichkeit, selig zu werden. Allen! Auch jenen, die durch die
Schuld der Eltern ohne Taufe sterben. Nur dann ist nach meinem
Empfinden der Heilswille Gottes ,allgemein“. So sagt auch Schmaus:
»Dieser Glaube verbiirgt uns, daB niemand ohne seine persénliche
Schuld verlorengeht.“17)

Abschliefend kann man daher wohl sagen: In unserer Frage
haben wir noch kein Dogma. Die Theologen sind sehr verschiedener
Ansicht. ,Die Kirche 148t durchaus die vertrauensvolle Meinung gel-
ten, daB die Barmherzigkeit Gottes auch diese Kinder in die ewige
Seligkeit aufnehmen wird. Sicherheit aber kann sie keine geben. Daher
war in der Kirche seit jeher die Kindertaufe Brauch, die der Sorge
um das ewige Heil der noch ungetauften Kinder so bald als mdglich
enthebt.“ So Loidl'®). Nach dem jetzigen Stande der Theologie in un-
serer Frage miissen gerade wir Priester uns in der Verkiindigung vor
einseitigen Behauptungen hiiten. Wir haben keine Berechtigung, als
katholische Glaubenslehre auszugeben, daB die ungetauft sterbenden
Kinder nicht selig werden koénnen. Wir haben aber ebensowenig
Berechtigung, das Gegenteil als gesicherte Glaubenslehre zu behaup-
ten. In dieser Frage haben wir eben — bis jetzt — keine endgiiltige
kirchliche Entscheidung und damit keine letzte Sicherheit. Sosehr wir
uns also hiiten miissen, unsere persénliche Uberzeugung als Dogma
auszugeben, so diirfen wir uns eine persénliche Uberzeugung bilden
und diese sowie die Griinde dafiir auch den Gliubigen bekanntgeben.
Ich personlich muB sagen: Mir geben die angefithrten Griinde, beson-
ders der allgemeine Heilswille Gottes, geniigende Sicherheit dafiir, da8
auch die ungetauft sterbenden Kinder (unter der oben unter b genann-
ten Voraussetzung) eine Moglichkeit haben, zum iibernatiirlichen Heile
zu gelangen.

Stift Seitenstetten. Pius Zottl ©.5:8B.

Vortragsreihe fiir Jugendliche. Das Geschlechtliche nimmt heute im
offentlichen Leben einen breiten Raum ein (Gesellschaft, StraBfe, Kino,
Ilustrierte, Literatur). Dies fiihrt sehr hiufig zur sittlichen Gefihrdung
der Jugendlichen in ihrem Reifungsgang. Inmitten dieser Wirrnisse
mulfl sich die Jugend vielfach selbst den Weg suchen. Damit ist aber
auch eine gewisse Vorliebe fiir sachliche Vortrige in diesem Bereich
gegeben.

Im Rahmen des Katholischen Bildungswerkes der Dibzese Linz
wurde im Jahre 1948 eine diesbeziigliche Vortragsreihe fiir Jugendliche
begonnen. Ein Arzt sprach zum Thema vom biologischen und hygieni-
schen, ein Priester vom psychologischen und moralischen Gesichts-
punkt; ein Mann und eine Frau vom Standpunkt des Mannes, bzw. der
Frau. Unter dem Gesamftitel ,,Junges Blut® oder ,,Der junge Mensch

17) Katholische Dogmatik IV/1. 3. u. 4. Aufl, (1952), S. 161 £.
18) 60 Fragen an die Kirche (1950), Wien, S. 23.



