Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 277

und wurde sogleich — ermordet (V. 34).24) Nicht bloB die eigenen
Volksgenossen, auch viele aus der Heidenwelt waren entsetzt und
emport iliber die heimtiickische Ermordung des heiligen Priesters
(V.35). Selbst der unberechenbare Konig Antiochus, in dessen
Abwesenheit der Mord geschehen war, zeigte sich bewegt und
zollte der Tugendhaftigkeit des Onias Anerkennung (V.37). Er
lie Andronikus sofort hinrichten (V. 38). Den Frevler Menelaus
erreichte die Strafgerechtigkeit erst weit spater (163 v. Chr.); er
wurde aus betréchtlicher Hohe in einen Haufen glithender Asche
gestiirzt (13, 5 ff.).

Folgendermafien lautet die biblische Kanonisationsbulle fiir
den Hohenpriester Onias III.: Er war edel und wohlwollend, von
verehrungswiirdigem Aussehen, bescheiden im Umgang, von ge-
winnender Beredsamkeit, seit seiner Kindheit tugendbeflissen.
Judas der Makkabier sah vor einer Entscheidungsschlacht in einem
Traumgesicht diesen Hohenpriester Onias, wie er in der anderen
Welt seine Hinde ausstreckte, betend fiir das ganze Volk Gottes
(15, 12). Der wahre Priester setzt sein Vermittleramt fort in der
Ewigkeit.

Der Ausgang vom SelbstbewuBtsein bei Augustinus
und bei Descartes

Zum 1600. Geburtstag des heiligen Augustinus
Von Prof. Dr. Jakob Obersteiner, Gurk (Kirnten)

Schon friihzeitig hat die Forschung auf die Parallelen, die zwi-
schen der Philosophie des heiligen Augustinus und des um 1200
Jahre spiter lebenden Descartes bestehen, hingewiesen, nament-
lich auf ihren gemeinsamen Ausgang vom SelbstbewuBtsein. Es
ist nun allerdings durchaus nicht so sicher, wie das einzelne For-
scher, z. B. Endert, annehmen, daB Descartes bei der Formulierung
seines bertihmten Satzes ,,Cogito, ergo sum* direkt von Augustinus
beeinfluit gewesen wire. Es 14Bt sich fiir eine derartige Behaup-
tung zum mindesten kein stringenter Beweis fiithren. Sicher ist
nur das eine, daB3 Freunde Descartes’, wie Mersenne und Arnauld,
nach dem Bekanntwerden seiner neuen Philosophie den Denker
auf die frappanten Parallelen aufmerksam machten, die vor allem
im Ausgange vom SelbstbewuBtsein zwischen ihm und Augustinus
bestiinden, Cartesius verlieh in einem Briefe zwar seiner Genug-
tuung dariiber Ausdruck, mit einem so groBfen Denker wie Augu-
stinus Ubereinstimmendes gefunden zu haben, gibt aber nirgends

*) Im Jahre 171. — Flavius Josephus, Bell. Jud. 7, 10, 2f.,, macht irrig
Onias III. zum Erbauer des #gyptischen Jahwe-Tempels zu Leontopolis. Er
verwechselt Onias III. mit dessen Sohn Onias IV. (K ohout, Flavius Jose-
phus’ Jiidischer Krieg. Linz 1901, S. 526 u. 795.) Py



218 Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein

eine direkte Abhingigkeit vom Kirchenvater zu, da dessen Ge-
danken tiber die SelbstgewiBheit des Ich so naheliegend wiren,
daB sie jedem hétten einfallen kénnen?).

Nicht unschwer lieBen sich mannigfache Beriihrungspunkte
zwischen beiden Denkern feststellen; so haben beide den Primat
des Wollens vor dem Erkennen betont, was besonders in ihrer
Auffassung von der Entstehung des Irrtums deutlich zum Aus-
druck kommt. Denn beide haben gelehrt, daB bei der Erkenntnis
sowohl als beim Irrtum dem Willen die entscheidende Rolle zu-
kime, so da} , die Wahrheit erkennen die Wahrheit wollen® heifle
und der Irrtum zugleich eine Willensschuld wire?). Der augusti-
nische Begriff der Zeit ist fast derselbe wie bei Descartes, und bei
beiden stofen wir Gfter auf dhnliche Formulierungen?®). Doch der
Hauptgrund, da man beide Denker nebeneinander stellt, ist in
dem Umstande zu suchen, dafi.sie, wenn auch von teilweise ver-
schiedenen Voraussetzungen her, den Ausgangspunkt fiir ihr Den-
ken in der Tatsache der SelbstgewiBheit zu begriinden gesucht
haben. Wenn sich auch schon bei Aristoteles deutliche Spuren
solcher Ideen finden?), so gebiihrt doch Augustinus das grofe Ver-
dienst, die Rolle des SelbstbewuBtseins fiir die phileso-
phische Spekulation erstmalig in seiner ganzen Bedeutung erfaft
zu haben. Doch bleibt dabei Descartes’ Verdienst ungeschmilert
bestehen, der diesen Gedanken, der wihrend des Mittelalters —
wenn wir von schwachen Reminiszenzen und Anklingen bei Tho-

) Renati Descartes (Cartesii) opera philosophica, tom. 5, Epist. IT,
118, Amstelodami 1698. — ,Habeo tibi gratiam pro loco d. Augustini, qui
cum principio hoc meo: cogito. ergo sum, aliquomodo consentit. Rewvera
video eum illo uti ad probandam existentiae nostrae certitudinem et deinde
ad ostendendum, esse in mobis aliquam trinitatis imaginem, quatenus
sumus, scimus nos esse atque illud esse et hanc, quae in nohbis est,
scientiam amamus; ego vero illud adhibeo ad probandum, me cogitantem
esse immutabilem et incorpoream substantiam, quae dico diversa valde
sunt. Estque haec consequentia tam simplex et natura-
Iis, ut cuilibet obvia esse potuisset; soed tamen gaudeo, me
idem cum d. Augustino cogitasse, ut sciolorum os obturetur, qui principium
hoc vellicare conati sunt.“ Vgl. Ernestus Melzer, Augustini atque Car-
tesii placita de mentis humanae sui cognitione, quomodo inter se congruant
a seseaue differant queeritur (Diss.). Bonnae 1860. — W. Windelband,
Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Tiibingen 1912, S. 327.

%) Vgl. Wilhelm Kahl, Die Lehre vom Primat des Willens bei
Augustinus, Duns Scotus und Descartes, StraBburg 1886 (Diss.), S. 24 ff.
und S. 113 ff.

%) Vigl. Etienne Gilson, Introduction a I'étude de Saint Augustin,
Paris 1931 (Etudes de philosophie médiévale XI), S. 248, Note 2. — Wenn
Descartes seine Formel von der perceptio clara et distincta zum Wahrheits-
kriterium seiner Erkenntnislehre gemacht hat, so offenbart sich darin nach
Hirschberger der Einfluf des Augustinismus im allgemeinen, den er beim
Oratorianer Berulle kennengelernt habe, (Vgl. Johannes Hirschberger,
Geschichte der Philosophie, II, Freiburg 1952, S. 86.)

%) Vgl. Melzer, a-a. O., S. 3 ff.



Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 279

mas von Aquin®) absehen wollen — wieder verloren gegangen war,
1200 Jahre nach dem Bischof von Hippo wieder entdeckt hat. Durch
Descartes, den Vater der modernen Philosophie, sollte dieser Ge-
danke in der folgenden Zeit so ungeheure Bedeutung erlangen.
Im vorliegenden Aufsatz sollen die beiden Philosophen ein-
ander gegeniibergestellt werden, und zwar lediglich unter der
Riicksicht, wie sie die Tatsache der SelbstgewiBheit begriinden.
Die Frage, wie beide zur GottesgewiBheit gelangt sind®), soll uns
hier ebensowenig interessieren wie ihre Stellung zu Problemen
der AuBenwelt oder der ObjektsgewiBlheit, obwohl gerade auch
diese Themen fruchtbare Vergleichsmomente bieten wiirden.

1. Die Selbstgewiflheit bei Aﬁgustinus

Es ist bekannt, daB der philosophische Entwicklungsgang des
heiligen Augustinus mehrere Stadien durchlaufen hat. Neun
seiner Jugendjahre hatte er der materialistisch-sensualistischen
Lehre des Manichidismus angehangen, die ihn mit ihrer phanta-
stischen Spekulation und ihrer verwerflichen Ethik nicht befrie-
digen konnte. Daher warf sich der nun Achtundzwanzigjihrige in
tiefem Pessimismus der Skepsis der jiingeren Akademie (Arkesi-
laos, Karneades), die er durch Cicero kennengelernt hatte, in die

' Arme. Die Akademiker lehrten zwar nicht den absoluten Skepti-
zismus, der die Moglichkeit jeglichen Wissens bestritt, sondern
nach ihrer Lehre konnte man nur zu mehr oder weniger wahr-
scheinlichen Meinungen gelangen, die allerdings fiir das praktische
Leben geniigen sollten. Im allgemeinen aber leugneten sie doch
bei ihrer sensualistischen Einstellung die Moglichkeit eines siche-
ren, zuverliissigen Wissens und betonten, dafl man sich aus Furcht
vor dem Irrtum jeder Zustimmung (epoché)’) zu enthalten habe.
Allein Augustinus, dem die Philosophie kein leerer Dilettantis-
mus, sondern tiefstes, innerstes Bediirfnis war, weil er gliicklich
sein wollte und es im Sinne des sokratischen Postulates, ohne die

Wahrheit zu erkennen, nicht zu sein glaubte™), iiberwand die

%) De veritate, g. 10, art. 12 ad 7. ,Nullus potest cogitare se non esse cum
assensu; in hoc enim quod cogitat, percipit se esse. — Vigl. dazu Carl
v. Endert Der Gottesbeweis in der Patristischen Zeit mit besonderer
Beriicksichtigung Augustins, Freiburg i. B.,, 1869, S. 117. — Auch nach
Ockham ist die Selbsterkenntnis sicherer als die Wahrnehmung von #uBeren
Objekten. (Vgl. Uberweg-Heinze, Geschichte der Philosophie, II,
Berlin 1915, S. 628.)

%) Das ,gnothi sautén“ wurde, um ein Wort Harnacks variiert wieder-
zugeben, fiir beide der Weg zu Gott (Adolf von Harnack, Dogmen-
geschichte III, 105). Doch ist Augustin zuweilen auch von der sichtbaren
AuBenwelt ausgegangen. (Vgl. Martin Grabmann, Die Grundgedanken
des hl. Augustin iliber Seele und Gott, Koln 1924, S. 89)

) Vgl. Windelband, a. a. O., S. 231, und E. Zeller, Die Philosophie
der Griechen III, 1. Leipzig 1923, S. 507 ff.

7a) Vgl. E. Gilson und Ph. Boehner, Die Geschichte der christ-
lichen Philosophie von ihren Anfingen bis Nicolaus von Cues, Paderborn-
Wien-Zirich 1937, S. 194,



280 Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein

Skepsis, seitdem er mit dem neuplatonischen Rationalismus be-
kannt geworden war. Durch diese Philosophie, die den Primat
des Geistigen als des einzigen Gegenstandes unserer sicheren Er-
kenntnis gegeniiber dem Sinnlichen, aus dem hochstens die Mei-
nung abgeleitet werden konne, vertrat, wurde Augustinus’ Blick,
der sich solange vom manichdischen Materialismus fesseln lief3,
auf das Geistige hingelenkt, das ihm aus seinem eigenen Inneren
entgegenleuchtete®).

Von nun an bedeutete ihm der akademische Zweifel, dessen
Wert er in mancher Hinsicht zwar anerkennt, nur mehr eine Vor-
bichtsmaﬁregel gegen die naive Wahrnehmungstheorie der Stoiker.
Er sah in ihm jene alte sokratische Methode des Nichtwissens, die
den Menschen vor voreiliger Aufnahme des Irrtums schiitzen und
zugleich eine Triebfeder zur Erforschung der Wahrheit sein
sollte?). Damit erkennt auch Augustinus die Berechtigung des
methodischen Zweifels an und wird hier zum Vorldufer des Des-
cartes, der freilich weit iber ihn hinausgegangen ist und direkt
den Zweifel als Gebot statuiert hat.

In einem eigenen Buche ,,Contra Academicos® hat dann Augu-
stinus die Skepsis zu widerlegen versucht. Neben anderen, zum
Teil von Antiochus von Askalon entlehnten Beweisgriinden (vgl
Contra Academicos II, 6, 14), z. B. daB es ohne Wahrheit auch
keine Wahrscheinlichkeit gebe, dall unsere Sinneswahrnehmungen
wenigstens subjektive GewiBlheit besdfen, hat er besonders das
eine Argument ins Feld gefiihrt, daB es gewisse mathematische
"und logische Sidtze gibe, denen unabhingig von jeder Erfahrung
a priori immer Wahrheit und absolute Geltung zuki&men und
die auch der Skeptiker annehmen miisse. Das treffe z. B. fiir die
disjunktiven Urteile der Logik zu (Sententia Zenonis aut vera
aut falsa est)!?) oder fiir die Sitze der reinen Mathematik: 3 X 3
gibt neun, sagt Augustinus, und mag die gesamte Menschheit
schnarchen“). Hier erkennen wir bei ihm schon deutlich den Ein-
fluB des neuplatonischen Rationalismus, namentlich des von ihm
so verehrten Plotin. Erst dieser hat ihn vollends dem Banne des
manichéistischen Materialismus entrissen und ihm die Bedeutung
des Geistes, der intellegibeln Welt, erschlossen!?). Plotin hatte
gelehrt, dafBl es die Seele nicht nétig hétte, nach auBen zu schauen.
In sich selbst erkenne der Geist ‘unabhingig von aller Sinnes-
erfahrung vor allem die obersten logischen und mathematischen
Prinzipien, da die einzelnen ,n06es’ der Menschen ontologisch mit
dem , k6smos noetds®, der Ideenwelt, der Selbstentfaltung des Nas,

8) Hermann Leder, Augustins Erkenntnistheorie in ihren Beziehun-
gen zur antiken Skepsis, zu Plotin und zu Descartes, Marburg 1901, S. 35 ff.

9 Contra Academicos, ITI, 9, 18 ff. (PL 32, 943).

19y Contra Academicos III, 9, 21 (PL 32, 944).

) A Q. IIL 11,25 @L 32,04,

12) Vgl. Ch. Boyer, L’'idée de vérité dans la philosophie de St. Augu-
stin, Paris 1921, S. 29—32.



Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 281

verbunden wiren'®). Und jetzt holt Augustinus zum Schlag gegen
die Akademiker aus, die die Moglichkeit einer sicheren Erkenntnis
leugnen, in dem er sie fragt: Woher schépft der Geist diese ewigen
giiltigen Normen, mit denen selbst der Laie den Grundsatz von
der akademischen ,,epoché” erschiittern kénne? Seine Antwort
lautet: aus sich selbst, aus seinem Inneren!4).

Damit hatte Augustinus unter plotinischem EinfluB, wie er
selbst gesteht's), sein Inneres, ,,das Wunder der Seele“1%) entdeckt
und die sichere Uberzeugung gewonnen, daB er von hier aus zum
»Summus modus veritatis“ gelangen werde'”). Noch als er im
Banne der Skepsis stand, hatte er, wie er in seinen Confessiones
erzdhlt, gewlinscht, ein iiberzeugtes, mathematisch sicheres Wissen
zu gewinnen, damit er vor Irrtum gesichert bliebe, und zwar ein
derartig sicheres Wissen, wie 7 + 3 gleich zehn ist!®). Dieses sichere
Wissen, diesen ,summus modus veritatis“, gewinnt er in der Tat-
sache der SelbstgewiBheit. Wenn wir in unser Inneres schauen,
sind uns nach Augustinus drei Tatsachen unmittelbar und sicher
gegeben: daB wir nidmlich sind, daB wir von unserem Sein wissen
und dafl wir unser Sein und Wissen lieben. An mehreren Stellen
seiner zahlreichen Schriften spricht Augustinus von der unerschiit-
terlichen Daseinsgewifheit des SelbstbewuBtseins, so zum ersten
Male in seiner Schrift ,,De vita beata“. Seinem Mitunterredner
Navigius gegeniiber, der leugnet, dall wir iiber den Menschen
etwas Bestimmtes aussagen kénnten, macht er die Tatsache gel-
tend, daB} wir, mégen wir auch an allem tibrigen zweifeln, an unse-
rem eigenen Leben doch nicht zweifeln kdnnen!?).

In den Soliloquien bringt Augustinus ein Zwiegesprich zwi-
schen sich und seiner Vernunft: R. Tu qui vis te nosse, scis te?
A. Scio. R. Unde scis? A. Nescio. R. Cogitare te scis? A. Scio.
R. Ergo verum est cogitare te? A. Verum?’). Damit haben wir
nach Augustinus ebenso das sichere BewuBtsein unseres Daseins
und Lebens, wie wir die GewiBheit unseres Denkens besitzen. Der

%) Leder, a. a. O. S. 52ff. — Johannes Hessen, Die Begriindung
der Erkenntnis nach dem hl. Augustinus (Diss.), Minster 1916, S. 10, und
Wilhelm Thimme, Augustins geistige Entwicklung, Berlin 1908, S. 59 ff.

14) Contra Acad. IIT, 12, 26 und 14, 31. ,Si quaeres, ubi inveniet
(sapiens) ipsam sapientiam, respondebo: in semetipso® (PL 32, 947, 950).

%) Confess. VII, 10, 16. ,Et inde admonitus redire ad meipsum, intravi
in intima mea.“

16) Enarrationes in Psalm. 41, n. 13 (PL 37, 473 und PL 32, 742). Vgl. Jo-
hann Eibl, Augustin und die Patristik (Geschichte der Philosophie in
Einzeldarstellungen, Band IIT), Miinchen 1923, S. 289 ff.; Thimme, a. a. O,
S. 39. Vgl auch Aug., De anima et eius origine IV, ¢, 7 und 10 (PL 44, 530).

1%) Confess. VI, 4, 6 (PL 32, 722).

%) Confess. II, 2, 4. ,Redeo ad me, quaero intentissimus veritatem,
invenire iam ingredior, me ad summum ipsum modum perventurum esse
confido.”

13 De vite beata, I, 2, 7 /PL 32, 963).

20) Soliloguia, II, 1 (PL 32, 885).

~Theol.-prakt, Quartalschrift¥ IV. 1954 20



282 Oberstéiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein

Sinn der kurzen Stichomythie ist der: Der Geist ist sich seines
Denkens schlechthin gewiB, wenn er auch keinen Grund dieser
Sicherheit zunéchst anfiihren kann.

In seinem grofien Werke ,,De trinitate duBert sich Augustinus
in noch klarerer Weise iiber dieses Problem. ,Ob ndmlich die
Kraft, zu leben, sich zu erinnern, einzusehen, zu wollen, zu den-
ken. zu wissen, zu urteilen, der Luft zukomme oder dem Feuer
oder dem Gehirn oder dem Blute oder den Atomen oder einem
von den vier gewdhnlichen Grundstoffen verschiedenen fiinften
von ich weiBl nicht welcher stofflichen Beschaffenheit, oder ob das
Gefiige oder die Ordnungsverhiltnisse unseres Fleisches diese
Vorginge zu bewirken vermoégen, dariiber zweifelten die Men-
schen; der eine versuchte dies, der andere jenes zu behaupten.
Wer mochte jedoch zweifeln, daB er lebe, sich erinnere, einsehe,
wolle, denke, wisse und urteile? Auch wenn man nédmlich zweifelt,
lebt man; wenn man zweifelt, erinnert man sich, woran man
zweifelt; wenn man zweifelt, sicht man ein, dal man zweifelt;
wenn man zweifelt, will man Sicherheit haben; wenn man zwei-
felt, denkt man; wenn man zweifelt, weil man, daB man nicht
weiB; wenn man zweifelt, urteilt man, da man nicht voreilig
seine Zustimmung geben diirfe. Wenn also jemand an allem
andern zweifelt, an all dem darf er nicht zweifeln. Wenn es diese
Vorginge nicht gibe, konnte er iiberhaupt an nichts zweifeln“*!).

Im SelbstbewuBtsein erblickt Augustinus ein Ebenbild der
Dreifaltigkeit. Der Geist ist sich, so sagt er, bewufit, daB er ist, da3
er von diesem Sein ein BewuBtsein hat und daB er dieses Sein
und Erkennen liebt??). Und an dieser Tatsache des esse, nosse und
velle unseres Geistes scheitert nach ihm auch jeder Einwand einer
Tiauschung. Das wére nur moglich, wenn wir diese Tatsachen
unseres BewuBtseins mittelbar durch die Sinne und durch Sinnes-
bilder erfaBten, wie wir die kérperlichen duBeren Gegenstinde er-
fassen, wihrend wir uns dieser Akte unmittelbar ohne Zuhilfe-
nahme von Sinnesbildern im Prozesse der Reflexion auf unser
Selbst bewuBt werden??). Deshalb haben wir hier keinen Einwand
der Akademiker zu fiirchten, als ob wir uns hierin tiuschten;
denn wenn einer getduscht wird, so ist er; wenn einer nicht ist,

21) De trinitate, X, 10, 14 (PL 42, 961). Ubersetzung von Michael Schmaus,
Ribliothek der Kirchenviter, Augustinus XII, Miinchen 1936, S. 87.

22) De civitate Dei, XI, 26. — ,Imaginem Dei, hoc est summae illius
Trinitatis agnoscimus ... Nam et sumus et nos esse novimus et id esse
ac nosse diligimus . . . mihi esse me, idque nosse et amare certissimum

est* (PL, 41, 339).

23) De civ. Dei XI, 26. ,,In his autem tribus, quae dixi, nulla nos falsitas
verisimilis turbat. Non enim ea, sicut illa, quae foris sunt, ullo sensu
corporis tangimus velut colores videndo, sonos audiendo, odores olfaciendo,
sapores gustando, dura et mollia contrectando sentimus, quorum sensibilium
etiam imagines eis simillimas, nec iam corporeas cogitatione wversamus,
memoria tenemus ... sed sine ulla phantasiarum vel phantasmatum
imaginatione ludificatoria, mihi esse idque nosse et amare certissimum est.”



Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 283

so kann er auch nicht getduscht werden?!). Gegen diese Selbstge-
wiBheit ist auch der Einwand wirkungslos, daB3 wir uns vielleicht
im Traumzustand befinden, da die Vorstellungen der Wachenden
denen der Trdumenden sehr dhnlich sind, wie auch Descartes
spiter eingewendet hat. Aber wer sich seines Lebens gewif ist,
meint Augustinus, der sagt nicht: ich weil3, daf ich wache, sondern,
dafl ich bin. Ebenso belanglos wire vielleicht der Einwand, als ob
hier geistige Storung oder Verriicktheit vorliege. ,,Auch der Ra-
sende lebt und er sagt nicht zu den Akademikern: Ich weif}, daB
ich nicht verriickt bin, sondern daB ich lebe . . .“25), .

So liberwindet Augustinus den Zweifel mit dem Zweifel und
schligt die Skepsis mit ihrer eigenen Waffe. Wer zweifelt, er-
kennt doch eine Wahrheit, daB er zweifelt und daB er ist. Der
Grund fiir diese unerschiitterliche GewiBheit unseres Selbstbe-
wubtseins und unserer BewuBtseinsvorginge liegt darin, daB hier
ein unmittelbares Erfassen von selbsteigenen Lebensakten, ein
Sichselbstdurchleuchten und Durchdringen, in welchem Erkennt-
nissubjekt und Erkenntnisobjekt ineinanderflieen, vorliegt, wih-
rend die sinnliche Erfahrung auf einem durch die Sinnesorgane
vermittelten Erfassen beruht. Kein Wissen ist darum nach Augu-
stinus so innerlich wie das SelbstbewuBtsein®6); kein Wissen ist so
unmittelbar und so evident, weil nichts dem Geiste so nahe steht
wie er selbst??).

Damit hat Augustinus in der GewiBheit des BewuBtseins eine
Tatsache gefunden, die ebenso unmittelbar und einleuchtend ge-
geben ist wie die Grundsédtze der Mathematik und Logik. Gegen-
uber der Mittelbarkeit und Unsicherheit der duBeren Erfahrung,
die deshalb von der Skepsis abgelehnt werden kann, macht er die
unmittelbar gegebene Tatsache und die absolute Evidenz der inne-
ren Erfahrung geltend. Mogen uns darum die duBeren Wahrneh-
mungen tduschen, mag die vorgestellte Welt ein wesenloser'Schein
sein, die Tatsachen des BewuBtseins, da wir erkennen, daB wir
wollen, dafl wir wahrnehmen, daB wir sind, bleiben. So kann Augu-
stinus seinem Gegner siegesbewuflt zurufen: ,,Noli foras ire, in te
ipsum redi, in interiore homine habitat veritas!‘¢),

2. Die SelbstgewiBBheit bei Descartes

Descartes (1596—1650) ist in seinem Bildungsgange aus der
Scholastik hervorgegangen und kann in mehr als einer Hinsicht

*) A, a. 0. XTI, 26. ,Nulla in his veris academicorum argumenta formido
dicentium: Quid si falleris? Si enim fallor, sum. Nam qui non est, utique
nec falli potest, ac per hoc sum, si fallor” (PL 41, 340).

25) De trinit, 15, 12 (PL 42, 1078).

%) A. a. 0. XV, 12. ,Intima scientia est, qua nos vivere scimus“ (PL
42, 1074).

) A. a. O. 14, 4. ,Nihil enim tam novit mens, quam id quod praesto
est nec menti magis quidquam praesto est, quam ipsa sibi“ (PL 42, 1040).

2) Dg vera religione 39, 72 (PL 37, 54).

2%



284 ' Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein

in seinen philosophischen Schriften den Zusammenhang mit ihr
nicht verleugnen. Freilich war damals die Scholastik von ihrer
einstigen Bedeutung weit herabgesunken; sie hatte sich zum Teil
schon im Skotismus und vollends im Nominalismus selbst auf-
gelost und hatte keine neuen Gedanken mehr zu bringen ver-
mocht, sondern durch ihre Spitzfindigkeiten und den gegenseitigen
Kampf der Schulen am Ende des Mittelalters ihr Ansehen bei
den Gebildeten eingebiiBt und einer weitverbreiteten Skepsis
Platz gemacht.??) So vollzog auch Descartes den Bruch mit der
Vergangenheit und versuchte, ein ganz neues philosophisches
System auf neuer Grundlage aufzubauen, das dem mechanistisch-
naturwissenschaftlichen Zuge der Zeit, wie er durch Kepler,
Kopernikus und Galilei eingeleitet worden war, entsprechen
sollte. Ausgehend von der Mathematik®), die schon an der
Jesuitenschule von La Fléche seine Lieblingswissenschaft gewesen
war??), wollte er sein philosophisches System von obersten, unan-
fechtbaren Grundsitzen deduzieren, die von ebensolcher Evidenz
wiren wie die Normen der Mathematik. Die Philosophie sollte zu
einer ,, Universalmathematik® werden.

Auch Augustinus hatte in der Mathematik Satze von absoluter
Geltung vorgefunden, die von jeder Empirie unabhingig waren.
Wiihrend fiir Augustinus in seinem leidenschaftlichen Ringen nach
Erkenntnis die Aufgabe erwichst, sich zur Widerlegung der
akademischen Skepsis ein unanfechtbares Fundament zu schaffen,
ist die Sache bei Descartes anders. Er stellt sich mehr aus freien
Stiicken diese Aufgabe und wird aus methodischen Griinden selbst
gern Skeptiker. Treffend charakterisiert Geyser die Eigenart des
cartesianischen Zweifels gegeniiber jenem von Augustinus: »Des-
cartes war der Durchgang durch den Zweifel nur ein methodischer
und kiinstlicher, fiir Augustinus bedeutet er weit mehr: er war ein
wirklich erlebter, vom ganzen warmen Herzblut des Suchens
und Ringens durchtrinkter.“*) Es soll damit nicht geleugnet wer-
den, daB auch Descartes damit den Skeptizismus seiner Zeit, der
schon unter dem Nominalismus am Ende des Mittelalters gepredigt
worden und besonders am Beginn der Neuzeit mit dem Wieder-
aufleben der antiken philosophischen Strémungen namentlich von
Charron und Montaigne als Fortsetzung der antiken Skepsis er-

202) Nur in Spanien erlebte die Scholastik noch im 16. Jahrhundert eine
wunderbare Nachbliite (Barockphilosophie!).

2) Vgl., E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie
und Wissenschaft der neueren Zeit (I), Berlin 1906, S. 375 If.

30) Doch gedachte Descartes immer dankbar seiner jesuitischen Lehrer
und war tief betriibt dariiber, daB sie seine Philosophie bekimpften. Vgl
Harald Ho6ffding, Geschichte der neueren Philosophie I, Leipzig 1921,
S. 202.

31) J, Geyser, Die erkenntnistheoretischen Anschauungen Augustins
in: Grabmann-Mausbach, Aurelius Augustinus, Festschrift, Koln 1931,
S. 63—86.



Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 285

neuert worden war,*) iliberwinden wollte; aber sein Hauptzweck
war methodisch. ,Der Zweifel des Descartes”, sagt Falckenberg,
»ist nicht der Ausdruck einer resignierten Stimmung, die auf
Unerreichbares verzichtet, nicht Lehre, sondern Gebot, nicht Er-
gebnis der Philosophie, sondern deren Ausgangspunkt, ein metho-
disches Instrument in der Hand eines sehr starken und zuver-
sichtlichen Wahrheitsbediirfnisses, das sich des Zweifels bedient,
um das Unbezweifelbare zu finden, er richtet sich nicht gegen die
Erreichbarkeit des Wissens, sondern gegen die Meinung, daB es
bisher erreicht worden sei, gegen die Leichtgldubigkeit.“33) In sei-
nen Betrachtungen schreibt Descartes gleich eingangs®), da8 er
von Jugend auf vieles, das er spiter fiir falsch erkannte, fiir wahr
gehalten habe, und wie zweifelhaft alles wire, was bisher von
ihm als sicher hingenommen wurde, so vor allem das Zeugnis
der Sinne und was sich darauf griindete, ja, er hitte nicht einmal
ein sicheres Kriterium, den wachen Zustand von dem des Traumes
zu unterscheiden; so wére es moglich, da unser ganzes Leben ein
Traum wiare. Descartes geht aber noch weiter: Vielleicht wire
sein Verstand von Gott so geschaffen, daB er sich selbst in den
scheinbar evidenteren Wahrheiten, denen der Mathematik, irre.
Damit geht Descartes in seinem radikalen Zweifel weit iiber
Augustinus hinaus. Darum ist er der Meinung, er miisse einmal
im Leben alles in der Philosophie fiir wahr Gehaltene von Grund
auf umstiirzen und ganz von vorne anfangen, wenn er in den
Wissenschaften zu festen und bleibenden Resultaten zu gelangen
hoffte. So kommt er schlieBlich zum Gestindnis, daB er an allem,
was er einst in den Wissenschaften fiir wahr gehalten habe, auch
zweifeln konne. Deshalb will er sich ganz auf den Standpunkt
des Skeptikers stellen und eine Zeitlang alle jene hergebrachten
Meinungen in Philosophie und Wissenschaften fiir falsch und
erdichtet hinnehmen. Ja, er will annehmen, daB er in allen seinen
sinnlichen Vorstellungen von einem miéchtigen und listigen Geiste
mit Absicht getduscht wurde. ,Ich will glauben*, schreibt er, ,.daB
der Himmel, die Luft, die Erde, die Farben, die Gestalten, die
Téne und alles auBerhalb von uns nur das Spiel der Traume sei,
durch die er (der listige Geist) meiner Leichtgldubigkeit nachstellt.
Mich selbst will ich so ansehen, als hitte ich keine Hinde, keine
Augen, kein Fleisch, kein Blut, noch irgend einen Sinn, sondern
‘glaube bloB, filschlicherweise dies zu haben.“%) In dieser Betrach-

%) Uberweg-Heinze, Geschichte der Philosophie III, S. 9—10,
und Cassirer, a. a. O. S. 463 ff.

¥) R. Falckenberg, Geschichte der neueren Philosophie, Leipzig
1902, S. 77. g

#) Meditatio prima, tom. I. pag. 5ff. ,De iis, quae in dubium voeari
possint.“

%) A, a. O. pag. 8. ,Supponam igitur non optimum Deum fontem
veritatis, sed genium aliquem malignum eundemque summe potentem et
callidum, omnem suam industriam in eo posuisse, ut me falleret: putabo



286 Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein

tung will er verharren und, wenn es auch nicht in seiner Macht
ware, etwas Wahres zu erkennen, so wolle er sich wenigstens, so
weit es auf ihn ankomme, vor Irrtum bewahren.

Damit stellt Descartes viel radikaler als Augustinus an die
Spitze seiner philosophischen Untersuchungen den methodischen
Zweifel, die strenge Forderung, daBl man an allem zweifeln miisse.
Von hier aus gewinnt er den archimedischen Punkt, die GewiBheit
des SelbstbewuBtseins. Wenn er auch annimmt, daB nichts von
alledem, was in seinen Vorstellungen gegeben ist, da wére, weder
die AuBenwelt noch irgendein Korper, eines bleibt sicher, dafl er
das annimmt, daB nichts ist. Mag er an allem zweifeln, so bleibt
doch die Tatsache gewiB3, daB er zweifelt und, weil Zweifeln eine
Art von Denken ist, daB er denkt und daB} er ist. Es ist ganz un-
mdglich, daB er nicht sei, solange er denke.?’®) Wire es auch wirk-
lich wahr, daBl der méchtige und listige Geist ihn tdusche, so daf3
alles auBerhalb seines Geistes nur ein Spiel der Triume ist, eine
Tatsache bleibt gewiB, daBl ich dann eben getduscht werde und,
wenn ich getiuscht werde, eben deshalb auch bin; denn wenn ich
nicht wire — wir sehen sofort die frappanten Parallelen zu
Augustinus — konnte ich auch von keinem Betriiger getéuscht
werden.?”) Wie fiir Augustinus, so folgt auch fiir Descartes aus
dem Satz: Ich zweifle, ich tdusche mich, ich bin ungewiB, unmittel-
bar der andere Satz: Ich bin; denn der letztere ist im ersteren ent-
halten. Mag auch der Inhalt meiner Vorstellung nicht wirklich
sein, mag alles Sinnestduschung sein, aber unumstoBlich gewil3
ist die Tatsache, daB ich sehe, daB ich hore, daB ich empfinde, dalB
ich vorstelle. und weil alle diese Akte nur modi des Denkens sind,
daB ich denke und daf ich bin.?¥) In diesem sicheren BewufBtsein
von der Realitdt meines Ichs kann ich auch dann nicht getduscht
werden, wenn ich annehme, daB ich triume; denn auch wenn ich
trdume, ist mir doch so, als ob ich sehe, als ob ich hore, als ob

caelum, aerem, terram, colores, figuras, sonos, cunctaque externa mihil aliud
esse quam Iludificationes somniorum, quibus insidias credulitati meae
tetendit: considerabo meipsum famquam manus non habentem, non oculos,
non carnem, non sanguinem, non aliquem sensum, sed haec ommnia me
habere falso opinantem: manebo obstinate in hac meditatione defixus, atque
ita siguidem non in potestate mea sit aliquid veri quidgquam iste deceptor,
quan&:mvi.s potens, quantumvis callidus, possit imponere, obfirmata mente
cavebo.”

%) Prine. phil. I, 7, pag. 2, ,Non autem (supponere possumus) ideo nos,
qui talia cogitamus nihil esse: repugnat enim, ut putemus, id, quod cogitat,
€0 ipso tempore, quo cogitat, non existere.*

37) Med. I, 23, 9.

%) Med. 2, pag. 12. ,Sed vero etiam ego idem sum, qui imaginor, nam
quantumvis forte, ut supposui, nulla prorsus res imaginata wera sit, vis
tamen ipsa imaginandi revera existit et cogitationis meae partem facit:
idem denique ego sum, gqui sentio sive qui res corporeas tamguam per
sensus animadverto; videlicet nam lucem video, strepitum audio, calorem
sentio.”



Obersteiner, Ausgang vom SelbstbewuBtsein 287

ich empfinde, als ob ich denke.?®) ,Wenn ich von meiner Selbst-
tduschung auch die Tduschung abziehe, so bleibt mein Selbst.4%)
All das konnte ohne mein Ich nicht gedacht werden.

So kommt denn Descartes zu seinem beriihmten Satze: Cogito,
ergo sum. Diese Idee des SelbstbewuBtseins ist fiir Descartes die
erste und sicherste, die klarste und deutlichste der ihm ange-
borenen Ideen?!), sie ist eine ,veritas aeterna®, die unmittelbar
und rein intuitiv erfaft wird. Descartes verwahrt sich ausdriick-
lich gegen den Vorwurf des Caterus, als ob dieser sein erkenntnis-
theoretischer Fundamentalsatz etwa aus einer allgemeinen Wahr-
heit oder als SchluBsatz aus Primissen gefolgert wire.*?) Daraus
ergibt sich auch der Unterschied der cartesianischen Auffassung
gegeniiber der Augustins, Wihrend fiir Descartes der Satz: Cogi-
tans sum die erste grundlegende rationale Wahrheit ist, aus der,
seiner analytisch-deduktiven Methode entsprechend, die folgenden
Einsichten abgeleitet werden, ist bei Augustinus die Selbstgewifl3-
heit der Seele die sicherste aller Erfahrungen, eine evidente Tat-
sache der inneren Erfahrung, die unerschiittert bleibt, wenn auch
die dullere Erfahrung uns tduschen sollte %)

Wenn es auch unrichtig ist, wie man behauptet hat, daB fiir
Augustinus der Gedanke des SelbstbewuBtseins nicht mehr als
ein tiefsinniges, geniales Apercu sei, so muB doch zugegeben wer-
den, daB erst Descartes mit dem Gedanken vollen Ernst gemacht
und ihn zum methodischen Ausgangspunkt seiner Philosophie ge-
macht hat.**) Wenn wir die beiden Denker noch im Spiegel der
Geschichte der Philosophie betrachten, so kénnen wir feststellen,
da Augustins philosophische Spekulation, insoferne sie vom
SelbstbewuBtsein ausgegangen ist, keine Schule hinterlassen hat
und ihre grofien Gedanken dariiber wihrend des Mittelalters fast
ganz in Vergessenheit geraten sind, nicht zuletzt deshalb, weil
Augustin sie der Nachwelt nicht in einem geschlossenen System
vererbt hat. Erst Descartes hat nach 1200 Jahren wieder unab-
héngig vom Bischof von Hippo dessen Gedanken zu neuem Leben
erweckt und auf ihnen sein philosophisches System aufgebaut, das

%) Med. II, pag 12, ,Falsa haec sunt, dormio enim. At certe videre
videor, audire, calescere, hoc falsum esse non potest, hoc est proprie, quod
in me sentire appellatur: atque hoc praecise sic sumptum nihil alivd est
quam cogitare.®
i “) Kuno Fischer, Descartes’ Leben, Werke und Lehre, Band I der
Geschichte der neueren Philosophie, Heidelberg 1897, S. 300.

4) Prine. phil, I, 7, pag 2.

) Tom. II, pag 143. ,Neque enim cum quis dicit, ego cogito, ergo sum
sive existo, existentiam per syllogismum deducit, sed tamquam rem per
se notam simplici mentis intuitione agnoscit.“

) Vgl. Windelband, Lehrbuch der Geschichte der neueren Philo-
sophie, S. 327 ff.

#) Vigl. dazu Bernhard Janssen S. J., Zur Lehre des hl. Augustinus
vom Erkenmnen der rationes aeternae. (In: Grabmann-Mausbach, -Aurelius
Augustinus, SS. 114—136.)



288 : Miller, Was ist in der Ehe erlaubt?

das ganze Denken der Folgezeit auf das nachhaltigste beeinfluit
und seinem Begriinder den Namen eines ,Vaters der neueren
Philosophie“ eingetragen hat.

*

Nachwort der Redaktion. Zur Erginzung der vorliegenden
Untersuchung sei auf die ,,Erkenntnistheorie“ von August Brunner 8. J.
(Ko6ln 1948, Bachem) verwiesen. Dort wird auf Grund einer tiefgehenden
Analyse des Gesprichserlebnisses gezeigt, daB die Beschrinkung auf das
SelbstbewulBltsein wohl einen guten, nicht aber unbedingt den iiberzeugend-
sten oder gar einzig haltbaren Ausgangspunkt fiir die Erkenntniskritik dar-
stellt.

Was ist in der Ehe erlaubt?
Zur Moral des Ehelebens
Von Josef Miller S.J. Innsbruck

Als Beichtvater wird man nicht selten gefragt, was in der Ehe
erlaubt sei. Es sind meist jlingere, gewissenhafte Eheleute, die
diese Fragen stellen; Leute, die es mit der Heilighaltung der Ehe
ernst nehmen; Frauen, die eine reine Brautzeit hinter sich habhen
und willens sind, auch in der Ehe ihr Gewissen mit keinem Makel
zu beflecken. Da der eheliche Verkehr und das sonstige eheliche
Zusammenleben manches mit sich bringen, was sie beunruhigt,
bitten sie um Aufkldrung. Daf Empféngnisverhiitung und andere
widernatiirliche Akte Siinde sind, dariiber brauchen sie keine Be-
lehrung; das wissen sie. Aber iiber das Liebesspiel und anderes,
was mit dem ehelichen Verkehr zusammenhéngt, und iliber die
unvollendeten Sexualhandlungen sind sie sich nicht im klaren.

Manche halten auch noch den ehelichen Verkehr selbst, die
naturgemil vollzogene Copula, fiir Stinde und klagen sich dariiber
in der Beichte als iiber eine Silinde der Unkeuschheit an. Die
Wurzel dieser ihrer irrigen Auffassung liegt in der weit verbrei-
teten Meinung, das Geschlechtliche und alles, was in dieses Gebiet
gehort, sei an sich schon sittlich minderwertig, unrein, siindhaft.
Da wirken noch gnostisch-manichéische Irrlehren nach und weiters
die augustinische Lehre, daB ein Gebrauch der Ehe der Lust
wegen mindestens 13Bliche Siinde sei. Die mittelalterliche Theo-
logie hat an dieser Lehre allgemein festgehalten. Auch der im
Auftrage des Konzils von Trient fiir die Pfarrer herausgegebene
Rémische Katechismus enthielt die Anweisung, die Gliaubigen zu
belehren, die Ehe diirfe man nicht wegen des Genusses und der
Wollust vollziehen.!)

Darum lehrten nicht wenige Theologen auch, daB es liBliche
Siinde sei, nach einem aus Lust vollzogenen ehelichen Verkehre

) Cat. Rom. p. 2, e 8, n. 33.



