Mitteilungen 309

rationis suae effectibus vel de eius opportunitate. Die Giiltigkeit einer
Ehe ist primdr eine Rechtsfrage und nicht eine Frage der Pastoral-
theologie. Erst wenn die Rechtslage geklirt ist, kann man an die
pastorale Behandlung des Falles gehen.

Innsbruck A Gommenginger S.J.

Mitteilungen

Das Los der ohne Taufe sterbenden unmiindigen Kinder. Uber diese
wohl uns alle bedriickende Frage hat mein liecber Mitbruder P. Pius
Zottl OSB. im letzten Heft dieser Zeitschrift, S. 228 bis 234, ausfithr-
licher geschrieben. Zu seinen dankenswerten Darlegungen méchte ich
hier nun noch einige Bemerkungen hinzufiigen.

Die von wverschiedenen Theologen unternommenen Versuche, einen
Ersatz fiir die Kindertaufe zu finden, diirften, weil von
vornherein unwahrscheinlich oder unbeweisbar, wenn nicht geradezu .
abwegig, wohl kaum befriedigen, so vor allem, wenn man die unge-
tauften Kinder durch eine freie Entscheidung das ewige Heil erlangen
lassen will. Abgesehen davon, daB diese Kinder vor ihrem Tode nur
auf ganz wunderbare Weise zum Vernunftgebrauch zu kommen ver-
mochten, um eine solche Entscheidung treffen und der Begierdetaufe
fahig werden zu konnen, wiirden dann wohl alle frithzeitig sterben-
den unmiindigen Kinder vor diese Entscheidung fiir oder wider Gott
zu stellen sein, und so miiBten wir nun auch um das Schicksal der
getauften Kinder, die ein frither Tod hinwegrafft, bangen. Verfehlt
aber wére es, wie richtig bemerkt wird, die Entscheidung erst in das
Jenseits zu verlegen. ;

Die Lehre vonder Vorhoélle der Kinder (limbus puerorum)
ist wohl, wie F. Krosbacher S.J. sagt, ,nicht offizielle Lehre der
Kirche*, wurde aber immerhin von Papst Pius VI. in der Konstitution
»Auctorem fidei” vom Jahre 1794 gegen die Angriffe der jansenisti-
schen Synode von Pistoia in Schutz genommen?).

Vor allem, so méchte ich sagen, diirfen wir uns nicht verhehlen, da8
irgendwie einschldgige bedeutsame kirchliche LehriduBe-
rungen den Versuch einer allzu milden Beurteilung des Loses der
ungetauft sterbenden Kleinen nicht gerade zu begiinstigen scheinen: So

-sagt das auf dem Florentinum im Jahre 1442 erlassene Dekret
fiir die Jakobiten (D. 712) klipp und klar, man kénne den Kindern in
Todesgefahr mit keinem anderen Heilmittel als mit dem Sakrament
der Taufe zu Hilfe kommen (cum ipsis non possit alio remedio sub-
veniri nisi per sacramentum baptismi, per quod eripiuntur a diaboli
dominatu et in Dei filios adoptantur). Der Lehre des Trienter

!) Siehe H. Denzimger-C. Rahner, Enchinidion symbolorum?,
Freiburg i. Br. 1952, Nr. 1526. Zitate daraus werden fortan nur mit dem Buch-
staben D und der entsprechenden Textnummer angegeben.



310 Mitteilungen

Konzils (D. 796) zufolge ist nach der Verkiindigung des Evangeliums
die Rechtfertigung ohne das Bad der Wiedergeburt oder das Verlangen
danach nicht moglich gemiB dem Schriftwort: ,Wenn jemand nicht
wiedergeboren ist aus dem Wasser und dem Heiligen Geist, kann er
in das Reich Gottes nicht eingehen® (Jo 3, 5). Nach den Erklarungen
des zweiten allgemeinen Lyoner Konzils im Jahre 1274 (D. 464),
Papst Johanns XXII. im Jahre 1321 (D. 493a) und des auf dem all-
gemeinen Konzil zu Florenz im Jahre 1439 erlassenen Dekrets fiir
die Griechen (D. 693) kommen die Seelen derer, die in einer Todsiinde
oder auch nur in der Erbsiinde dahinscheiden, sofort in die
Holle, empfangen aber ungleiche Strafen. Man kénnte dann auch noch
auf eine lange Reihe von Lehrentscheidungen tliber die Notwendigkeit
der Zugehorigkeit zur Kirche wverweisen; ich erwihne nur einige
Nummern aus Denzinger-Rahners Enchiridion: 423, 430, 468 f.,, 714,
1000 und 1473.

Die Heilsnotwendigkeit ist hier stets nicht blof eine solche des
Gebotes (necessitas praecepti), sondern auch des Mittels (necessitas
medii). Freilich ist letztere, wie die Theologen gemeiniglich lehren,
keine innere, absolute, sondern eine dufiere, hypothetische, insofern in
der gegenwirtigen Heilsordnung die Taufe bzw. die Zugehorigkeit
zur Kirche durch eine positive Verfigung Gottes als Mittel zur Erlan-
gung des Heils angeordnet wurde. Unter besonderen Umstinden kann
darum der tatséichliche Empfang der Taufe bzw. die wirkliche Kirchen-
mitgliedschaft durch das Vierlangen (votum) danach ersetzt werden. Tref-
fend bemerkt mit Bezug auf die Heilsnotwendigkeit, der Kirche anzu-
gehoren, O. Semmelroth S.J.2): ,Die Notwendigkeit, Glied der
Kirche zu sein, griindet sich zwar nicht nur auf ein positives Gebot
des Herrn, vielmehr ist in der tatsdchlichen Heilsordnung die Kirche
das institutionelle Mittel, der von Gott angelegte Weg zum Heil. Aber
diese Ordnung und Institution selbst ist eine positive Setzung des
Herrn, die andere, von diesem unabhingige Wege fiir die Menschen
wohl ausschlieBt, aber doch Gott in der Freiheit 148t, den Menschen
auch aufBlerhalb der sichtbaren Kirche zum Heil kommen zu lassen,
wenn er die Kirche ohne seine Schuld nicht gefunden hat.“

Der eben erwihnte Autor hat auch auf zwei fiir die Frage der
Heilsnotwendigkeit der Kirche wichtige LehrduBerungen Pius’ IX.
aufmerksam gemacht, die, wie es den Anschein hat, auch zugunsten
einer den Wiinschen der Eltern ungetauft sterbender Kinder entgegen-
kommenden Lésung unseres Problems ausgewertet werden kénnen. In
der Ansprache des Papstes ,,Singulari quodam® vom 9. Dezember
1854 (D. 1647) heiBt es, auf Grund des Glaubens sei festzuhalten, daB
auBerhalb der apostolischen rémischen Kirche niemand das Heil erlan-
gen konne; sie sei die einzige Arche des Heils, wer nicht in sie eintrete,
wiirde in der Sintflut untergehen. Es sefi aber ebenso als sicher anzu-
nehmen, daBl dieser Schuld vor des Herrn Auge niemand wverfillt, der

%) Die Kirche als Ursakrament. Frankfurt a. M. 1953, 146,



Mitteilungen 311

sich in wirklich uniiberwindlicher Unkenntnis der wahren Religion
befindet. Weiterhin wird in dem Rundschreiben ,,Quanto confi-
cimur maerore“ vom 10. August 1863 (D. 1677) gelehrt, daB die
in uniiberwindlicher Unkenntnis der christlichen Religion Lebenden,
die jedoch das natiirliche Sittengesetz eifrig beobachten und in Bereit-
schaft zum Gehorsam gegen Gott ein ehrbares und rechtschaffenes
Leben fiithren, durch Gottes Gnadenhilfe das ewige Leben erlangen
koénnen, da Gott angesichts seiner hochsten Giite und Milde niemand
ohne dessen freies Vierschulden den ewigen Strafen iliberliefere. In bei-
den pépstlichen Kundgebungen wird somit die Moglichkeit offen-
gelassen, daB tatsdchlich auBerhalb der Kirche stehende Menschen das
ewige Heil erlangen.

Ist auch hier nach dem ganzen Zusammenhang nur an des Vernunft-
gebrauches Michtige gedacht, bei denen von einem votum Ecclesiae
beziehungsweise baptismi die Rede sein kann, so diirfte doch die bei
uniiberwindlicher Unkenntnis der christlichen Religion offengehaltene
Moglichkeit der Erlangung des ewigen Heils auch, wie es wenigstens
den Anschein hat, flir unsere Frage nach dem Los der chne Taufe
sterbenden, Kleinen bedeutsam sein wegen der Begriindung, ,,dall Gott
angesichts seiner hochsten Giite und Milde niemand ohne dessen
freies Verschulden den ewigen Strafen anheimfallen lasse“.?)
Von einem solchen Verschulden kann bei diesen ungetauften Kindern
iiberhaupt keine Rede sein, und so diirfte auch ihnen die Moglichkeit,
das ewige Heil zu erlangen, nicht einfachhin abgesprochen werden,
zumal doch Goit das Heil aller Menschen ernstlich will.

Was den allgemeinen Heilswillen Gottes anlangt, ver-
weist Pater Pius Zottl sehr zutreffend auf die Lehre der Synode von
Quiersy im Jahre 853 (D. 318): ,,Deus omnipotens omnes homines
sine exceptione vult salvos fieri (1 Tim 2, 4), licet non omnes salventur.
Quod autem quidam salvantur, salvantis est donum; quod autem qui-
dam pereunt, pereuntium est meritum.“ Auch hier wird die Nicht-
erreichung des ewigen Heils dem Verschulden derer, die verlorengehen,
zugeschrieben.

Man wird auch die Wahrheit in Erwégung ziehen, dafl Gottes Macht
nicht an seine Sakramente gebunden ist und daB nach dem Zeugnis
der Schrift einzelne Auserwihlte (Jeremias, vgl. Jer 1, 5; Johannes
der Taufer, vgl. Lk 1, 15) bereits im MutterschoB geheiligt wurden.
5,Bs steht fest, erklérte der berithmte Pariser Theologe Johannes
Gerson (f1429)%), ,daB Gott seine Erloserbarmherzigkeit nicht in
der Weise an die allgemeinen Gesetze der christlichen Uberlieferung
und an die Sakramente selbst gebunden hat, daBl er nicht, unbeschadet

3) D. 1677: ,cum Deus... pro summa sua bonitate et clementia minime
patiatur, guempiam aeternis puniri suppliciis, qui voluntariae culpae reatum
non habeat.” Bei den ,supplicia“ ist hier nach dem Zusammenhang keines-
wegs etwa nur an die sog. poena sensus zu denken.

4y Sermo de nativitate gloriosae virginis Mariae, secunda consideratio:
Opera omnia III. Antwerpen 1706, 1350 A.



3112 Mitteilungen

dieses Gesetzes, Kinder, die noch nicht das Licht der Welt erblickt
haben, im MutterschoBe mit seiner Gnadentaufe oder Kraft des Heili-
gen Geistes heiligen konne.” Thomas Ebendorfer von Haselbach
(t 1464)%), einer der angesehensten Wiener Theologen des 15. Jahr-
hunderts, geht in einer Marienpredigt sogar so weit, daB er erklirt,
Gott kniipfe seine Barmherzigkeit nicht an bestimmte Sakramente, sc
daBl er nicht auch heute, wie er es einstmals bei Jeremias, Johannes
und dem jlingeren Jakobus getan hat, ohne Sakrament die Seele des
Kindes vor der Erbsiinde zu bewahren (praeservare!) oder davon zu
reinigen wermdochte. j
Zurtickhaltender ist hier der heilise Thomas von Aquin, der
wohl auch versichert, dal Gottes Macht nicht an die sichtbaren Sakra-
mente gebunden sei, der aber doch die Heiligung im MutterschoBe als
eine seltene Ausnahme vom allgemeinen Gesetz und Verfahren der
Rechtfertigung nur einzelnen Auserw#hlten zuspricht. In seinem
Sentenzenkommentar®) begegnet uns folgendes Argument: Bei Vor-
handensein gréBerer Gefahr wird sich Gottes Barmherzigkeit um so
hilfreicher erweisen. Nun aber sind die vor der Geburt Sterbenden in
groflerer Gefahr als Johannes der Taufer und Jeremias, die ja spiter
doch das Licht der Welt erblickten. Nehmen wir also bei diesen vor-
zeitig sterbenden Kindern nicht eine Heiligung im MutterschoBe an,
um ihrem Tode zuvorzukommen, so hat es den Anschein, daB um so
mehr weder Johannes noch Jeremias in solcher Weise geheiligt wur-
den.“ Darauf antwortet Thomas’): ,,Was entgegen dem allgemeinen
Gesetze geschieht, das geschieht nicht in erster Linie, um einer Einzel-
person zu helfen, sondern um auf die Gnade aufmerksam zu machen
und sie hervorzuheben. Wenn darum auch keine so groBe Gefahr bei
den im Mutterschofle Geheiligten, die doch das Licht der Welt erblicken
sollten, bestand, so wurden sie denn doch wegen ihrer Erwihlung zu
besonderen Herolden und Vermittlern der Gnade mit einer solchen
bevorzugten Heiligung bedacht.“ Im Corpus articuli sagt Thomas das-
selbe von jenen aus, ,die unmittelbarer zur heiligsten Empfingnis
Gottes in Beziehung gebracht wurden®, irrigerweise auch von Maria.
Bemerkenswert ist auch die Antwort des heiligen Lehrers auf
folgenden Einwand®): ,Keinem Stande des Menschen wird der Weg
zum Heile von dem wersperrt, der will, daB alle Menschen gerettet
werden (1 Tim 2, 4). Nun aber sind die Kinder im MutterschoBe

5) Quarta collatio in die nativitatis Mariae: Cod. CCIV (fol. 160V) der
Stiftsbibliothek Seitenstetten und Codd. 4251 (fol. 190rV), 4649 (fol. 457r) der
Osterreichischen Nationalbibliothek. Der Text lautet: ,Deus misericordiam
suam non alligat certis sacramentis, quin hodie, sicut olim fecit in Ieremia
et Iohanne et Iacobo minore, ut aliquibus visum est secundum Jeronymum
De viris illustribus c. 2 et Magistrum (Sententiarum se. Petrum Lombardum)
distinccione 4ta 4ti (se. libri), posset sine eis animam paruuli a peccato origi-
nali preseruare sicut et mundare.®

9 In IV dist. 6. 1 a. 1 qa 2.

7) Ebd. Sol. 2 ad 3.

8 Ebd. Qua 1 arg. 1.



Mitteilungen 313

Menschen .. . und in Gefahr der Verdammnis wegen ihrer Verstrickung
in die Erbsiinde... Da man ihnen nun durch kein anderes Mittel zum
{ibernatiirlichen Leben verhelfen kann als durch die Taufe, so scheint
es, daB sie getauft werden miiSten.“ Darauf erwidert St. Thomas ein-~
fach?): ,,Es rithrt nicht von einer Unzuldnglichkeit der géttlichen Barm-
herzigkeit her, daB bei den Kindern im MutterschoBe ein Heilmittel
nicht zur Anwendung kommt, sondern von der Unfdhigkeit der Kinder,
jenes Heilmittel aufzunehmen, wodurch sie nach dem allgemeinen
Gesetze des Leidens Christi, von dem der SiindennachlaBl kommt, teil-
haftig wiirden. Sie kénnen ja nicht Gegenstand einer Handlung der
Diener der Kirche sein, durch die solche Heilmittel dargereicht werden.*
An einer dhnlichen Stelle der Theologischen Summa!®) fiigt Thomas
wohl hinzu, daB diese Kinder aber Gegenstand der Wirksamkeit Gottes
werden konnen und so die Heiligung zu erlangen vermogen; freilich
geschieht das nur ,,quodam privilegio gratiae“, ,,durch ein besonderes
Gnadenvorrecht, wie bei den im MutterschoBe Geheiligten erhellt®.
Dieses im Hinblick auf eine besondere Berufung gewihrte Privileg
darf man im Sinne des Aquinaten nicht ohne weiteres auf die unge-
tauft sterbenden Kinder ausdehnen?).

Behutsamkeit erscheint dem Versuch einer zu weitherzigen Losung
unseres Problems gegeniiber vor allem angesichts der bereits eingangs
erwihnten Lehrentscheidung der Unionskonzilien von Lyon (Professio
fidei Michaelis Palaeologi) und Florenz (Decretum pro Graecis) geboten:
,Ilorum animas, qui in actuali mortali peccato vel solo origi-
nali decedunt, mox in infernum descendere, poenis tamen disparibus
puniendas (D. 464 und 693). Wenn man es z. B. ,,von vornherein fiir
héchst wahrscheinlich® ansieht, ,,daB jedes freie, vernunftbegabbe
Geschopf auch einmal von Gott Gelegenheit bekommt, sich frei fiir oder
gegen ihn zu entscheiden®,'®) so gibt es keine Menschen mehr, ,qui in
solo originali (peccato) decedunt®, was doch nach den eben genannten
Konzilien und auch nach Papst Johann XXII. (D. 493a) anzunehmen
ist. An diesen lehramtlichen Erkldrungen kommt man nicht vorbei,
sosehr man auch mit Gerson die Moéglichkeit zugeben mag, daBl
Gott die ungetauft sterbenden Unmiindigen — nicht blo8 ,,pueros non-
dum natos extra uterum®, wie Gerson!d) sagt — auf auBerordentlichem
Wege ohne Sakrament heiligen kénne. Wir sind aber ganz auBerstande,
die Tatsidchlichkeit einer solchen unmittelbaren auBersakra-
mentalen Gnadenerteilung zu beweisen. ,,Sed neque absque mevelatione
datur, fateor, certitudo®, bekennt auch Gerson'?).

Auf Grund der hier behaupteten Moglichkeit einer Heiligung der

%) Ebd. Sol. 1 ad 1.

10) III g. 68 a. 11 ad 1. -

1) Vgl, Summa theol. III g. 27 a. 6: ,Nec est credendum aliquos alios
sanctificatos esse in utero, de quibus Scriptura mentionem non facit.”

12y Siehe ,,Theologisch-praktische Quartalschrift®, 1954, 231.

13) A.a.0. (Anm, 4).

14) Ebd.

,Theol.-prakt. Quartalschrift“ IV. 1954 22



314 Mitteilungen

ohne Taufe sterbenden Kinder auf auBlerordentlichem Wege mahnt der
Pariser Theologe!®) die Miitter, die gesegneten Leibes sind, und auch
ihre Gatten, sie mégen zu Gott und den Schutzengeln ihrer Kinder
beten, auf daB der Herr Jesus, der hochste Priester, diese, falls sie ohne
Wassertaufe sterben sollten, mit der Taufe des Heiligen
Geistes erbarmungsvoll heiligen moge. Wer weil}, ob nicht Gott ein
solch vertrauensvolles Flehen wirklich erhort! Unter dieser Taufe des
Heiligen Geistes (baptismus Spiritus S. seu flaminis) ist hier die unmit-
telbare Heiligung durch Gott, die Begnadung oder Erteilung der heilig-
machenden Gnade ohne das Mittel eines Sakraments zu verstehen, wie
auch der heilige Thomas einmal sagt: ,,Sanctificatio in utero est baptis-
mus flaminis*,1%) , Vielleicht erhort Gott“, meint auch Thomas von
Haselbach'?), ,;solche ihm treu ergebene Leute, die auf ihn ihre Hoff-
nung setzen und seine Gebote in der Ehe gehorsam befolgen.“ Und er
fligt hinzu: ,Dagegen mogen sich jene in acht nehmen, die nach der
Schwingerung gar schwelgerisch leben! Sie werden hiufig in solcher
Weise durch das Hinsterben der Kinder von Gott geschlagen, dhnlich
wie David durch den Tod seines Sohnes, den er ehebrecherisch zeugte
(2 Sm 12, 18).

Mit dieser Annahme der Moglichkeit einer Heiligung der ungetauft
sterbenden Kinder auf auBersakramentalem Wege, einer Heiligung,
deren Wirklichkeit wir aber positiv nicht zu beweisen vermdgen, und
mit der angelegentlichen Empfehlung instdndigen Gebetes seitens der
Eltern zu Gottes Barmherzigkeit, auf daBl er gegebenenfalls trotz man-
gelnder sakramentaler Taufe seine Gnade verleihe, werden wir es in
unserer Frage wohl bewenden lassen miissen. Wir werden unsere
Erwégung vielleicht mit einem Worte Pius’ IX. aus einer der von .
uns verwerteten LehrduBerungen beschlieBen diirfen: ,,Cum soluti
corporeis hisce vinculis videbimus Deum sicuti est (1 Io 3, 2), intelli-
gemus profecto, quam arcto pulchroque nexu misericordia et iustitia
divina copulentur; quamdiu vero in terris versamur mortali hac gra-
vabi mole, quae hebetat animam, firmissime teneamus ex catholica
doctrina unum Deum esse, unam fidem, unum baptisma (Eph 4, 5);
ulteriug inquirendo progredi nefas est.”

Stift Seitenstetten-Wien P. Carl Joh. Jellouschek O.S.B.

Augustinus als Gottsucher. (Zum Gedichtnis der 1600. Wiederkehr
seines Geburtstages.) Darf man zwei so grundverschiedene Menschen
wie die zeitlich uns so nahestehende heilige Theresia von Lisieux und
den heiligen Augustinus, von dem uns 16 Jahrhunderte trennen, fir

15) ‘Ebd.

1%) In IV Sent. dist. 6 g. 1 a. 1 ga 3.

1) A.a.O. (Anm. 5): Cod. 4251 fol. 190v, cod. 4649 fol. 457v, Cod. CCIV
fol. 160v: ,Et quis seit, si exaudiat Deus tales deuotos in se sperantes deuote
sua precepta in matrimonio custodientes!... Econuerso videant, qui luxuriose
nimis post impregnacionem viuunt, qui sepe sic plagantur per mortem
paruulorum a Deo sicut Dauid per mortem filii sui, quem genuit ex adulterio,
20 Regum 120 (18).



