314 Mitteilungen

ohne Taufe sterbenden Kinder auf auBlerordentlichem Wege mahnt der
Pariser Theologe!®) die Miitter, die gesegneten Leibes sind, und auch
ihre Gatten, sie mégen zu Gott und den Schutzengeln ihrer Kinder
beten, auf daB der Herr Jesus, der hochste Priester, diese, falls sie ohne
Wassertaufe sterben sollten, mit der Taufe des Heiligen
Geistes erbarmungsvoll heiligen moge. Wer weil}, ob nicht Gott ein
solch vertrauensvolles Flehen wirklich erhort! Unter dieser Taufe des
Heiligen Geistes (baptismus Spiritus S. seu flaminis) ist hier die unmit-
telbare Heiligung durch Gott, die Begnadung oder Erteilung der heilig-
machenden Gnade ohne das Mittel eines Sakraments zu verstehen, wie
auch der heilige Thomas einmal sagt: ,,Sanctificatio in utero est baptis-
mus flaminis*,1%) , Vielleicht erhort Gott“, meint auch Thomas von
Haselbach'?), ,;solche ihm treu ergebene Leute, die auf ihn ihre Hoff-
nung setzen und seine Gebote in der Ehe gehorsam befolgen.“ Und er
fligt hinzu: ,Dagegen mogen sich jene in acht nehmen, die nach der
Schwingerung gar schwelgerisch leben! Sie werden hiufig in solcher
Weise durch das Hinsterben der Kinder von Gott geschlagen, dhnlich
wie David durch den Tod seines Sohnes, den er ehebrecherisch zeugte
(2 Sm 12, 18).

Mit dieser Annahme der Moglichkeit einer Heiligung der ungetauft
sterbenden Kinder auf auBersakramentalem Wege, einer Heiligung,
deren Wirklichkeit wir aber positiv nicht zu beweisen vermdgen, und
mit der angelegentlichen Empfehlung instdndigen Gebetes seitens der
Eltern zu Gottes Barmherzigkeit, auf daBl er gegebenenfalls trotz man-
gelnder sakramentaler Taufe seine Gnade verleihe, werden wir es in
unserer Frage wohl bewenden lassen miissen. Wir werden unsere
Erwégung vielleicht mit einem Worte Pius’ IX. aus einer der von .
uns verwerteten LehrduBerungen beschlieBen diirfen: ,,Cum soluti
corporeis hisce vinculis videbimus Deum sicuti est (1 Io 3, 2), intelli-
gemus profecto, quam arcto pulchroque nexu misericordia et iustitia
divina copulentur; quamdiu vero in terris versamur mortali hac gra-
vabi mole, quae hebetat animam, firmissime teneamus ex catholica
doctrina unum Deum esse, unam fidem, unum baptisma (Eph 4, 5);
ulteriug inquirendo progredi nefas est.”

Stift Seitenstetten-Wien P. Carl Joh. Jellouschek O.S.B.

Augustinus als Gottsucher. (Zum Gedichtnis der 1600. Wiederkehr
seines Geburtstages.) Darf man zwei so grundverschiedene Menschen
wie die zeitlich uns so nahestehende heilige Theresia von Lisieux und
den heiligen Augustinus, von dem uns 16 Jahrhunderte trennen, fir

15) ‘Ebd.

1%) In IV Sent. dist. 6 g. 1 a. 1 ga 3.

1) A.a.O. (Anm. 5): Cod. 4251 fol. 190v, cod. 4649 fol. 457v, Cod. CCIV
fol. 160v: ,Et quis seit, si exaudiat Deus tales deuotos in se sperantes deuote
sua precepta in matrimonio custodientes!... Econuerso videant, qui luxuriose
nimis post impregnacionem viuunt, qui sepe sic plagantur per mortem
paruulorum a Deo sicut Dauid per mortem filii sui, quem genuit ex adulterio,
20 Regum 120 (18).



Mitteilungen 315

einen Moment nebeneinander stellen? Haben sie etwas Gemeinsames?
Von der heiligen Theresia und vom heiligen Augustinus besitzen wir
eine Selbstbiographie. Die heilige Theresia schrieb ,Die Geschichte
einer Seele“, der heilige Augustinus erzihlt als unerbittlicher Kritiker
menschlichen Seelenlebens in seinen 13 Biichern ,,Confessiones® seinen
Entwicklungsgang bis zur Taufe im Jahre 387 — nicht in der Form
einer Selbstbiographie, sondern in der Art von Gedanken und Erinne-
rungen, die ein Lobpreis Gottes fiir die Fithrungen seines Lebens sind.
Man muB Cyprians Versuch, in seiner Schrift ,,Ad Donatum® seine
innere Umwandlung vom heidnischen Rhetor zum bewufBten Christen
zu schildern, danebenhalten, um die ganze Bedeutung der ,Bekennt-
nisse“ Augustinus’ zu erfassen. ‘

Diese beiden so grundverschiedenen Menschen, Theresia und Augu-
stinus, heben sich unter ithren Zeitgenossen dadurch hervor und haben
dies miteinander gemeinsam, daB sie leidenschaftliche Gott-
sucher waren. Die Wege, auf denen sie Gott suchten und fanden,
waren ebenso verschieden wie ihre Charaktere. Die Wege der heiligen
Theresia — das ergibt sich klar aus ithrem Lebensbild — waren schnur-
gerade, so dal ein Beichtvater von ihr sagen konnte, daB sie stets in
der Gnade Gottes gelebt habe. Mit 15 Jahren frat sie in den Karmel
zu Lisieux ein, lebte dort wohlbehiitet und ohne groBe Krisen bis zu
ihrer friihen Vollendung im 24. Lebensjahr. Ganz anders der grofe
Siinder und Biifer Augustinus. Er muBte lange herumirren auf seiner
Odyssee, bis er Gott endlich fand. Wahrend es im Leben der heiligen
Theresia keine ,Bekehrung” gibt (sie selbst nennt den Moment, da ihr
die Berufung zum Karmel bewuBt wurde, ihre ,Bekehrung®), kann
man das Leben des heiligen Augustinus in zwei Hilften teilen: die
Zeit vor und nach der Bekehrung.

Augustinus muBite, im Gegensatz zur heiligen Theresia, Irr- und
Wirrfahrten machen, mufite sich in schwerem Ringen mit seiner eige-
nen verdorbenen Natur auseinandersetzen, mit der Augenlust, Fleisches-
lust und Hoffart des Lebens, bis er zur Erkenntnis kam, die er als
Motto seinen ,Bekenninissen“ vorausschickt: ,,Zu deinem Eigentum
erschufst du uns, und ruhelos ist unser Herz, bis es Tuht in dir“ (I, 1).

Am 13. November 354 wurde Augustinus in dem kleinen nord-
afrikanischen Stddichen Tagaste, wo sein Vater Stadtrat war, geboren.
Seine Mutter Monika war Christin, der Vater war in Religionsdingen
gleichgiiltig. Augustinus, der die Laufbahn eines Rhetors einschlagen
sollte, studierte zunéchst in Madaura, einem benachbarten Stiddtchen,
um mit 17 Jahren das Studium in Karthago fortzusetzen. Seit 383 war
er in Rom als Lehrer der Beredsamkeit titig. AuBerlich hatte sich in
diesen dreilig Jahren alles wunschgemiB vollzogen, aber sie sind voll
innerer Kimpfe und Wandlungen.

Augustinus war, dem Wunsch der Mutter entsprechend, frithzeitig
unter die Taufkandidaten aufgenommen worden. Doch die Taufe wurde
nach damaligem weitverbreitetem Brauch verschoben. Wihrend seiner
Studentenzeit lockerten sich seine Beziehungen zur Kirche, aber sie

22%



316 Mitteilungen

bestanden fort. Er hielt sich eine Konkubine, die ihm bereits im Jahre
372 einen Sohn — Adeodatus — gebar. In diesem Verhéltnis sah der
bekehrte Augustinus wiisten Sinnentaumel, aber man darf nicht ver-
gessen, daB damals solche Verbindungen kaum Ansto8 erregten, sofern
sie nur monogam waren. Den ersten méichtigen Antrieb zu tieferer
Besinnung gab ihm Ciceros Dialog ,,Hortensius®, wie er selbst erzidhlt,
den er im 19. Lebensjahr in die Hand bekam, um sich an seiner klassi-
schen Sprache zu schulen. Aber stirker als diese packte ihn der Inhalt
des leider nicht auf uns gekommenen Werkes, das eine Geschichte der
Philosophie enthielt und zum Streben nach der Wahrheit anleitete.
Dieses Buch war ein m#chtiger Stachel fiir ihn, Gott, die Wahrheit, zu
suchen. Er verglich die Gedanken mit denen der Bibel, las diese aber
nur mit den fiir Sprache und Inhalt kritischen Augen des Rhetors und
wuBte nichts damit anzufangen. So kam es, daB er Manichder wurde.
Die Anhinger dieser Sekte schienen ihn auf dem Wege zur Erkenntnis
Gottes weiterbringen zu kénnen, um so mehr, als ihr Dualismus Gott
in keiner Weise mit der Entstehung des Bdsen belastete. Als Propagan-
dist des Manichdismus ging Augustinus nach Tagaste zuriick, von der
Mutter aus dem Hause gestoBen, nicht wegen sittlicher Verfehlungen,
sondern wegen der religiosen Verirrung. Was ihm anfangs die Losung
aller Fragen zu bringen schien, erwies sich als Trug. Selbst der grofie
Mann der Manichier, Faustus, wuBite die ernsten Bedenken Augustinus’
nicht zu zerstreuen. So nahm seine Begeisterung fiir den Manichdismus
ein rasches Ende. Als er 384 mach Mailand {ibersiedelte, wo er den
Posten eines Lehrers der Beredsamkeit erhalten hatte, war er innerlich
nicht meht Manichder, aber auch noch kein katholischer Christ. Er war
vielmehr hin- und hergeworfen von Skepsis, ohne jedoch resigniert das
Ringen aufzugeben.

Zwei Dinge waren es, die ihn der Bekehrung ndherbrachten: der
EinfluB des heiligen Ambrosius und die neuplatonischen Schriften in
der lateinischen Ubersetzung Viktorins. Diese brachten ihn in anderer
Verfassung wieder zum Studium der Heiligen Schrift. Wenn Ambrosius
in seinen Predigten in allegorischer Exegese die letzten Geheimnisse
der Schrift erschlof, fielen die Anst6Be an der Bibel hin, anders als bei
der manichiischen Kritik, aber nicht weniger wirksam. Sollte der
Glaube der Schrift und der Kirche vielleicht doch zu rechtfertigen sein?
Mit dieser noch ganz unsicheren Frage trat Augustinus unter die
Katechumenen det Kirche zuriick. Als ihm die Ubersetzung der
Enneaden Plotins in die Hand gekommen war, verging der immer noch
nicht liberwundene manichéische Materialismus. Das Bose, das zeigten
diese Schriften iiberzeugend, ist nicht ein zweites Prinzip neben Gott,
sondern als die vollige Negation des hochsten Gutes und Seins das reine
Nichts. Augustinus erkannte, dall das Bose die verkehrte negative Rich-
tung der Menschenseele ist. Jetzt trieb es ihn wieder liber die Philo-
sophie hinaus zur Schrift, die ihm Ambrosius mundgerecht gemacht
hatte. Er las die Paulusbriefe als Neuplatoniker und fand bestitigt, was
die neue philosophische Welt ihm gegeben hatte. Damit waren die



Mitteilungen 317

letzten theoretischen Bedenken am Christentum beseitigt. Die Bot-
schaft des Neuplatonismus hatte ihn gewonnen, und die paulinische
Verkiindigung bestéitigte sie ihm.

Zwei Erlebnisse waren es, die den Gottsucher das Ziel finden lieBen.
Simplicianus, ein Mailander Kleriker und spéterer Nachfolger des
hl. Ambrosius, erzdhlte Augustinus vom Leben und der Bekehrung des '
Rhetors Marius Victorinus; sein eigener Landsmann Ponticianus be-
richtete thm vom Ménchtum, speziell von dem Eindruck, den die Vita
Antonii des hl. Athanasius auf zwei Kollegen in Trier gemacht hatte.
Nun stieg der innere Kampf aufs hochste. Erregt eilte Augustinus, ge-
folgt von seinem Freunde Alypius, in den Garten am Hause, brach dort
zusammen und horte, sich wiederholend, eine Kinderstimme: Tolle,
lege! Nimm und lies! Er griff zu den Paulusbriefen, sein Blick fiel auf
die Stelle Rém 13, 13{. Sie wurde ihm zu einem gottlichen Orakel und
besiegelte den EntschluB, sein Amt als Rhetor aufzugeben (Herbst 386)
und sich bei Ambrosius zur Taufe zu melden, die nach einer Zeit der
Stille im vertrauten Freundeskreis im nahen Cassiciacum am Oster-
sonnabend 387 in Mailand stattfand.

Nun kehrte Augustinus nach Afrika zuriick, Kurz vor der Uberfahrt
starb seine Mutter in Ostia in dem BewubBtsein, den Schn am Ziel zu
wissen, das sie ihm gewiinscht hatte. Auf einem kleinen Erbgut in der
Nihe von Tagaste begann er mit einigen Freunden ein Leben in klg-
sterlicher Gemeinschaft, dem er jedoch entrissen wurde, als er mit
42 Jahren zum Bischof von Hippo Rhegius geweiht wurde. Nun trat
der Neuplatonismus zuriick, und das biblisch-paulinische Evangelium
trat in den Vordergrund. Von den zahlreichen Werken, die er wihrend
der folgenden 30 Jahre geschrieben hat, sind die ,Bekenntnisse“ das per-
sonlichste, das wichtigste aber sein groBangelegtes, in 22 Biichern ab-
gefalites Monumentalwerk: De civitate Dei. Volle 14 Jahre hat er daran
gearbeitet. Es enthilt eine christliche Geschichtsphilosophie mit einer
Darlegung der christlichen Lehre und eine idealistische Prophezeiung
iiber das Christentum als Weltreligion. Augustinus, der Gottsucher, lag
auf dem Totenbett, als 430 die Vandalen vor den Toren Hippos standen.

Es 1aBt sich nun die Frage stellen, ob der Gottsucher Augustinus,
nachdem er durch die Taufe die Wiedergeburt in Christus und das gott-
liche Leben gefunden hatte und damit am Ziel seines Weges angelangt
war, auch in die htheren und seligeren Stadien der Vereinigung mit
Gott vorgedrungen ist. Augustinus ist — so wenig wie der hl, Theresia
von Lisieux — das mystische Gott- und Christuserlebnis fremd geblie-
ben. In den Confessiones gibt es Stellen, wo er freudig Gottes Giite
preist, weil er seiner Seele die Gnade der Vereinigung mit Gott zuteil
werden lieB. Doch sind Hinweise auf ein restloses Aufgehen im Chri~
stuserlebnis selten und weniger deutlich. Augustinus war als Gott-
sucher kein eigentlicher Mystiker, wie etwa die hl. The-
resia von Avila. Er glaubte an das ekstatische Erleben — er miiBte
nicht die Schriften Plotins gekannt haben —, aber er wversetzte sich
nicht regelmiéfBig in den Zustand der Versenkung und Verziickung.



318 Mitteilungen

Einen groBen Teil seiner mystischen Gedankenfithrung iibernimmt
Augustinus von Plato und Plotin und gleicht die christliche Auffassung
von der Seele, von der Vorsehung, von Gut und Bose und vielen ande-
ren Dingen der ihren an. Aber er ist letzten Endes doch mehr Christ als
Grieche. Die Art, wie er sein mystisches Innenleben mit seinen Pflich-
ten als Bischof in Einklang bringt, stimmt genau mit Paulus’ Kompromi
zwischen Vision und tdtigem Leben iiberein. Seine spiteren AuBerun-
gen iiber das Erlebnis der Entriicktheit zeugen von einem personlichen
Erleben Christi, von einer Liebesvereinigung mit ihm. In einem der
zartesten und gedankenreichsten Abschnitte seiner Bekenntnisse be-
richtet Augustinus von einem Gespréch, das er mit seiner Mutter, der
sanften Monika, kurz vor ihrem Tode fithrte — nach seiner Bekehrung
zum Christentum. Es handelt vom ewigen Leben und von der Art, wie
man vollkommenes geistiges Verstehen erreichen kann: ,Wir waren
damals allein in wertrautem Zwiegesprich und versuchten, uns im
Lichte der Wahrheit, die du bist, klar zu werden, wie wohl das Leben
der Heiligen sei, das kein Auge gesehen und kein Ohr gehdrt hat und
das in keines Menschen Herz gekommen ist. Unsere Seelen lechzten
nach diesen Wassern aus deiner himmlischen Quelle, der Quelle des
Lebens, auf dall wir thr Wasser empfangen mochten, soweit wir dazu
féhig waren, und irgendwie einem so hohen Geheimnis nahekommen.
Wir waren uns dariiber einig, daB selbst das hochste Entziicken der
irdischen Sinne im reinsten korperlichen Dasein im Vergleich zum
Entziicken jenes Lebens nicht nur jedes Vergleiches, sondern auch nur
der Erwihnung unwiirdig sei. Und mit heiBerer Liebe hoben wir uns
dem Ewigen in unserem Innern entgegen. Wir durchschritten stufen-
weise alles Erschaffene und schwangen uns hoher und héher durch
Versenkung und staunende Betrachtung deiner Werke. Wir kamen zu
uns selbst und stiegen dariiber hinaus, auf dafl wir in das Reich unver-
sieglicher Fiille eingingen ...“ (IX, 10 £.).

Die besondere christliche Mystik dieses Gottsuchers kommt an einer
anderen Stelle der Bekenntnisse (X, 6) zum Ausdruck: ,,Was liebe ich,
wenn ich dich liebe? Nicht korperliche Schonheit oder die Helligkeit
des Lichts, die das Auge erfreut, nicht siiBe Melodien, nicht wiirzige
Diifte, nicht Manna und Honig, nicht Glieder, die zu physischer
Umarmung locken: das alles liebe ich micht, wenn ich meinen Gott
liebe. Doch ich empfinde Licht und Melodie und Duft und Speise, die
mich erhilt, und eine Umarmung, der ich meine ganze Seele 6ffne —
wenn ich mich in meine Liebe zu dir versenke.“ Nichtsdestoweniger
geht Augustinus oft auf den Gedanken zurlick, daB die Seligkeit der
Vereinigung mit Gott, wie ekstatisch sie auch sei, doch nur in Einsam-
keit und Stille erreicht werden kann. Er spricht mit einer Gefiihlstiefe,
die nur der Mystiker kennt, von einer vollkommenen Gliickseligkeit im
hochsten, wahren Gott, einem Atmen in Heiterkeit und Freude, das
unbeschreiblich ist. Ende des 7. Buches der Bekenntnisse (VII, 18 u. 19)
findet sich eine Stelle, wo Augustinus erzihlt, wie er alles gewonnen
hat, was dem christlichen Mystiker wichtig ist: ,,So erreichte meine



Mitteilungen 319

Seele in einem Blitz des Erkennens das, was ewig ist.“ Aber das Erleb-
nis war noch nicht vollkommen: ,,]Ich fand mich in mein gewohntes
Leben zuriickgeworfen und bewahrte nur eine teure Erinnerung an
diesen Augenblick..., bis ich jenen Mittler zwischen Gott und den
Menschen erlebte, den Menschensohn Jesus.” Demnach ist Augustinus’
Gottsuchen auch gekrént gewesen durch das allen Mystikern gemein-
same Erlebnis Gottes. Er gehért zu den wahrhaft innerlich lebenden
Menschen, steht in einer Reihe mit Paulus, Bernhard von Clairvaux
und Franziskus, die ihre Vereinigung mit Gott auf dem Wege der
Liebe und anbetenden Betrachtung seiner Schonheit fanden. Augustinus
hat Gott nicht nur mit ganzer Leidenschaft hier auf Erden gesucht,
er hat ihn auch gefunden, auf demselben Wege, wie ihn auch andere
Gottsucher gefunden haben, auf dem Wege mystischen Erlebens, von
dem er uns vor allem in seinem personlichsten Werk Kunde gibt, in
den Bekenntnissen.

Fragen wir zum SchluB, welcher von den beiden Gottsuchern Augu-
stinus und Theresia von Lisieux uns menschlich nidher steht, dann .
glauben wir, auf Augustinus weisen zu diirfen. Theresia nimmt den
Weg zu Gott in steilem Aufstieg — wenn sie auch die Entdeckerin des
kurzen Weges zu Gott ist. Dieser Aufstieg ist kerzengerade, und das
ist es, was wir nur staunend bewundern konnen. Augustinus muBl sich
erst ernsthaft von der Siinde zu Gott bekehren. Die Bekehrung ist fiir
ihn der Wendepunkt, von der Welt zu Gott zu gehen. Augustinus, der
Siinder, der BiiBer, der Heilige, steht uns als Gottsucher ndher als
Theresia, wenn diese uns auch zeitlich mdherstehen mag. Theresia
konnen wir bewundern, nachahmen konnen wir eher den heiligen
Augustinus, Gewill, Theresia muBte auch Leiden und Priifungen
erdulden, sie blieben ihr nicht erspart, aber Augustinus, der durch Ver-
suchungen und Siinde zu Gott gelangt, der Kdmpfer und Sieger, steht
uns menschlich ndher als die ,,Rose des Karmels von Lisieux“.

Herrischried bei Séickingen (Baden) P. Anselm Riud OSB.

War Louis Pasteur iiberzeugter Katholik? Der 1895 in Villeneuve-
I'Etang bei Paris verstorbene weltberithmte Chemiker und Biologe
gehort zu den Gelehrten, die in allen Beis-pieléammlungen als iiber-
zeugte Katholiken dargestellt werden. (Vgl. Deimel, Zitaten-Apologie,
Herder, 1912.) Besonders oft und gern wird in verschiedenen Versionen
eln angebliches Wort Pasteurs zitiert: ,,Weil ich nachgedacht und stu-
diert habe, bin ich gldubig geblieben wie ein bretonischer Bauer. Wenn
ich noch mehr nachgedacht und studiert hétte, wire ich gldubig gewor-
den wie eine bretonische Bauerin.

Nun bringt der ,Figaro Littéraire“ (Paris) vom 3. April 1954 aus
der Feder des Mitglieds der Académie Francaise, des Professors
Pasteur Vallery-Radot, des Enkels von Louis Pasteur, einen gut fun-
dierten Artikel iiber ,,Ce que Pasteur croyait”, der Prediger und
Katecheten veranlassen sollte, bei der Verteidigung von Glaubenswahr-
heiten nicht den ,,grofen Katholiken“ Pasteur als Zeugen der Wahr-



