322 Aus der Weltkinche

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxembung
I. Die Enzyklika ,,Sacra Virginitas®

Zum 1. Mai, also zum Beginne des Marienmonates, versffentlichte der
»Osservatore Romano® auf 14 Spalten den lateinischen Text der Enzyklika
poacra Virginitas® oder ,,Uber die gottgeweihte Jungfraulichkeit”, die wie-
derum, nicht ohne Absicht, das Datum eines Festes der Gottesmutter tragt
— 25. Méarz, Hauptgedenktag der jungfriulichen Mutterschaft Mariens. Wir
wollen diesen Wink des Heiligen Vaters nicht {ibersehen: Marianisches Jahr,
1, Mai und 25. Mérz, den der Papst als ,Priestertag® gewiinscht hatte. Wie
das Heilige Jahr 1950 den Priestern mit ,,Menti Nostrae®“ ein geistliches
Geschenk reichte, so soll das erste Zentenar der Verkiindigung des Dogmas
von der Unbefleckten Empféngnis sozusagen als Erginzung zu ,Menti
Nostrae“ allen Gott ganz und definitiv geweihten Seelen die hohe Wiirde
heiliger Jungfriulichkeit in das hellste Licht stellen. Mit kristallener Klar-
heit formuliert der erste Satz des neuen Rundschreibens dessen Grundthese:
»Die gottgeweihte Jungfriulichkeit und die vollkommene, dem Dienste
Gottes geweihte Keuschheit gehtren ohne Zweifel zu den kostbarsten
Schétzen, die der Stifter der Kirche der von ihm gegriindeten Gemeinschaft
gleichsam als Erbe hinterlassen hat.“ Eigentlich brauchte man iiber das
Erscheinen der Enzyklika nicht erstaunt zu sein; wer gewisse Andeutungen
gemerkt hatte, erwartete ein abschlieBendes Wort oder Schreiben von héch-
ster Stelle. Noch im letzten Heft der ,Quartalschrift® zitierten wir den
Bischof von Passau, der die Abwertung des Standes der Jungfriulichkeit
sehr bedauerte und in ihr einen der Griinde der Abnahme weiblicher
Ordensberufe sieht. Auch Pius XII. hat dieses Problem bereits verschiedent-
lich mit einem ernsten Mahnwort gestreift. Desgleichen hat er entschieden
Stellung genommen in den Diskussionen um den Wert der Ehe. So lobens-
wert es einerseits ist, die hohen Werte der Ehe zu betonen, um die Krise
zu beheben, so wenig geht es anderseits an, die Ehe als den einzigen und
notwendigen Weg zur vollen Entwicklung des Menschseins zu erkliren
oder als den besseren Weg zur Vollkommenheit im Dienste Gottes und der
Kirche. Es konnte kaum ausbleiben, daB sich mit der Uberbewertung der
Ehe — selbst im katholischen Schrifttum — immer hiufiger stark hedo-
nistische Tendenzen verbanden, denen der Papst Ende 1951 mit vollem
Recht ein scharfes und unwiderrufliches Urteil sprach. Sofort in der ersten
Nummer nach dem Erscheinen der Enzyklika ,,Sacra Virginitas® brachte der
»Osservatore Romano“ einen redaktionellen Leitartikel, der den Griinden
nachgeht, die das Rundschreiben veranlaBten; der Artikel unterstreicht vor
allem die TIrrtiimer, die von Pius XII. abgewiesen werden. Zwei Sitze
werden eigens markiert: Nun gibt es aber heute manche, die diesbeziiglich
vom rechten Wege abweichen und die Ehe so sehr erheben, daB sie ihr
tatsichlich den Vorzug vor der Jungfriulichkeit geben und damit die gott-
geweihte Keuschheit und den kirchlichen Zé6libat herabsetzen. Darum ver-
langt es die Verantwortung des apostolischen Amtes von Uns, da Wir die
Lehre von der hohen Aufgabe der Jungfriulichkeit gerade heute darlegen
und sichern, um die katholische Wahrheit gegen jene Irrtiimer M1 ver-
teidigen, ,,die nicht ohne schwere Gefahr und Schaden fiir die Glaubigen®
verbreitet werden.

Nach der Einleitung entwickelt sich das Rundschreiben in vier Haupt-
teilen, denen wir folgende Titel geben diirfen: 1. Die christliche und kirch-
liche Lehre von der Jungfriulichkeit; 2. Zurlickweisung moderner Irrtiimer;
3. Praktische Folgerungen; 4. Férderung der Berufungen. Als Ganzes ist
»Sacra Virginitas“ ein vom ordentlichen kirchlichen Lehramt vorgelegter
authentischer und ziemlich vollstindiger Traktat iiber die gottgeweihte
Jungfriulichkeit und ist deshalb fiir die theologischen Erérterungen eine
reiche Quelle sowie ein unschitzbares Dokument.



Aus der Weltkirche 323

Die Einleitung singt das Loblied der im Christentume erblithten Jung-
friulichkeit und dankt den vielen, die als Priester, als Ordensleute oder
auch als Laien in der Welt dieses hohe Ideal ergriffen, ,um mit groBerer
Freiheit dem Néichsten dienen sowie leichter und inniger ihren Geist mit
Gott wvereinen zu koénnen®“, dadurch, daB sie ,fiir immer um Gottes
willen geschlechtliche Enthaltsamkeit beobachten®.

Am breitesten ist der erste Hauptteil ausgefiihrt als positive
Darlegung der christlichen Lehre von der Jungfrédu-
lichkeit. Die Dinge, die in diesem Zusammenhange gesagt werden, sind
jedem Theologen hinreichend vertraut. Die kirchliche Lehre stiitzt sich auf
Christus und Paulus und schopft ergiebig aus dem reichen Gedankengut
der heiligen Viter und der Kirchenlehrer., Wir notieren eine Reihe von
Einzelpunkten: ,Dic Jungfriulichkeit (als geistlicher Entschlufl des freien
Willens, fiir immer der Ehe und der geschlechtlichen Befriedigung zu ent-
sagen) ist nur dann eine christliche Tugend, wenn wir sie ,um des Himmel-
reiches willen auf uns nehmen; das heit, nur dann, wenn wir diesen
Lebensstand ergreifen, um uns so leichter den go6ttlichen Dingen widmen
zu koénnen, um einmal um so sicherer die ewige Seligkeit zu erreichen
und um schlieBlich um so unbeschwerter auch die anderen mit voller Hin-
gabe zum Himmelreiche fiihren zu koénnen.“ Nach Paulus und den Vitern,
die den Gedanken Christi und die Lehre des Volkerapostels deuteten, ist
die definitive und ungeteilte Hingabe an Gott und das Gottliche durch die
ganze Weihe des Leibes und der Seele der Leitgedanke und Hauptgrund
der christlichen Jungfriulichkeit. Von Augustinus stammt das Wort: , Nicht
um ihrer selbst willen wird die Jungfriulichkeit geehrt, sondern weil sie
Gott geweiht ist.“ Das freiwillig und fiir immer angenommene Band voll-
kommener Keuschheit wird von den Kirchenvitern als eine Art geistlicher
Ehe betrachtet, wodurch die Seele mit Christus, dem sie dann hochste Liebe
schuldet, vereinigt wird. So war seit der Zeit des Ambrosius der Ritus der
Jungfrauenweihe jenem sehr &hnlich, den die Kirche in unseren Tagen bei
der Einsegnung der Ehe anwendet. Die wahre Jungfriulichkeit fiihrt den
jungfriulichen Menschen zur stets wachsenden Gleichférmigkeit mit
Christus. Wo der jungfrauliche Lebensstand aus apostolischem Geiste ge-
wiahlt wird, gibt er die Freiheit zu jenen grofien Taten der Liebe, mit denen
die Geschichte der Kirche auf allen Ebenen angefiillt ist. Nicht zu vergessen
ist ferner ein weiterer Grund, weswegen alle jene, die sich ganz Gott und
dem Heile des Néichsten hingeben wollen, den jungfriulichen Stand er-
greifen. Obschon die Lust, die natungemifB mit der Ehe wverbunden ist,
durchaus nicht zu wverwerfen ist, so bleibt es doch wahr, daB seit dem
traurigen Falle Adams die niederen F#higkeiten der menschlichen Natur
oft der Vernunft widerstreiten, sich sehr stark vordréngen und so der geist-
lichen Freiheit Schwierigkeiten in den Weg legen. Damit die Diener des
Heiligtums die geistliche Freiheit des Leibes und der Seele erlangen und
nicht in irdische Geschifte verstrickt seien, verlangt die Lateinische Kirche
von ihren Priestern, daB sie freiwillig und gerne der Verpflichtung voll-
kommener Keuschheit gehorchen; und zwar nicht nur, weil sie ein aposto-
lisches Amt versehen, sondern auch, weil sie dem Altare dienen, d. h. 1ig-
lich das eucharistische Opfer darbringen und den Quellgrund aller Jung-
fraulichkeit in Handen tragen. Wenn wir jetzt die Worte Christi und Paulj,
die Lehre der Viter, die aus der Jungfriulichkeit erspriefenden Friichte,
das Wirken der jungfriulichen Seelen im Laufe der Geschichte zusammen-
schauend erwéigen, dann miissen wir sagen, was ilbrigens klare Lehre der
Kircheist,daBdieJungfridulichkeitdurchihren hohenWert
die Ehe iberragt: sie hat ein héheres Ziel, ist ungeteilte Hingabe
an den Dienst Gottes, sie trégt reichere Friichte des Apostolats und der
Liebe sowohl durch fruchtbarere Werke nach auBlen als auch durch jene
andere Form der vollkommenen Liebe zu den Mitmenschen, die sich im
inbriinstigen Gebete und in der freiwilligen Ubernahme schwerer Opfer fiir
die Mitmenschen betétigt. Aus dem Glauben an das Himmelreich und der



324 Aus der Weltkinche

einzigartigen Liebe zum go6ttlichen Heilande wurde sie und wird sie immer
zur Quelle reicherer Heiligkeit in der Kirche, nicht selten im Glanze des
Martyriums, von Agnes bis zu Maria Goretti. Nicht ohne Grund wird sie
eine engelgleiche Tugend genannt, die seit den ersten Zeiten des Christen-
tums eine veredelnde Anziehungskraft ausstrahlt. In der Herrschaft der
Seele {iber die Triebe des Leibes sieht man eine Wirkung der go6ttlichen
Hilfe und ein Zeichen kraftvoller Tugend. Die geweihten Jungfrauen offen-
baren die vollkommene Jungfriulichkeit der Mutter Kirche selbst sowie die
Heiligkeit ihrer eigenen Verbindung mit Christus. Auch der Kirche ver-
ursacht dieses Kundwerden ihrer bliihenden Heiligkeit und geistlichen
Fruchtbarkeit eine iiberguellende Freude.

Es ist mithin kein Wunder, da3 die von Christus und Paulus verkiindete,
von den Vitern einmiitig erklérte Lehre, wornach die Jungfriulichkeit und
der Zolibat klar den Vorrang haben und héher stehen als die Ehe, von der
Kirche auf dem Trienter Konzil feierlich als Glaubenssatz definiert wurde
und von den Pépsten immer wieder empfohlen wird. Da sie jedoch in
jungster Zeit wiederum bekémpft wird, will Pius XII. im zweiten
Hauptteil seiner Enzyklika jene Irrtiimer aufdecken und verwerfen,
die hdufig unter falschem Scheine der Wahrheit auftreten.

Erster Irrtum: Uberschiitzung der Michtigkeit des Sexuellen. Es ent-
spricht nicht den Gegegebenheiten, den natiirlichen Geschlechtstrieb als die
zentrale und beherrschende Neigung des Menschen zu betrachten und daraus
den Schluff zu ziehen, der Mensch konne nicht sein ganzes Leben lang
diesen Trieb ohne schwere Gefahr beherrschen. Theoretisch und erfahrungs-
gemil ist es sicher, daB die Vernunft in Verbindung mit der Gnade Jesu
Christi den Geschlechtstrieb zu beherrschen vermag und daB die voll-
kommene Keuschheit dem natiirlichen Wachstume und der natiirlichen Ent-
wicklung nicht nur nicht entgegensteht, vielmehr dies alles veredelt.

Andere behaupten, die Ehe sei das einzige, was das natlirliche Wachs-
tum der menschlichen Person und ihre gebiihrende Vervollkommnung ge-
wihrleisten konne. Als Sakrament verleihe ja die Ehe ,ex opere operato“
gottliche Gnaden, welche den Gebrauch der Ehe in der Weise heiligen, daB
er ein Werkzeug werde, um die einzelnen Seelen wirksamer als selbst die
Jungfriaulichkeit mit Gott zu wverbinden. Dieser falschen und schidlichen
Ansicht fehlt nicht blo8 jede Begriindung, sie 146t sich iiberdies aus der
Natur der Sache und aus Paulus direkt widerlegen.

Ein dritter Irrtum liegt in der Behauptung, die ,gegenseitige Hilfe®,
welche die Verméhlten in der christlichen Ehe suchen, sei ein vollkom-
meneres Mittel zur Selbstheiligung als die, im Sinne einer bestimmten
Form irdischer Liebe, tatséchlich vorhandene Einsamkeit des Herzens der
Jungfrauen und Ehelosen. Und die Gnadenhilfe, die Gott den Jungfriu-
lichen gew#hrt? '

Ferner begegnet man oft der These, die Kirche brauche heute die Hilfe
und den Tugendeinsatz der in der Welt lebenden Verehelichten notwendiger
als den der Priester und gottgeweihten Jungfrauen, die durch das Keusch-
heitsgeliibde der menschlichen Gesellschaft gleichsam entzogen wiirden.
Denen, die durch solche Griinde junge Menschen vom Eintritt in das
Seminar oder in das Kloster abhalten, erteilt der Papst einen ,scharfen
Tadel* und bezeichnet ihre Ansicht als ,,durchaus“ falsch und duBerst ge-
fahrlich: ,Sie wiirden wahrlich besser und richtiger daran tun, die zahl-
losen Eheleute mit aller Hingabe zu Werken eines eifrig mithelfenden
Laienapostolates anzuspornen, als daB sie die jungen Menschen — heute
leider nicht viele —, die sich dem Dienste Gottes weihen, von der Jung-
friulichkeit abzuhalten versuchen®. Ubrigens ist es unwahr, daB Priester
und Ordensfrauen aullerhalb der menschlichen Gemeinschaft stehen. Gerade
durch die von ihnen geiibte vollkommene Keuschheit haben sie die Kraft,
allen zu dienen und alle mit der Liebe Christi zu lieben. Auch das Beten
und Opfern der beschaulichen Orden steht im Dienste der Gemeinschaft.



Aus der Weltkirche 325

Der dritte Hauptteil der Enzyklika zieht eine Reihe prakti-
scher Folgerungen. Trotz ihrer htheren Vollkommenheif ist die
Jungfriulichkeit nicht das einzige oder notwendige Mittel zur christlichen
Heiligkeit; sie bleibt eine Sache des Rates, die man aus freier Entscheidung,
unter dem EinfluB der Gnade, auf sich nimmt. Weiterhin setzt die wvoll-
kommene Keuschheit als ,schwierige Tugend“ eine Berufung voraus, d. h.
zunichst neben dem Willen zur Jungfriulichkeit auch die Eignung dazu, die
sorgfiltig gepriift werden muB, nicht selten auch durch das Urteil von
Sachverstindigen. Fiir viele ist die stindige Enthaltsamkeit zu schwer, als
daB man sie ihnen anraten konnte; liegen ernste Zweifel vor, so miissen
die Bewerber abgewiesen werden. Anderseits diirfen jene, die den Weg der
Keuschheit definitiv gewdhlt haben und dann auf Schwierigkeiten stoBen,
die Macht der Gnade nicht vergessen; manchmal wird ihnen von Arzten
allzuleicht der Rat erteilt, sich von der Verpflichtung zur Keuschheit be-
freien zu lassen, da ihr seelisches Gleichgewicht gefdhrdet sei. Die Enzyklika
beschreibt eingehend die zum Schutze der Keuschheit anzuwendenden Hilfs-
mittel: Wachsamkeit, Abtotung, Flucht gefihrlicher Anreizungen: ,Diese
Flucht nun ist so zu verstehen, da wir nicht nur die Gelegenheit zur Siinde
sorgfiltig meiden, sondern vor allem auch in derartigen Kampfen Herz und
Sinn auf das richten, was Gottes ist, ganz auf ihn eingestellt, dem wir
unsere Jungfriulichkeit gelobt haben.“ Heute meinen zwar manche, man
miisse die Kandidaten des Priestertums durch unmittelbaren Kontakt mit
den gefihrlichen Reizen auf die Probe stellen, damit sie sich einerseits
daran gewdhnen, alles gelassenen Sinnes anzuschauen, und sich so gegen-
iiber allen Reizen unempfindlich machen, und daf sie anderseits die Geistes-
nahrung der groBen Masse nidher kennen, um deren Denken und Fiihlen
zu verstehen. Es ist dies ein falscher und #uBerst schidlicher Grundsatz
fiir die Heranbildung des Klerus und fiir die Anleitung zur Heiligung des
ihm anvertrauten Berufes. Wer die Gefahr liebt, kommt darin um; das
reine Auge ist der Schutz des reinen Herzens. Zwar hat Christus seine
Apostel in die Welt gesandt, aber ,sie sind nicht von der Welt“. Deshalb
hat die Kirche weise Richtlinien aufgestellt, um die Heiligkeit des priester-
lichen ILebens zu behiiten. Noch stirkerer Obsorge bedarf der junge
Klerus, der erst zum geistlichen Leben des Priesters oder Ordensmannes
erzogen wird. Einen guten, aber noch zarten Setzling setzt man darum
nicht dem Unwetter aus, damit er eine Probe seiner Stérke liefere, die er
iiberhaupt noch nicht besitzt. Kandidaten zum Priester- und Ordensstand
kriftigen sich erst lingere Zeit im Priesterseminar oder im Studienhaus
ihres Ordens, um dort gewissenhaft unterwiesen und sorgfiltig darin ge-
schult zu werden, allmihlich und klug an die Gegenwartsiragen heran-
zutreten. Die heranwachsenden Jugendlichen, die sich zum Heiligtum be-
rufen fiihlen, miissen die christliche Schamhaftigkeit erlernen, die man
wirklich die Klugheit der Keuschheit nennen kann. Dieses christliche und
keusche Zartgefiihl ist ein starker Schutz; es wird von der kindlichen
Gottesfurcht gendhrt, die ihrerseits auf der Tugend tiefer christlicher
Demut griindet. Seit iltester Zeit wird die Bedeutung der Demut fiir die
Bewahrung der Jungfriulichkeit unablissig betont. Da die vollkommene
Keuschheit ein erhabenes Geschenk Gottes, also eine Gnade ist, geniigen
zu ihrem Schutze weder die persénliche Wachsamkeit noch die Schamhaftig-
keit: es sind Hilfen notig, die wesentlich iiber die Kréfte der Natur hinaus-
reichen und bestindig beniitzt werden miissen: das Gebet zu Gott, die
Sakramente der BuBe und der Eucharistie sowie die warme Liebe zur
Mutter Gottes. (Diese Punkte werden einzeln ausgefiihrt.) Die beiden Hilfs-
mittel, die stindige Wachsamkeit und das anhaltende Gebet, missen zu-
sammenwirken.

Im SchluBteil wird die Férderung der Berufungen ein-
dringlich empfohlen. Der Papst wendet sich an die Eltern und an die
Jugenderzieher. Einige Sitze seien im Wortlaute angefiihrt: ,Wir wissen,
daB in nicht wenigen Lindern die Zahl derer von Tag zu Tag abnimmt,



326 Aus der Weltkirnche

die auf gottlichen Ruf hin den Stand eines jungfriulichen Lebens erwihlen.
Da Wir die besonderen Griinde daflir bereits ausfiihrten, brauchen Wir die
Frage nicht wieder zu beriihren. Wir vertrauen aber darauf, dafl die Jugend-
erzieher, die in dieser Frage geirrt haben, ihre Irrtiimer moglichst bald
erkennen und davon abriicken; darum sollen sie es sich auch angelegen
sein lassen, sie wieder gutzumachen, und alles daransetzen, denen, die sich
durch iibernatiirlichen inneren Zug zum Priestertume oder zum Ordens-
leben berufen fiihlen und die ihrer Sorge anvertraut sind, mit allen Mitteln
zu helfen, ihr hohes Ziel zu erreichen. Moge es gelingen, daB neue und
grofere Scharen von Priestern, Ordensménnern und Ordensschwestern, an
Zahl und Tugend den gegenwirtigen Bedlirfnissen der Kirche gewachsen,
mdoglichst bald ausziehen, den Weinberg des Herrn zu bebauen.“

Ein letztes Papstwort wird in besonderer Weise den Méannern und
Frauen gewidmet, die als Priester oder Ordensleute in nicht wenigen Lin-
dern harte und unheilvolle Verfolgungen erdulden. Sie wverdienen unser
tiefstes Mitgefiihl und unser helfendes Gebet. Wir danken dem Heiligen
Vater dafiir, daf3 er durch die Enzyklika vom Fest Marid Verkiindigung in
manchen Punkten Klarheit schuf und hoffentlich in vielen Herzen idealen
Mut entziindet hat.

II. Der pépstliche Rundbrief zum Bonifatius-Jubilium

Die Epistula Encyclica zum 12. Zentenar des Martertodes des hl. Boni-
fatius beginnt mit den Worten ,Ecclesiae fastos® und trigt das Datum des
5. Juni 1954; sie ist gerichtet an den Episkopat GroBbritanniens, Deutsch-
lands, Osterreichs, Frankreichs, Belgiens und Hollands. Das Thema war
von selbst gegeben: der hl. Bonifatius in seinem Leben und seinem nach-
wirkenden Beispiel. ,Durch die Tétigkeit des hl. Bonifatius begann ohne
Zweifel fiir das Germanenvolk ein neues Zeitalter, neu nicht blofi durch die
christliche Religion, sondern auch auf dem Gebiete der Zivilisation. Deshalb
betrachtet und verehrt das deutsche Volk ihn mit Recht als seinen Vater,
dem es eine ewige Dankbarkeit schuldet und dessen leuchtendes Vorbild
in allen Tugenden es tatkriftig nachahmen muB.“

Wir diirfen hier den ersten Teil des Rundbriefes iibergehen, der an
Hand der von Levison und Tangl kritisch vertffentlichten Viten und Briefe
das Leben des groBen Apostels erzdhlt. Im zweiten Teil wird das Beispiel
des Heiligen fiir unsere Gegenwart gedeutet. Zuerst wird uns gesagt, daB
die unverwiistliche Kraft des hl. Bonifatius aus der géttlichen Gnade
floB, die er sich in demiitigen und beharrlichen Gebeten erflehte. Der Papst
unterstreicht kréftig das gliilhende Innenleben dieses Mannes der gewalti-
gen Taten, die allesamt dem Quellgrunde einer brennenden Gottes- und
Christusliebe entsprangen. In dieser Liebe sind wir stark und werden wir
fiir das Reich Christi zu allen Miihen, bis zur VergieBung des Blutes, bereit
sein. In seinen Briefen bittet Bonifatius seine Freunde und den Papst, sie
mgchten ihm doch den Beistand Gottes flir sein Werk erflehen. Diese Briefe
enthiillen uns zugleich die solide Demut des tapferen Glaubensboten.

Ein zweiter Zug im Bilde des Bonifatius, den Pius XII. fiir unsere Zeit
hervorhebt, ist die enge Verbindung mit der réomisch-aposto-
lischen Kirche, die in Wahrheit der feste Felsengrund seiner aposto-
lischen T#tigkeit war. Im Rundbriefe werden die Beziehungen des Heiligen
zu den Pépsten Gregor II., Zacharias und Stephan IIL. eingehender geschil-
dert. Bereits Benedikt XV. hatte im Jahre 1919 die treue Anhinglichkeit
des hl. Bonifatius an die romischen Pipste gelobt. Immer wird es wahr
bleiben, dal Werke und Unternehmungen, die nicht auf dem Felsen Petri
griinden, auf schwachem Sand gebaut sind und nicht standhalten werden:
»Deshalb halten Wir es fiir angebracht, daf die enge Verbindung dieses
ausgezeichneten Mértyrers mit dem Apostolischen Stuhle ebenso wie seine
glinzenden Taten wihrend dieses Zentenars in das volle Licht geriickt
werden. Das wird einerseits den Glauben und die Treue derer bestirken,
die dem unfehlbaren Lehramte der rémischen Pipste folgen, und anderseits



Aus der Weltkirche 327

wird es jene, die vom hl. Petrus und seinen Nachfolgern aus irgendeinem
Grunde getrennt sind, heilsam anregen, griindlicher nachzudenken und mit
Hilfe der Gnade iiberlegt und entschlossen den Weg einzuschlagen, der sie
gliickbringend zur Einheit der Kirche zuriickfiihrt. Wir wiinschen es lebhaft
und beten zum Geber himmlischer Gaben, daB sich endlich der heiBe
Wunsch aller Guten erfiille, daB namlich alle eins seien und zur Einheit
der einen Herde, die von einem Hirten geweidet wird, zuriickfinden.“

Noch eine dritte Lehre ist aus dem Leben des hl. Bonifatius zu ziehen.
Am Sockel seines Standbildes in der Fuldaer Abtei lesen wir: ,Das Wort
desHerrnbleibtin Ewigkedit.® Vieles ging in zwolf Jahrhunderten
voriiber, vieles zerbrach oder machte anderem Platz, auch in den philo-
sophischen ILehrsystemen; aber die Botschaft, die der hl. Bonifatius den
Volkern Germaniens, Galliens und Frieslands brachte, bewahrt ihre ewig
junge Kraft und bleibt fiir alle, die sie annehmen, der Weg, die Wahrheit
und das Leben. Immer wieder stehen Evangelium und Kirche unter dem
Zeichen des Widerspruchs und der Verfolgung; Christus hatte es voraus-
gesagt und er sprach auch das Trostwort: ,,Selig, die wegen der Gerechtig-
keit Verfolgung leiden, denn ihrer ist das Himmelreich®; ,selig seid ihr,
wenn man euch um meinetwillen schmiht und verfolgt* usw, Deshalb sind
wir nicht dariiber erstaunt, daB bis in unsere Tage die Kirche bedringt
wird; wir denken an das Versprechen des Erlosers: ,Ich bin bei euch alle
Tage bis ans Ende der Welt.”

In Fulda wurde nicht blo vor und nach dem 5. Juni das 12. Zentenar
des Martyriums des hl. Bonifatius feierlich begangen. Der 76. Deutsche
Katholikentag fand ebenfalls in Fulda statt, und zwar vom 31. August.
bis 5. September 1954. Er stand unter dem Thema: ,Thr sollt mir Zeugen
sein.“ Wie bei den fritheren Katholikentagen gingen den offentlichen Ver-
sammlungen die Sitzungen von 15 Arbeitsgemeinschaften voraus. Hier
die Gegenstinde, die in den Arbeitskreisen zur Aussprache kamen:
Christliches Zeugnis in Ehe und Familie; christliches Zeugnis in der Welt
unserer Kinder; christliches Zeugnis in Lehrstatt und Berufsausbildung;
christliches Zcugnis in Sport und Xorperkultur; christliches Zeugnis in
Arbeit und Freizeit; christliches Zeugnis im Geben und Nehmen; christ-
liches Zeugnis in Rat und Trost; christliches Zeugnis in Krankheit und
Tod; christliches Zeugnis in der Wissenschaft; christliches Zeugnis in der
Kunst; christliches Zeugnis in der politischen Entscheidung; christliches
Zeugnis in der Diaspora; christliches Zeugnis in «der Kirche des orien-
talischen Ritus; christliches Zeugnis in Welt- und Ordensstand; christliches
Zeugnis bis an die Grenzen der Erde.

III. Die Heiligsprechungen vom 29. Mai und 12. Juni 1954
l. Die Kanonisation Pius X.

Papst Pius X. war am 3. Juni 1951 seliggesprochen worden. Wir haben
damals ausfiihrlich {iber sein Leben und Wirken, sowie iiber die Wiirdigung,
die Pius XII. ihm widmete, in der ,Quartalschrift® berichtet (vgl. Heft III
1951, S. 264—266, und Heft IV 1951, S. 358—362). Die feierliche Heilig-
sprechung fand am Samstag, 29. Mai 1954, vor einer gewaltigen Menschen-
menge auf dem Petersplatz statt; anwesend waren 46 Kardinile und mehr
als 450 Erzbischofe und Bischofe. Mehrere Linder (Italien, Spanien, Kolum-
bien, Irland, Frankreich, Portugal) hatten offizielle staatliche Vertretungen
entsandt; auf der Fiirstentribiine hatten 32 Mitglieder hoher Hiuser Platz
genommen, an ihrer Spitze Kaiserin Zita. Nach der Heiligsprechung umrif3
Pius _XII. in einer l&ngeren italienischen Rede das Bild der Heiligkeit seines
Vorgéngers: ,Durch seine leuchtende Heiligkeit mehr noch als durch sein
hochstes Amt war Pius X. wihrend seines Lebens ein glorreicher Verteidi-
ger der Kirche und als solcher ist er heute der Heilige, den die gottliche
Vorsehung unserer Zeit geschenkt hat.“ Pius X. formulierte sein Programm
in dem Pauluswort: ,Instaurare omnia in Christo% d. h. alles



328 Aus der Weltkinche

zur Einheit in Christus fithren. Zu dieser Einheit kann nur die Kirche den
Weg bereiten. Deshalb galt die erste Sorge des heiligen Papstes, der die
konkreten Verwirklichungen liebte, der Kirche selbst. Ordnung, Gerechtig-
keit und Recht sind die Grundlagen einer stabilen Gesellschaft, und so
sollte denn das Kirchenrecht neu geordnet werden. Zwischen Gott und
dem Recht besteht eine intime und fruchtbare Verbindung. Moge doch
dieser Geist der Gerechtigkeit und des Rechtes, fiir den Pius X. in unserer
Zeit Zeuge und Vorbild ist, in die Séle der internationalen Konferenzen ein-
ziehen, wo die schwierigsten Probleme der Menschenfamilie diskutiert wer-
den. Doch neben der Einheit und Klarheit in der duBeren Struktur und im
duBeren Leben der Kirche verteidigte Pius X. in einem bisweilen drama-
tischen Kampfe die innere Einheit der Kirche, die Einheit im Glauben.
Die Festigkeit, mit der er gegen die Irrtiimer des Modernismus auftrat,
legt Zeugnis dafiir ab, in welch heroischem Grade er die Tugend des Glau-
bens besaB. Vor nichts und vor niemandem kannte er Schwiche, Ziégern
oder Unentschlossenheit, da er das lichte BewuBtsein hatte, die heiligsten
Interessen Gottes und der Seelen zu verteidigen und den Auftrag, den
Petrus erhalten hatte, auszufithren. Die Kirche mull ihm dankbar sein und
wird ihn bitten, daB solche Glaubensgefahren ihr in Zukunft erspart blei-
ben. Das, worum es damals ging, némlich die Erhaltung der Harmonie von
Glauben und Wissen, ist ein so hohes Gut fiir die ganze Menschheit, daB
auch dieses zweite grofe Werk des heiligen Papstes von einer Wichtigkeit
ist, die weit iliber die Grenzen der katholischen Welt hinausreicht. Wer die
Einheit von Glauben und Wissen zerreiBt und sie zueinander in Opposition
setzt, vollzieht eine verhiingnisvolle Tat, deren traurige Folgen wir erleben.
Pius X. sah diese geistige Katastrophe der modernen Welt voraus. Eine
bittere Enttduschung, fiir viele der Atheismus, war die Frucht eines Schein-
glaubens, der nicht mehr in Gott wurzelte. Eine Wissenschaft, die sich
den Weg zur absoluten Wahrheit und zum absoluten Gut untersagt, 145t
dem Menschen, der von Gott getrennt ist, nur mehr die Haltung der Angst
oder der Arroganz. Als Rettung kiindete Pius X. die katholische und bib-
lische Wahrheit des Glaubens, der ein vernunftiger Gehorsam vor Gofit
und seiner Offenbarung ist. Fiir jene, die eine absolute Wahrheit nicht
anerkennen, mag die Entschiedenheit des hl. Pius gegen die Zeitirrtiimer
vielleicht bis heute ein Stein des AnstoBes bleiben; in Wirklichkeit war sie
ein hochster Liebesdienst, den ein Heiliger als Oberhaupt der Kirche der
ganzen Menschheif erwies.

Wenn sich nun schon in den eben erwihnten Werken die anregende
und fithrende Kraft der Heiligkeit erwies, so leuchtet sie noch viel unmit-
telbarer im tiglichen Leben des heiligen Papstes auf, als wirklich priester-
liche Heiligkeit im Gefolge des ewigen Hohenpriesters Jesus Christus.
Pius X. war Priester vor allem im eucharistischen Dienst. Sein
Weg zur. Gottes- und Christusliebe war die Eucharistie. Allbekannt sind
se@ne Sorge flir die wiirdige Feier des eucharistischen Gottesdienstes und
seine beiden, damals sehr kithnen Kommuniondekrete. Durch die Eucha-
ristie sollte das innere Leben der Kirche gesteigert und ihre Einheit in
der Liebe gefestigt werden. Die Welt sucht und braucht eine Seele: im Ge-
heimnis der Eucharistie wird sie die wahre Einheit in Christus finden und
die frische Kraft fiir ein echtes soziales Leben, fiir ein inneres personliches
Leben, das heute immer stirker den Gefahren der Entpersonlichung ausge-
liefert ist. Deshalb ist es hochste Aufgabe aller Priester, den Menschen
die Heilsquellen der Eucharistie zu erschlieBen. Ein Priester, der die Eucha-
ristie nicht an die erste Stelle setzt, ist nicht mehr priesterlich in seinem
Wirken, selbst wenn ihn dabei der Eifer fiir die Rettung der Seelen leiten
wiirde. Alle Priester sollen sich an der Weisheit des heiligen Pius inspirieren
und vertrauensvoll ihr Leben und ihr Apostolat unter der Sonne der Eucha-
ristie ordnen. Von dorther werden auch alle Ordensleute den Wert ihrer
Verbindung mit Gott durch die Geliibde und das Gemeinschaftsleben voll
erfassen und sie keinem noch so berechtigten Wirken fiir das Wohl der



Aus der Weltkinche 329

Mitmenschen hintanstellen. (Ohne Zweifel ein warnender Hinweis auf
neueste Diskussionen um das priesterliche Apostolat!) Ohne die Eucharistie
gibt es kein wahres inneres Leben der Seelen, und ohne dieses innere
Leben bleibt jeder Tatigkeit die wvitale Wirksamkeit versagt. Eucha-
ristie und inneres Leben, mit dieser Botschaft steht Pius X. in
gegenwirtiger Stunde vor der Menschheit. Er ist als Heiliger der Apostel
des inneren Lebens im Zeitalter der Maschine, der Technik und der Or-
ganisation. Pius XII. beschlof seine Ansprache mit einem warmen Gebet
zu seinem begnadeten Vorginger.

9. Die Heiligsprechungen vom 12 Juni 1954

Fiinf Selige wurden am Samstag, 12. Juni, wiederum auf dem Peters-
platz, von Pius XII. feierlich kanonisiert: Pierre-Louis Chanel, Gaspare Del
Bufalo, Giuseppe (Joseph) Pignatelli, Domenico Savio, Maria Crocifissa Di
Rosa.

Der Franzose Pierre-Louis Chanel (1803—1841) ist der erste
Martyrer und der erste Heilige Ozeaniens. Er war das fiinfte von sechs
Kindern einer bescheidenen Bauernfamilie. Mit 16 Jahren begann er seine
Studien und wurde am 15. Juli 1827 zum Priester geweiht. Zuerst amtierte
er als Vikar und Pfarrer. Im Alter von 33 Jahren trat er in die Gesellschaft
Mariens (Maristen) ein, der Rom die Heidenmission im westlichen Ozeanien
iibertrug. Pater Chanel schiffte sich am 24. Dezember 1836 nach Futuna in
Melanesien ein. Den Martertod erlitt er bereits am 28. April 1841. Fiinf
Monate nach seinem Tode bekehrte sich die Insel, die Zeuge des Martyriums
gewesen war, zum katholischen Glauben. Die Seligsprechung Chanels er-
folgte unter Leo XIII. am 16. November 1889.

Der Romer Gaspare Del Bufalo (1786—1837) gehorte einer ver-
armmten romischen Adelsfamilie an. Die Studien machte er an der Gre-
gorianischen Universitidt. Seine erste Tatigkeit stand im Dienste der Caritas.
Nach der Verschleppung Pius’ VII. verweigerte er den von Napoleon ge-
forderten Treueid, was ihm Gefingnis und Verbannung einirug. Als er
spiter in die Gesellschaft Jesu eintreten wollte, hielt ihn Pius VII. davon
ab und betraute ihn mit Volksmissionen in der Ewigen Stadt. Bereits 1814
legte er die ersten Grundlagen zum Institut der Priester vom Kostbaren
Blute, die sich ebenfalls den Volksmissionen widmeten. Gaspare Del Bufalo
starb am 28. Dezember 1837 und wurde unter Pius X. am 18. Dezember 1904
seliggesprochen. ;

Joseph Pignatelli (1737—1811) entstammte dem spanischen

* Zweig eines neapolitanischen Adelsgeschlechtes. Mit 20 Jahren wurde er in
das Noviziat der Gesellschaft Jesu aufgenommen. Auf Grund des Jesuiten-
gesetzes muBte er 1767 mit seinen Mitbriidern Spanien verlassen; erst nach
groBeren Schwierigkeiten wurde den Ausgewiesenen in Ferrara, das zum
Kirchenstaate gehorte, ein Asyl gewidhrt. Als Klemens XIV. am 21. Juli 1773
die Gesellschaft Jesu aufhob, ging Pignatelli nach Bologna, wo er bis
1797 blieb. Da das pipstliche Aufhebungsbreve in Rufiland und PreuBien
nicht promulgiert wurde, wollte Pignatelli zu den dortigen Jesuiten stoBen;
zwar gelang ihm das nicht, aber er wurde wenigstens als Mitglied der
Gesellschaft eingeschrieben. Mit Zulassung Pius’ VI. erdffnete er 1796 ein
Noviziat in der Nihe von Parma; einer der fiinf ersten Novizen war der
spiatere gelehrte Kardinal Angelo Mai. Als Pius VII. am 7. Méarz 1801
die Jesuiten in RuBland offiziell anerkannte, konnte Pignatelli von Sankt
Petersburg aus zum Provinzialoberen fiir Italien ernannt werden. Zuerst
vereinigte er die iiberlebenden Jesuiten in Neapel, von wo sie jedoch bald
nach Rom ausweichen muBten. Dort errichtete Pignatelli eine Art Generalat
und entfaltete mit Klugheit und Energie ein segensreiches Wirken wih-
rend der Zeit der franzosischen Herrschaft. Sein Tod erfolgte in Rom am
15. November 1811; seine Ruhestidtte fand er spiter in der prachtvollen
Kirche al Gestu unter dem Altare der Kreuzkapelle. Pius XI. lieB am
21. Mai 1933 die Seligsprechung dieses zweiten Vaters der Gesellschaft Jesu

.Theol.-prakt. Quartalschrift* IV. 1954 . 23



330 Aus der Weltkinche

vornehmen. Beim feierlichen Triduum, das damals in Gesu stattfand, hielt
Kardinal-Staatssekretir Eugenio Pacelli seinen wohl bedeutendsten Pane-
gyrikus, der zum ergreifenden und grandiosen historischen Gemsilde wurde.
Er klang wie eine Rehabilitation des 1773 durch einen Papst aufgehobenen
Jesuitenordens. Literarisch wurde die Rede u. a. von einem Schiiler des
Klassikers Carducci als eine Glanzleistung der italienischen Prosa gewertet.

Der Salesianerzogling Domenico Savio (1842—1857) war der Sohn
eines Schmiedes von Riva di Chieri in Piemont. Mit zwo6lf Jahren wurde er
Schiiler im Oratorium des Don Bosco in Turin. Reinheit, Apostolat unter
den Altersgenossen, eucharistische und marianische Frommigkeit kennzeich-
nen den Weg dieses jugendlichen Heiligen, der die schonste Frucht der
Erziehungsmethode Don Boscos ist. Domenico Savio starb am 9. M#rz 1857.
Eine ganz neue Aufgabe fiir die Theologen der Ritenkongregation stellte
sich beim ProzeB iiber die Heroizitdt der Tugenden eines so jugendlichen
Anwirters auf die Ehre der Altdre; es fehlten durch Erfahrung gesicherte
MaBstédbe. Die Seligsprechung erfolgte am 5. Méarz 1950. Italien und die
ganze Salesianerfamilie jubeln iiber die Kanonisation des Domenico Savio.
Mit Don Bosco, Gemma Galgani, Maria Goretti und Pius X. gehort er zu
den populirsten der neueren italienischen Heiligen.

Maria Crocifissa Di Rosa (1813—1855), deren Vater wohl-
habender Besitzer einer Spinnerei in Brescia (Norditalien) war, verlor mit
elf Jahren die Mutter. Der Vater vertraute das Madchen einem Kloster an,
das er selbst gestiftet hatte. In der Schule des hl. Franz von Sales formte
Gottes Gnade die Heranwachsende, die mit 16 Jahren eine Heirav ausschlug
und das Gelubde der Jungfriulichkeit machte. Als sie wihrend der Cholena-
Epidemie von 1836 die Kranken pflegte, erkannte sie ihren Beruf. Sie faBte
den Plan, ein Institut zur Pfiege der Kranken in den Spitilern zu griinden,
und so entstand 1847 die Kongregation der Dienerinnen oder Dienstmigde
der Liebe. Wihrend der politischen Wirren der beiden folgenden Jahre
(1848/49) pflegte Schwester Maria Crocifissa die Kriegsverwundeten und
stand den politisch Bedriéngten bei. Das neue Institut, das Pius IX. am
8. April 1851 approbierte, zdhlte beim Tode der Stifterin, 15. Dezember 1855,
schon 26 Héuser, deren Zahl heute weit tiber 300 betrdgt. Die Seligsprechung
der Dienerin Gottes wunde am 17. Mirz 1940 vorgenommen.

Alle sechs Heiligen, deren Kanonisation wir berichten durften, lebten
wenigstens einen entscheidenden Teil ihres Lebens, wenn nicht das ganze,
im 19. Jahrhundert. Es ist &ulBlerst interessant festzustellen, wie diese An-
satzperiode der Neuzeit, die fiir gewohnlich als Jahrhundert der Entwick-
lung von Wissenschaft und Technik gezeichnet wird, zugleich, und zwar in
vieler Hinsicht, einen so miichtigen Aufbruch des Ubernatiirlichen erlebte,
nicht weniger im Leben als in der Theologie (Gnadenlehre, Immaculata
Conceptio), sowohl im Charismatischen (Don Bosco, Lourdes usw.) als auch
im alltdglichen Raume des Daseins. Es sei auch darauf hingewiesen, daB
die sechs neuen Heiligen den verschiedensten sozialen Schichten angehérten
und sich auf allen von der Gottes- und Nichstenliebe zu ordnenden Gebieten
auszeichneten. ; "

IV. Aus pipstlichen Ansprachen und Schreiben
1. Die Ansprachean die Bischtofe vom 31. Mai 1954

Vor den rund 500 zur Kanonisation Pius’ X. in Rom versammelten Kar-
dinélen und Bischofen ertrterte der Hl. Vater am 31. Mai in einer lateini-
schen Ansprache die Stellung und Verantwortung des kirch-
lichen Lehramtes, um gegeniiber gewissen bedenklichen Tendenzen
wiederum klare Linien zu ziehen. Christus hat die von ihm wverkiindete
Wahrheit den Aposteln und deren Nachfolgern anvertraut. Die Apostel sind
also durch gottliche Bestellung (iure divino) Lehrer in der Kirche; auBer den
rechtméfigen Nachfolgern der Apostel, d. h. dem Papste fiir die Gesamt-
kirche und den Bischéfen fiir die Glaubigen ihres Sprengels, gibt es keine



Aus der Weltkirche 331

anderen authentischen Lehrer (magistri iure divino) in der Kirche Christi.
Der Papst und die Bischiéfe kénnen andere als Gehilfen und Berater ihres
Lehramtes heranziehen, indem sie ihnen einen delegierten Lehrauftrag
geben. Die so Berufenen ,lehren® innerhalb der Kirche nicht in eigenem
Namen, noch auf Grund ihres persénlichen theologischen Wissens, sondern
nur in der Kraft des Auftrages, den sie vom authentischen Magisterium
erhielten, dem sie deshalb auch stets unterworfen bleiben. Wenn der Bischof
andere zum Lehren delegiert, wird er nicht von der sehr ernsten Verant-
wortung enthoben, tiber die Reinheit der unverfédlschten Lehre zu wachen.
Deshalb beleidigt das offizielle Magisterium in keiner Weise die zur Mithilfe
Herangezogenen, wenn es sich davon iiberzeugt, was die Lehrer, Professo-
ren und Theologen in ihren Vorlesungen, Artikeln und Biichern vortragen.
In dieser Wachsamkeit liegt durchaus kein verletzendes Mi3frauen, da sie
einer ernsten Verantwortung entspringt. Auch wenn sich der Hl. Stuhl durch
seine Organe uber den Studienbetrieb und die Lehre in einzelnen Semi-
narien und Universititen informiert, erfiillt er den Auftrag Christi und die
vor Gott tibernommene Pflicht, die Reinheit der Lehre zu beschiitzen. Im
Verfolg seiner Rede erklidrte Papst Pius XII., warum er auf diese Dinge
eingehen will. Es gebe ndmlich ,einige Lehrer“, die zu wenig auf die Ver-
bindung mit dem lebendigen kirchlichen Lehramt bedacht seien und sich
zu wenig an der vom Magistermium auf diese oder jene Weise vorgelegten
allgemeinen Lehre orientieren; sie haben ein zu groBes Vertrauen auf die
eigenen Ideen, auf die modernen Tendenzen und Methoden, die allein ihre
Anerkennung finden. Sie vergessen dabei, daB3 jene Fragen, die den Glauben
und die Sitten betreffen und in jeder Beziehung die Wahrheiten der sinn-
lichen Ordnung transzendieren, dem kirchlichen Amte und der kirchlichen
Autoritdt zur alleinigen Beurteilung zustehen. Der Papst erinnerte an dieser
Stelle an einzelne Darlegungen der Enzyklika ,Humani generis“ (1950),
sowie an die Richtlinien, die seine Vorgidnger Pius X. und Benedikt XV.
gaben.

Auch Laien konnen von der kirchlichen Obrigkeit zur Verteidigung
der Glaubenslehre und zur Unterweisung in der Religion als Gehilfen
berufen werden, sowohl Ménner als Frauen. Es ist selbstverstédndlich, daB
alle diese Laien der Autoritit, Leitung und Wachsamkeit derer unterstellf
bleiben, denen von Gott das Lehramt in der Kirche iibertragen wurde;
»denn es gibt in der Kirche fiir jene Dinge, die das Heil der Seelen betreffen,
kein Lehramt, das nicht dieser Awutoritit und Wachsamkeit unterstellt
wire“. In jlingster Zeit ist ,,da und dort“ eine sogenannie ,L.aientheo-
lo gie“ hervorgetreten, und wir haben eine neue Klasse von Theologen,
die ,LLaientheologen® die Eigenstindigkeit fiir sich beanspruchen;
wir haben theologische Vorlesungen, Schriften und Professoren dieser
Laientheologie. Thre Vertreter unterscheiden ihre Lehrtétigkeit durchaus
vom offentlichen kirchlichen Magisterium, zu dem sie auch in Gegensatz
treten kann. Gelegentlich berufen sie sich auf die verschiedenen Charismen
in der Urkirche und auf die Geschichte, die uns mehrere Namen grofer
Laientheologen, die nicht von Bischéfen berufen waren, aus den ersten
Jahrhunderten {iberliefert. Pius XII. ging auf die Diskussion dieser bib-
lischen wund historischen Beweisgriinde mit keinem Worte ein; er
beschrinkte sich auf die prinzipielle Feststellung: ,Niemals gab es, und auch
jetzt gibt es nicht und niemals wird es in der Kirche ein rechtméaBiges
Magisterium der Laien geben, das von Gott dem Bereiche der Autoritit,
der Leitung und der Wachsamkeit des heiligen Magisteriums entzogen
wire; im Gegenteil, die Ablehnung der Unterwerfung ist ein schlagender
und vollgiiltiger Beweis dafiir, daB Laien, die so sprechen, nicht vom
Geiste Gottes und Christi geleitet werden. Ubrigens sieht jedermann,
eine wie grofe Gefahr der Verwirrung und des Irrtums sich in einer solchen
Laientheologie verbirgt. Wir denken auch an die Gefahr, daB zur Beleh-
rung ihrer Mitmenschen vollig ungeeignete Leute auftreten, ja sogar Mé&n-
ner des Betrugs und der Hinterlist, wie sie der hl. Paulus beschreibt:

23*



S0 Aus der Weltkirche

»Es wird eine Zeit kommen, da sie nach Willkiir Lehrer um sich scharen,
die ihre Ohren kitzeln; von der Wahrheit werden sie ihr Gehor abwenden
und den Fabeln nachlaufen.” — Es liegt Uns durchaus ferne, mit diesen
Ermahnungen irgendwie die Laien aller Kreise, die sich zu so edlen Werken
gedrangt fiihlen, von einer tieferen Kenntnis der Glaubenslehre oder von
deren Propagierung unter den breiteren Massen abzuhalten.*

2. Der Brief an die Christlichen Gewerkschaften
Belgiens

Am 27. Juni 1954 begingen die Christlichen Gewerkschaften Belgiens
den 50. Jahrestag ihrer Griindung. Sie zdhlen mehr als 630.000 Mitglieder
und sind die groBte gewerkschaftliche Vereinigung Belgiens. Zur Jubel-
feier lie Papst Pius XII. durch Prostaatssekretér J. B. Montini ein Gliick-
wunschschreiben an den Priasidenten der Christlichen Gewerkschaften rich-
ten. Wir moéchten diesem Brief wenigstens den einen Abschnitt entnehmen,
der das Ziel einer Gewerkschaft umschreibt und ihr Wirken gegeniiber dem
politischen Gebiet abgrenzt: ,Die eigentliche Aufgabe der Gewerkschaft ist
die Vertretung und Verteidigung der Interessen der Arbeitenden in den
Arbeitsvertrigen. Wer durch das Vertrauen seiner Arbeitskameraden
berufen wurde, im Namen der Belegschaft eines Unternehmens oder der
Mitglieder eines Berufsstandes zu handeln und zu wverhandeln, darf kein
anderes Ziel vor Augen haben. als das dienende Eintreten fiir die Inter-
essen der Lohnempfiinger im Rahmen des Allgemeinwohls der Wirtschaft.
Wenn man mift vollem Rechte iiberall eine wirksame Anerkennung der
gerechten gewerkschaftlichen Freiheiten erlangen will, muBl man anderseits
auch verstehen, daB alles sorgfiltigst zu meiden ist, was einen MiBbrauch
des gewerkschaftlichen Mandates darstellt und so die gewerkschaftlichen
Freiheiten gefihrdet. Es ist unvermeidlich, daB sich der EinfluB der Gewerk-
schaften auf die Politik und die 6ffentliche Meinung von selbst fiithlbar
macht; trotzdem bleibt es wahr, da Gewerkschaften, die ihr Ziel tiber-
schreiten und einfachhin dem Druck der Ereignisse gehorchen, nicht jenen
Erwartungen und Hoffnungen entsprechen, die alle ehrlichen und gewissen-
haften Arbeiter auf die Gewerkschaft setzen.”

3. Die hl Theresia von Lisieux und unsere Zeit

Bereits zum 50. Todestag der hl. Theresia (30. September 1897 — 1947)
hatte Papst Pius XII. in einem Schreiben vom 7. August 1947 an den Bischof
von Bayeux und Lisieux die ,geistliche Botschaft der kleinen Heiligen
von Lisieux® gezeichnet, da sie sich in steigendem MaBe als zeitgem&B
erweise. Am 11. und 12. Juli 1954 wurde in Lisieux die Basilika zu Ehren
der Heiligen feierlich konsekriert; der Papst war vertreten durch einen
eigenen Legaten, den Kardinal-Erzbischof Feltin von Paris. Den SchluB
der Feierlichkeiten bildete die pépstliche Rundfunkansprache. Pius XIIL
betonte wiederum die ZeitgemiBheit der Botschaft der jungen Karmeliterin:
,Wenn die gottliche Vorsehung die auBergewthnliche Verbreitung der Ver-
ehrung dieser Heiligen zulieB, dann durfte das wohl deshalb geschehen
sein, weil diese Heilige der Welt eine Botschaft von einer staunenswerten
geistlichen Tiefe hinterlieB, ein einzigartiges Zeugnis von Demut, Vertrauen
und Liebe.“ Nach dieser dreifachen Richtung — Demut, Vertrauen, Liebe —
entwickelte der Papst die Lehre vom ,kleinen Weg der geistlichen Kind-
schaft®.

4 Vom mariologischen und marianischen KongreB
in Rom
Zu diesem doppelten KongreB, der vom 24. Oktober bis 1. November
stattfindet, berichtete der ,;Osservatore Romano® offiziell, daB der Hl. Vater
die Absicht hegt, ein neues Marienfest einzufithren, und zwar das
Fest des Konigtums Mariens, das am 1. November proklamiert werden soll.
Genaueres wurde bis jetzt liber diesen Gegenstand nicht mitgeteilt. Am



Literatur 330

meisten wird es jeden Priester und Theologen interessieren, wie der Papst
den Begriff des , Konigtums Mariens* umschreiben wird.

5. Ein Papstschreiben an die 41. Soziale Woche
Frankreichs

Am 20. Juli 1954 begann in Rennes die 41. Soziale Woche Frankreichs;
ihr Thema lautete: ,Krisis der staatlichen Gewalt, Krisis des staatsbiirger-
lichen Fiihlens.“ Seit L.eo XIII. haben die Pipste das Thema der Staais-
ethik ausgiebig behandelt, und Pius XII. hat bei jeder sich bietenden
Gelegenheit miindlich ‘und schriftlich die meisten diesbeziiglichen Fragen
untersucht. Es war ihm deshalb ein Bediirfnis, durch ein persoénliches
Schreiben auf dem KongreB in Rennes anwesend zu sein, um in gedridngter
Form zur kirchlichen Staatslehre zu sprechen. Die diesjihrige Soziale Woche
beging zugleich den 50. Jahrestag der Griindung der ,Wanderuniversitat”
der Sozialen Wochen Frankreichs, die seither in mehreren Léndern Schule
machten.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sidmtliche an die Redaktion zur Anzeige und Be-
sprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet
noch keine Stellungnahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke.
Soweit es der verfiighare Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten,
werden Besprechungen veranlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Abd-El-Jalil, Johannes-Mohammed, OFM. Maria im Islam. Ins
Dentsche iibertragen von Marianne und Heinrich Junker. (104) Werl/Westf.
1954, Dietrich-Coelde-Verlag. Kart. DM 3.20.

Beauduin, Dom Lambert, O.S.B. Melanges Liturgiques,
recueillis parmi les oeuvres de . . . a 'occasion de ses 80 ans (1873—1953).
(270.) Louvain 1954, Centre Liturgique-Abbaye du Mont Cesar.

Bernhart, Joseph. Bibel und Mythus. Ein Vortrag. (69.) Hochland-
Biicherei. Miinchen 1954, Kosel-Verlag. Kart. DM 3.60.

Bornemann, Fritz, S.V.D. P, Wilhelm Schmidts Bedeutung
fiirdieTheologie. (22.) Sonderdruck aus der ,Schweizerischen Kirchen-
zeitung®, 122. Jahrg., 1954, Nr. 28, S. 337—339.

Carmelus. Commentarii ab instituto Carmelitano editi. 1954. Vol. 1,
Fasc. 1. Roma, Via Sforza Pallavicini 10.

Courtois, Abbé, Gaston. Vor dem Angesicht des Herrn. Prie-
sterliche Besinnung, III. Aus dem Franzosischen dibertragen von Dom-
kapitular Dr. Karl Rudolf. (206.) Wien 1954, Seelsorger-Verlag im Verlag
Herder. Kart. S 32—, DM und Fr. 6.—.

Der Friede unsere Sorge. Ordnung in Ehe, Volk und Viélkern als Vor-
aussetzung des Friedens. Fuldaer Vortrige, Band XII. Herausgegeben von
der Hauptarbeitsstelle fiir Ménnenseelsorge und Méinnerarbeit in den deut-
schen Ditzesen. (120.) Augsburg, Verlag Winfried-Werk GmbH. Brosch.

Der Grofie Herder. Nachschlagewerk fiir Wissen und Leben. Fiinfte, neu-
bearbeitete Auflage von Herders Konversationslexikon. Vierter Band: Georg
bis Italien. (VIII S. und 1520 Sp.) Mit 64 Tafel- und Kartenseiten. Frei-
burg 1954, Verlag Herder. Subskriptionspreis: geb. Leinen DM 39.—, Halb-
leder DM 46.—, Halbfranz. DM 52.—.

Der Mutter Mahnruf an die Welt. Die groBe Botschaft von La Salette.
Nach E. Picard und anderen authentischen Quellen von J. B. Lass. Mit
einer Einfithrung von Univ.-Prof. Dr. Franz Lakner S. J. (308) Mit 12
Kunstdruckbildern. Innsbruck 1954, Marianischer Verlag. ILeinen geb.
S 48.—.



