102 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

Wiirde man an alle diese 77 Namen die heutige strenge und
griindliche Norm anlegen, so wiirden viele verschwinden. Von
nicht weniger wiirde der Titel ,Méirtyrer* getilgt werden'?), Es
wiirde sich herausstellen, dafl auch bei den Nachfolgern Christi
die personliche Heiligkeit oder, wie man heute sagt, die heroische
Heiligkeit, die als Grundlage fiir eine Seligsprechung dient, nicht
immer und allezeit vorhanden war, obwohl es in der ganzen Ge-
schichte keine Herrscherreihe gibt, die so viele ausgezeichnete und
auch im Vollsinne ,heilige* Méinner aufweisen kann. Und Gott
sei Dank! Die ,Selig-“ und ,Heilig-“ Gesprochenen sind nur ein

minimaler Bruchteil der Heiligen, die Gott allein kennt. Auch bei
den Pipsten.

Gedanken zur Priestererziehung
Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz a, d. D.

Wie in der Ausbildung unserer Lehrer, Arzte und Ingenieure
mit Recht immer wieder nach neuen Wegen und Methoden gesucht
wird, so darf von Zeit zu Zeit — besonders nach solchen Um-
briichen, wie sie unsere Generation erlebt hat — wohl auch die
Frage nach der Ausbildung unserer jungen Priester, von denen
weithin Wohl und Wehe des mystischen Herrenleibes abhingt,
neu gestellt und nach Anderungen und Verbesserungen Aus-
schau gehalten werden. Nach einer Neubesinnung rufen sowohl
die immer mehr zunehmenden Anforderungen der Seelsorge,
denen nur gut ausgebildete Seelsorger gewachsen sind, als auch
die immer stérker sinkende Anzahl der Priester?!).

Sanctorum Decembris, Briissel 1940; P. Bruylants, Les oraisons du
Missel romain, Lowen 1952, 2 Bde.

2) Man vergleiche die neueren und neuesten Kirchen- und Papst-
geschichten; es geniige, anzufiihren: Storia della Chiesa, geleitet von
A. Fliche, V. Martin, italienische Ausgabe unter Leitung von Mons.
A. Frutaz Band II, Dalla metd del II secolo all’editto di Milano, Turin
1938 (die italienische Ausgabe ist der franzésischen Originalausgabe insofern
- vorauziehen, als sie die Literatur auf einen neueren Stand erginzt und

auBer Bildtafeln und Anhingen mit Spezialfragen auch Indizes bringt, die
der Originalausgabe leider mangeln). Fr. X. Seppelt, Der Aufstieg des
Papsttums, Leipzig 1931; E. Caspar, Geschichte des Papsttums, Bd. I,
Tibingen 1930; sowie die meisten der in Anm. 10 und 11 angefiihrten Werke.

In der meuesten Bearbeitung des Propriums fiir die Ditzese Rom sind
einige der dringendsten Korrekturen an den ,heiligen® Pipsten vorgenom-
men worden; so z. B. wurde der Gegenpapst Felix II. ausgetilgt und der
echte Mirtyrer Felix (nicht Papst) wieder eingefiihrt. Ebenso wurde der
Alexander vom 3. Mai, bisher irrig als Papst dieses Namens (. bezeichnet,
wieder zum einfachen Mértyrer gemacht; aus der Verdoppelung von Kletus
und Anakletus wurde eine Person gemacht: Cletus sive Anacletus. Die eine
und andere Qualifikation als Mirtyrer wurde berichtigt; aber eine durch-
greifende Reform wurde auf die Zukunft aufgeschoben, fiir die man sich
ja — wenigstens nach viel verbreiteter Auffassung! — eine richtige allge-
meine Liturgiereform verspricht.

) Vgl. Schwarzbauer E, ,Die Kirche braucht Priester® in: »Theol.-
prakt. Quartalschrift* 102 (1954) 89—105.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 103

Einige Wiinsche an die wissenschaftliche Ausbildung un-
serer Theologen haben in letzter Zeit Karl Rahner?) und F. Ber-
nard Meyer?) angemeldet. Eine Neuausrichtung der religits-
aszetischen und charakterlichen Erziehung empfiehlt der jetzige
Mainzer Weihbischof und frithere Regens, Josef Maria Reuf(*).
Was die Ausbildung in der seelsorglichen Praxis angeht, sind mir
einschlidgige Publikationen nicht bekannt. Dafiir gibt es aber um
so mehr Versuche praktischer Art. Die iiberall merkbare Neube-
sinnung wurde neben den erwihnten Zeitgriinden zum Teil auch
durch das Suchen Frankreichs nach einem neuen Priestertyp, vor
allem aber durch das pépstliche Mahnschreiben ,,Menti nostrae®)*
ausgelost.

Grundsitzliches

Bei aller Weite unserer Besinnung muf} klar und deutlich die
Alleinzustédndigkeit der kirchlichen Leitung fiir Refor-
men in der Priestererziehung festgehalten werden. Der Priester
ist eines der wichtigsten Organe des mystischen Leibes Christi;
von seiner Personlichkeit und seiner Strahlungskraft ist weithin
das duBere und innere Wachstum der Kirche abhéngig. Es ist da-
her selbstverstindlich, daB letzte Weisungen und Anderungen nur
denen zustehen, die der Geist Gottes bestellt hat, die Kirche zu
regieren: dem Papste und den Bischofen. Dal3 aber auch die Glie-
der der Kirche, ,,quorum causa communis existit“ (Weiheritus),
dabei beratend helfen diirfen und sollen, ergibt sich aus der Natur
der Sache?). &

Was bei allen (noch so gut gemeinten) Neuerungen vermieden
werden muB, sind radikale Ganz- oder Teilinderungen der
bisherigen Erziehungsmethoden der Kirche, wobei unter Kirche
die Weltkirche und ihre Rahmengesetzgebung gemeint ist, nicht
etwa sakrosankte Lokalgebrduche oder gar die durch nichts zu
erschiitternde Uberzeugung eines einzelnen Seminarleiters. Wenn
wir nimlich irgendwo darauf vertrauen diirfen, daB das Lebens-
prinzip der Kirche, der Hl. Geist des hohenpriesterlichen Hauptes,
an einem Organe der Kirche eminentes Interesse hat und dieses
sein Interesse durch langsame, organisch-zielbewuBte Beeinflus-
sung und Lenkung der diesbeziiglichen kirchlichen Gesetzgebung

2) Rahner Karl S. J, ,,Zur Ausbildung der Theologen® in: ,Orientie-
rung® 18 (1954) 165—168; vgl. ders. in: ,Orientierung® 18 (1954) 149—152. .

3) Meyer Bemard F. MM., ,Seminary Training® in: ,Worship“ 28
(1954) 411—19.

4 ReuB Josef Maria, ,Priesterliche Ausbildung heute“ in: ,,Wort und
Wahrheit* 9 (1954) 85—105.

5 Pius XII, ,Menti nostrae® vom 23.September 1950, AAS XLII
(1950); zitiert nmach der Herderausgabe, Wien 1951, unter MN.

% So z. B. kamen auf der Mariazeller Tagung, die den letzten Oster-
reichischen Katholikentag vorbereitete, gerade die Laien immer wieder auf
die Priestererzichung zu sprechen.



104 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

und Normierungen bekundet, dann ist dies hier der Fall, an
diesem neuralgischen, fiir das Wohl der Kirche so bedeutsamen
Punkte der Priestererziechung. Leitstern unserer Bemiihungen
darf daher nicht ,wilde Revolution“, sondern nur ,milde
Evolution® sein.

So sind auch die folgenden Gedanken nur als Erginzung und
Weiterfithrung des schon Bestehenden gemeint. Ohne den An-
spruch zu erheben, theoretisch in allem richtig, praktisch sehr be-
deutsam oder inhaltlich vollstindig zu sein, méchten sie nur be-
scheidene Uberlegungen darbieten zu der uns allen am Herzen
liegenden Ausbildung unserer Priester.

Priesternachwuchs um jeden Preis?

Der akute Mangel an Priestern wird in fast allen Diézesen von
Tag zu Tag driickender. Pastoralkonferenzen, an denen fast nur
mehr Sechzigjihrige teilnehmen, junge Kapline aber fehlen, wer-
den immer zahlreicher. Die groBe Versuchung, die da an
den Bischof und die Seminarvorstehung herantritt (dasselbe gilt
fiir Orden und Kongregationen), ist die (menschlich begreifliche)
Anwandlung, bald bei diesem, bald bei jenem ,fragwiirdigen®
Theologen ein Auge (oder gar zwei) zuzudriicken.

1. Dieser irgendwie verstidndlichen Versuchung diirfen wir
unter keinen Umstinden erliegen. Wenn irgendein Schlag-
wort falsch ist, dann ist es dieses: ,,Priesternachwuchs um jeden
Preis!“ Vielleicht brichte ein sogenanntes ,groBziigigeres“ Vor-
gehen fiir den nichsten Augenblick Hilfe und Erleichterung. Auf
weite Sicht bedeutet aber eine solche Methode fiir die betreffende
Ditzese oder Ordensgemeinde nur Ungliick.

Wohin wir kimen, wenn die Tore zu weit aufgemacht wiirden,
zeigt uns die folgende Statistik. Der Leiter eines Priesterseminars
erklirte dem Schreiber dieser Zeilen: Von den 40 Theologen, die
seit Kriegsende sein Seminar wieder verlassen haben, hitten die-
sen Schritt getan (bzw. tun miissen): einer wegen Anlage zur
Trunksucht, einer wegen Homosexualitit, zwei wegen Talentlosig-
keit, zwei wegen (krankhafter) Skrupulositit, zwel wegen akuter
Schizophrenie, drei wegen copula perfecta ante ingressum in Se-
minarium, drei wegen abnormaler Schwermut, drei wegen Ner-
venzusammenbruchs, drei wegen pathologischer Gesamtkonstitu-
tion (Verschrobene, Sonderlinge), sechs wegen fehlender Neigung
zum Priesterberuf, sechs wegen (teils krankhafter) Onanie, sieben
wegen Sehnsucht nach Ehe und Familie. Wir sehen: eine sorg-
fialtige Auswahl der Priesterkandidaten ist das Gebot der Stunde.

Noch deutlicher geht diese Notwendigkeit aus der Zusammen-
stellung eines Priesters hervor, der viel mit sogenannten Spét-
berufenen zu tun hat. Damit soll natiirlich in keiner Weise ein



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziechung 105

Werturteil {iber die Spétberufenen gefillt werden. Wie der Heilige
Vater selbst erkldrt hat, haben spitberufene Priester (schon die
Apostel waren solche) nicht wenige Vorziige”). Dal wir aber bei
ihrer Auswahl — und nur darum geht es hier — noch vorsichtiger
sein miissen als bei der Auswahl der Maturanten, ist ebenso sicher.
Nach den Aufzeichnungen des erwihnten Priesters konnten von
56 Bewerbern nur neun an die entsprechenden Studienanstalten
weiter empfohlen werden. Nicht weniger als 47 muBiten a limine
abgewiesen werden. Von den Abgewiesenen erkldrten zehn, sie
hétten gar nie im Ernst an das Priesterwerden gedacht, das Gesuch
stamme vom (libereifrigen) Heimatseelsorger, zu dem sie einmal
eine vage Bemerkung gemacht hitten; neun waren ausgesprochene
Pathologen; acht verfiigten nicht iiber das nétige Talent, um die
Gymnasialstudien bewiltigen zu konnen; vier waren homosexuell
veranlagt; zwei hatten schon Geféngnisstrafen (von drei bis zwolf
Monaten!) verbiit; sechs kamen aus verschiedenen anderen Griin-
den (copula perfecta etc.) nicht in Betracht. Wiederum sehen wir:
Der Devise ,Priesternachwuchs um jeden Preis!“ diirfen wir auf
keinen Fall folgen, nicht einmal in den Zeiten gréBten Priester-
mangels! Ordensgemeinschaften, die nach dem Ersten Weltkriege
meinten, etwas ,,weitherziger” sein zu sollen, bereuen es jetzt tief.

2. Ubrigens ist in dieser Frage Bischéfen und Seminarleitern
keine Freiheit gelassen. Unter schwerer Siinde verpflichtet
die Kirche die Ordinarien (indirekt damit auch die sie informieren-
den Seminarleiter) zur gewissenhaften Einhaltung des can. 973,
§ 3. Dieser Kanon lautet: ,,Der Bischof darf jemandem die héheren
Weihen nur dann erteilen, wenn er aus positiven Grundlagen
(ex argumentis positivis) die moralische GewiBheit (certitudo
moralis) erlangt hat, da8 der Kandidat die von den kirchenrecht-
lichen Bestimmungen geforderte Eignung besitzt. Wenn ein
Bischof anders handelt, begeht er eine schwere Siinde und setzt
sich auBerdem noch der Gefahr aus, Mitschuldiger an fremden
Stinden zu werden.*

Waéhrend es also fiir den Empfang der niederen Weihen geniigt,
dal man die begriindete Hoffnung haben kann, der Betreffende
werde ein wiirdiger Priester, wird fiir die Erteilung der
hoheren Weihen moralische GewiBheit ver-
langt®). Wo es sich um die Berufung zum Priestertume handelt,
darf der Probabilismus nicht angewendet werden. Solange es bloB
wahrscheinlich und nicht moralisch sicher ist, daB der Betreffende
ein wiirdiger Priester werden wird, darf ihm eine hohere Weihe
nicht erteilt werden. Im Zweifelsfall ist die ,,pars tutior* zu wih-

7) MN, 74.
) Vgl. Jone H, Gesetzbuch der lateinischen Kirche, II. Bd.,, 2 Aufl,
Paderborn 1952, 194.

»Theol.-prakt. Quartalschrift® II. 1955 8



106 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

len. Ausdriicklich sagt Pius XI. in der Priesterenzyklika ,Ad
catholici Sacerdotii“: ,...eaque in causa (Entlassung von
Alumnen) tutiorem semper sententiam amplectantur®)”. Der Blick
auf das ewige Heil des Bewerbers und der ihm einstens Anver-
trauten rechtfertigt voll und ganz diese Strenge. Nicht mit Un-
recht sagte vor kurzem ein Bischof: ,,Wieviel bliebe der Kirche
erspart, wenn bei der Auswahl der Kandidaten dieser einzige
Kanon immer gewissenhaft beobachtet wiirde.*

3. Manchmal hért man (nicht laut, aber doch deutlich vernehm-
bar) die Ansicht: ,Aber ist ein schlechter Priester
nicht doch noch besser als gar kein Priester?“
Auf den ersten Blick sieht dieser Satz fast ein wenig bestechend
aus, bei niherem Zusehen aber entpuppt er sich als durch und
durch falsch.

Der verstorbene Generalabt der Zisterzienser, P. Matthéus
Quatember, der als Konsultor mehrerer romischer Kongregationen
Einblick in Hunderte von Weiheprozessen hatte, schreibt: ,Viele
Ordensobere und Bischofe halten sich in threr Praxis leider an
diesen Satz. Wir haben es hier mit der Sucht zu tun, die Zahl der
Dibzesan- und Ordenspriester so rasch als moglich zu vermehren,
damit ja alle Pfarreien, Seelsorgestellen oder die zahllosen fieber-
haft errichteten Griindungen des Ordens besetzt werden koénnen.
Nun, soweit es sich um die Besetzung von Seelsorgeposten handelt,
mag man diese Tendenz irgendwie verstehen, wenn man sie auch
nicht gutheiBen kann; geht es doch in diesem Falle darum, den
Glaubigen in duBerster geistlicher Not (durch Spendung der Taufe
und des Viatikums) zu Hilfe zu kommen. In Wirklichkeit ist diese
Methode freilich eine Illusion und von unheilvollen Wirkungen.
Wenn nimlich der Klerus wahllos vermehrt wird, wird das, was
eine Hand aufbaut, von zwei Hinden wieder niedergerissen. Han-
delt es sich um Kloster, so ist diese Methode der sichere Weg zum
Untergang, zum Ruin und zur Auflosung. Eine hundertjdhrige
Erfahrung beweist dies iiberreich. Solange ein Kloster bei der
Aufnahme und Auslese seiner Bewerber streng ist, mehrt sich
die Zahl der Berufe, der Orden blitht und breitet sich aus. Sobald
jedoch in diesem Punkte Nachléssigkeit einreifit und man unter-
schiedslos jeden Bewerber aufnimmt und zu den Geliibden zulaft,
werden die wahren Berufungen immer weniger, und das Kloster
verfalltlo)«,

Dies ist die genuine Lehre der Kirche. Schon das 4. Lateran-
konzil erklirt im Jahre 1215: ,Es ist besser . . ., wenige, aber

% Pius X1, ,Ad catholici Sacerdotii® vom 20. Dezember 1935, AAS

XXVIII (1936) 41.
1) Quatember Matthius S. O. Cist., De vocatione sacerdotali, Torino

1950, Verlag R. Berrutti.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priesfererziehung 107

gute als viele, aber schlechte Priester zu haben!!)“, Pius IX. stellt
fest: , Es ist besser, wenige brave, geeignete und tiichtige Priester
zu haben, als viele, die fiir den Aufbau des Christusleibes der
Kirche nicht zu brauchen sind!?)“. Der hl. Papst Pius X. sagt:
»~Auf jeden Fall ist es besser, es ist in einer Pfarre iiberhaupt
kein Priester als einer, der durch seine schlechte Lebensfithrung
dem christlichen Volke statt Gesundheit Krankheit und Verder-
ben bringt!®)“. Und Pius XI. mahnt in seiner Priesterenzyklika:
»Die Bischofe und Ordensoberen sollen ja nicht — aus Furcht, sie
koénnten in der Didzese oder im Orden zu wenig Priester bekom-
men — von der notigen Strenge ablassen. Gott verldBt seine
Kirche nie so weit, daB sich nicht geniigend gute Priester finden,
wenn nur die wiirdigen geweiht, die unwiirdigen aber ausgeschie-
den werden4)“,

Da auBlerdem unsere Zeiten so geartet sind, daB selbst der
wahrhaft berufene Priester alle seine Krifte zusammennehmen
mulB}, um sein Priestertum durchhalten zu kénnen, muB die Kirche
heute mehr als in fritheren Zeiten darauf bedacht sein, Bewerber
mit bloB wahrscheinlicher und zweifelhafter Berufung abzuweisen. .
Tief beeindruckt von seinen Erfahrungen und Aussprachen im
Priesterblock des Lagers Dachau, erhob schon im Jahre 1947 der
Novizenmeister der ostdeutschen Jesuitenordens-Provinz, P. Pies
S. J., unter anderen Forderungen auch diese: ,,Dem zu erwarten-
den Priestermangel darf nicht abgeholfen werden durch Herab-
setzung der religiosen und wissenschaftlichen Anforderungen. Wir
diirfen das Priesterwerden nicht erleichtern, sondern miissen den
Zugang eher durch noch hthere Forderungen erschweren. Denn
in solchen Zeiten ist der Kirche nicht geholfen durch eine groBere
Menge, sondern nur durch geistliche Kraft!42)«.

Mitarbeit der Arzte

Bei unserer von den beiden Kriegen so sehr in Mitleidenschaft
gezogenen Jugend mufl, wie Pius XII. in seinem Mahnschreiben
an den Klerus ausdriicklich betont!®), sorgfédltig: auf die
physische und psychische Gesundheit der Theo-
logen geschaut werden. Ohne die entsprechende leibseelische Ge-
sundheit konnte die Bewdiltigung nicht nur des seelsorglichen
Arbeitspensums, sondern sogar der priesterlichen Existenz selbst
in Frage gestellt werden.

1) Enchiridion . Clericorum. Documenta Ecclesiae Sacrorum alum.mis
instituendis, Rom 1938 (zitiert unter EC.) Nr. 87.

35 IE 80T

18) BC. 847.

i e DB g R

142) Pies Otto S.J., ,Block 26 in: ,Stimmen der Zeit* 71 (1949) -27.

15) MIN. 76.

8%



108 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

1. Hier beginnen aber die Schwierigkeiten. Der Se-
minarvorsteher kann auf medizinischem Gebiete nicht Fachmann
sein. Die Fachleute wiederum, die Arzte, haben oft keine rechte
Vorstellung von den duBeren und (vor allem) inneren Lasten und
Problemen des Priesterlebens. Die Folge davon ist, daB auf diese
Weise Menschen zu Priestern geweiht werden konnten, denen es
an den noétigen physisch-psychischen Voraussetzungen fehlt, die
daher in ihrem Stande wohl kaum ihr Gliick finden werden. Wir
brauchen also Arzte, die in die Erfordernisse und Schwierig-
keiten des Priesterlebens tieferen Einblick haben. Und wir brau-
chen Priestererzieher, die von den Fragen der Medizin; Neurolo-
gie, Pathologie usw. wenigstens so viel verstehen, dafl sie in kon-
kreten Fillen ,zu zweifeln wissen® und sich rechtzeitig an Fach-
leute wenden koénnen.

Die franzosischen Priestererzieher sind in dieser Hinsicht bes-
ser daran. Thnen steht eine ganze Reihe einschligiger Schriften
zur Verfiigung!®). Vor mir liegt (in italienischer Ubersetzung) das
Buch der beiden franzosischen Arzte R. Biot und B. Galimard
,Guida medica delle vocazioni sacerdotali e religiose“. Ein dhn-
liches Werk, nur etwas auf unsere Verhiltnisse zugeschnitten,
brauchten auch die deutschen Seminarleiter, nicht nur, um schon
bei der Anmeldung der Bewerber sorgfiltig auswéhlen zu kénnen,
sondern auch (ja vor allem), um imstande zu sein, Symptome, die
im Laufe des folgenden Seminarlebens auftreten, bald genug
richtig deuten und den Fachleuten melden zu kénnen. Auch per-
sonliche Treffen zwischen Priestererziechern und Medizinern,
Psychiatern usw., wie sie in Belgien schon langer iiblich sind und
wie sie vor kurzem auch in Osterreich'?) versucht wurden, wéiren
sehr begriiBenswert. :

2. Insbesondere sollte der psychischen Gesundheit der
Bewerber — im Sinne des Kirchenrechtes!®) und der Instruktion
der Sakramentenkongregation!®) — in unserer Zeit erhdhtes

%) Biot, ,Psychonévroses et séminaires® in: ,Bull. des Anciens Eléves
de Saint-Sulpice® 1932; Tinel, ,Etude de quelques maladies mentales
au point de vue de l'admission au sacerdoce” in: ,Bull. de la Soc. de
St. Luc* 1929; Monisset, ,Importance des prédispositions pathologiques
héréditaires ou personelles pour l'orientation des enfamts vers la carrierre
ecclésiastique® in: IV. Congr. Sacerd, 1928; Pasteam, ,La protection de
la santé des prétres et séminairistes® in: ,VIII. Congr. Sacerd.” 1932;
Geraud, ,Contre-indications médicales a lorientation vers le clergé®,
Lyon, Vitte, 1943.

17) Ringel Erwin, ,Das Haller Symposion® in: ,Der Seelsorger” 25
(1955) 171; Roger Troisfontains S.J., ,,A propos de la vocation sacer-
dotale. Indications et contre-indications” in: ,Nouvelle Revue Théologique“
86 (1954) T716.

18) CJC. can. 984 n. 3.

- 19) Instruktion der Sakramentenkongregation vom 27. Dezember 1930,
AAS (1931) XXIII 123—124.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 109

Augenmerk zugewendet werden. Wenn ein Priesterseminarleiter
erklirt, von 30 erfolgten Austritten seien 17 auf neurotisch-patho-
logische Wurzeln zuriickzufiihren, gibt das wohl zu denken. Denn
Bewerber mit abnormalem Seelenleben werden kaum gliickliche
Priester werden. Wieviel bliebe diesen Menschen, dem Seminar
und der Kirche erspart, wenn man sie rechtzeitig auf eine fiir sie
besser passende Berufsrichtung lenkte. Dal — um eine Teilfrage
herauszugreifen — der Zolibat und die perfecta castitas des Prie-
sters nicht blofl eine Frage des guten Willens, sondern auch der
physisch-psychischen Tauglichkeit ist, hat die Enzyklika ,Sacra
Virginitas“ mit allem Nachdruck unterstrichen®?).

Leider entnehmen (gutmeinende, aber arglose) Seelsorger ihre
Priesterstudenten oft einem Milieu, das von vornherein viel zu
wenig Garantie fiir seelische Gesundheit des Bewerbers bietet.
Der eben erwihnte Leiter eines Priesterseminars wies an Hand
von Fragebogen und Erkundigungen einwandfrei nach, daB von
den 17 Alumnen, die wegen neurotisch-pathologischer Anlagen
ausscheiden muBten, nicht weniger als 14 aus einer mehr oder
minder infizierten Familie stammten!

Einige Indizien, auf welche die Seelsorger sowohl beim
Bewerber als auch bei dessen Familie und Verwandtschaft achten
sollten, sind neben anderen hauptséchlich folgende: 1. Erbkrank-
heiten: z. B. angeborener Schwachsinn, Geisteskrankheiten, wie
Schizophrenie, manisch-depressives Irresein (Melancholie, Manien);
Epilepsie; Veitstanz; schwere korperliche MiBbildungen; erbliche
Blind- und Taubheit. 2. Korperliche Anomalien: z. B. Riesen-
wuchs, Zwergwuchs. 3. Psychopathische Perstnlichkeiten: z. B. Hy-
steriker, Neurastheniker, Zwangsneurotiker, Trinker, Rauschgift-
stichtige, notorische Liigner, Asoziale, Querulanten, Pedanten,
Krakeeler, Aufschneider, Skrupulanten, Gehemmte, Unsichere,
Verschlossene, Verschrobene, Verwahrloste, Fanatiker, betonte
Astheten, sonstige Sonderlinge. 4. Sexuelle Triebanomalien: Homo-
sexualitdt, Masochismus, Sadismus, andere Perversitdten; Frigidi-
tdt, Impotenz. 5. Personlichkeiten und Ereignisse in der Familie,
die auf abnormes psychisches Verhalten schlieBen lassen: z. B. Kri-
minelle, Selbstmoérder, Brandleger, Landstreicher, Kleptomanen,
Bettnasser, Stotterer, zahlreiche uneheliche Kinder, gehduftes
Auftreten unverheirateter Personen weltlichen Standes ab mitt-
lerem Lebensalter, hdufiger Wechsel des Arbeitsplatzes, berufliche
Minderleistung, schwer erziehbare Kinder.

Die Regeln der Auswahl sind auf Grund des Gesagten klar.
Finden sich bei einem Buben solche Anzeichen, bringe man ihn
nicht zum Studium. Scheint der Bub davon frei zu sein, wihrend

2) Pius XII, ,Sacra Vinginitas® vom 25. Marz 1954, AAS XXXXVI
(1954) 180—181.



110 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererzichung

in der Verwandtschaft etwas ,steckt”, versdume man nicht, das
Knabenseminar oder Konvikt dariiber gewissenhaft zu informie-
ren. Besonders vorsichtig sei man, wenn der Bub auflerdem noch
sehr still ist. Diese auBergewohnliche Stille, die oft mit Bravheit
verwechselt wird, ist nicht selten ein deutliches Zeichen, daB die
innere Triebfeder des Buben schwach oder angekrénkelt ist.

3. DaB wir auch zur Beurteilung des Charakters und
der Gemiitsbewegung der Bewerber einen Fachmann oft
sehr notig hitten, sei nur nebenbei erwéhnt. Mit Recht schreibt
P. Georg Trapp S.J.: ,. . . und doch ist es wahr, daB auch die
charakterologische Struktur eines oder fiinf jener Talente be-
deutet, die dem Herrn Zinsen bringen sollen; daBl sie zu dem
Kapltal eines Menschen gehért, von dem die Heilige Schrift sagt,
daB wir es berechnen miissen, bevor wir einen Turm bauen wol-
len . .. Und was die Gemiitsbegabung und Gemiitsbelastung an-
geht, ist schon bei der Zulassung zum Priesterberuf friihzeitige
Uberlegung und Priifung geboten, weil gerade auf diesem Gebiete
dem besten Willen die charakterologischen Grenzen gezogen sind.
Im Zweifelsfall wird man sagen miissen, daBl der junge Mensch,
bei dem es fraglich ist, ob er ein gliicklicher Priester werden
konne, in Gefahr ist, auch kein guter Priester zu werden?®!)“,

4. Zweifellos gibt es sehr viele junge Menschen, deren psy-
chische oder physische Labilitdt so gering ist, daB sie — bei
normaler Belastung und bei normalen Lebensbedingungen —
latent bleibt und nur bei Uberforderung ausbricht. Solchen Theo-
logen gegeniiber — und wer aus dieser Zwei-Kriege-Generation
wiirde nicht dazu gehtéren? — besteht die Aufgabe der Seminar-
leitung darin, Lebensbedingungen und Milieu so
glinstig als moglich zu gestalten. Gelingt dies, so kOnnen diese
Menschen ohne Gefihrdung der Gesundheit die Seminarausbil-
dung absolvieren und spéter als Priester GroBes leisten. Ruhige
Lage des Hauses (bei Industriestddten womdoglich auBlerhalb der
Stadt), Einzelzimmer, gerdumige Spielplitze, gesunde Erndhrungs-
weise, Gelegenheit zu Sport, Schwimmen und Wandern, Mdglich-
keiten zur Erholung in den Ferien u. a. sollen mit allen Kriaften
gefordert werden.

Der HIl. Vater sagt chesbezughch »e « - (die Erziehung der
Theologen) geschehe in gerdumigen und luftigen Hiusern, die fir
Ruhe und Gesundheit gilinstig sind®*?)“, Und P. Lombardi S.J.
kommentierte bei der Tagung der italienischen Priestererzieher zu
Rom (die Referate wurden von der Seminarkongregation allen

) Trapp Georg S.J., ,Charakterologische Voraussetzungen fiir Ent-
flaltung und Fehlentwicklung priesterlichen Lebens“ in: ,Der Seelsorger“ 23
(1953) 146—150.

2% MN. 78.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung LIl

auBeritalienischen Seminaren zugesandt) diese AufBerung des
Papstes mit den Worten: ,Niemand mochte seine Kinder, wenn
er sie wirklich lieb hat, in dunklen H&dusern mit diisteren Géngen
und Riumen sehen. Gute Eltern wollen vielmehr, daB ihre Kinder
Licht, Luft, Bewegungs- und Spielmoglichkeit haben. Nun gut!
Dann schaffe man ein solches Milieu auch fiir unsere Seminaristen!
Vor allen anderen Ausgaben in der Ditzese denke man an die
Seminare und gebe ihnen Luft und Freude®?)!“

Ohne einem Luxus oder Wohlleben der Theologen auch nur
im mindesten das Wort zu reden, darf man wohl sagen: diejenigen
Mittel, welche die Menschen in der Welt drauBlen zur Stirkung
ihrer Gesundheit mit Fug und Recht beniitzen, diirfen und sollen
auch unseren Theologen, deren Gesundheit der Kirche so not-
wendig ist, nicht vorenthalten werden. Zu diesen Mitteln gehoren
Luft und Licht, Sonne und Wasser, Spiel und Sport, Bewegung
und Arbeit im Freien usw. Etwaige Ausgaben der Di6zesen werden
durch die Leistungskraft des kiinftigen Klerus wieder iiberreich
hereingebracht.

Verzogerte Personlichkeitswerdung

Ein Problem von nicht geringer Bedeutung (wenigstens in
Osterreich mit dem nur achtjihrigen Mittelschulstudium) bildet
die groBe Jugendlichkeit der Maturanten. Neueintretende,
die erst 1714 Jahre alt sind, werden immer hiufiger. Dies wére an
sich nicht so schlimm; das gab es auch friiher. Doch es kommt ein
Umstand dazu, den es friiher nicht gab. Wie die Erziehungskunde
behauptet, ist in den letzten Jahrzehnten eine nicht unerhebliche
Verschiebung in der Reifung unserer Jugend eingetreten. Die
korperliche Relfung, sagt man, tritt zwei Jahre friiher, die gelstlge
dagegen drei bis vier Jahre spiter ein®).

Die unmittelbare Folge dieser Tatsache ist, daf diese jun-
gen Menschen — wegen der noch nicht abgeschlossenen Aus-
reifung ihrer Personlichkeit — eine so tief einschneidende und
so weittragende Lebensentscheidung, wie sie der Entschluffi zum
Priestertum in sich birgt, in diesem Zustande des ,Noch-nicht~
fertig-seins“ — auch wenn sie wollten — noch gar nicht féllen

28) Lombardi Riccardo S.J. ,Lineamenti di una sama pedagogia
seminaristica® in: ,L’Esortazione ,Menti nostrae‘’ e i Seminari“, heraus-
gegeben von der Seminar- und Studienkongregation, Rom 1953, Verlag
Poliglotta-Vaticana.

M) Huth A. ,Pubertitsschwierigkeiten* in: ,Schule und Jugend*
7 (1953) 93—96; Muchow H. ,Ist eine Revision unseres Bildes von der
Jugend vonndten?“ in: ,Schule und Psychologie“ 1 (1954) 108—113; Un-
deutsch U., ,Somatische Akzeleration und psychische Entwicklung der
Jugend der Gegenwart® in: ,Studium Generale“ 5 (1952) 286—297; ders,
»Psychische Beobachtungen iiber die Akzeleration der Jugendentwicklung*
in: ,Homo* 2 (1951) 24—27.



112 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

koénnen. Die Erfahrungen scheinen dies zu bestitigen. Einem
Regens, der seine Alumnen hauptsidchlich aus dem Knabenseminar
erhilt, erklirten von 21 aus dem Knabenseminar eintretenden
Maturanten nicht weniger als sieben spontan am Tage des Ein-
trittes, daB sie noch gar nicht wiiBten, was sie werden sollten.
Die Zahl der Unentschiedenen diirfte in Wirklichkeit also noch
héher liegen.

Damit stehen wir vor einer ganzen Kette von Problemen. Wie
soll man junge Menschen konsequent und zielstrebig einem Berufe
entgegenfiihren, der ihnen noch gar nicht als ,ihr“ Beruf klar
geworden ist? Darf man das Subdiakonat mit seinen ewigen Bin-
dungen Menschen auferlegen, die dafiir noch gar nicht reif sind#)?
Soll man noch um Altersdispensen ansuchen? Ist das sogenannte
Alumnatspriestertum (so sehr es aus anderen Griinden vertretbar
ist) unter dieser Riicksicht zu begriiBen? Sollte die Einfithrung des
(vom Kirchenrecht geforderten) sechsten Jahres — von dieser Sicht
aus — nicht eher gefordert als bekimpft werden? — Wir sehen:
eine ganze Kette von Fragen, die der Priestererzieher allein wohl
kaum l6sen kann!

Klirung der Berufsfrage

In Anbetracht der eben angefiihrten Schwierigkeiten muf
groBe Sorgfalt darauf verwendet werden, den in das Seminar Ein-
tretenden bald eine systematische Einfiihrung in das
Priestertum zu geben. Die Instruktion der Sakramenten-
kongregation des Jahres 1930 verlangt diese Einfithrung vor der
Erteilung der Tonsur und des Subdiakonates?®). Gewi3 wird man
an diesen beiden Wendepunkten dieses Thema behandeln. Der
natiirlichste und passendste Ort fiir eine griindliche Einfiihrung
in diesen ganzen Fragenkreis wire aber zweifellos das erste Se-
minarjahr, denn in den ersten beiden Semestern fallen bekannt-
lich die meisten Berufsentscheidungen. Hier haben die Alumnen
die kldrende Hilfe am notigsten.

Ein Priesterseminar hat das Problem in der Weise gelost, daf
wihrend der ersten zwei Semester eine eigene Vorlesung ,De
vocatione sacerdotali®, die der Regens hilt, mit je einer Wochen-
stunde angesetzt ist. In den personlichen Aussprachen mit dem
Spiritual, die sich an die monatlichen Rekollektionen anschliefien,
kénnen dann die Theologen mit ihrem Seelenleiter (in foro in-
terno) iiberlegen, inwieweit die vom Regens (in foro externo) vor-

24a) In diesem Zusammenhange sei darauf hingewiesen, dafl nicht wenige
Psychologen (z. B. Oswald Schwarz) von einer Heirat des Mannes vor dem
28. Lebensjahre abraten. Man vergleiche damit das niedrige Weihealter von
24 Jahren!

%) Instruktion der Sakramentenkongregation wvom 27. Dezember 1930,
AAS (1931) XXIIT 120 ff.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 113

gelegten Regeln und Normen auf sie personlich zutreffen oder
nicht. So klart sich von selbst langsam das Wissen um die Be-
rufung, die Entscheidung wird bedeutend erleichtert.

Leider gibt es keine Unterlagen fiir diese Einfiihrungen. Be-
sonders jene Partien, in denen die medizinische, psychologische
und charakterologische Seite der Berufung dargelegt werden muB,
gehorten gemeinsam mit Fachleuten erarbeitet. Fiir italienische
Seminare, die zur Ermdglichung dieser Einfiihrung zwischen
Mittelschule und Philosophie ein zusitzliches Jahr einschieben
wollen®®), hat der ehemalige Rector Magnificus der Gregoriana in
Rom, P. Dezza S. J., ein Rahmenprogramm ausgearbeitet??).

Der wohltéitige Einflul, der von diesen Einfiihrungen ausgeht,
kommt nicht bloB den Theologen, sondern allen Faktoren, die mit
der Erziehung der Alumnen betraut sind (Regens, Spiritual und
Beichtvitern), zugute. Da sie auf Grund dieser Einfiihrungsvor-
lesungen das nétige Wissen bei den jungen Menschen voraus-
setzen kénnen, kénnen sie sich darauf beschrianken, den Theologen
bei der konkreten Anwendung der Grundsédtze auf sich selbst zu
helfen.

Ubertriebene Rezeptivitit

1. An die wissenschaftliche Ausbildung unserer
kiinftigen Priester haben, wie schon erw#hnt, Karl Rahner und
F. Bernard Meyer Wiinsche angemeldet. Rahner beflirwortet eine
Trennung der spezifisch wissenschaftlichen Ausbildung des ,, Theo-
logen“ von der Ausbildung des kiinftigen ,Seelsorgers“, dessen
Bildungsgang entlastet, konzentriert und vertieft werden solle.
Meyer meint, akademisches Studium betrachte die Probleme ab-
strakt und unpersonlich; Bekehrung aber, die spezifisch priester-
liche Aufgabe, ist die Entwicklung einer neuen personlichen Be-
ziehung zu Gott. Welche Ausbildung gibt nun eigentlich, fragt
Meyer, das heutige Seminar dem Priester mit fiir sein so durch
und durch personliches Wirken? Es gibt ihm ein Wissen davon!
Ob aber auch geniigend erlebtes Wissen?8)?

Was an beiden Vorschligen wohltuend bertihrt, ist die Energie,
mit der die wissenschaftliche Ausbildung noch stérker als bisher
auf den ,Priester” und den ,Seelsorger“ ausgerichtet wird. Diese
Grundhaltung wie auch eine Reihe von Einzelvorschligen sind
(besonders bei Rahner) sehr erwégenswert. Rahner und Meyer
geben Gedanken wieder, wie sie schon vor acht Jahren —-auf

%) Carozzi Giuseppe, ,Aktuelle Probleme im ILeben des dtalieni-
schen Klerus“ in: ,Anzeiger flir die katholische Geistlichkeit* 63 (1954)
230—232.

) Dezza Paolo S.J, ,I1 IV. anno di Liceo filosofico nei Seminari
d’Italia® in: ,Seminarium® 5 (1953) 69—73.

%) Vgl. ,Aktuelle Zeitschriftenschau® in: ,,Orbis Catholicus* 8 (1954) 93.



114 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

Grund seiner Erlebnisse im Priesterblock von Dachau — P. Otto
Pies S.J. in einem wirklich lesenswerten Artikel ausgesprochen
hat?®). Doch wollen wir — unserer bescheidenen Zielsetzung treu
bleibend — in diese groBen Fragenkomplexe nicht eintreten. Hier
sei (wieder einmal) nur so viel ausgesprochen, dafl unsere gegen-
wirtige wissenschaftliche Ausbildung zwei Ubel ausmerzen sollte:
das ,,Zu viel“ und das ,Zu seicht®,

2. Das StoffausmafB, das unseren Theologen geboten
wird, ist extensiv viel zu umfangreich. Wenn — wie es tatsichlich
der Fall ist — in der Woche den 23 (und mehr) Vorlesungsstunden
nur 12 (manchmal noch weniger) Studierstunden gegeniiberstehen,
so ist da zweifellos etwas nicht mehr in Ordnung. Wenn — um
einen (nicht boswilligen) Vergleich zu ziehen — Professoren und
Dozenten zum bloBen Vorbereiten einer (schon geschriebenen)
Vorlesung (also nur zum Nachlesen, Uberdenken, Stellen-Nach-
priifen usw.) durchschnittlich eine volle Stunde benétigen, mit
welchem Recht darf man dann von den Theologen, die diese
Materie zum ersten Male in ihrem Leben bei der Vorlesung in
ihr geistiges Blickfeld bekommen, verlangen, daf sie diesen Stoff
in der halben (manchmal noch kiirzeren) Zeit verarbeiten? Dieses
»Zu viel* fiilhrt notwendig zum ,,Zu seicht“. Es bleibt keine Zeit,
den Fragen tiefer nachzugehen. Die Folge davon ist, daBl der Stoff
kaum in die Tiefen des Verstandes und (wahrscheinlich noch
weniger) in die Tiefen des Herzens eindringen kann, wo er aber
ruhen sollte, damit der Priester spiter aus der Fiille des Herzens
zu den Herzen der anderen Menschen sprechen koénnte. Weniger
Vorlesungen und mehr Zeit zum Studieren! Um diese Forderung
kommen wir wohl kaum mehr herum. Freilich miifte dann auch
Vorsorge getroffen werden, da3 die Theologen die umfangreichere
Studierzeit auch wirklich beniitzen. Das beste Mittel dazu wéaren
wohl die ,Repetitionen*, wie sie die Jesuiten in ihren Kollegien
seit Jahrhunderten mit groBem Erfolge iiben.

3. AuBler dem Ausmal des Stoffes ist wohl auch die Art der
Darbietung einer Anderung bediirftig. Das dauernde Vor-
lesen erdriickt die selbstdndige Arbeit des Theologen. Er gleicht
immer mehr einem Fasse, in das die Professoren Tag fiir Tag
hineinschiitten. ,Rezipieren“ und wiederum ,rezipieren“ wird
seine einzige (passive) Beschidftigung. Kein Wunder, wenn die
aktiven Krifte in langsamer Atrophie ersterben und ein eigen-
stdndiges Sichauseinandersetzen mit den Problemen kaum mehr in
Frage kommt. Die Wirkungen fiir spiter sind bekannt. Die Ab-
neigung und Antipathie weiter Schichten des Klerus gegen die
Wissenschaft, wie sie in der Ablehnung jeder ,Theorie“ oft so

29) Vgl. Anm. 14a.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 115

peinlich sichtbar wird, diirfte in diesen Ubelstinden mitbegriindet
sein. Konnte die bisherige Art der Wissensvermittlung nicht etwas
»erginzt“ werden, derart z. B., daB reine Vorlesungen, Privat-
studien und auch gemeinsame aktive Erarbeitung der Probleme
und ihrer Losungen (in der ,Vorlesung®, nicht in zusétzlichen
»Seminaren®) abwechselten?

4. Sollte nicht auch in den Seminaren (wie an den Universi-
titen) die Ausbildung unserer Theologen — wenigstens in den
Hauptfichern — mit einer zusammenfassenden Prii-
fun g abgeschlossen werden? Geschieht dies nicht, so zeigt man
— in einem Vergleich gesprochen — dem Theologen Semester um
Semester einen Baustein nach dem anderen, aus denen der Dom
erstehen soll. Den ,fertigen®* Dom aber bekommt der arme
Theologe nie zu sehen, nicht im Seminar und auch nicht spéter.
Denn daBl dieser Dombau gelegentlich des Pfarrkonkurses nach-
geholt wird, wagt wohl fiiglich niemand zu behaupten. Gerade
die Zusammenschau des geschlossenen christlichen Weltbildes aber
wire ein Wert, den wir dem kiinftigen Priester nicht vorent-
halten sollten??),

5. Diirfte noch eine Anregung ausgesprochen werden, so ware
es der Wunsch nach Forderung der Seminarbiichereien.
Der junge Theologe, der in der Biicherei seines Seminars wenige,
meistens uralte Biicher vorfindet, wird kaum von der Gegenwarts-
maéchtigkeit der katholischen Lehre und Weltanschauung iiber-
zeugt sein, Er wird vielmehr allzu leicht Inferioritdtsgefithlen und
Minderwertigkeitsanwandlungen erliegen, ganz abgesehen davon,
daBl eine stindige Ergdnzung der laufenden (zeitlos giiltigen) Vor-
lesungen durch moderne Autoren ein Ding der Notwendigkeit ist.
Eine gute Seminarbiicherei wiirde auch der Fortbildung der jun-
gen Priester zugute kommen. '

Vertiefte, standesgeprigte und zielstrebige Aszese

1. Auffillig, wenn nicht befremdend, wirkt der Umstand, daB
alle Orden und ordensdhnlichen Genossenschaften ausnahmslos
durch die Institution des sogenannten Noviziates ihren neu
eintretenden Mitgliedern vor Beginn der philosophisch-theologi-
schen Studien eine tiefere und konzentrierte religits-aszetische
Formung angedeihen lassen, wihrend die Ausbildung der Welt-
priester nichts Derartiges kennt. Wihrend also der angehende
Ordensmann nach der Matura in die religios tief gesédttigte Atmo-
sphire des Noviziates eintritt, warten auf den Kandidaten des
Weltpriestertums niichterne Vorlesungen, indes die religiose Bil-
dung auf den frithen Morgen und den spédten Abend zuriick-

) Pies Otto S.J., & a. O. 26.



116 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

gedringt ist — nicht viel anders als in irgend einem anderen
kirchlichen Konvikt vor dem Eintritt in das Seminar.

Warum das? Brauchen wir Weltpriester eine tiefere religitse
Formung nicht oder doch nicht so notwendig wie die Ordensleute?
Wer das wirkliche Leben und Wirken des Weltpriesters, seine
Not und seine Klagen kennt, wird diese Frage kaum zu bejahen
wagen. Wenn aber das so ist, warum wird dann dem kiinftigen
Weltpriester diese tiefere aszetische Durchformung vorenthalten?
Warum empfingt man den Neueintretenden mit niichternen wis-
senschaftlichen Vorlesungen gerade zu der Zeit, wo er sich ent-
schlossen hat, sich ganz an Christus hinzuschenken, bereit, auch
sein Letztes zu geben? Wie sehr diese Frage in der Luft liegt,
sieht man daraus, dafl mehrere deutsche Seminare von sich aus
den Versuch unternommen haben, die Neueintretenden wenigstens
zwel oder drei Wochen vor Beginn des Seminarlebens tiefer in
das religiose Leben einzufiihren.

Wiére ein Ersatz des Ordensnoviziates nicht in der Art iiber-
legenswert, daB das erste Semester von der Wissenschaft »befreit
und zur religiosen Vertiefung verwendet wiirde? Von zwolf
Semestern ein einziges der religitsen Verinnerlichung widmen,
wére das zu viel verlangt? Die damit verbundenen Vorteile diirf-
ten das Opfer wohl rechtfertigen: es erstiinde ein solider Unterbau
fir das ganze sich anschlieBende Seminarleben; Berufszweifel
kénnten schneller behoben werden; Liicken und Mingel in From-
migkeit und Innerlichkeit (oft durch das laue Familienmilieu her-
vorgerufen) wiirden leichter beseitigt; die folgende wissenschaft-
liche Ausbildung wiirde durch die Vertiefung des priesterlichen
Berufsethos nicht unerheblich gewinnen.

P. Otto Pies S. J. schreibt diesbeziiglich iiber seine Erfahrungen
aus dem Priesterleben in Dachau: , Aszetik ist in Seminaren und
Ordensschulen ein Lehrfach unter vielen anderen, das zudem meist
recht stiefmiitterlich gehalten wird. Wir fanden (in Dachau) ver-
hdltnisméBig wenig Priester, die in den Fragen des geistlichen
Lebens griindlich unterrichtet waren und auf die wichtigen Fragen
der Seelenfithrung eine gediegene, auf Einsicht und Erfahrung
grindende Auskunft zu geben vermochten. Sehr viele hatten
fleifig und erfolgreich, zum Teil hervorragend in den verschie-
denen Sparten der Seelsorge gearbeitet, zum Teil bahnbrechend
manche Gebiete, wie Jugend-, Fliichtlings-, Gefangenenseelsorge,
erschlossen. Aber zu wenige traf man, die, aszetisch durchgebildet,
zum innersten Heiligtum des geistlichen Lebens, zum ganz per-
sonlichen Kontakt mit Gott, sich durchgerungen hatten . . . Diese
Beobachtungen haben die Gedanken der Priester in Dachau
sorgenvoll beschéftigt und die Uberzeugung wachgerufen, daB die
Seminare &hnlich wie die Orden ein Noviziat brauchen, das —
vielleicht kiirzer als ein Ordensnoviziat — Abstand, Stille und



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 117

Ausschwingen der bisherigen Erkenntnisse und Eindriicke ermog-
licht und das, wie das jetzige kirchliche Gesetzbuch es fiir die
Orden verlangt, die Tiefe und Bestindigkeit des Gebetslebens,
die Ausrottung der verkehrten Neigungen und den Aufbau des
Tugendlebens gemiB den bewéhrten Regeln katholischer Aszetik
und intensive Pflege des geistlichen Lebens unter Fiihrung erfah-
rener Geistesménner vermitteln soll31)“.

2. In diesem Zusammenhange sei kurz auf die (in letzter Zeit
sehr besprochene) Frage nach einer eigenen Spirituali-
tdt und Aszese des Weltpriesters hingewiesen. Die
zahlreichen Diskussionen und Erorterungen dariiber wie auch das
péapstliche Mahnschreiben ,,Menti nostrae“ (das keinen Unterschied
macht) haben gezeigt, daBl es eine eigene Spiritualitit des Welt-
priesters nicht gibt??), daB es aber notwendig ist, die allen (Welt-
und Ordens-) Priestern gemeinsamen religitsen Ubungen dem
Weltpriester in steter Blickrichtung auf sein nun einmal sehr
anders geartetes Leben und Wirken zu erkldren und nahezubrin-
gen. Betrachten — um ein Beispiel herauszugreifen — muf, dem
Wunsche der Kirche zufolge, der Monch und der Grofistadtkaplan.
Aber das Wie und Was der Betrachtung wird, wenn sie sinnvoll
und fruchtbringend sein soll, in beiden Fallen eine nicht unbedeu-
tende Differenzierung aufweisen. Den werdenden Weltpriester
schon im Seminar ,seine“ Art der Betrachtung, ,seine“ Art des
Rosenkranzgebetes usw. zu lehren, ist die schwierige, aber indis-
pensable Aufgabe des Spirituals an einem Weltpriesterseminar.

3. Fast ebenso wichtig wie eine vertiefte und standesgeprigte
religiose Formung des Weltpriesters scheint die Einheitlich-
keit und Zielstrebigkeit seiner aszetischen Ausbildung
zu sein. Dem Theologen und spiteren Priester sind eine ganze
Reihe religioser Ubungen vorgeschrieben oder empfohlen (Messe,
Breviergebet, Betrachtung, Rosenkranz, geistliche Lesung, Parti-
kularexamen, Gewissenserforschung, Schriftlesung, Morgen- und
Abendgebet, Beichte, Rekollektio usw.). Wie leicht kommt da der
junge Mensch in Versuchung, in diesem Vielerlei an Ubungen
keinen inneren Zusammenhang mehr zu entdecken und sie als
Ergebnis einer zufilligen (wenn auch gut gemeinten) kirchlichen
Gesetzgebung zu betrachten. Eine solche unorganische Schau der
religitsen Ubungen wire aber einem Durchhalten dieser Ubungen
wenig giinstig. Wire es da nicht angezeigt, dem Theologen recht-
zeitig das Zentrum zu zeigen, um das sich alle diese Ubungen,
vorbereitend oder nachbereitend, konzentrischen Kreisen gleich,
herumlegen und von dem sie Sinn und Wert empfangen? Nach

) Pies Otto S.J, a. a. O. 20/21.
) Vgl. Seiler Hermann S.J. ,Um die Spinitualitdt des Weltprie-
sters* in: ,Geist und Leben® 27 (1954) 358 ff. (mit Literaturangabe).



118 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

»Menti nostrae® ist dieses Zentrum das Herrenopfer, die hl. Messe.
Das Hinbeziehen aller unserer religitsen Ubungen auf dieses eine
Zentrum alles religiosen Tuns wére nicht so schwer. Die einzig-
artige Geschlossenheit alles religiosen Tuns und die dadurch
bedingte Freude wiren diese Arbeit wert?3).

~ In #Zhnlicher Weise wie dem einzelnen Tage sollte auch den
Jahren der religiosen Seminarbildung Einheit und Zielstrebigkeit
verliechen werden. Die naturgegebenen Kristallisationspunkte
wiéren die groBen Tage der Weihen. Es sollte nicht sein, dafl die
Priifungen, die Ferien oder auch das Kirchenjahr die Angelpunkte
‘unseres aszetischen Strebens in den Jahren der priesterlichen
Vorbereitung sind. Dies kommt einzig und allein jenen ,heiligen
Stufen® zu, auf denen wir zu unserem Ziele emporsteigen: der
Erteilung der Tonsur, der Niederen Weihen, des Subdiakonates,
des Diakonates und des Presbyterates. Dafl die Priesterweihe der
groBe leuchtende Stern ist, dem der Theologe vom ersten Tage
seines Eintrittes an sehnsuchtsvoll nachzieht, dal die Strahlen
seines Lichtes alle Perioden der Ausbildung erhellen, steht auler
Zweifel. Weniger aber kann man das (leider) von den anderen
Weihen sagen. Und doch sollten auch die iibrigen Weihen (auch
die Niederen Weihen!) Ziel- und Ausgangspunkt der priester-
lichen Formung, vor allem der charakterlichen und aszetisch-
religiosen Bildung, sein.

Voraussetzung fiir diese Auswertung der Weihen ist die Ein-
haltung der Weiheintervalle, Wenn die hl. Kirche eine Absicht
mit den Weiheinterstitien verfolgt, kann es ja nur diese sein, dem
jungen Menschen die Moglichkeit zu verschaffen, in diesen
Zwischenzeiten die Forderungen der bereits empfangenen Weihe
zu erfiillen und sich fiir die nichste zu bereiten. Damit die Kan-
didaten dies kénnen, mufl sie die Vorstehung zunichst die zeitlos
giiltigen Grundideen der einzelnen Weihe erkennen lassen, um
ihnen dann die konkreten Forderungen der betreffenden Weihe
in dieser unserer Zeit nahezubringen. DaB auch der Spiritual
beim Aufbau wie bei der Motivierung des aszetischen Gutes, das
er im Laufe der Jahre an die Theologen heranbringt, nach Még-
lichkeit von den Weiheterminen bzw. von den Grundideen der
Weihen ausgehen sollte, liegt in der Natur der Sache. Vorh Diszi-
plinéren her kénnte vielleicht mit dem sukzessiven Empfange der
einzelnen Weihen eine allmihliche stirkere Selbstverantwortung
und Selbstdndigkeit des werdenden Priesters geférdert werden.

Einfiihrung in die praktische Seelsorge

Was an der jetzigen Art der Priestererziehung vielleicht am
dringendsten einer Uberpriifung bedarf, ist die Vermittlung eines

) MN. 26—34.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 119

missionarisch-erobernden Geistes und die praktische Einfiihrung
in die Seelsorge.

1. Durch volle 14 Jahre werden unsere Priester in der (rela-
tiven) Abgeschlossenheit des Knaben- und Priester-
seminars erzogen. Diirfen wir uns da wundern, wenn sie am
Ende ihrer Ausbildung eine gewisse Angst vor der Seelsorge, ja
sogar vor dem Kontakte mit den Menschen in der Welt draufien
haben, daB sie sich duBerlich wie innerlich schwer tun? Kein
Geringerer als Pius XII. sagt zu diesem Anliegen: ,Die jungen
Menschen (die so ausgebildet werden) werden sich spidter im
Umgange mit dem einfachen Volke wie mit den Gebildeten schwer
tun. Die Alumnen miissen daher allméhlich und in kluger Weise
in das innere Denken und Wiinschen des Volkes eingefiihrt wer-
den®)“, In dieser Sicht sind die Ferien, welche die Theologen
bei ihren Angehérigen verbringen, ein groBler Vorteil. Freilich
muf3 auch zugegeben werden, dafl die Theologen (wegen der
singuldren Stellung, die sie infolge ihrer Priesterberufung bei den
Angehorigen und weithin auch in der Offentlichkeit einnehmen)
wohl nicht den ganzen und vollen Kontakt gewinnen werden.

2. Zu djesen Schwierigkeiten, die mehr in einer gewissen Ent-
fremdung vom Volke bestehen, kommt die Unsicherheit der Neu-
priester in der praktischen Seelsorge. Wie soll auch
ein junger Kaplan, der eben das Seminar verlassen hat, gern,
geschickt und zielbewul3t bei ders Seelsorgearbeit zugreifen, wenn
er vorher gar nicht eingefithrt wurde? Den jungen Theologen mit
seiner eigentlichen Berufsarbeit und seinem einzigen Lebens-
inhalt, der Seelsorge, schon wihrend der Seminarzeit vertraut zu
machen, ist unabdingbare Pflicht jeder Priesterbildung.

VerhéltnisméBig leicht lieB sich die theoretische Ein-
fiihrung in die Seelsorge unserer Zeit verwirklichen. Man hat
. einfach an die iiblichen iiberzeitlich giiltigen Themen der Pastoral
noch Vorlesungen iiber Geschichte, Art und Weise der modernen
Seelsorge angefiligt. Wenn die Vortragenden (meist Referenten
der Seelsorgeimter) und der Pastoralprofessor in wohliiberlegter
Planung zusammenarbeiten, stellt diese Art das Ideal der theore-
tischen Einfiihrung dar.

Viel schwieriger ist die praktische Einfiihrung. Als
ungangbar hat sich der Versuch erwiesen, der — unmittelbar
nach Kriegsende — von manchen Seminarleitungen eine Zeit-
lang geduldet wurde, dafl die Theologen wihrend des Semesters
gleichzeitig in der Seelsorge mitarbeiten. Bald zeigte es sich,
daB die seelsorglichen Arbeiten Geist und Kraft der Alumnen
allzu stark in Anspruch nahmen. Die Folgen filir die wissen-

34) MN. 81.



120 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

schaftliche und aszetische Ausbildung waren nicht giinstig. Eine
Koexistenz von Seminarausbildung und praktischen Seelsorge-
versuchen erwies sich als undurchfiihrbar.

Ein anderer Weg wurde in der Didzese Rom vom Heiligen
Vater selbst beschritten. Die romischen Theologen erhalten zu-
néchst die bisher iibliche Bildung in den Seminaren. Statt aber
nach der Priesterweihe sofort in die Seelsorge zu treten, werden
sie fiir ein oder zwei Jahre im St.-Eugen-Kolleg zusammengefal3t,
das im Gebidude der neu errichteten St.-Eugen-Pfarre unter-
gebracht ist. Dort erhalten sie von eigens dazu bestimmten Prie-
stern eine sorgfiltige Einfilhrung in Theorie und Praxis der
GroBstadtseelsorge der Stadt Rom. In der Errichtungsbulle sagt
der Heilige Vater unter anderem: ,,Zu jenen Problemen, mit denen
Wohl und Wachstum unserer Kirche aufs engste verbunden ist,
gehoren die richtige Ausbildung und Formung des jungen Klerus. .
Die jungen Priester miissen theoretisch und praktisch eingefiihrt
werden, damit sie die modernen Seelsorgemethoden gut und gerne
handhaben lernen®)“. Dem Papste scheint diese Losung so sehr
am Herzen zu liegen, daB3 er die Errichtung &hnlicher Hiuser auch
den anderen Ditdzesen der Weltkirche sehr empfiehlt®¢).

In Deutschland, wo die Hauptferien der Theologen eine
ungewobhnliche Ausdehnung haben, gingen die Seminare bald
dazu iiber, teils auf freiwilliger, teils auf pflichtméBiger Basis, die
praktische Seelsorgeeinfiihrung in die Ferien zu verlegen. Die
Theologen halfen und helfen — meistens unter dem Namen
»Feriendiakonat® — in der Diaspora, in Kinder- und Jugend-
lagern, im schulischen Religionsunterricht, in der Pfarrkanzlei,
in Flichtlingslagern, bei Unternehmungen der Caritas u. 4. Sogar
das deutsche Kolleg in Rom, das sonst seine Alumnen nie nach
Hause fahren lieB3, gibt seit einigen Jahren fiir dieses Ferien-
diakonat Heimaturlaub. In Osterreich gingen manche
Seminare denselben Weg. Andere wihlten einen Mittelweg. Sie
schickten ihre Theologen nicht direkt in die praktische Seelsorge
(wenigstens nicht pflichtméBig), sondern verpflichteten sie, wih-
rend der Ferien bestimmte Kurse und Schulungswochen (meistens
fir Jugendfiihrung) zu besuchen, die vom Seelsorgeamt zum Teil
eigens fiir die Theologen veranstaltet wurden.

Auler den genannten Losungen ist noch ein vierter Weg
denkbar: das theologische Studium wird (vielleicht in der Zeit vor
Erteilung des Subdiakonates) ein Semester lang unter-
brochen und diese Zeit flir eine praktische Seelsorgehilfe ver-
wendet. Die Vorteile einer solchen Losung sind nicht wenige:
Die jahrelange abstrakte und theoretische Ausbildung wird

%) Pius X 1L, ,Quandoquidem® vom 2. April 1949, AAS XXXX (1949)

165—167.
36) MN. 98—99.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 121

endlich einmal unterbrochen. Die konzentrierte wissenschaft-
liche Téatigkeit und aszetische Ausbildung der anderen Semester
wird nicht gestért. Der Blick des Theologen wird energisch
auf sein eigentliches (und einziges) Lebensziel, die Seelsorge,
hingelenkt. Die praktischen Disziplinen (Katechetik, Piddagogik,
Rhetorik, Soziallehre, Pastoral usw.) werden im Spiegel des
wirklichen Lebens viel tiefer in ihrer Bedeutung erkannt und ge-
schiitzt. Neben den ,,intellektuell-schulischen® Begabungen werden
auch die ,seelsorglichen” Begabungen der Theologen offenbar. Da
bei dieser Art von Einsatz an ein Wohnen der Theologen innerhalb
des Seminars und an einen Einsatz in der Bischofsstadt gedacht
ist, konnten Seelsorger, Professoren und Vorsteher ihnen jeder-
zeit helfend, kldrend und ermutigend (sei es in Vorlesungen, sei
es in personlicher Aussprache) zur Seite stehen. Die jungen ,Seel-
sorgehelfer® konnten gegenseitig ihre Erfahrungen austauschen.
Endlich wiirde sich eine solche ,erste Aussendung® auf das gesamte
Seminarleben zweifellos befruchtend auswirken.

Angesichts dieser Vorteile wire es wohl zu rechtfertigen, von
den zwolf Semestern, welche die Kirche vorschreibt, am Beginne
des Seminars das erste Semester fiir die tiefere aszetische
Formung und in der Mitte der Ausbildungszeit ein zweites Seme-
ster fiir die praktische Seelsorgeeinfiihrung freizugeben. Das rein
wissenschaftlich-theoretische Studium umfaBte immer noch zehn
bis elf Semester; denn in die beiden freigegebenen Semester
miiBten ja namhafte Teile der Aszetik bzw. der Pastoral eingebaut
werden,

3. Die Frage der Werkarbeit unserer Theologen in
Fabriken usw. wéhrend der Ferien sei nur kurz gestreift. Die
Meinungen dariiber sind geteilt. Tatsache ist, daB den franzési-
schen Theologen durch.den Prifekten der Seminarkongregation
die Werkarbeit wihrend der Ferien verboten wurde. Die Theo-
logen wurden dafiir auf die Mitarbeit in den Pfarreien wver-
wiesen®?). Eine Reihe von Griinden mahnen denn auch tatsichlich
zur Vorsicht: unter anderem das lange Verzichtenmiissen auf die
tdgliche Messe und den héufigeren Sakramentenempfang; das
(besonders jlingere Theologen) entmutigende Milieu des Arbeits-
platzes; die Uberanstrengung der durch das Schuljahr ohnehin
schon geschwichten Nerven; die Versuchung, moglichst viel zu
verdienen und das verdiente Geld fiir unnétige Dinge (Radio, Mo-
torrdder usw.) auszugeben?®), DaB die Arbeiterschaft im deutschen
Sprachgebiete die Werkarbeit der Theologen oder Priester

37) ,,Orbis Catholicus® 7 (1953) 88.

%) Diese und andere Griinde brachte die Konferenz der deutschen
Seminar- und Konviktsleiter im Jahre 1953 in Tiibingen gegen die Werk-
larbeit der Theologen vor.

»Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1955 9



122 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

wiinschte oder nur so gewonnen werden kénnte, kann wohl auch
kaum behauptet werden. Doch gibt es Stimmen (Laien wie Prie-
ster), welche die Werkarbeit aus nicht von der Hand zu weisenden
Griinden giinstiger beurteilen®). Mit Riicksicht auf die im all-
gemeinen nicht gar so gute Gesundheit der jetzigen Theologen-
generation sowie auf die (wenigstens in Osterreich) verhaltnis-
mi#Big kurzen Ferien wird man die Werkarbeit kaum zu einer
allgemeinen Forderung erheben kénnen. DaB sie zur Kenntnis
des Arbeitermilieus viel beitragen konnte, steht jedoch auBler
Zweifel.

*

Das wiren einige schlichte Uberlegungen zur Frage der
modernen Priestererziehung. Den AbschluB mdge ein Gedanke
iiber die Priestererzieher selber bilden. Ein merk-
wiirdiger (fast paradoxer) Gegensatz steht da vor uns. Einerseits
gehért die Aufgabe des Priestererziehers nach dem Urteil aller
Zustindigen zu den weittragendsten und schwierigsten Stellungen
in der Kirche. Andererseits aber wird fiir Ausbildung oder Fort-
bildung des Priestererzichers wenig oder nichts getan. Wie in
keinem anderen Beruf herrscht hier der Autodidakt. Aus der
Unhaltbarkeit dieses Zustandes heraus, der von den Priester-
erziehern immer mehr gefiihlt wird, haben sich in fast allen
Landern die regelmiBigen Konferenzen der Priestererzieher ent-
wickelt. Ab und zu ging man auch schon dazu iiber, sich mit
Arzten, Erziehungsfachleuten, Psychiatern, Tiefenpsychologen
usw. zu gemeinsamen Beratungen {iber einschlégige Fragen zu
finden. In Rom denkt man sogar an ein Institut, das die Fort-
bildung der Spirituale und Seminarleiter fordern soll*’). Eine
groBe Hilfe, die dem deutschen Sprachgebiet leider noch fehlt,
wire eine Zeitsehrift oder (vielleicht besser) eine Sam-
melmappe, in der alles, was iiber Priestererziehungsiragen
in theologischer, medizinischer, psychologischer und paddagogischer
Sicht verdffentlicht wird, mag es nun die Form von Verordnungen,
Diskussionen, Vortrigen oder Versuchen haben, gesammelt und
an die Leiter aller Knaben- und Priesterseminare, Konvikte
Noviziate und Ordenskollegien ilibermittelt wird, wobei die Mog-
lichkeit eines Meinungsaustausches nicht ausgeschlossen sein

%) Mit Berufung auf die ,Kathpress® berichtet ,Der Volksbote“ vom
26. Dezember 1954 von einer Rede des Generaldirektors Mayer auf der
Miinchener Mitgliederversammlung der vereinigten Arbeitgeberverbinde in
Bayern, in der er fiir die Werkarbeit der jungen Theologen eintrat; wgl.
Pies, a. a. O. 26/27.

4 Balciunas V. ,Istituto di spiritualitA per i dirigenti del
Seminari® in: ,Seminarium® 4 (1951) 55; derselbe, ,La preparvazione dei
futuri dirigenti dei Seminari® in: ,Seminarium® 5 (1953) 118.



Pastoralfragen 123

soll*!). Viele und wertvolle Erfahrungen alter, erprobter Priester-
erzieher wiirden auf diese Weise erhalten, und der jungen Er-
ziehergeneration bliebe manch bitteres Lehrgeld erspart.

Pastoralfragen

»Unnatiirliche GroBfamilie?* Eine Zuschrift besagt folgendes:
In der von der Osterreichischen Bischofskonferenz herausgegebenen
Schrift ,De usu et abusu matrimonii“ heifit es Seite 51: ,Der Wille
zum Kind war in den alten Zeiten selbstverstéindliche Einstellung.
Eine freiwillig und kiinstlich herbeigefiihrte Beschriankung der Kinder-
zahl trotz ehelichem Verkehr kannte man nicht. Und das wére auch
heute die rechte Einstellung, und dazu miiite man die Eheleute
erziehen. Damit soll aber nicht der unnatiirlichen Grofifamilie das
Wort geredet werden.“ — DaB eine GroBfamilie unnatiirlich sein soll,
ist mir neu. Meines Erachtens ist jede Familie um so natiirlicher, je
groBer sie ist; sie wird erst unnatiirlich, wenn das Kind abgelehnt
wird oder man sich auf eines oder zwei Kinder beschrinkt. Ein weiterer
Satz, der mir neu ist, ist der auf den genannten unmittelbar folgende:
»Die Elfern haben das Recht, die Zahl ihrer Kinder zu bestimmen.*
Also entweder keines oder eines oder héchstens zwei! Oder wie soll
man das verstehen? Sind solche Sitze nicht bedenklich?

Darauf ist folgendes zu antworten. Zunichst ist zu sagen, daB
der Ausdruck ,unnatiirliche GroSfamilie“ nicht in sensu composito,
sondern nur in sensu diviso zu verstehen ist, d. h. nicht in dem Sinne,
als ob unnatiirlich ein wesentliches Merkmal der Grofifamilie an sich
widre, sondern zur Unterscheidung dieser GroBfamilie von einer an-
deren, der naturtreuen kinderreichen Familie. Benennung und Unter-
scheidung stammen vom bekannten Biologen und Theologen Her-
mann Muckermann, der in seiner Schrift »Kind und Volk*
die gemeinten Sachverhalte ausfiihrlich darlegt!). Als unnatiirlich
bezeichnet er jene GroBfamilie, ,deren Kinderzahl und Kinderqualitit
durch die Abweichung von den Lebensgesetzen lerzielt wird?)“. Als
erste Lebensbedingung in der Ehe nennt er die hingebende und
schonende Liebe. Die Hingebung, der eheliche Akt, soll Ausdruck der
Liebe zum andern sein, nicht einfach Befriedigung des Triebes, Die
Liebe aber fordert oder legt wenigstens zu gewissen Zeiten Schonung,
Verzicht nahe. So braucht der Korper der Frau nach einer Entbindung
Ruhe fiir mehrere Wochen. Wird diese Forderung der Natur erfiillt,
ist damit eine neue Schwangerschaft schon etwas hinausgeschoben.

Das Wohl von Mutter und Kind verlangt {iberdies, daB die Mutter

) Ttalien besitzt ein solches Organ in der Zeitschrift »Seminarium®,
die seit mehreren Jahren in Trient erscheint (Trento, Via Giardini 36) und
als Diskussions- und Publikationsorgan fiir Leiter von Knaben- und Prie-
sterseminaren wie auch von entsprechenden Ordensinstituten gedacht ist.

!) Hermann Muckermann , Kind und Volk. Der biologische Wert der
Treue zu den Lebensgesetzen beim Aufbau der Familie, Freiburg 1922. ;

O%



