136 " Das katholische Missionswerk

Das katholische Missionswerk
Der einheimische Klerus in Afrika
Von P. Johannes Bettray S.V.D, St. Gabriel-Modling bei Wien

Das Vorurteil, daB der schwarze Afrikaner einer Erhéhung seiner kul-
turellen Welt aus Mangel an Begabung und F&higkeiten nicht gewachsen sei,
ist niemals von einsichtigen Ménnern vertreten worden. Die Geschichte des
schwarzen Afrika beweist, daB die Negerrasse auf den verschiedensten Ge-
bieten zu Hochleistungen gelangt ist. Die ersten Versuche im 16. Jahrhundert,
schwarze Afrikaner zum Priestertum zu beférdern, hatten keinen bleibenden
Erfolg. Nicht wegen der Unfihigkeit der Schwarzen, sondern wegen der Uber-
stiirzung, mit der man den noch wilden Stidmmen das Edelreis des Priester-
tums aufzupfropfen trachtete. Als der Stifter der Heiliggeist-Viter, P. Liber-
mann, im 19. Jahrhundert die Versuche zur Heranbildung eines einheimischen
Klerus wieder aufnahm, war er sich der Wichtigkeit und Bedeutung des
Unternehmens bewuBt. ‘Ahnlich war sich Kardinal Lavigerie dariiber klar,
wenn er schreibt: ,Das wichtigste Werk ist unbestritten die Erziehung eines
einheimischen Klerus . .. Afrika mufB in letzter Linie durch Afrikaner fiir
die christliche Kultur gewonnen werden.“

Die Griinde zur Forderung des schwarzen Klerus sind -
duBerer und innerer Art. Die klimatischen Verhiltnisse fordern von den aus-
wiértigen Missionaren groBe Opfer an kostbarer Lebenskraft und Zeit. Die
Mentalitdt des Afrikaners macht es einem WeiBen sehr schwer, Denken und
Lebensweise des Volkes zu verstehen. Die Kirche dringt wegen des stindig
zunehmenden Nationalismus und des sich mehrenden Strebens nach Selb-
stindigkeit auf die Heranbildung dieser unentbehrlichen geistlichen Fiihrer-
schicht. Die Schwierigkeiten aber, die der Erreichung dieses Zieles ent-
gegenstehen, sind geradezu ungeheuer. Sie lassen sich kurz in zwei Momenten
zusammenfassen: in der Forderung der priesterlichen Ehelosigkeit und einer
ebenbiirtigen, philosophisch-theologischen Bildung der schwarzen Priester.
Obwohl aus Missionskreisen nicht selten wegen angeblicher Unméglichkeit
besonders der ersten Forderung Schritte unternommen wurden, Dispensen
zu erwirken, hielt Rom dennoch an den iiblichen Forderungen fest. Heute
diirfen wir sagen: Gott sei Dank! Rom erwies dadurch der schwarzen Rasse
den groften Dienst, indem es das Vertrauen in die eigenen moralischen und
intellektuellen Fihigkeiten gewaltig steigerte. Was es aber kostete, bis das
Eis gebrochen war, beleuchten folgende Angaben. In den Missionen der
Védter vom HI1 Geiste wurde 1847 das erste Knabenseminar (Senegal-
Dakar) gegriindet. 1864 ging der erste Priester aus dem Seminar hervor. Nach
erfolgreichen Anfingen wurde die Zahl der Ausgeweihten immer geringer.
In 50 Jahren brachte das Seminar nur zehn Priester hervor. Die Schwierig-
keiten waren so grof3, da man annahm, es werde der Folge mehrerer christ-
licher Generationen bediirfen, ehe man auf einen ausgiebigen Nachwuchs
rechnen koénne. Ahnliche Schwierigkeiten erhoben sich in Gabun. Hier begann
man 1857; 1899 erreichte der erste Priester sein Ziel, also nach 42 Jahren.
Dije tibrigen Missionen dieser Missionare zeigen ein dhnliches Bild. Ihre Er-
fahrungen bewogen die WeilBen Vidter von vornherein zu groBter Vor-
sicht. In Uganda begann man schon 1885 mit dem Lateinunterricht einzelner.
1893 begann der Seminarbetrieb. Die Ansitze waren verheiBungsvoll. Ein
Bischof sagte: ,,Gott, der diesem Volke die Gnade der Mértyrerpalme ver-
liechen hat, wird ihm sicher auch die Lilie der Jungfriulichkeit nicht vor-
enthalten.” Und doch erwiesen sich die Schwierigkeiten in der Folge als fast
uniibersteigbar. Von 650 Seminaristen, die in 20 Jahren in das Seminar auf-
genommen wurden, erreichten nur 36 das Ziel. Von den ersten 300 Kandidaten
gar nur drei. 1913 konnten die ersten Priester geweiht werden. Dann ging es
besser voran. 1926 zihlte man in den Missionsgebieten der WeiBlen Viter
52 und 1942 bereits 235 einheimische Priester. Das war die Rechtfertigung
konsequenten Festhaltens an wesentlichen Forderungen. Ahnliche Schwierig-



Das katholische Missionswerk 137

keiten hatten die Jesuiten im Kongo, die 1896 mit einem kleinen Seminar
begannen. Die Schlafkrankheit zerstorte das begonnene Werk. 1922 begann
man aufs neue, und 1937 konnten die ersten drei Priester geweiht werden.

Wenn nun auch seit jenen ersten bescheidenen Anféngen gewaltige Fort-
schritte erzielt wurden, die niemand geahnt hitte, so bleibt doch die Ver-
sorgung des Landes mit Priestern noch lange mit der Frage
verkniipft: Werden sich in Europa und in Amerika geniigend junge missions-
begeisterte Ménner finden, die hinausgehen, den afrikanischen Briidern das
Evangelium zu bringen und jene Arbeiten zu leisten, die Pionierdienst erfor-
dern? Wir diirfen nicht iibersehen, daf in Afrika auch heute noch nur ein
Seminarist auf 10.000 Katholiken kommt. Das normale Verhéltnis, wie wir
es etwa in Belgien, Holland und der Schweiz haben, wire 1:5000. Nur dann,
wenn die Zahl der Seminaristen verdoppelt wiirde, kénnten die schwarzen
Priester ausreichen, die schon bekehrten Afrikaner seelsorglich zu betreuen,
so dafl die auswértigen Missionare an weitere Eroberungen denken konnten.
So aber sind diese weitgehend gezwungen, die schon bekehrten Schwarzen
zu betreuen. Man spricht von einer Erstickungsgefahr des afrikanischen
Katholizismus, die sich ergibt aus dem ungestiimen Wachsen der Katholiken-
zahl und der zu geringen Zahl der Priester. In Léndern, die auf einer
niedrigen Kulturstufe stehen, geht das Wachsen des Klerus immer langsamer
vor sich als das Wachsen der Gliubigen. Umgekehrt ist es in Lindern mit
hoher Kultur, wie etwa in Indien, Hinterindien und China. Dort wichst der
Klerus bedeutend rascher als die Zahl der Glidubigen. Hier liegt eine der
wesentlichsten Schwierigkeiten der heutigen afrikanischen Mission, und doch
gilt es, die Zeit auszuniitzen, solange die Moglichkeiten noch so gut sind wie
heute. Auch Afrika ist vor dem Ansturm des neuheidnischen Materialismus
und Kommunismus nicht sicher.

Im einzelnen ist die Verteilung des einheimischen Klerus und seines
Nachwuchses in Afrika sehr verschieden. Arm an einheimischen Priestern ist
der mohammedanische Nordgiirtel des Kontinents. Marokko
zahlte 1951 37 Seminaristen; die Gebiete Algier und Tunis insgesamt 86 Se-
minaristen. In Agypten ist die Zahl der einheimischen Ordenspriester sehr
gering. Das von Leo XIII gegriindete Seminar in Tantah, Unterédgypten, hat
seit seiner Griindung 116 koptische Priester hervorgebracht. 1951 hatte es
15 Seminaristen. Im kleinen Seminar waren 97 Studenten. Insgesamt zihlte
 man im gleichen Jahre in Agypten, Eritrea (Seminar in Chéren), Athiopien
64 Seminaristen, von denen 28 in Addis Abeba und 13 in Adrigat weilten. Im
franzosischen Sudan konnten bis 1948 erst drei Einheimische an den Altar
geflihrt werden, doch gab es bis dahin schon etwa 200 Seminaristen. Der
Anglodgyptische Sudan hatte 1948 acht einheimische Priester und 19 Semi-
naristen.

Die folgenden Zahlen stammen von 1951. Sie geben nicht genau den
heutigen Stand wieder, vermogen aber ein ungefihres Bild der Verteilung
der Seminaristen in dem iibrigen Afrika zu geben. In West- und Zen-
tralafrika sowie in Nigeria leiten die Viter vom HIl Geist drei
Seminare: in Sebikhotane (Dakar), in Enugu (Nigeria) und Brazzaville mit
zusammen 57 Seminaristen. In den gleichen Gebieten leiten die WeiBen Viter
vier Seminare: Koumi (Franzosisch-Westafrika), Wiaga (Goldkiiste), Bau-
douinville (Belgisch-Kongo), Nyakibanda (Ruanda) mit zusammen 238 Semi-
naristen. Die Lyoner Missionare leiten dort drei Seminare: Ouidah (Fran-
zdsisch-Westafrika), Amisano (Goldkiiste) und Benin City (Nigeria) mit zu-
sammen 77 Seminaristen. In Franzosisch-Kamerun leiten die Benediktiner
das Seminar von Yaunde mit 91 Seminaristen. In Belgisch-Kongo leiten die
Jesuiten das Seminar von Mayidi mit 70 Seminaristen, die Scheutvelder das
Seminar von Kabwe mit 68 Seminaristen und die Dominikaner das Seminar
von Niangara mit 50 Seminaristen. Die Klaretiner leiten das Seminar von
Fernando Poo (Spanisch-Guinea) mit sechs Seminaristen.

In Ostafrika stehen die drei Seminare von Kachebere (Ny_assaland),
Kipalapala (Tanganyika) und Katigondo (Uganda) unter der Leitung der

»Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1955 10



138 Das katholische Missionswerk

WeiBen Viter mit 237 Seminaristen. Die Viter vom HI Geiste fithren die
Seminare Kibosho und Morogoro (beide Tanganyika) mit 46 Seminaristen.
Die Benediktiner leiten das Seminar von Peramiho (ebendort) mit 26 Se-
minaristen. Die Missionare von der. Consolata aus Turin leiten die Seminare
von Tosamaganga (Tanganyika) mit fiinf und von Nyeri (Kenya) mit neun
Seminaristen. Die Missionare von Mill Hill haben zwei Seminare, und zwar
in Ggaba (Uganda) mit 34 und Kagamega (Kenya) mit 10 Seminaristen. Die
Missionare von Verona leiten das Seminar von Gulu in Uganda mit
31 Seminaristen.

In Siidafrika leiten die Vidter vom HI. Geiste in Angola zwei Se-
minare (Luanda und Nova Lisboa) mit 92 Seminaristen. Die Jesuiten leiten
das Seminar von Rhodesien mit 14 Seminaristen, die Oblaten das von Roma
(Basutoland) mit neun, die Franziskaner das Seminar von Pretoria mit zehn,
die Mariannhiller das Seminar von Pevensey mit 15 Seminaristen. In Mozam-
bique besteht ein Seminar mit neun Seminaristen. In Inselafrika haben
wir in Ambatoroka (Madagaskar) und St. Denis (Réunion) unter der Leitung
der Jesuiten und der Viter vom HI Geist je ein Seminar mit zusammen
45 Seminaristen.

Nach Berichten von 1951 gibt es in Afrika rund 1500 Studenten in den
eigentlichen Priesterseminaren. Von diesen studieren 1243 in den Seminaren,
die der Propaganda unterstehen. Zehn Prozent dieser letzteren erhalten ihre -
Ausbildung im Ausland. In den sieben Seminaren der Weiflen Viter studieren
475 Seminaristen. In den drei Seminaren der Jesuiten 122, in den zwel
Seminaren der Benediktiner 177, in den sechs Seminaren der Heiliggeist-
Viter 110. Die restlichen 15 Seminare verteilen sich auf elf Ordensinstitute,
die zusammen 361 Alumnen betreuen. Letztere Zahlen gelten nur fiir die
Propagandagebiete. Nach neuesten Nachrichten ist die Zahl der Seminaristen
in den gleichen Gebieten auf 1389 gestiegen, die sich aus 6448 kleinen
Seminaristen ergédnzen. Damit ist in der Zahl der Seminaristen der Zahl der
Priester gegeniiber eine gewisse riickldufige Bewegung zu verzeichnen. Am
fruchtbarsten an Priesterberufen ist das Gebiet an den groBen Seen. In
Tanganyika kommt ein Seminarist auf 4400 Katholiken. In Nyassaland auf
6600, in Uganda auf 10.000.

Die Zahl der Priester entspricht der Zahl der Seminaristen. In
den Missionen der Viter vom HI. Geiste arbeiteten nach Berichten von 1950
zusammen 116 einheimische Priester, in den Missionen der Lyoner 62, in
den Missionen der Weillen Viter 342. Insgesamt arbeiteten 1951 1254 (?) Prie-
ster in den Propagandagebieten. Diese verteilten sich folgendermaBen: Nord-
afrika 16, Westafrika 119, Zentralafrika 430, Siidafrika 218, Ostafrika 320,
Inselafrika 154. Seither ist die Zahl der Priester erfreulich gewachsen. 1953
zéhlte man in den gleichen Gebieten 1443 Priester. Besonders auffallend ist
die glinstige Entwicklung in Ruanda. Dort wurde 1904, vier Jahre nach Erdff-
nung der Mission, das Kleine Seminar gegriindet. Von den ersten 15 Jungen
wurden drei Priester. Bis April 1954 brachte Ruanda 126 Priester hervor.
Etwas weniger als zehn Prozent aller Eintretenden erreichten das Ziel.

Als sehr bedeutsam ist die iiberall angestrebte und meist durchgefiihrte
Gleichstellung des schwarzen mitdem weilen Klerus zu
bewerten. Fiir den einheimischen Weltklerus von Dahomey, Togo und der
Elfenbeinkiiste konnten bereits einheitliche Regeln gedruckt werden. Das
bedeutet einen unleugbaren Fortschritt. Von besonderem Gewicht sind darin
folgende Bestimmungen: ,Kein Grund steht dem entgegen, daBl ein euro-
pdischer Missionar hinsichtlich des kirchlichen Dienstes der Autoritdt eines
einheimischen Priesters unterstellt ist. In den Kommunitéten oder in den
H&usern der Missionare erh#lt der Priester unter den Missionaren seinen
Rang nach dem Tage seiner Priesterweihe.“ Solche Bestimmungen sind fiir
das SelbstbewuBitsein der Schwarzen hinsichtlich der Gleichheit mit den
europdischen Missionaren von groBter Wichtigkeit. Ahnliche Bestimmungen
liegen fiir andere Gebiete vor.



Das katholische Missionswerk 139

Entwicklung der Seminare

Jahr Seminare Seminaristen
Kleine Grolle Kleine Grofle
1906 11 213
1913 24 358
1918 10 12 384 134
1923 48 17 1300 249
1929 68 25 2203 420
1933 il 29 3080 Y 748
1950 30 5030 1188
1951 32 1243
Insg. 44 1500
1953 6448 1389
Einheimische Priester i
1913 25 1939 358%)
1918 88 1948 958
1923 145 1949 1096
1929 237 1951 1254 (?7)
1933 281 1953 1443

Nachdem die Entwicklung so weit vorangetrieben werden konnte, wun-
dert es weiter nicht, da den Afrikanern auch das Hohepriestertum
anvertraut wurde. 1939 weihte Pius XII. Bischof Kiwanuka aus Masaka in
Uganda und Ignatius Ramarosandratana aus Miarinarivo in Madagaskar.

1951 erfolgte die Ernennung von Bischof Laureanus Rugambwa, Bischof von
Rutabo in Tanganyika. Der Ernannte erhielt Anfang 1952 die Bischofsweihe.
Einige Monate spiter wurde Aloisius Bigirumwami zum Bischof geweiht. Er
iibernahm das Gebiet Nyundo in Ruanda. Im Mirz 1953 erhielt der erste
Basuto, P. Mabathoana O.M. 1., die Bischofsweihe. Er steht dem Bistum
Leribe vor. Nicht ganz ein Jahr spiter wurde durch Abtrennung von der
Dibzese Mariannhill die Ditzese Umzimkulu gebildet, die der Leitung des -
ersten Zulubischofs, Msgr. Bonaventura Dlamini, anvertraut wurde. Bald
darauf las man von der Bischofsweihe des schwarzen Priesters Dominik
Ekanden in der Kathedrale von Calabar in Nigeria. Der Bischof fungiert
dort als Weihbischof. So haben wir binnen weniger Jahre sieben ein-
heimische Bischéfe aus jenen Stimmen erhalten, die fiir die Bildung des
neuen Afrika von besonderer Bedeutung sein werden, wobei wir die Bischofe
athiopischer Herkunft und den schwarzen, aber nicht afrikanischen Bischof
von Accra nicht eigens erw#hnt haben.

Dafl Rom trotz allen Priestermangels Vertrauen in die Entwicklung in
Afrika setzt, beweist die bereits in mehreren Gebieten des Kontinentes er-
folgte Errichtung der kirchlichen Hierarchie. Am 18 April
1950 errichtete Pius XII. in Britisch-Westafrika die Hierarchie. Diese Neu-
ordnung der kirchlichen Verh#ltnisse umfafite die britischen Kolonien West-
afrikas; Gambia, Sierra Leone, Goldkiiste, Nigeria und Teile von Togo und
Kamerun. Es wurden drei Kirchenprovinzen errichtet: Cape Coast, Lagos
und Onitsha mit neun Suffraganaten und einem exempten Bistum. Die rest-
lichen sechs Missionen behielten damals ihren Stand als Prafekturen oder
Missionen bei. Die neuen Bistiimer blieben jedoch der Propaganda unter-
stellt, da sie nach wie vor echtes Missionsland sind. Das gleiche gilt fiir die
Neuordnung in Siidafrika und Ostafrika.

In der Siidafrikanischen Union gab der damalige Apostolische Delegat,
Msgr. Martin Lukas S.V.D., am 19. Jinner 1951 die Errichtung der bischof-
lichen Hierarchie bekannt. In Anpassung an die vier Provinzen der Union
wurden vier Erzbistiimer errichtet: Kapstadt, Pretoria, Durban und Bloem-
fontein. 17 Apostolische Vikariate wurden Bistimer. Diese Neuordnung bezog

*) Ohne die 180 Priester der Agypter, Abessinier und Galla.
10%



140 . Das katholische Missionswerk

sich auch auf die Protektorate Basutoland und Swaziland. In diesen Gebieten
gab es 1900 erst rund 40.000 Katholiken, wihrend es 1951 schon mehr als
756.000 waren. Siidafrika erfreut sich eines relativ gut ausgebauten katho-
lischen Schulwesens, guter Wohlfahrtseinrichtungen, zahlreicher Ordens-
hduser und kirchlicher Vereine.

Am 25. Mirz 1953 errichtete der Papst auch in Uganda, Kenya und
Tanganyika die kirchliche Hierarchie. Es wurden vier Kirchenprovinzen ge-
schaffen: Uganda, Kenya, Ost- und Westtanganyika. Diesen vier Erzbistimern
unterstehen 19 Bistiimer, zwei Abteibistiimer und drei Apostolische Prafek-
turen. Somit hat der gerade hier auffallende Zug zur Kinrche in diesem
Vertrauensbeweis des Heiligen Stuhles eine wiirdige Kronung gefunden.
Ferner wurde am 1. Jinner 1955 in Siidrhodesien die kirchliche Hierarchie
errichtet. Salisbury wurde Erzbistum und erhielt als Suffragane die Bistiimer
Bulawayo und Gwelo. Zu dieser neuen Kirchenprovinz gehoren auch die
Apostolischen Prafekturen Umtalie und Wankie.

Zum SchluB in kurzen Ziigen etwas liber den Bildungsgang des
afrikanischen Priesters, wie ihn P. Beckmann in ,Die Kirche im
neuen Afrika“ darlegt. Die Klassiker in der Heranbildung des schwarzen
Klerus, die WeiBen Véirter, verlangen, daBl ihre Missionare jede Missions-
station zu einer Vorschule fiir das Kleine Seminar machen, auf der die
Begabteren eigens gesammelt und durch besondere Dienste in die Bahnen des .
kiinftigen Berufes geleitet werden. Da und dort nimmt diese Vorbereitung
ganz bestimmte Formen an. Darauf folgt der Eintritt in das Kleine Seminar.
An der Spitze der Studien steht die lateinische Sprache, zu der eine euro-
pdische Sprache kommt. Die Unterrichtssprache in Zentralafrika ist eine
einheimische, sonst — wegen der bisherigen Nichteignung der einheimischen
Sprachen zu diesem Dienste —, eine Fremdsprache. Griechisch wird nicht
doziert, Mathematik in bescheidenem MaBe, Naturwissenschaft erst im
GroBBen Seminar. Im Vordergrunde steht die Herzens- und Charakterbildung,
die vor allem durch angepafBte religitse Ubungen angestrebt wird. Damit -
die jungen Priester die Arbeit schitzen und fordern lernen. ist Hand- und
Feldarbeit vorgesehen. Die Lebensweise ist die des gewdshnlichen Volkes.
Man kleidet sich, it, schldft und wohnt nach den Gewohnheiten des Volkes.
Im GroBen Seminar und bei gefdhrdeter Gesundheit wird von dieser Methode
teilweise Abstand genommen. Die Dauer des Kleinen Seminars betriagt hoch-
stens acht Jahre, je nach der Vorbildung des Seminaristen, und schlieBt ab, so-
weit moglich, mit dem Cambridge Certificate. Auch im GroBen Seminar wird
das Hauptgewicht auf Charakterbildung und religiose Erziehung gelegt. Die
Zeit des Philosophiestudiums dauert zwei bis drei Jahre. In manchen Missionen
folgt dann ein Probejahr im Heimatvikariat. Daran schliefen sich sechs
Jahre Theologie an, so daB die Alumnen acht Jahre héherer Studien im
strengen Sinne hinter sich haben, wenn sie am Ziele angelangt sind. Vor
Erteilung der hoheren Weihen werden sie in die praktische Missionsarbeit
zu erfahrenen Missionaren hinausgeschickt, meist fiir zwei bis drei Jahre.
Nach dieser Probezeit folgt die letzte Vorbereitung auf die Weihe. Wahrend
der Probezeit werden die Studien nicht vernachléssigt, so dal wir insgesamt
auf etwa zwolf Jahre Vorbereitung in hoheren Studien kommen.

Damit ist deutlich gezeigt, wie ernst und solid die Ausbildung des schwar-
zen Klerus betrieben wird. Man tut das Menschenmdgliche, um wiirdige und
tiichtige Priester heranzubilden. Was die Studien betrifft, so sagte ein Weiller
Vater einmal: ,Schon jetzt ist es ausgemacht, daf keine Frage der Philo-
sophie und Theologie die Fassungskraft unserer schwarzen Studenten {iber-
steigt.“ Vielleicht darf man mit den Worten des erfahrenen Bischofs Roelens
schlieBen, die dieser 1932 gelegentlich der Bischofskonferenz von Belgisch-
Kongo iliber zehn einheimische Priester, dem Resultat seiner und seiner
Missionare Miihen, aussprach: ,Das ist wenig, so werden wohl diejenigen
sprechen, welche unsere Schwarzen nur oberflichlich kennen. Das ist sehr
viel, sagen diejenigen, die sie griindlich kennen. In Wirklichkeit ist es ein
Wunder der Gnade, daf aus dem intellektuellen und sittlichen Untergrund



Aus der Weltkirche 141

unserer Schwarzen fromme, gebildete, gehorsame und eifrige Priester her-
vorgingen.“ So diirfen wir hoffen, daB die Entwicklung in Afrika immer
starker im Geiste der pé#pstlichen Richtlinien verlaufen wird, die darauf
dréngen, daBl die in den Missionslindern eingepflanzte Kirche durch die
Heranbildung eines tiichtigen, leistungsfihigen und zahlreichen Klerus auch
konsolidiert wird.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I Die Enzyklika ,Ad Caeli Reginam® und der Ausklang des
Marianischen Jahres

Der Gedanke, daB die seligste Jungfrau Maria, die in vielen kirchlichen
Gebeten als , Konigin“ angerufen wird, durch einen feierlichen Akt des
Oberhauptes der Kirche als Kénigin des Himmels und der Erde proklamiert
und als solche durch ein eigenes Fest geehrt werden solle, hatte in letzter
Zeit wachsenden Anklang gefunden. Eine sehr riihrige Bewegung warb in
allen Léndern fir die Idee vom Koénigtum Mariens und sammelte Bitt-
gesuche, die dem HI Stuhle vorgelegt wurden. Papst Pius XII. bezeichnete
Maria in zahlreichen Ansprachen als Konigin, ohne jedoch die Bedeutung
dieses Titels ndher zu erértern. Nur in einer Radioansprache vom Mai 1948
an die portugiesischen Katholiken (Fatima) beleuchtete er etwas eingehender
das wesentlich miitterliche und ausschlieBlich wohltitige Konigtum der
seligsten Jungfrau. Er nannte sie bei dieser Gelegenheit ,Konigin des Welt-
alls® und begriindete die konigliche Wiirde Mariens aus ihrer Beziehung zur
heiligsten Dreifaltigkeit, aus ihrer Gottesmutterschaft und aus ihrer Teil-
nahme am Werke der Menschheitserlosung: , Weil sie als Mutter und dienende
Gehilfin dem Konig der Martyrer im unaussprechlich grofSen Werk der
Menschheitserlésung verbunden war, deshalb bleibt sie fiir immer, und zwar
mit einer sozusagen unbegrenzten Macht, mit ihm verbunden in der Aus-
teilung der Gnaden, die aus der Erldsung flieBen. Durch sein Wesen und
seinen Erlosersieg ist Jesus der Konig der ewigen Zeiten; durch ihn, mit
ihm, in Unterordnung unter ihn ist Maria Konigin; sie ist Konigin aus
Gnade, durch ihre Verwandtschaft mit Gott, durch rechtmiBigen Erwerb,
durch eine einzigartige Auserwihlung.“

Im Laufe des Marianischen Jahres wurde mitgeteilt, Pius XII. hege die
Absicht, am 1. November 1954 das liturgische Fest des Konigtums Mariens
fiir die Gesamtkirche zu proklamieren. Am vorausgehenden 11. Oktober, dem
Feste der Mutterschaft der seligsten Jungfrau, erschien sodann die Enzyklika
»Ad Caeli Reginam® unter dem Titel ,De regali beatae Mariae
dignitate eiusque festo instituendo®. Das pipstliche Rundschreiben erklirt
und begriindet das Kénigtum Mariens und setzt das Fest ,Maria Konigin®
ein. Nach der Einleitung bringt das Dokument vier Hauptteile, deren drei
erste doktrinellen Charakter besitzen.

Die Einleitung der Enzyklika geht davon aus, daB die Christen sich stets
vertrauensvoll an ihre himmlische Kénigin wenden, die mit miitterlichem
Herzen auf dem Erdenrund herrscht. Bei ihrer Himmelfahrt ist Maria iiber
die Engel und Heiligen als Konigin erhoben worden. Zur Krénung des
Marianischen Jahres will der Hl. Vater, gemiB der bisherigen Linie seiner
Bemiithungen um Vertiefung der Marienfrémmigkeit, ein neues Fest zu Ehren
von ,Maria Konigin“ einfiihren. Es wird dadurch keine neue Wahrheit vor-
gelegt, da ja Maria von altersher und mit guten Griinden als Konigin
betrachtet wird.

Der erste und zweite Hauptteil der Enzyklika entfalten die Zeugnisse
der kirchlich-christlichen Uberlieferung, die sowohl in den Schriften der
Kirchenviter, der Theologen und in den Aussagen der Pipste Maria als
Konigin bekennt als auch in der Liturgie die michtige und giitige Konigin
preist und ihr in der Kunst huldigt. Das christliche Denken erfaBte un-



