Aus der Weltkirche 141

unserer Schwarzen fromme, gebildete, gehorsame und eifrige Priester her-
vorgingen.“ So diirfen wir hoffen, daB die Entwicklung in Afrika immer
starker im Geiste der pé#pstlichen Richtlinien verlaufen wird, die darauf
dréngen, daBl die in den Missionslindern eingepflanzte Kirche durch die
Heranbildung eines tiichtigen, leistungsfihigen und zahlreichen Klerus auch
konsolidiert wird.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I Die Enzyklika ,Ad Caeli Reginam® und der Ausklang des
Marianischen Jahres

Der Gedanke, daB die seligste Jungfrau Maria, die in vielen kirchlichen
Gebeten als , Konigin“ angerufen wird, durch einen feierlichen Akt des
Oberhauptes der Kirche als Kénigin des Himmels und der Erde proklamiert
und als solche durch ein eigenes Fest geehrt werden solle, hatte in letzter
Zeit wachsenden Anklang gefunden. Eine sehr riihrige Bewegung warb in
allen Léndern fir die Idee vom Koénigtum Mariens und sammelte Bitt-
gesuche, die dem HI Stuhle vorgelegt wurden. Papst Pius XII. bezeichnete
Maria in zahlreichen Ansprachen als Konigin, ohne jedoch die Bedeutung
dieses Titels ndher zu erértern. Nur in einer Radioansprache vom Mai 1948
an die portugiesischen Katholiken (Fatima) beleuchtete er etwas eingehender
das wesentlich miitterliche und ausschlieBlich wohltitige Konigtum der
seligsten Jungfrau. Er nannte sie bei dieser Gelegenheit ,Konigin des Welt-
alls® und begriindete die konigliche Wiirde Mariens aus ihrer Beziehung zur
heiligsten Dreifaltigkeit, aus ihrer Gottesmutterschaft und aus ihrer Teil-
nahme am Werke der Menschheitserlosung: , Weil sie als Mutter und dienende
Gehilfin dem Konig der Martyrer im unaussprechlich grofSen Werk der
Menschheitserlésung verbunden war, deshalb bleibt sie fiir immer, und zwar
mit einer sozusagen unbegrenzten Macht, mit ihm verbunden in der Aus-
teilung der Gnaden, die aus der Erldsung flieBen. Durch sein Wesen und
seinen Erlosersieg ist Jesus der Konig der ewigen Zeiten; durch ihn, mit
ihm, in Unterordnung unter ihn ist Maria Konigin; sie ist Konigin aus
Gnade, durch ihre Verwandtschaft mit Gott, durch rechtmiBigen Erwerb,
durch eine einzigartige Auserwihlung.“

Im Laufe des Marianischen Jahres wurde mitgeteilt, Pius XII. hege die
Absicht, am 1. November 1954 das liturgische Fest des Konigtums Mariens
fiir die Gesamtkirche zu proklamieren. Am vorausgehenden 11. Oktober, dem
Feste der Mutterschaft der seligsten Jungfrau, erschien sodann die Enzyklika
»Ad Caeli Reginam® unter dem Titel ,De regali beatae Mariae
dignitate eiusque festo instituendo®. Das pipstliche Rundschreiben erklirt
und begriindet das Kénigtum Mariens und setzt das Fest ,Maria Konigin®
ein. Nach der Einleitung bringt das Dokument vier Hauptteile, deren drei
erste doktrinellen Charakter besitzen.

Die Einleitung der Enzyklika geht davon aus, daB die Christen sich stets
vertrauensvoll an ihre himmlische Kénigin wenden, die mit miitterlichem
Herzen auf dem Erdenrund herrscht. Bei ihrer Himmelfahrt ist Maria iiber
die Engel und Heiligen als Konigin erhoben worden. Zur Krénung des
Marianischen Jahres will der Hl. Vater, gemiB der bisherigen Linie seiner
Bemiithungen um Vertiefung der Marienfrémmigkeit, ein neues Fest zu Ehren
von ,Maria Konigin“ einfiihren. Es wird dadurch keine neue Wahrheit vor-
gelegt, da ja Maria von altersher und mit guten Griinden als Konigin
betrachtet wird.

Der erste und zweite Hauptteil der Enzyklika entfalten die Zeugnisse
der kirchlich-christlichen Uberlieferung, die sowohl in den Schriften der
Kirchenviter, der Theologen und in den Aussagen der Pipste Maria als
Konigin bekennt als auch in der Liturgie die michtige und giitige Konigin
preist und ihr in der Kunst huldigt. Das christliche Denken erfaBte un-



142 Aus der Weltkirche

schwer, daf3 auf die Mutter des Konigs etwas von der koniglichen Wiirde des
Sohnes iiberstrahlte. In den Gebeten der orientalischen und der abend-
ldndischen Kirche wird Maria geldufig als Konigin angerufen. Zu erwidhnen
sind in der lateinischen Kirche vor allem die drei Antiphonen: Ave Regina
coelorum, Regina coeli, laetare, Salve Regina; zu erwéhnen ist ferner die
Lauretanische Litanei und schlieBlich das fiinfte Geheimnis des glorreichen
Rosenkranzes.

Der dritte Hauptteil der Enzyklika ist unstreitig der wichtigste, vor
allem in seiner zweiten H#lfte, wo der Unterschied zwischen ,Konig*
(Christus) und ,Konigin® (Maria) eindeutig hervortritt. Nach kirchlich-katho-
lischer Auffassung ist Maria nicht selbstdndige Konigin im Sinne von , weib-
licher Konig“, wie dies im Laufe der Geschichte ofters der Fall war (z. B.
Maria Theresia), sie ist Ko6nigin als ,Braut des Konigs“, als fiirbittende
Allmacht beim Konig, in fraulich-miitterlicher Funktion fiir das Wohl der
Untertanen. Zuerst wird in diesem Hauptteil die Doppelbegriindung der
koniglichen Wiirde Marias gegeben: es ist einerseits die Gottesmutterschaft
als solche und anderseits der hervorragende Anteil, den die Gottesmutter
gemifB Gottes Willen am Werke unserer Erlosung hatte. Gott hat Maria
in diesem Werke aufs engste mit Christus verbunden. (Zitiert wird u. a.
der Epilog der Enzyklika ,Mystici Corporis“ vom 29. Juni 1943)

In welchem Sinne ist nun Maria Konigin? Es heiit in
der Enzyklika: ,Wie Christus, der neue Adam, unser Konig ist, da er nicht
allein Gottes Sohn, sondern auch unser Erléser ist, so kann man in einer
gewissen Analogie (,guodam analogiae modof) ebenfalls sagen, dafi die heilige
Jungfrau Konigin ist . .. In der Tat ist in der vollen, eigéntlichen und
absoluten Bedeutung des Wortes nur der eine Gottmensch Jesus Christus
Konig; dennoch nimmt Maria, wenn auch in begrenztem MaBe und in analoger
Weise (,temperato modo et analogiae ratione‘) an seiner koniglichen Wiirde
teil, da sie die Mutter des Gottchristus ist und dem Werke des gottlichen
Erlosers beigegeben ist in seinem Kampfe gegen die Feinde und in seinem
Triumph, den er iiber sie alle davontrug.“ Aus ihrer Verbindung mit Christus
erlangt Maria einen Glanz und eine Hoheit, durch die sie an Erhabenheit
alle Geschopfe liberragt. IThre Wiirde und Herrlichkeit steht héher als die
aller geschaffenen Dinge, und sie ist die erste nach ihrem Sohne; diese Wiirde
liegt besonders in der Gnadenfiille und der unvergleichlichen Heiligkeit.
Sozusagen unmeBbar ist der Unterschied zwischen Maria und den iibrigen
Kreaturen. Doch die seligste Jungfrau besitzt auBerdem aus ihrer Verbindung
mit dem Erltser eine ,konigliche Vollmacht zur Austeilung der Reichs-
schitze des gottlichen Erldsers; ebenfalls aus der Verbindung mit Christus
entspringt flir ihre miitterliche Anwaltschaft beim Sohne und beim Vater
eine nie sich erschépfende Wirksamkeit®. Durch seine Gnade herrscht
Christus tiber Geist und Willen der Menschen, und an dieser Herrschaft 148t
er die Mutter als Austeilerin der Gnaden, als helfendes Werkzeug im Heils-
geschehen teilnehmen. Maria ihrerseits umfaBt uns alle mit mitterlicher
Liebe; sie sorgt fiir das ganze Menschengeschlecht und steht als die mit
miitterlicher Macht und Wirksamkeit Bittende zur Rechten ihres Sohnes,
ausgestattet, wie Leo XIII. sagt, mit einer ,beinahe unbegrenzten“ Macht
zur Austeilung der Gnaden, und wie der hl. Pius X. hinzufiigt, ,sozusagen
auf Grund ihres miitterlichen Rechtes®. Wir huldigen dieser Konigin und
unterwerfen uns ihrer Herrschaft, da sie konigliche Macht mit mitterlicher
Liebe vereint.

Maria ist also wahrhaft unsere Konigin, und der Papst durfte be-
schlieBen, ein eigenes Fest ,Maria Kénigin* fiir die ganze Kirche
einzufiihren, das alljdhrlich am 31. Mai zu feiern ist mit gleichzeitiger Er-
neuerung der Weihe der Menschheit an das Unbefleckte Herz Mariens. Von
dem neuen Fest verspricht sich Pius XII. eine Zunahme des Vertrauens auf
die Gottesmutter sowie reichen Segen fiir die einzelnen und die Vélker, fiir
die in mehreren Léndern hart bedrédngte Kirche und fiir die Herstellung des
ersehnten Weltfriedens. Als Pius XII. am 1. November 1954 im Petersdom



Aus der Weltkirche 143

das liturgische Fest ,Maria Konigin® feierlich proklamierte, waren 25 Kar-
dindle und etwa 250 Erzbischtfe und Bischtéfe anwesend. In der vorher-
gehenden Woche hatte in Rom ein Internationaler Mariologischer Kongrel3
(Immaculata Conceptio) stattgefunden, den der HI. Vater selbst am 24. Oktober
durch eine lateinische Rundfunkrede erdffnete, in der er die methodologischen
Prinzipien fiir die Entwicklung einer gesunden und soliden theologischen
Mariologie darlegte. Einiges zu dieser Frage lesen wir bereits in der Enzyklika
»Ad Caeli Reginam®: ,Es sollen die Theologen und die Prediger des gottlichen
Wortes bei der Behandlung der Fragen, welche die heilige Jungfrau betreffen,
Sorge tragen, gewisse Abweichungen vom rechten Wege zu vermeiden, um
nicht in einen doppelten Irrtum zu verfallen: Sie mogen sich hiiten vor
unbegriindeten Meinungen, deren iibertriebene Ausdriicke die Grenzen der
‘Wahrheit iiberschreiten, und ebenso vor einer libertriebenen Enge des Geistes
da, wo es sich um diese einzigartige, erhabene und sogar fast gottliche Wiirde
der Mutter Gottes handelt . . . Im iibrigen ist in diesem Punkte der christ-
lichen Lehre wie auch in anderen die unmittelbare und universale Norm der
Wahrheit fiir alle das lebendige Lehramt der Kirche, welches Christus
errichtet hat, auch um diejenigen Fragen aufzuhellen und zu erkléren, die
im Glaubensgut nur dunkel und gleichsam eingeschlossen enthalten sind.”
In den letzten Monaten des Marianischen Jahres richtete Papst Pius XII.
mehrere Rundfunkbotschaften an die Marianischen Kongresse, die in ver-
schiedenen Lindern abgehalten wurden (Spanien, Sizilien, Indien usw.). Ein
vom 28. November datiertes Schreiben an den rémischen Kardinalvikar
Klemens Micara gab kurze Anweisungen iiber die SchluBfeierlichkeiten des
Marianischen Jahres, die in einer Erneuerung der Weihe des Menschen-
geschlechtes an Maria gipfeln sollen. Wegen seiner schweren Erkrankung
konnte der Hl. Vater der Feier in der rémischen Basilika Maria Maggiore
am 8. Dezember nicht persénlich vorstehen. Es war ihm bloB mdglich, ein
paar innige Worte des Dankes und des Segens in seinem Krankenzimmer
aufnehmen zu lassen, die dann am Feste der Immaculata ausgesandt wur-
den. Gerade in jenen Tagen erweckte das Befinden des Oberhauptes der
Kirche die allergréBte Besorgnis, und so schlof das Marianische Jahr in einer
Atmosphire tiefster Wehmut mit dem ,Ave Maria“ des Papstes.

II. Aus piipstlichen Ansprachen und Schreiben

1. Die Ansprache vom 2. November 1954 an die Kardinéle
und Bischofe

Am Tage nach den groBen Feierlichkeiten des 1. November empfing Papst
Pius XII. die in Rom anwesenden Kardinile, Erzbischtofe und Bischife in
einer groBen Audienz und hielt vor ihnen eine lateinische Ansprache iiber
das Priester- und Hirtenamt der Bischéfe. Diese thematische Allocutio war
die Fortsetzung jener Rede, die der HI. Vater am 31. Mai 1954 iiber das Lehr-
amt der Kirche und der Bischéfe vor den rund 500 zur Kanonisativn
Pius’ X. in Rom versammelten Kardindlen und Bischéfen gehalten hatte
(vgl. diese Zeitschrift, Jahrgang 1954, 4. Heft, Seite 330—332).

Das Oberhaupt der Kirche behandelte zuerst, wiederum mit einem Hin-
weis auf den hl. Pius X., das kirchliche Priesteramt. Die hiochste Voll-
marcht und Amtshandlung des Priesters besteht darin, das eine und erhabene
Opfer des Ewigen Priesters darzubringen. Wo keine eigentliche und wahre
Opfervollmacht besteht, kann auch von einem wahren und eigentlichen
Priestertum keine Rede sein. Die Apostel, nicht alle Glaubigen, hat Christus
selbst zu Priestern gemacht und ihnen die Opfervollmacht gegeben. Es ist
der zelebrierende Priester, der in Vertretung der Person Christi
das Opfer darbringt; er allein, nicht das Volk, nicht die Kleriker und nicht
einmal die Priester, die in frommer Andacht dem Opfernden dienen, wenn-
gleich diese alle einen gewissen aktiven Anfeil am Opfer haben k&nnen
und haben. Durch diesen aktiven Anteil der Christglaubigen am eucharisti-
schen Opfer kommt ihnen deshalb doch nicht auch die Priestergewalt zu
(Enz. ,Mediator Dei%). Es gibt namlich einige, die nicht davon abstehen



144 Aus der Weltkirche

wollen, eine bestimmte wahre Opfergewalt beim MeBopfer fiir alle andéch-
tigen Teilnehmer, auch fiir die Laien, zu beanspruchen. Diesen gegeniiber
muf3 die Wahrheit ohne jede Unklarheit vom Irrtum geschieden werden.
Der Irrtum behauptet, das Volk sei im Besitze einer wahren priesterlichen
Gewalt, als deren eigentlicher Triger der Priester handle kraft des von der
Gemeinschaft ihm {ibertragenen Amtes. Deshalb halten solche Meinungen
das eucharistische Opfer fiir eine eigentliche ,Konzelebration® und
meinen, es sei besser, wenn die mit dem Volke anwesenden Priester ,mit-
zelebrieren®, als' wenn sie privat das Opfer darbringen ohne Volk. Es kann
sein, dafl jemand mehr Frucht gewinnt aus einer heiligen Messe, der er
fromm und andichtig beiwohnt, als aus einer heiligen Messe, die er obenhin
und nachldssig zelebriert. In unserer Frage geht es jedoch um die Fest-
stellung der Natur, des Wesens der Handlung, die sich beim Anhdren und
bei der Darbringung der heiligen Messe vollzieht und aus der die anderen
Friichte des Opfers flieBen. Aus dieser Schau der Dinge ist die Behauptung,
die heute nicht nur von Laien, sondern zuweilen auch von Theologen und
Priestern verbreitet wird, als Irrtum zu verwerfen, daB nidmlich die Feier
einer einzigen Messe, der hundert Priester in frommer Andacht beiwohnten,
dasselbe sei wie hundert Messen, die von hundert Priestern zelebriert wer-
den. Fir die Darbringung des eucharistischen Opfers gilt, dal es so viele
Handlungen des Hohenpriesters Christus sind, als zelebrierende Priester
sind; keineswegs aber so viele, als Priester sind, die der Messe eines Bischofs
oder Priesters fromm beiwohnen. Denn indem sie dem hl. Opfer beiwohnen,
vertreten sie nicht die Person Christi, noch handeln sie in ihr, sondern sind
den christgldubigen Laien gleichzustellen, die der hl. Messe beiwohnen. Im
ubrigen ist nicht zu bezweifeln, daf3 alle Getauften ein ,Priestertum® besitzen,
das in seiner Bedeutung nicht herabgesetzt werden darf; aber anderseits ist
festzuhalten, daB dieses allen Christen gemeinsame hohe und geheimnisvolle
wPriestertum® nicht nur dem Grade, sondern auch dem Wesen nach ver-
schieden ist vom Priestertum in der eigentlichen und wahren Bedeutung, das
begriindet ist in der Gewalt, das Opfer Christi selbst in der Stellvertretung
Christi des Hohenpriesters zu vollziehen. Der Hl. Vater verbietet nicht, dal
z. B. bei liturgischen Kongressen nur ein Priester das hl. Opfer darbringt,
die anderen aber diesem einen Opfer beiwohnen und in ihm die hl. Kom-
munion aus der Hand des Zelebranten empfangen. ,Wenn dies aus einem
rechtméBigen und verniinftigen Grunde geschieht und der Bischof, um
AnstoB bei den Gldubigen zu vermeiden, keine andere Anordnung trifft, ist
nichts einzuwenden, vorausgesetzt, dal dieser Handlungsweise nicht der von
Uns oben erwdhnte Irrtum zugrunde liege.“

Am Schlusse dieses ersten Teiles seiner Ansprache lobte Pius XII. die
Tatigkeit der liturgischen Institute, Vereinigungen, Tagungen und Kongresse.
Es diirfen jedoch die Bischofe nicht zulassen, daB die auf dem Gebiete der
Liturgie sich Betétigenden der Leitung und Aufsicht des Ordinarius sich ent-
ziehen und nach eigenem Ermessen die Liturgie dndern, entgegen den im
Kirchenrecht (can. 1257 und 818) klar erlassenen Weisungen: ,Es ist aus-
schlieBlich Sache des Apostolischen Stuhls, die hl. Liturgie zu regeln sowie
die liturgischen Biicher gutzuheillen. Unter Verwerfung jeder entgegen-
stehenden Gewohnheit beachte der zelebrierende Priester genau und ge-
wissenhaft die Rubriken seiner rituellen Bilicher und hiite sich, andere
Zeremonien oder Gebete nach eigenem Gutdiinken hinzuzufiigen.* Die
Bischofe diirfen solchen Versuchen und mehr ungestiimen als klugen Vor-
stoflen weder GutheiBung noch Vollmacht erteilen.

Der zweite Teil der Papstrede vom 2. November widmete sich dem
Hirtenamte der Bischéfe, um auf einige in unseren Tagen besonders
aktuelle Punkte hinzuweisen. Man begegnet Richtungen, welche die Hirten-
gewalt der Bischofe und des Papstes sehr eng umgrenzen wollen, so daB
deren Autoritdt, Verantwortung und Aufsicht sich nur auf das (sogenannte)
rein Religitse erstrecken solle: auf die Verkiindigung der Glaubenswahr-
heiten, die Anleitung zu den Ubungen der Frommigkeit, die Verwaltung der
Sakramente und die Vornahme der liturgischen Funktionen. Die Kirche solle



Aus der Weltkirche 145

sich von allen Angelegenheiten der ,Wirklichkeit des Lebens® fernhalten, da
diese auBerhalb ihrer Zusténdigkeit liegen. Diese Geisteshaltung wird zu-
weilen in offentlichen Reden bestimmter katholischer Laien (Pius XII. meint
auch Italien), selbst solcher, die hohe Amter bekleiden, ausgesprochen. Diesen
Irrtiimern gegeniiber ist die traditionelle Lehre und Praxis der Kirche ent-
schieden zu betonen: ,Die Gewalt der Kirche ist keineswegs an die Grenzen
der sogenannten ,rein religiosen Angelegenheiten‘ gebunden; vielmehr unter-
liegt ihrer Vollmacht auch der ganze Umfang der ,lex naturalis’, deren
Festlegung, Ausdeutung und Anwendung im Bereiche des Sittlichen. Die
Beobachtung des natiirlichen Gesetzes gehért ndmlich nach Gottes Anordnung
zum Wege, auf dem der Mensch seinem iibernatiirlichen Ziele zustreben
mull, Nun ist aber die Kirche auf diesem Wege zum iibernatiirlichen Ziele
die Fiihrerin und Hiiterin der Menschen . . . kraft des Auftrags und der
Autoritdt des Herrn. Wenn es sich daher um Vorschriften und Entscheidun-
gen handelt, welche die rechtmiBigen Oberhirten in Dingen des natiirlichen
Gesetzes erlassen, diirfen die Glaubigen sich nicht auf den Privatmeinungen
gegeniiber angewandten Satz berufen: Die Autoritdt gilt soviel wie ihre
Beweisgriinde. Selbst wenn also jemandem eine Anordnung der Kirche aus
den von ihr erbrachten Griinden nicht als gerechtfertigt erscheint, bleibt
doch die Verpflichtung des Gehorsams.*

Aufdemsozialen Gebiete gibt es eine Reihe sehr wichtiger Fragen,
die zugleich die ethische Ordnung, das Gewissen und das Heil der Seelen
betreffen. Dasselbe gilt auBerhalb des sozialen Gebietes von verschiedenen
Angelegenheiten des nationalen oder internationalen Bereiches, so z. B. von
den folgenden Fragen: Ziel und Grenzen der Zivilgewalt, Beziehungen
zwischen dem einzelnen und der Gesellschaft, totalitdrer Staat, totale Laisie-
rung des Staates und des offentlichen Lebens, restlose Durchfithrung der
Laisierung der Schule, die sittliche Natur des Krieges, der rechtmiBige oder
nicht rechtmé&Bige moderne Krieg, Mithilfe zum Kriege oder deren Ver-
weigerung, die sittlichen Bindungen und Grundlagen in den gegenseitigen
Beziehungen der Nationen. In solchen und dhnlichen Fragen, deren ethischer
Bezug sich nicht bestreiten 1483t, besitzt die Kirche das Recht auch zu &ffent-
licher Stellungnahme.

Zum Hirtenamte des Papstes und der Bischofe gehért ferner die Ver-
waltung der kirchlichen Disziplin, die Festsetzung und Durchfiih-
rung der Kirchenordnung. Klerus und Laien miissen sich befleiBigen, daB
durch treue Einhaltung der kirchlichen Disziplin die Titigkeit der Hirten
sich leichter und wirksamer gestalte, die Verbindung zwischen der Herde
und dem Hirten sich festige und ein friedliches Zusammenwirken herrsche.
In mancher Hinsicht stoBt die Leitung der Kirche heute auf Schwierigkeiten
und Widerstédnde bei manchen ihrer Gldubigen, die aus dem ,BewuBtsein
der Miindigkeit“ die unrichtige Folgerung ziehen, eine Fiihrung und Leitung
in den konkreten Fragen des Lebens sei fiir sie nicht mehr annehmbar. Die
Kinche solle zwar ihre Dogmen und Gesetze vorlegen, aber, da ihren Dienern
die konkreten psychischen und materiellen Umstidnde der Lebensverhiltnisse
fremd seien, solle sie jeden Gldubigen in den praktischen Anwendungen und
Entscheidungen nach seinem Urteil und Gewissen handeln lassen. Falls die
Bischofe bei ihrer Herde solche Anschauungen vorfinden, sollen sie die
Glaubigen darauf aufmerksam machen: 1. daB Gott die Seelenhirten bestellte,
nicht um die Herde zu belasten, sondern um fiir ihr Wachstum und Gedeihen
zu sorgen; 2. daB durch die Fiihrung der Hirten die wahre Freiheit der
Gliubigen gesichert werde, und zwar vor der Knechtschaft des Irrtums
und des Lasters; 3. daB3 also gegen Klugheit und richtige Selbstliebe handelt,
wer die von Gott angebotene sichere Hilfe abweist. — Besonders Kleriker
und Priester, die vielleicht von &hnlichen falschen Auffassungen angesteckt
sind, miissen zur engen Verbindung mit ihrem Bischof und zum treuen
Gehorsam angehalten werden.

In den SchluB3 seiner langen Ansprache flocht der Hl. Vater noch fol-
genden Rat fiir den gegenseitigen Kontakt unter den Bischifen: ,Zu einer
fruchtbaren und wirkungsvollen Fiihrung des Hirtenamtes trégt der haufige



146 Aus der Weltkirche

wechselseitige Verkehr unter den Bischifen viel bei. So vervollkommnet
der eine den anderen in Sachen der Erfahrung und Praxis; die Amtsfithrung
gleicht sich mehr aneinander an; die Verwunderung der Gldubigen wird
vermieden, die h#ufig nicht einsehen, warum in der einen Di6zese die
Dinge so gehandhabt werden, in der anderen, vielleicht angrenzenden,
Jjedoch anders, ja zuweilen sogar ganz entgegengesetzt. Um dies aber zu
erreichen, dazu vermdgen sehr viel die gemeinsamen Konferenzen, die fast
iiberall schon in Ubung sind, wie auch die feierlich abzuhaltenden Provinzial-
und Plenarkonzilien, die im Kirchlichen Gesetzbuch angeordnet und unter
feste Gesetzesbestimmungen gestellt sind.“ Der Kontakt der Bischofe unter-
einander findet seine Kronung im lebendigen, hiufigen Austausch mit dem
Apostolischen Stuhl. Die lebendige Verbindung aller Bischife mit dem
Vicarius Christi hat ihren Ursprung im goéttlichen Recht und in der Eigen-
art der Verfassung der Kirche. Aus der Verbundenheit mit Rom erhalten
die Bischofe in Zweifelsfillen Licht und Sicherheit, in Schwierigkeiten Rat
und Kraft, fiir ihre Unternehmungen Hilfe, in Sorge und Not Erleichterung
und Trost. Umgekehrt gewinnt der Apostolische Stuhl ausfiihrlichere Kennt-
nis tiber den Stand der Gesamtkirche, er erfdhrt auch besser und schneller,
welche Gefahren drohen und welche Mittel zur Heilung der Ubel angewandt
werden konnten.

2. Der pdpstliche Rundbrief ,Ad Sinarum gentem*

Nach einem Intervall von anndhernd drei Jahren erging dieses zweite
Schreiben des Hl. Vaters am Feste der Rosenkranzkoénigin (7. Oktober 1954)
an die chinesischen Katholiken. Die Lage der Kirche hat sich in letzter Zeit
nicht gebessert; im Gegenteil, die Anklagen gegen den Apostolischen Stuhl
wurden hiufiger, der Nuntius ist des Landes verwiesen, und die systematische
Tauschungskampagne wird weitergefiihrt. Trotzdem bleibt die groBe Mehr-
heit der chinesischen Katholiken dem Glauben und der Kirche treu. Doch
es gibt Getduschte, Furchtsame und durch Irrtiimer Verfiihrte, die sich
gefdhrlichen und von den Religionsfeinden organisierten ,Bewegungen® an-
schlossen. Obschon es nicht sicher ist, daB das pépstliche Schreiben zur
Kenntnis der Katholiken Chinas kommt, will Pius XII. ihnen dennoch ein
Wort der Ermunterung und der Klirung widmen. Zunéchst einmal ist es
eine Verleumdung, zu behaupten, es fehle den Katholiken an Vaterlands-
liebe und loyalem Biirgersinn. Die Christen der chinesischen Republik achten
die staatliche Autoritit auf allen Gebieten der ihr zustehenden Kompetenz
und sind zur Erfiillung aller Biirgerpflichten vollauf bereit. Aber sie wissen
auch, daf der Abfall von der katholischen Religion und vom Glauben an
Gott den Schopfer und Erloser, fiir den viele von ihnen harte Unbill erlitten,
stets unerlaubt bleibt.

Der Apostolische Stuhl hat in den letzten Jahrzehnten ganz eindeutig
seine hohe Achtung fiir China bekundet und vor allem fiir einheimische
Priester und Bischéfe gesorgt, so schon Pius XI. durch die von ihm per-
sonlich vorgenommene Weihe von sechs chinesischen Bischofen. Nach dem
letzten Weltkriege wurde eine eigensténdige kirchliche Hierarchie in China
geschaffen, nachdem kurz vorher ein chinesischer Kardinal ernannt worden
war. Es ist der innige Wunsch des HIl. Stuhls, daB méglichst bald ein-
heimische Bischofe und Priester in geniigender Anzahl fiir die Bediirfnisse
der Kirche in China zur Verfiigung stehen. Aber auch die auslindischen
Missionare verfochten keine irdischen Zielsetzungen, sondern erstrebten
einzig und allein die Verbreitung des Christentums. Und selbst wenn einmal
die chinesische Kirche ganz in der Hand eines einheimischen Klerus sein
wird, kann man ihr keine ,autonome Regierung® vorschreiben.
Jede christliche Gemeinschaft, die zur wahren Kirche Christi gehoren will,
mull untertdnig mit dem Stellvertreter des Herrn auf Erden verbunden sein,
und das in allen Fragen, die den Glauben, die Sittlichkeit und mithin die
Verfassung, Leitung und Disziplin der Kirche betreffen. Die Unterscheidung
. von Laikat und Klerus, die Hierarchie der Weihe und der Jurisdiktion ent-
springen dem gottlichen Willen. Kraft gottlichen Rechtes geht die Juris-



Aus der Weltkirche 147

A

diktionsgewalt nur durch die Vermittlung des Nachfolgers Petri auf die
Bischofe iiber. Ebenfalls kraft gottlichen Rechtes haben Volk und Staats-
gewalt nicht in die Rechte und die Verfassung der kirchlichen Hierarchie
einzugreifen.

Es ist gleichfalls der Wunsch des HI. Stuhles, da§ sich die Kirche Chinas
moglichst bald finanziell gegeniiber dem Auslande verselbstidn-
digen konne. Die bisher vom Auslande geleistete finanzielle Beihilfe war
keine politische Spekulation, sondern entsprang rein und allein der christ-
lichen Liebe.

Es gibt endlich einzelne Kreise unter den chinesischen Christen, die von
einer ,Autonomie“imLehrenund Predigen sprechen. Unstreitig
hat sich die Methode des Lehrens und des Verkiindigens dem Charakter und
den alten Traditionen des chinesischen Volkes anzupassen, und die Durchfiih-
rung dieses Grundsatzes konnte sich nur als fruchtbar erweisen. Aber die
Erklarung und Deutung des Evangeliums kann nicht nach den einzelnen
Violkern abgewandelt werden. Den Bischtfen als Nachfolgern der Apostel
und den Priestern als Mitarbeitern der Bischéfe ist die Sendung {ibertragen,
das authentische Evangelium in seiner unverfilschten kirchlich-katholischen
Deutung darzulegen. Die Kirche hat das Evangelium empfangen mit dem
Auftrage, das Depositum in seiner Reinheit zu schiitzen und es gemiB dem
ausdriicklichen Befehl des Herrn gewissenhaft zu verkiinden. So lehrt uns
zu wiederholten Malen der Volkerapostel Paulus. Die von der Kirche ge-
predigte Lehre kommt aus der gottlichen Offenbarung, an der weder ein
Mensch noch ein Engel etwas zu dndern vermag,

Niemand kann deshalb den Titel eines wahren Katholiken fiir sich
beanspruchen, wenn er anders lehrt oder denkt, als dieser pipstliche Rund-
brief in kurzer Skizze darlegt, wenn er also jenen gefidhrlichen Grundsitzen
folgt, die in den ,drei Autonomien“ oder sonstigen dhnlichen Grund-
sétzen ausgesprochen werden. Die Forderer der Bewegung von den ,drei
Autonomien“ gehen mit schlauer List vor, um die Einfiltigen und Furcht-
samen zu tduschen und vom rechten Wege abzufiihren. Falschlich behaupten
sie, nur jene seien wahre Patrioten, die der von ihnen entworfenen Kirche
der ,drei Autonomien* anhéngen. So versuchen sie, eine chinesische ,,National-
kirche“ zu griinden, die schon deshalb nicht mehr katholisch wire, weil sie
eine Verneinung jener Universalitit oder Katholizitit ist, durch welche die
von Christus wahrhaft gestiftete Gemeinschaft iliber allen Nationen steht
und sie alle liebend umgreift. Die katholische Kirche wendet sich nicht blo
an dieses oder jenes Volk, an diese oder jene Nation, sondern sie liebt die
Volker aller Rassen mit jener iibernatiirlichen Christusliebe, die alle als
Briider einen will. Deshalb darf niemand behaupten, die Kirche sei einer
bestimmten politischen Macht verschrieben oder sie miisse unter Verleugnung
der von ihrem Stifter gewoliten Einheit bei jeder Nation Partikularkirchen
zulassen, die vom Apostolischen Stuhle, wo Petrus, der Stellvertreter Christi,
in seinen Nachfolgern weiterlebt, getrennt sind. Eine christliche Gemein-
schaft, die sich vom Zentrum losrei3t, wird wie ein vom Weinstock ab-
geschnittener Rebzweig verdorren und keine Friichte des Heiles mehr bringen.

Der pépstliche Rundbrief schlieft mit einer Mahnung zur Riickkehr an
jene Christen, die sich durch falsche Ansichten betdren lieBen. Sie mogen
bedenken, dal man zwar dem Kaiser geben mufl, was.des Kaisers ist, mehr
aber noch Gott, was Gottes ist. Und wenn Menschen Dinge vorschreiben, die
dem Willen des Herrn widersprechen, dann gilt das Wort des Petrus, daB
man Gott mehr gehorchen miisse als den Menschen. Niemand kann zugleich
zwei Herren dienen, wenn deren Ansichten sich widerstreiten, und man
mufl gegebenenfalls bereit sein, fiir den Erloser Mihsal zu ertragen. Den
vielen treuen Katholiken, die harte Unbill auf sich nehmen, spricht Pius XII.
noch einmal seine Anerkennung und seinen Dank aus und er bittet, daB sie
diesen Weg des Heldenmutes nicht aufgeben. Der Kampf ist sehr schwer
und er hat die VerheiBungen der gotttlichen Anerkennung und des himm-
lischen Gnadenbeistandes.



148 Aus der Weltkirche

3. Die pédpstliche Weihnachtsbotschatft

Wegen seiner schweren Erkrankung konnte Pius XII. das Kardinals-
kollegium nicht zu der am Vorabende von Weihnachten {iblichen Gratulations-
audienz empfangen; der Dekan des hl. Kollegiums, Kardinal Tisserant, iiber-
mittelte schriftlich die Gliickwiinsche des obersten Senates der Kinche. Am
Heiligen Abend durften wir iiber den Rundfunk einen kurzen Weihnachts-
grufl des Stellvertreters Christi horen. Seit 1939 war dieser Tag in ununter-
brochener Folge gekennzeichnet durch die groBen thematischen Ansprachen
des Papstes liber die vordringlichsten Menschheits- und Kirchenprobleme.
Pius XII. hielt diese Ansprachen jeweils als Rundfunkreden. Er wollte nicht,
daB diese Tradition durch seine Erkrankung abgerissen werde, und da er
nicht liber den Rundfunk zur Welt sprechen konnte, versprach er uns eine
gedruckte Weihnachtsbotschaft, die uns zugehen werde, sobald sie abgeschlos-
sen sei. Die Verdffentlichung erfolgte am 3. Jinner 1955 im ,Osservatore
Romano“. Als Thema behandelt diese pipstliche Botschaft die Frage der
~Koexistenz® der Viélkerbldcke, eine Frage, die gerade vor
Weihnachten noch einmal ganz speziell ins politische Blickfeld getreten war.
Pius XII. warnt vor den Gefahren einer blofien Koexistenz des Nurneben-
einanders in der gegenseitigen Furcht und auf der Basis gewisser Tduschun-
gen und wirbt fiir die Zusammenexistenz auf dem Fundament der Wahr-

heit. Dementsprechend enthilt das acht Zeitungsspalten lange italienische °

Dokument drei Hauptteile: Koexistenz in der Furcht, Koexistenz im Irrtum,
Koexistenz in der Wahrheit. i

Die Menschheit hat noch immer den wahren Frieden nicht erreicht, und
die Friedensbemiihungen des Stellvertreters des gittlichen Friedensfiirsten
sind bis jetzt ebenso erfolglos geblieben, wie sie unermiidlich waren. Den
beinahe sechs Jahren des blutigen Krieges ist der angsterfiillte Zustand
des sogenannten ,kalten Krieges® gefolgt, den allmdhlich eine
gewisse Entspannung, die man etwas ironisch ,kalten Frieden®
nennt, abgeltst haben soll. Sonder Zweifel ein kleiner Fortschritt auf dem
Wege zum Weltfrieden, aber noch nicht der wirkliche Weltfriede! Unter
»Kaltem Frieden“ verstehen die Politiker die nackte Koexistenz der Volker
auf der Basis gegenseitiger Furcht und Enttiduschung. Wie aber kann man
dieses labile Nebeneinander, diese bloB auf gegenseitiger Furcht und Be-
rechnung wandelnde vorlaufige Ruhe als jenen Frieden bezeichnen, der die
»tranquillitas ordinis* ist und mithin eine Ordnung in der Gerechtigkeit
und einen Zusammenklang nach gerechten Zielen hin erheischt? Wegen
des Fehlens geistlicher Bande und Krifte, in denen alle Vilker geeint sein
miiBiten, ist die einstweilige Lage noch viel weiter von einer echten ,Pax
Dei“ entfernt. Die christliche Botschaft hat etwas anderes als den ,kalten
Frieden“ zum Inhalte, und auch die bedridngte Menschheit stellt héhere
Anspriiche. Wenn wir zeigen, was dem ,kalten Frieden® im einzelnen an
erhaltenden Lebenselementen fehlt, kann die Erkenntnis dieser verhing-
nisvollen Leere und Ungesichertheit den Leitern der Vilker sowie allen,
die in diesen Fragen einen EinfluB besitzen, zum gebieterischen Ansporn
werden, fiir den wahren Frieden in der Ordnung und in der Einheit zu
arbeiten. Von Christus allein kann dieser Friede kommen, da nur er die
Geister in der Wahrheit und in der Liebe einen kann und will.

Das Hauptfundament, das den gegenwiirtigen Zustand relativer Ruhe
unterbaut, ist die Furcht. Jeder der Vélkerblocke, in die sich die Menschheit
aufspaltete, duldet die Existenz des anderen, weil man nicht selbst zu-
grunde gehen will. Um dieser Gefahr zu entrinnen, fanden die beiden Blocke
nicht das ,Zusammen-leben“, sondern die ,Ko-existenz® (als Nebeneinan-
der), eine kalte Ruhe, die zwar kein Krieg, aber auch kein Friede ist.
Man lebt in bestindiger Furcht vor der militdrischen und wirtschaftlichen
Macht des anderen und ist sich auf beiden Seiten der katastrophalen Wir-
kungen der neuesten Waffen bewufBt. Man iiberwacht und beargwthnt
sich gegenseitig, und mit den Mitteln der Propaganda, die das Ubertreiben
liebt, schlégt man Kapital aus der verkiindeten Furcht des Partners. Die



Aus der Weltkirche 149

praktische Politik verfillt einem dumpfen Zweifel an den Prinzipien der
Vernunft und der Sittlichkeit. Das Absurdum der heutigen Einstellung
offenbart sich darin, daB man einerseits in einem Krieg die schlimmste
Katastrophe sieht, aber anderseits noch nicht von der Idee loskommt, der
Krieg sei das einzige Mittel zur Regelung internationaler Schwierigkeiten.
Auch Staatsménner erkennen diese Ungereimtheit und fragen sich ehrlich,
ob die Garantie des Friedens nicht auf einer héheren und menschlicheren
Ebene gesucht werden miite als auf jener, die ausschlieBlich von der
Angst beherrscht wird. So wichst der Drang nach einer iiber die bloBe
Ko-existenz in der Furcht hinausgreifende vitale Zusammen-existenz der
Volker. Und das Problem von Krieg und Frieden erhilt die Signatur der
Verantwortlichkeit vor Gott und dem Sittengesetz und, wenn man bis zu
Ende denkt, die Signatur heilsamer ,Gottesfurcht®. Das erst fithrt zur end-
giiltigen Ablehnung der groBen These vergangener Jahrzehnte vom Krieg
als dem wertvollen und beinahe natiirlichen Instrument der Politik, jenseits
sittlicher Verantwortung. Lange behauptete sich auch der absurde Irrtum,
der Kriegserkldrer setze sich hochstens nach eingetretenem MiBerfolg der
Anklage politischen Irrtums aus, kénne aber nicht eines moralischen Ver-
gehens geziehen werden. Diese absurde und unmoralische Mentalitit
beherrschte noch die verhingnisvollen Augusttage 1939; erst die schreck-
lichen Ruinen und Todeszahlen fiihrten zu einer neuen ethischen Besin-
nung, und man zitierte die Urheber des Krieges vor das Forum einer
moralischen Beurteilung. Dieses Gefiihl der notwendigen ethischen Bewer-
tung solcher Dinge hat sich verstirkt, und man will aus dem Frieden und
der Furcht zu einer authentischen moralischen Ordnung kommen, die den
Krieg vom sittlichen Standpunkte her betrachtet. Die Staatsm#nner haben
nicht nur die eventuellen Risiken eines Krieges zu erwigen, sondern miissen
die Kriegsfrage vor allem als personliche Gewissensfrage behandeln, unter
dem Auge des urteilenden Gottes, der Urheber und Mittelpunkt aller
Wirklichkeit ist. Weltfragen haben stets einen starken religisen Aspekt.
Deshalb bleiben Friedensbemiihungen und Friedenspropaganda der Gottes-
leugner duBerst problematisch und unfihig, die Furcht zu beseitigen, falls
sie liberhaupt nicht bloB eine auf Verwirrung zielende Taktik sind. Der
einstweiligen Ko-existenz in der Furcht stellt sich nur die Alternative,
entweder eine sittliche Ordnung, die das Zusammen-leben ermoglicht, zu
bejahen oder in einem gefahrvollen Zustande zu verharren, der zu jener
Explosion fiihren kann, die man um jeden Preis vermeiden will. AuBer-
dem kann kein Volk auf unbegrenzte Dauer den Riistungswettlauf durch-
halten, ohne verheerende wirtschaftliche Folgen zu erleiden. -

Lebt die Menschheit trotz des Klimas der Furcht nicht 'dennoch ein
intensives Leben? Die Wirtschaft ist von einem dringenden Rhythmus
durchpulst und schafft einen tiefgreifenden Wandel in den Lebensbedin-
gungen der Volker, deren Ko-existenz also mit starker wirtschaftlicher
Tatigkeit angefiillt ist. So bildet sich geméchlich die Tauschung, als ob die
Wirtschaft schon fiir sich allein den Weg in eine bessere Zukunft bereini-
gen koénne. In dieser ,Ko-existenz in der Tduschung¥ d. h. im
gleichen Vertrauen auf die Mdoglichkeiten der Wirtschaft zur Regelung der
Weltlage, begegnen sich wiederum die beiden Vélkerblécke. Die einen sehen
im Aufschwung der blofen technischen Produktivitit das Zeichen der
schopferischen Macht der Menschheit zur Selbsterlésung, die anderen erhof-
fen die Losung des Friedensproblems vom freien wirtschaftlichen Aus-
tausch. Ein Jahrhundert Geschichte hat uns belehrt, wie wenig der Glaube
an die magische Macht des Freihandels begriindet ist und wie wenig diese
Theorie und Praxis zur Einigung der Menschheit beitrug. Sie ist also kein
sicheres Fundament fiir den Bau der Zukunft, und speziell heute wird ihr
durch die wirklichen Tatsachen widersprochen, da bei den einen die reelle
wirtschaftliche Freiheit noch nicht besteht und von den anderen geradezu
als absurd abgelehnt wird. Vom rein Wirtschaftlichen her kann der Gegen-



150 Aus der Weltkirche

satz zwischen den beiden Volkerblocken nicht iiberbriickt werden, da er in
einer diametral entgegengesetzten Auffassung iiber die fundamentalsten
Lebensfragen besteht. Ubrigens ist die ethische Ordnung dazu berufen,
auch die Sozialwirtschaft zu ordnen. Geschieht das, dann kann sich die
Wirtschaft als Friedensfaktor erweisen, wiéhrend eine sittlich nicht geord-
nete Wirtschaft, die auf fremde Voélker keine Riicksicht nimmt, gefdhrliche
Spannungen zeitigt. Nur eine ethisch geregelte und vom Geiste der Liebe
und gegenseitigen Solidaritdt inspirierte Wirtschaft fordert den Frieden,
der uns nicht automatisch zufillt. Alle unsere Erwigungen fithren uns
immer wieder zum natiirlichen Sittengesetz, zum Naturrecht, zum Geiste
als Ebenbild Gottes, zu Gott.

Auch auf anderen und noch heikleren Gebieten sind die beiden ,ko-
existierenden“ Gruppen in derselben T#duschung befangen: beiderseits
sucht man auf falschen Wegen die Grundlagen der Einheit. Die einen opfern
dem inneren Zusammenhang die primérsten menschlichen und gottlichen
Rechte, die anderen vergessen, daBl sie eigentlich ein erprobtes Einigungs-
prinzip besitzen, und scheinen sich neuerdings wieder politischen Prinzipien
zuzuwenden, die eine wirkliche Einheit preisgeben. Man wollte in edlem
Bestreben eine harmonische und organische Einigung Europas schaffen;
doch die jiingsten Vertrédge, die im Zeichen des ,kalten Friedens“ stehen,
verkoérpern nicht mehr dieses Ideal. Kenner meinen, daB die hohe Politik
zur Idee des in sich geschlossenen nationalistischen Staates zuriickkehrt,
des Staates, der wie in der Vergangenheit seine Krifte zentralisiert und
eine unruhige Biindnispolitik verfolgt. Hier liegt das Wesen des Irrtums
darin, daBl man ,nationales Leben® mit ,nationalistischer Politik* verwech-
selt, die stets den Keim zu unsidglichen Ubeln in sich trug. Der groBSe und
fruchtreiche Wert des ,nationalen Lebens® wird dann und erst dann zum
Prinzip der Uneinigkeit, wenn er zu auBenpolitischen Zielen von einem
expansionsliisternen Machtblock miBbraucht wird. Sollte die europiische
Gemeinschaft den Weg nationalistischer Zerrissenheit wieder einschlagen,
dann wird ihr Zusammenhalt gegeniiber der anderen Gruppe #HuBerst
schwach sein, und das Gespenst des Nationalismus wird auch innerhalb
der europdischen Gemeinschaft die Atmosphire des MiBtrauens erneuern
sowie das gegenseitige Sichverstehen verhindern. Einziges Band ZuBerer
Einigung bliebe nur mehr die gemeinsame Ablehnung des anderen Volker-
blockes und der in ihm vertretenen Lebensauffassung der Unfreiheit.
Fruchtbar jedoch sind blof die positiven und geistigen Ideen des Natur-
rechtes, wie sie seit alters in der christlichen Zivilisation Europas vorliegen.
Diese positivern Krifte konnen die Trugbilder des anderen Blockes wider-
legen, dessen illusorische Verheifungen groBe Massen einen und beein-
drucken und sie zu Taten und Opfern beseelen, mit einer Ausstrahlungs-
macht, die stark iiber das Awusgangsland hinausreicht. Europa, das noch
immer das Erwachen des eigenen BewuBtseins erwartet, verliert unterdes
in nicht wenigen Gebieten des Erdkreises an Boden, d. h. an KultureinfluB.
Anstatt daBl es den Kolonialvolkern auf dem Wege zur politischen Reifung
half, hat es, wenigstens teilweise, durch das Beispiel des eigenen Nationalis-
mus manchen Feuerbrand vorbereitet. Jedenfalls muB das echte Europa
erhalten bleiben als Gehalt geistiger und zivilisatorischer Werte, die das
Abendland mit Hilfe seiner einzelnen Volker ausbaute und die es im
Dienste der gottlichen Vorsehung auch weiterhin verbreiten soll. Das wird
es soweit konnen, als es zu Gott und den christlichen Idealen steht. Hier
trégt es eine groBe geschichtliche Verantwortung. Befreiung vom Rausch
der Macht und der Hegemonie, unter der Herrschaft des Geistes Gottes|
mull das Ziel flir das Wiinschen, Beten und Handeln aller Gutgesinnten
in den beiden Lagern werden.

Im Namen des Erlésers Jesus Christus muBl die Briicke geschlagen und

das Band geschlungen werden, damit wir von der ,Ko-existenz® zum
Frieden fortschreiten. Unumgingliche Vorstufe ist die sKoexistenz



Aus der Weltkirche ' 151

in der Wahrheit® Die Briicke der Wahrheit ist nicht méglich zwi-
schen den Systemen der beiden Gruppen, wohl aber zwischen den Men-
schen, die in den beiden Vé&lkergruppen der Wahrheit anhangen. Sie sind
Millionen in beiden Blocken, die den Spuren Christi mehr oder weniger
Aufmerksamkeit schenken. An sie und an alle ferventen Glaubigen ergeht
der Appell. Besonders dort, wo der Irrtum frei bekdmpft werden darf,
miiBten die Staatsminner groBeres Selbstvertrauen und festeren Mut in
der Entlarvung gefdhrlicher Tendenzen aufbringen. ‘Die Wahrheit und
Gerechtigkeit darf auch die bis in ihre héchsten Giiter unterdriickten
volkischen Minderheiten nicht opfern unter dem Vorwande der Einigung.

Da die Basis der menschlichen Einheit geistlich sein muB, kann sie
weder von den Skeptikern noch von den Zynikern gelegt werden, die im
Fahrwasser eines offenen oder getarnten Materialismus geistliche Werte
nicht als Realitdten anerkennen, noch auch von jenen, die absolute Wahr-
heiten oder sittliche Bindungen auf sozialemm Gebiete ablehnen. Diese
letzteren, die frither ungewollt das Klima fiir die Diktatur schufen, dringen
sich wieder vor, um das aus christlichen Ideen gespeiste Werk der sozialen
und politischen Befriedung zu Hhemmen. Sie wollen keine -christliche
Beurteilung der Politik und des offentlichen Lebens. Sie sagen, der moderne
Mensch konne sich weder an festgelegte Ideen noch an ein geistliches
System binden. In diesen Kreisen, deren Haltungen opporfunistisch schwan-
ken konnen, lassen sich die Briickenbauer der Einheit nicht finden. Deshalb
ruft der Papst im Vertrauen auf Gottes Hilfe und mit dem Blick auf
gemeinsames geistliches Gut bei den Menschen der beiden Lager vor
allem die Christen jener Liander auf, die noch den Frieden besitzen, fir
dessen universale Herstellung alles ihnen Mogliche zu tun. Sie miissen die
ihnen geschenkte Wahrheit im Leben ausprigen, sie mitteilen und auf alle
Bereiche des Lebens anwenden. Gott wird liber das anvertraute Talent
Rechenschaft fordern. Miiiten nicht vielleicht manche katholische Priester
und Laien Unruhe im Gewissen spliren, wenn sie sehen, wie der Feind
so zielbewuBt und systematisch arbeitet? Und ebenfalls, wenn sie aus der
christlichen Liebe keine aktive Kraft machen oder angesichts sozialer
Ungerechtigkeiten schweigen? Dadurch veranlassen sie die MiBachtung der
katholischen Sozialdoktirin und setzen Jugendliche und sogar Priester der
Versuchung zum Irrtum aus. Noch schwerere Folgen filir die soziale und
politische Ordnung verschulden jene Christen, die bei ihrer wirtschaft-
lichen Betédtigung ihre sozialen Pflichten nicht erfiillen. Wer nicht bereit
ist, den Gebrauch der Privatgliter im richtigen MaBe dem Allgemeinwohl
anzupassen, sei es freiwillig nach der Stimme des eigenen Gewissens, sei
es mittels Organisationen von &ffentlichem Charakter, trigt dazu bei, die
notwendige Vorherrschaft der personlichen Verantwortlichkeit im Sozial-
leben hintanzuhalten. Ein solcher Irrtum der Haltung kann leicht in demo-
kratischen Systemen auftreten, wenn das Einzelinteresse den Schutz jener
Kollektiv- oder Parteiorganisationen genie3t, von denen man vielmehr
erwartet, daB sie die Summe der Einzelinteressen schiitzen, als dafl sie das
allgemeine Wohl fordern: So gerdt die Wirtschaft leicht in das Schlepptau
anonymer Kréfte, die sie politisch beherrschen.

III. Aus der zentralkirchlichen Chronik

Die Erkrankung des Papstes. Am 3. Dezember 1954 teilte
der ,Osservatore Romano® mit, dal der Zustand des Heiligen Vaters sich
am Nachmittag: des 2. Dezember unerwartet verschlimmert habe. Man ver-
suchte zwar, der Mitteilung jeden direkt alarmierenden Charakter zu
nehmen, verhehlte aber durchaus nicht, daB es sich um eine sehr schwere
Erkrankung handle, die sich lédnger hinziehen werde; Besorgnis erwecke
besonders auch der allgemeine Schwiichezustand des Kranken. Kardinal-
vikar Micara verordnete sofort in Rom dringende Gebete fiir das Ober-
haupt der Kirche. In der ganzen Welt verfolgte man mit bewegter Teil-



152 Aus der Weltkirche

nahme den Verlauf der Krankheit; die Journalisten taten gelegentlich des
Guten beinahe zu viel, und der ,Osservatore” unterstrich ein wenig unglaub-
haft die ,ununterbrochene“ Téatigkeit Pius’ XII. Seit der zweiten Dezember-
hilfte konnte man von einer wirklichen, langsam fortschreitenden Bes-
serung sprechen. Am 12. Jénner empfing der Papst sogar den franzosischen
Ministerprésidenten Pierre Mendes-France gelegentlich dessen Rombesuches
in einer viertelstiindigen Privataudienz.

Spannung zwischen Kirche und Staat in Argen-
tinien. Im November liefen aus Argentinien Nachrichten ein, daB es
zu einem Konflikt zwischen dem Présidenten Peron und dem Episkopat
gekommen sei. MaBnahmen der Regierung gegen einzelne Priester und
katholische Institute wurden gemeldet. Die argentinische Regierung erklirte,
es seien nur SchutzmaBnahmen, die sie wegen der Einmischung kirchlicher
Kreise in nichtkirchliche Fragen habe ergreifen miissen, und sie verwahrte
sich gegen die Beschuldigung antikirchlicher Haltung. Im Vatikan bewahrte
man {liber einen Monat lang vollstdndige Zuriickhaltung, um durch keinen
voreiligen Kommentar die Spannung zu mehren. Man wartete, bis das
wahre Gesicht der staatlichen Haltung sich klar nach auBen enthiille. Am
25. und 31. Dezember 1954 brachte dann der ,Osservatore“ zwei offiziose
Artikel, die den bloB episodenhaften Charakter der Ereignisse abstritten
und von einer sehr ernsten Lage sprachen, nach deren eigentlichen Hinter-
griinden man mit grofier Besorgnis fragen miisse. Unterdes hatte der
Peronistische Block durch einen Gesetzesartikel auch die Ehescheidung in
Argentinien eingefiihrt.

Verluste im Kardinalskollegium. Sehr bedenklich hiuf-
ten sich im letzten Drittel des Jahres 1954 die Namen der Purpurtriger
in der im ,Osservatore Romano“ fiir ihren Nekrolog reservierten Spalte.
Zuerst war es Kardinal Alfred Ildefons Schuster, Erzbischof von
Mailand, der am 30. August im 75. Lebensjahre starb. Geboren in Rom, trat
er daselbst als Novize in die Benediktinerabtei St.Paul ein. Nach der
Priesterweihe widmete er sich historischen und liturgischen Studien, die zu
einer Reihe von Publikationen fithrten. Im April 1918 wurde er Abt von
St. Paul, und im gleichen Jahre vertraute ihm Benedikt XV. die Leitung
des Pépstlichen Orientalischen Instituts an. Berithmt wurde Abt Schuster
durch den vielbéndigen und in mehrere Sprachen iibersetzten ,Liber Sacra-
mentorum® (geschichtliche und liturgische Studien iiber das romische MefB-
buch). Pius XI. ernannte den gelehrten und frommen Mann am 26. Juni 1929
zum Erzbischof von Mailand, verlieh ihm am darauffolgenden 15.Juli die
Kardinalswiirde und erteilte ihm personlich die Bischofsweihe. Wihrend
der 25 Jahre seines Wirkens in Mailand genoB Kardinal Schuster die
ungetriibte Hochschédtzung der beiden Pipste Pius XI. und Pius XII.; nicht
wenige hielten ihn fiir einen Heiligen. Vorbild in seiner bischoflichen Tatig-
keit war ihm Karl Borroméius, dessen viertes Geburtszentenar er 1938 feierte.
Im Privatleben bewahrte Schuster die Einfachheit und Demut eines wahren
Monches. Mailand hatte wahrend des Weltkrieges viel zu leiden, und zum
Schlufl der Kdmpfe in Italien (April 1945) vermochte der Kardinal zwischen
den kriegfiihrenden Parteien zu vermitteln. Zum Nachfolger des verstor-
benen Mailénder Erzbischofs ernannte Papst Pius XII. am 1. November 1954
seinen Prostaatssekretdr Joh. Bapt. Montini (einen Lombarden), den
der Kardinaldekan Tisserant am 12. Dezember im Petersdom konsekrierte.

Der 4. Oktober 1954 brachte die Nachricht vom Tode des siebzigjihrigen
Kardinalpriesters Francesco Borgongini-Duca. Zuerst Theologie-
professor, begann er jedoch bald seine Tatigkeit in verschiedenen romi-
schen Kongregationen und wurde im Oktober 1922 Sekretir fiir die AuBer-
gewohnlichen Kirchlichen Angelegenheiten. In dieser Stellung leistete er
unter dem bedeutenden Staatssekretiir Pietro Gasparri wertvolle Mitarbeit
bei der Vorbereitung der Lateranvertrige vom 11. Februar 1929. Zum Lohne
dafiir ernannte ihn Pius XI. zum ersten Apostolischen Nuntius in Italien.



Literatur 153

Beinahe ein Vierteljahrhundert bekleidete Borgongini-Duca diesen Posten,
bis ihn Pius XII. im Jinner 1953 in das HI Kollegium berief.

Am 21. Oktober 1954 starb im Alter von 87 Jahren Kardinal Domenico
Jorio, Prifekt der Sakramentenkongregation. Zum Kardinal hatte ihn
Pius XI. am 16. Dezember 1935 ernannt. Thm ifolgte im Tode am 10. Novem-
ber der Kardinaldiakon Giuseppe Bruno, Prifekt des Tribunals der
Segnatura, Kardinal seit dem 18.Februar 1946. Zu derselben Promotion
gehorte der am 26. November verstorbene Erzbischof von Lima in Peru,
Kardinal Joh. Gualbertus Guevara. Mit diesen Sterbefillen sank die
Zahl der Kardindle auf 64, von denen 21 Italiener und 43 Nichtitaliener sind.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden samtliche an die Redaktion zur Anzeige und Be-
sprechung eingesandten Schriftwerke wverzeichnet. Diese Anzeige bedeutet
noch keine Stellungnahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke.
Soweit es der verfiigbare Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten,
werden Besprechungen veranlaBt, Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Adam, August. Der Primat der Liebe. Studie iiber die Einordnung
der Sexualmoral in das Sittengesetz, 6. Auflage. (228.) Kevelaer 1954, Verlag
Butzon & Bercker. Ganzleinen DM 7.60.

Albert, Anton, S.J. Gesalbt und gesandt. Erwégungen fiir Prie-
ster. (132.) Freiburg, Verlag Herder. Pappbd. DM 4.80.

Alfred Delp S.J. Kimpfer, Beter, Zeuge. Geboren 15, September 1907.
Hingerichtet 2. Februar 1945. Letzte Briefe und Beitrdge von seinen Freun-
den. (118) Mit 9 Abbildungen. Berlin 1954, Morus-Verlag. Leinen DM 6.50,
kart. DM 5.20.

Blazovich, Augustin. Soziologie des Ménchtums und der
Benediktinerregel. (168) Wien 1954, Verlag Herder. Kart. S 35.—,
DM u. sFr. 6.50.

Blondel, Maurice. Das Denken. Erster Band: Die Genesis des Den-
kens und die Stufen seiner spontan aufsteigenden Bewegung. Ubersetzung
von Robert Scherer. (XXXII u. 390.) Freiburg-Miinchen 1953, Verlag Alber.
Leinwand DM 24.80.

Blondel, Maurice. - Philosophische Anspriiche des Chri-
stentums, (306.) Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen geb. S 94—,

Bohner, Philotheus — Gilson, Etienne. Christliche Philoso phie
von ihren Anfiangen bis Nikolaus von Cues. In Zusammenarbeit, Dritte Auf-
lage. (XXXII u. 636.) Paderborn 1954, Verlag Ferdinand Schoéningh, Brosch.
DM 31.—, Leinen geb. DM 35.—.

Bisch, Adolf. Ich fiihre mein Kind zu Gott. Eine Anleitung
fiir den ersten Religionsunterricht fiir Katecheten, Miitter und Erzieher.
2. Auflage. (240.) Luzern 1954, Verlag Riber & Cie. Leinen geb. sFr. 12.30,
DM 11.80.

Bruckberger, Raymond-Léopold, O.P. Maria Magdalena. Deutsche
Ubersetzung von Johanna von Herzogenberg und Walter Warnach. (264.)
Diisseldorf 1954, Verlag L. Schwann. Leinen geb. DM 10.50.

Brummel, Jakob. Seines Reiches wird kein Ende sein. Pre-
digten flr die Sonn- und Feiertage des Kirchenjahres. (XII u. 274.) Frei-
burg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 11.—, engl. brosch. DM 9.50.

Civitas Dei. Die Geschichtstheologie des hl. Augustinus als Apologie
der Kirche. Vortrag des Prorektors Professor Dr. Eduard Stakemeier
zur Erdffnung des Studienjahres 1954/55 der Erzbischoflichen Philosophisch-
Theologischen Akademie zu Paderborn, gehalten am 7. November 1954. (44.)
Paderborn 1955, Verlag Ferdinand Schéningh. Kart. DM 1.20.

Colin, L. Meine Ordensregel. Wesen, Feinde, Quellen, Vorziige.

+Theol.-prakt. Quartalschrift® IT. 1955 1



