531083075 021

L —










THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIEFT

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Diézesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau

Redaktion:

Dr. Maximilian Hollnsteiner
Professor der alttestamentlichen Bibelwissenschaft

und

Dr. Johann Obernhumer
Professor der Pastoraltheologie

103. Jahrgang / 1955

Oberdsterreichischer Landesverlag, Linz






Sachregister
des

103. Jahrganges (1955) der ,,Theol.-prakt. Quartalschrift®

Abhandlungen
Seite
Das Ringen um die christliche Demokratie in Osterreich.

B Norbert Vi kot s ki sl e Sl R s pih 1— 15
Zur sittlichen Problematik der Periodischen Enthaltung.

Ry TosefiSehneider i oalinesaio b S sdn i 16— 35
Zur Predigt heute. P. Dr. Robert Svoboda O.S.C. . . . . 35— 45
Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen..

Bdosel LioWile SsuReioad iy s s L o R 89—102

Gedanken zur Priestererziehung. Dr. E. Schwarzbauer . 102—123 .
Priesterliche Frommigkeit und Rubrikenvereinfachung.

B Sesel JLowNE SSR SR W e L S el 177—196

Sakramentsnatur und Unauflésichkeit halbchristlicher
; Ehent PG arlERelhecie s i oo ald Jh e s s e 197—204

Problematischer Stammbaum des Menschen. Paul Over-

TEEe i el R R R R G R e 204—227
Religionsphilosophie und ,natiirliche® Religion. DDr. Wil- :

helraiaaishaehn s S e e onal Sl e iR e A 285—295
Ordnung des Herzens. Gedanken zu Mk 7, 21 £. Dr. Alois

StoTer duit s ie s S e e e S s s 295—302
Geburtenproblem und Malthusianismus, Dr. Albert

INiedermiever g eI sl BEaR R S s G e 303—316

Pastoralfragen

Zur Auslegung der Apostolischen Konstitution ,,Christus

Dominus®: Dy \J. Obernhimer. o i i R, 45— 50
Sakramentale BuBwerke. P. Dr. Pax Leitner O.F.M. . . 51— 58
Doppeltrauung? P. Gregor M. Wissing Ss.Ce. . . . . . 58— 61
»Unnatiirliche GroBfamilie?“ Josef Miler S.J. . . . . . 123—126
Sollen wir Kinder nichtpraktizierender Eltern noch

taufen? P. Reinhold Wick . . . . . . . . Sl e T 227—231

Zur praktischen Anwendung der Constitutio S. Pii PP, V
~Romani Pontificis®, can. 1125. P. Johannes
Grelibenden SV P s e skl ol el S San il kel 231—238

Ist das Gebackensein zur Giiltigkeit der eucharistischen
Brotmaterie notwendig? P. J. G. Kronthaler S.J. . . 316—317

Ungiiltige Ehe wegen mangelnder Traugewalt? Dr. Josef
%0 10 o b2 sk SR USaRECERE S e e AT AU . . 317—320



Mitteilungen

Das Interditzesane Seminar des Canisiuswerkes in Rosen-
Burg® Sins i e S e R T s R

P. Dr. Johannes Thauren S. V. D zum Gedenken.
P Johannes Beftray SV Bhasici e s s

Ist Voltaire a's Katholik gestorben? W. Bers . . . . . .
Kain und Abel. Dr. theol. Lic. bibl. Johannes B. Bauer .
Sinn beschaulichen Lebens heute? P. Anselm Riid O. S. B.
Das Grabtuch von Turin. DDr. Claus Schedl C. Ss. R.

Ein Kernpunkt der Missionsfrage. Jakob Kleinlercher . .

Berichte

Romische Erlédsse u. Entscheidungen. Dr. Peter Gradauer
Das katholische Missionswerk. P. Johannes

Bettray S: V. D. v o .G
Aus der Weltkirche. Dr. Joh. Peter Fxschbach ......

Literatur

Eingesandte Werke und Schriften . . . . . . . . A ey

BuchbesprechUngen . - .. «.sia o o sia o« o o s T

Neues religioses Kleinschrifttum . . . . . . ... . . ..

62— 64
65— 66
126—133
239—242
242—246
320—325

66— 67;
246—248;

. 136—141;
141—153;

337—348

67— 69;
261—264;
69— 86;
264—278;
86— 87;

375

133—135
325—329

329—337
248—261

153—158
348—351

158—172
351—375

172—174



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

103. JAHRGANG 1955 1. HEFT

Das Ringen um die christliche Demokratie

in Osterreich
Von Prof. DDr. Norbert Miko, Linz a. d. D.

Aus der osterreichischen Geschichte der letzten hundert Jahre
kann man die Demokratie nicht wegdenken und aus der Geschichte
der osterreichischen Demokratie nicht ihren christlichen Beitrag.
Gute wie schlechte Folgen der demokratischen Entwicklung sind
noch heute, nach so vielen Jahrzehnten, zu spiiren. Beginnen wir
mit den schlechten. Viele Gesetze, die nach 1867 geschaffen worden
sind, sind noch heute nicht nur ein Dorn im Auge des katholischen
Volkes Osterreichs, sondern auch eine schwere innenpolitische
Belastung des ganzen Staates. Warum ? Weil der katholische
Bevolkerungsteil durch das damals giiltige Kurienwahlrecht von
der Teilnahme am Verfassungsleben weitgehend ausgeschlossen war.
Doch vergessen wir auch nicht das Positive! In Osterreich herrscht
heute politische Freiheit, im Gegensatz zu Ungarn, zur Tschecho-
slowakei, zu Polen, Jugoslawien und Ruminien. Denken aber auch
alle daran, daB3 wir diese Freiheit nicht dem Jahre 1945 verdanken,
sondern der demokratischen Entwicklung, die die osterreichischen
Alpenlinder und Ober- und Niederosterreich, im Gegensatz zu Un-
garn, Béhmen und Galizien, seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts
mitmachten ? Aus dieser demokratischen Entwicklung ist der kirch-
liche Anteil nicht wegzudenken. Den Vogelsang, Liechtenstein,
Lueger, Schindler, Scheicher, Ebenhoch, Hauser, Kunschak usw.
verdanken wir die Freiheit nach 1945. Diese haben im katholischen
Volk die Demokratie wachgerufen. Wo das nicht geschehen ist, wo
in gewissen Gebieten der Monarchie die Demokratie durch die
Kurzsichtigkeit mancher Mitglieder der Hocharistokratie und des
meist aristokratischen Episkopates Sache der radikalen Linken
geblieben ist, dort herrscht heute die Volksdemokratie.

Es kann darum nicht schaden, wenn wieder auf die Geschichte
der christlichen Demokratie aufmerksam gemacht wird. Das ist der
Zweck dieser Zeilen: ein Kapitel der dsterreichischen Geschichte,
aber auch der Kirchengeschichte der Vergessenheit zu entreillen,
das nicht nur hochst interessant ist, sondern auch zeigt, wie ernst
vor sechzig Jahren das Ringen um eine christliche Demokratie
genommen wurde. Es soll mit der Veroffentlichung dieser Zeilen
vor allem auch einer Legende der Boden entzogen werden, als ob



2 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

die Kirche nur notgedrungen die Demokratie bejahte und in ihrem
Herzen die Sehnsucht nach autoritiren Regierungen wachhielte.
Jeder, der die Entwicklung unvoreingenommen betrachtet, muf}
zugeben, daB sich die Kirche sehr ehrlich und ernsthaft mit den
Problemen auseinandergesetzt hat und daf} ihr die demokratische
Entwicklung unseres osterreichischen Vaterlandes nicht aufge-
zwungen wurde, sie vielmehr maBgebend an dieser Entwicklung
beteiligt war. ;

Mancher wiirde den Kopf schiitteln, wenn er Einblick in die
vorhandenen Dokumente hitte. Sind diese Kampfhihne wirklich
die verehrungswiirdigen Minner, als die er sie bisher zu sehen
gewohnt war ? DaB in der Politik verschiedene Auffassungen herr-
schen kénnen, weill jeder, und dall auf politischem Gebiet auch
Bischofe gegeniiber dem gewdhnlichen Klerus im Unrecht sein
kénnen, ist keine Minderung ihrer hohen Stellung. Wir miissen vor
allen Achtung haben: vor den Prilaten und Kaplinen, die als
Pioniere der christlichen Demokratie das Odium auf sich genommen
‘haben, als halbe Rebellen angeschaut zu werden, und vor den
Bischéfen, die demiitig genug waren, sich von Leo XIIL. in ihrer
Haltung korrigieren zu lassen.

Diese Studie hat nicht die Absicht, eine abgerundete Geschichte
der Entwicklung der christlichen Demokratie in Osterreich zu
geben, dariiber sind verschiedene Arbeiten verésffentlicht?), sondern
es ist die Absicht des Verfassers, jenen Héhepunkt im Ringen um
die christliche Demokratie herauszugreifen, den das Jahr 1895 dax-
stellt. Dank dem Entgegenkommen des Haus-, Hof- und Staats-
archives in Wien, des niederosterreichischen Statthaltereiarchives
in Wien und des Fiirstbischoflichen Archives in Brixen?) ist es dem
Verfasser méglich, ein objektives und authentisches Bild jenes
dramatischen Ringens um die christliche Demokratie zu geben.

I. Die Anfinge der christlichen Demokratie in Osterreich

Schon seit dem Jahre 1848, seit Sebastian Brunner, 1aBt sich
in Osterreich das Bestreben des Katholizismus feststellen, am
6ffentlichen Leben gestaltenden Anteil zu nehmen. Vor allem konn-
ten die Katholiken nicht umhin, in die parteipolitische Arena hinab-
zusteigen, seit im Jahre 1867 in unserem Vaterlande der Absolutis-

1) Friedrich Funder, Vom Gestern ins Heute. Aus dem Kaiserreich in die
Republik, Wien 1952; ders., Aufbruch zur christlichen Sozialreform, Wien 1953;
Rudolf Kuppe, Karl Lueger und seine Zeit; N. Miko, Die Vereinigung der Christ-
lichsozialen Reichspartei und des Katholisch-Konservativen Zentrums im Jahre 1907.
Ungedruckte Dissertation, Wien 1949. Abgekiirzt: Miko, Verciaigung. Dort auch
Angabe der Literatur iiber die Konservative und Christlichsoziale Partei und zahl-
reiche Dokumente.

%) Haus-, Hof- und Staatsarchiv, Wien, Politisches Archiv, Faszikel XI, 261,
Rome-Rapports, und Faszikel X1/162, Rome-Expeditions-Varia, abgekiirzt: Staats-
archiv. — Niederdsterreichisches Statthaltereiarchiv in Wien, Prisidialakten. —
Fiirstbischofliches Archiv in Brixen, Faszikel: ,,Politisches* und »Bruderstreit®.



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich ‘ 3

mus endgiiltig beseitigt worden war und Wohl und Wehe der
Kirche auf parlamentarischem Boden ausgefochten wurden. Doch
waren die Katholiken anfangs gegeniiber ihren Gegnern, den Libe-
ralen, gewaltig im Hintertreffen. Die Liberalen hatten das Kapital,
die Presse, die Sympathie der Zeit, die Intelligenz fiir sich; die
Katholiken waren gezwungen, in der Verteidigung zu bleiben. Vor
allem waren ihnen die Hande durch Riicksichten gegeniiber dem
Herrscherhaus und den feudalen Schichten gebunden. :

Die katholische Bewegung trat zunichst als konservative
Bewegung in Erscheinung, was natiirlich ein ungeheures Hemmnis
war. Denn was hiel3 Konservativismus ? Verteidigung der bestehen-
den Gesellschaftsform. War diese wert, erhalten zu bleiben ? Wir
sagen heute: nein. Weite Kreise des katholischen Volkes dachten
auch damals so, die Fiihrenden aber sahen in der feudalen Ordnung
die gottgewollte Ordnung. Da das katholische Volk durch den
Absolutismus politisch unmiindig gehalten worden war und auch
die fiihrenden Kreise in der Kirche durch den bis in die Mitte des
19. Jahrhunderts herrschenden Josephinismus pflichtgemill so
dachten wie die Regierung, ist es kein Wunder, dal nach 1867 in
Osterreich meist die Adeligen die Vertretung der katholischen
Belange iibernahmen. In den Alpenlindern und in Ober- und
Niederosterreich allerdings waren es biuerliche Abgeordnete, die
auf das Wirken der nach 1868 gegriindeten Volksvéreine hin ge-
wihlt worden waren?). Allein, diese katholisch-konservativen Abge-
ordneten waren im Reichsrat mit dem bohmischen und galizischen
GroBigrundbesitz zusammengespannt. Seit Graf Taaffe 1878 die
Regierung iibernommen hatte, bildete der sogenannte ,,Eiserne
Ring®, gefithrt vom Grafen Hohenwart, der zur Zeit der Verur-
teilung Bischof Rudigiers Statthalter in Oberdsterreich gewesen
war, die parlamentarische Stiitze der Regierung. In diesem Hohen-
wartklub waren die katholisch-konservativen Vertreter der heutigen
osterreichischen Linder, der bohmische GroBgrundbesitz, die Polen
und die Siidslawen vertreten. Ein Wirken fiir die katholischen
Belange war den katholischen Abgeordneten sehr erschwert, da
sie ja viele Riicksichten auf die Regierung zu nehmen hatten. Die
»leges abominabiles”, die die liberalen Kulturkampfregierungen
erlassen hatten, konnten nicht mehr beseitigt werden; dazu hitten
die Liberalen, die eine starke Opposition bildeten und nach wie
vor Banken und Presse in ihrer Hand hatten, nie ja gesagt, aber
auch die Konservativen nicht betont katholischer Richtung hatten
kein Interesse daran. Allerdings konnten einige Erleichterungen
erwirkt werden.

Diese Aschenbridelstellung der katholisch Gesinnten erweckte
groBe Unzufriedenheit im katholischen Volke und machte sich auf
den Katholikentagen (1877 und 1889 in Wien) in Forderungen nach

%) Miko, Vereinigung, S. 6, Anm. 7. :
1%



4 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

groBerer Aktivitit der Katholiken im éffentlichen Leben bemerk-
bar. Ein anderer Grund zur Unzufriedenheit war die schlimme
soziale Lage weiter Kreise in Osterreich. Der Liberalismus hatte
mit seiner riicksichtslosen Wirtschaftspolitik das Gewerbe, den
Bauernstand und vor allem die Lohnarbeiter in eine verzweifelte
Lage gebracht?). Man rief nach Abstellung dieser Ubelstinde; doch
die regierenden Kreise zeigten auch hier wenig Verstindnis, sie
selbst waren ja auBerhalb der Existenzbedrohung. So wurde auch
vom sozialen Sektor her der Ruf nach Reformen und groflerer
Aktivitit der Kirche und ihrer politischen Vertreter immer lauter.

Ende der Siebziger- und Anfang der Achtzigerjahre kam auf
christlicher Seite von zwei Richtungen her der Wille zum Durch-
bruch, den Ubelstinden abzuhelfen. Schon am 19. November 1881
trennte sich eine Gruppe katholisch-konservativer Abgeordneter,
geschart um die Briider Alfred und Aloys Liechtenstein, vom
,,Eisernen Ring“ und bildete das ,,Zentrum®. Diese Gruppe war
sozial bewegt und stand unter dem Einflusse des Freiherrn von
Vogelsang®). Den Bestrebungen dieser Gruppe sind die ersten
Sozialgesetze in Osterreich, die Gewerbeordnung von 1883 und die
Arbeiterschutzgesetze zu verdanken. Unabhingig vom ,,Zentrum®,
das sich iibrigens nach einigen Jahren wieder mit den Konserva-
tiven Hohenwarts vereinigte, liefen die Bestrebungen, die in Wien
jhren Ausgang nahmen und als ihren Initiator Dr. Karl Lueger)

#)Als Beispiele seien angefiithrt: Die biiuerliche Verschuldung nahm von 1870
bis 1880 um 490,750.000 Gulden zu, in der gleichen Zeit wurden in Osterreich 74.725
biuerliche Anwesen zwangsversteigert. Der Bezirkshauptmann von Amstetten klagte,
daB seine Beamten nicht ausreichten, um dem Dienst bei den ausgeschriebenen
zwangsweisen Feilbietungen nachzukommen. Die Zinssiitze betrugen 15 bis 36 Prozent.
Funder, Aufbruch, S. 35 f. Das Gewerbe litt unter der 1859 erlassenen schranken-
losen Gewerbefreiheit. Die kleineren Betriebe schienen dem Untergange ausgeliefert.
So gab es 1859 auf dem Schottenfeld in Wien (VIL. Bezirk) 316 kleinere und mittlere
Webereien, 1884 aber 18 kleine und 5 sehr grofle. Funder, Aufbruch, S. 37 f. Die
Lohnarbeiter litten unter dem Fehlen jeglichen gesetzlichen Schutzes, unter unzu-
linglichen Lohnen und vor allem unter dem Wohnungselend in den Industrieorten.

5) Karl Freiherr von Vogelsang wurde am 3. Oktober 1818 in Liegnitz geboren
und starb am 8. November 1890 in Wien. 1850 konvertierte er und kam als Reise-
begleiter des jungen Fiirsten Johann von Liechtenstein mit Osterreich in enge Be-
ziehung. 1875 wurde er von Leo Kuhn in die Schriftleitung des ., Vaterlandes® be-
rufen, In dieser Eigenschaft diente er der konservativen Sache; in seinen sozial-
politischen Anschauungen aber wich er von denen der konservativen Fiihrer stark
ab. Vogelsang war sozial-reformerisch eingestellt. Er gehért zu den Vorarbeitern
zu Leos XIII. Arbeiterrundschreiben, Da er seinen Geldgebern, den Grafen Fr. Rever-
tera, Julius Falkenhayn und Friedrich Schénborn, zu fortschrittlich gesinnt war,
trennte er sich allméhlich von der konservativen Richtung. Durch den Grafen Beleredi
wurde er mit Ernst Schneider, durch diesen mit Dr. Albert GeBmann, durch diesen
mit Lueger bekannt. Vogelsang ist der Vater der christlichsozialen Bewegung, in
die GeBmann und Lueger erst eintraten, als sie schon bestand. Die Christlichsoziale
Partei aber ist erst nach dem Tode Vogelsangs gegriindet worden.

8) Karl Lueger wurde am 24. Oktober 1844 in Wien geboren, promovierte am
20. Jinner 1870 zum Dr. Juris der Wiener Universitit. 1874 eriffnete er eine Rechts-
anwaltskanzlei. 1875 anliBlich einer Ersatzwahl in den Wiener Gemeinderat gewihlt,



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich 5

hatten. Lueger kam vom liberalen Lager, wurde 1875 Wiener
Gemeinderat und begann bald den Kampf gegen die Korruption,
die sich in Wien breitgemacht hatte. Er war aus ganzem Herzen
Demokrat und verfocht von Anfang an die Forderung nach dem
allgemeinen Wahlrecht. In seinen Bestrebungen fand er Unter-
stiitzung bei den ,Gewerblichen Reformern®, die den Schutz dex
kleinen Gewerbetreibenden gegeniiber den hauptsichlich jiidischen
Grofibetrieben anstrebten, bei den Deutschnationalen, die mehr
aus rassenantisemitischen Anschauungen gegen die vom Judentum
gefiihrten Liberalen standen, und bei den Leuten des ,,Christlich-
sozialen Vereines* des Dr. Psenner und des Kooperators Latschka,
die von religiosen Gesichtspunkten aus das soziale Elend bekimpfen
wollten. Auch die Wiener Katholisch-Konservativen, die seit Kar-
dinal Rauscher schon eine aktivere Haltung eingenommen hatten,
standen Lueger nahe. Alle diese Gruppen waren unzufrieden mit
dem Liberalismus, aber es fehlte ihnen die gemeinsame Basis, sie
waren zuerst nichts als Antiliberale,und es war schon ‘viel, als sie
1887 auf Dr. Scheichers Wirken hin als ,,Vereinigte Christen® auf-
traten. Sie kamen seit 1888 in Verbindung mit Vogelsang und seinen
sozialen Abenden bei Melanie Zichy-Metternich. Seit 1889 wurden
regelmiBige Zusammenkiinfte im Hotel ,,Ente* in Wien abgehalten
unter der Leitung des Univ.-Prof. Dr. Franz M. Schindler?).

Erst allmihlich begann sich ein klares Programm herauszu-
bilden, und es wurden die inhomogenen Gruppen zusammenge-
schweillt. Die Vertreter des Rassenantisemitismus und des Anti-
klerikalismus wanderten von selbst zu Schénerer oder zu den Libe-
ralen ab. Was iibrig blieb, war eine sozial-fortschrittliche, auf
christlicher Grundlage stehende Gruppe, die eine echte Demokrati-
sierung des offentlichen Lebens anstrebte und auch gewillt war,
sich ihre Daseinsberechtigung zu erkimpfen. Der frische Wind
machte sich auch bald bemerkbar. Der Liberalismus, die Juden
und die herrschenden Schichten in Ungarn schrien auf, die katho-
lischen Massen begannen, fiir die ,,schirfere Tonart® Interesse zu
bekunden. Das konnte man besonders auf dem Linzer Katholiken-
tag 1892 wahrnehmen?). Immer wieder wurde der Ruf nach gréBlerer
Aktivitit der Katholiken laut und die Forderung nach einer echt
katholischen Presse, die keine Riicksicht auf Regierungskreise und
sozial gesittigte Stinde zu iiben hitte.’ ,

Nun kam es auch zu jener Auseinandersetzung, die das katho-

gehorte er diesem bis auf eine kurze Unterbrechung bis zu seinem Lebensende an.
1885 wurde er als Demokrat in den Reichsrat gewihlt. 1888 AnschluB3 an die christ-
lichsoziale Bewegung Vogelsangs. 1895 Wahl zum Biirgermeister von Wien, Be-
stitigung durch den Kaiser erst 1897. Gestorben am 10. Miirz 1910 in Wien.

) Uber Schindler siehe vor allem Funder, Aufbruch.

8) Dariiber bei Funder, Vom Gestern ins Heute, S. 312' f. In Linz wurde aus
Unzufriedenheit mit der Haltung des konservativen ,Vaterlandes* beschlossen,
eine unabhingige christliche Tageszeitung, die ,,Reichspost®, zu griinden, Der Beschlufl
wurde schon 1893 verwirklicht. : ; :



6 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

lische Lager fiir 15 Jahre aufspaltete, zum Kampf zwischen Kon-
servativen und Christlichsozialen. Es ging bei dieser Ausein-
andersetzung um mehr als nur um ein Generationenproblem.
Freilich war es auch so, dal} die dltere Generation mehr konservativ,
die jiingere christlichsozial dachte. Aber das war nur eine Kom-
ponente. Wichtiger war: die Konservativen vertraten ihrer sozialen °
Herkunft nach feudale oder zumindest biuerliche Interessen, die
Christlichsozialen aber den ,kleinen Mann®, besonders den Gewer-
betreibenden und den Lohnarbeiter. Die Konservativen waren fiir
den Lénderfoderalismus, fiir die Herstellung des bohmischen
Staatsrechts, die Christlichsozialen fiir die nationale Gleichberech-
tigung aller Volker des Reiches bei zentralistischer Staatsfiihrung,
der auch die ungarische Reichshilfte untergeben sein sollte; die
Konservativen fiir die Fithrung durch den Episkopat, die Christ-
lichsozialen fiir die Freiheit in politischen Dingen; die Konser-
vativen fiir die Beibehaltung des Kurienwahlrechts, das die Beval-
kerung in politisch bevorzugte und benachteiligte Schichten teilte,
die Christlichsozialen fiir das allgemeine, gleiche und direkte Wahl-
recht. Man kénnte die Reihe der Gegensiitze noch fortsetzen. Die
Konservativen warfen den Christlichsozialen den Mangel an wirk-
lichem Christentum vor, die Christlichsozialen den Konservativen
das Versagen im Kampfe um die Rechte des Christentums aus
lauter Riicksicht auf die Regierung. Tatsache war, dafl die Christ-
lichsozialen in ihrer Propaganda sich reiflerischer Methoden bedien-
ten und erst allmihlich, besonders durch das programmatische
Wirken Schindlers und das seelsorgliche P. Abels?), auf den Boden
eines echten Christentums kamen. Tatsache ist aber auch, dafB} die
Konservativen am Ende ihres Lateins standen und ihren Einfluf3
nur mehr mit Hilfe des Kurienwahlrechtes, der Autoritit der
Bischofe und des Kaisers aufrechterhalten konnten!'?). Immer mehr

%) P. Heinrich Abel S. J. wurde am 15. Dezember 1843 in Passau geboren. Sein
Vater war freimaurerischer Oberzolldirektor gewesen, die Mutter war 1840 konver-
tiert. Im Noviziat war er zusammen mit Dr. Scheicher. 1879 wurde er Professor in
Kalksburg. Von 1891 an wirkte er in Wien, hauptsichlich durch seine Ménnerpredig-
ten in der Augustinerkirche, durch seine Minnerwallfahrten nach Mariazell und
durch seine Minnerkongregationen. Seine Forderungen an die Ménnerwelt beschriinkte
er auf Osterbeichte, Sonntagsmesse und Freitagsfasten. Lueger sagte von ihm: ,Ich
mache die Minner christlich, katholisch muf3 sie P. Abel machen*. Auch sozial be-
titigte er sich. 1891 griindete er zusammen mit Baron Vittinghof-Schell und Baron
Dalberg den Verein der berufsgenossenschaftlichen Handwerker.

10) Scheicher gibt fiir diese Zeit folgende Charakterisierung: ,,Die alten, gemiit-
lichen patriarchalischen Zeiten, in welchen die Massen des Volkes sich willig leiten
lieBen und keinen Anspruch erhoben, in der Regierung mitzureden, waren voriiber.
Der Klerus und die sogenannten Konservativen lebten in der schweren T#uschung,
daB die alte Zeit wieder kommen werde. Sie verbrauchten ihre Krifte im Streben
darnach ... Taaffe, der sein Ministerium linger zu halten wuBte als viele andere
vor und nach ihm, bezeichnete selbst seine Politik als Politik des Fortwurstelns. ..
Die christlichen Demokraten litten am meisten unter dieser Politik. Die alten Kon-
gervativen fiigten sich mit Resignation und zogen sich ins politische Stilleben zuriick.
Sie waren nicht eben untiitig, allein sie konnten nur jenen katholisch-biiuerlichen



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich i

drangen die Christlichsozialen vor, und die Konservativen muflten
sich auch in Hochburgen wie in Tirol ihrer Haut wehren. Um
die Mitte der Neunzigerjahre nun kam es zum entscheidenden
Ringen, als man von Rom eine Klirung forderte.

II. Die Intervention der Regierung und des Episkopates in Rom

Anfang 1895 begaben sich Prinz Aloys Liechtenstein und
Dr. GeBmann nach Oberésterreich, um das Land dem christlich-
sozialen Gedanken zu erschlieBen. Sie sandten ein Telegramm nach
Rom mit der Bitte um den pipstlichen Segen. Sie erhielten ihn,
ebenso wie die ,,Reichspost®. Das wurde von den Christlichsozialen
natiirlich propagandistisch ausgeniitzt und muBlite im katholischen
Lager verwirrend wirken. Deswegen wandten sich die Bischéfe an
den Nuntius; der aber riet zu einem Zuwarten, weil der Papst
gerade an einem Schreiben an die belgischen Bischife in einer
dhnlichen Angelegenheit arbeitete. In konservativen Kreisen wurde
das als Hinhaltetaktik aufgefafit. Bischof Doppelbauer von Linz
schrieb daher einen Brief nach Rom, der nach einer Mitteilung
des Botschafters beim HI. Stuhl, Revertera, an den Aullenminister
Kdélnoky tiefen Eindruck machte!?).

Bei einer Bischofskonferenz in Wien Anfang 1895 wurde der
BeschluB gefaBBt, Kardinal Schénborn von Prag, Bischof Bauer von
Briinn und P. A. M. Weif3 O.P. sollten direkt mit Rom verhandeln,
um ein Verbot der Christlichsozialen zu erreichen!?).
Gleichzeitig sandte die ésterreichische Regierung ein Memorandum
nach Rom, in dem die Minierarbeit der Christlichsozialen ange-
prangert wurde'3). Der dsterreichisch-ungarische Botschafter beim
HL. Stuhl, Graf Fr. Revertera, lie} aber den Bischéfen den Vortritt,
damit die Sache ein rein kirchliches Aussehen hitte und nicht wie-
der an Kardinal Rampolla, der als Freund der Christlichsozialen
bekannt war, zur Entscheidung abgetreten wiirde. Der Papst berief
fiir den 14. Mirz eine Kardinalskommission zusammen, der die Kar-
dinile Vannutelli, Galimberti und Steinhuber angehérten. Rampolla
fiihrte den Vorsitz, Msgr. Cavagnis war Protokollfiihrer. Alle Gra-
vamina der Bischiofe gegen die Christlichsozialen wurden dieser
Kommission vorgelegt, doch lautete der Bericht, der von Rampolla

Volksteil bei sich in der Organisation festhalten, der gerne dort bleiben wollte. Wir
fithlten uns als eine lebenskriftige Partei der Zukunft. Wir zogen aus der Verfassung
die natiirliche logische Konsequenz der Demokratisierung, wir proklamierten offen
unseren Willen, die Regierung in unsere, d. h. demokratische Hand zu nehmen und
dann so zu verwalten und zu regieren, dafl die arbeitenden Stéinde die Vorteile des
Staatslebens genieBen konnten. Den Feudalen war dies unsympathisch. Bisher hatte
nur der Adel regiert. Wenn ein biirgerlicher weiller Spatz beim Hofrat oder der Exzel-
lenz landete, so waren da stets besondere Griinde dafiir vorhanden: Man brauchte
eine Arbeitskraft®. Erlebnisse und Erinnerungen IV, (1), S. 212/214,

1) Staatsarchiv, XI/261, Rome-Rapports, 87/96.

12) Staatsarchiv, XI/262, Rome-Expeditions, 17/20.

13) Siehe Dokumentenanhang.



8 Miko, Die christliche Demokratie in (sterreich

vor die Kommission gebracht wurde, giinstig fiir die Christlich-
sozialen. Auch Kardinal Steinhuber nahm sie in Schutz'4). Selbst-
verstindlich lieBen die Christlichsozialen sowohl in Rom wie in
Wien nichts unversucht, um den Schlag abzuwehren®). Am
24. Februar 1895 verfallten Prinz Aloys Liechtenstein und
Dr. Schindler eine ,,Programmatische Erklirung der christlich-
sozialen Partei in Osterreich®. Armeebischof Belopototzki iiber-
reichte sie personlich in Rom.

Diese Erklirungen sowie die Gewogenheit Rampollas bewirk-
ten, daB sich die Kommission fiir ein Abwarten aussprach. Das
einzige, was erreicht wurde, war, dal der Nuntius Agliardi aufge-
fordert wurde, von den Christlichsozialen eine Gehorsamserklirung
gegen Papst und Bischofe sowie ein Abriicken von den Rassen-
antisemiten zu verlangen'®). Das geschah in einer Massenversamm-
lung im Wiener Musikvereinssaal, in der die christlichsozialen
Reichsratsabgeordneten Dr. Lueger, Prinz Aloys Liechtenstein,
Dr. GeBmann, Dr. Pattai, Schlesinger, Schneider, Dr. Scheicher,
Jaks und Ritter von Troll die vom Papste gewiinschte Erklirung
abgaben. Damit hatte die Christlichsoziale Partei gesiegt.
Sie erfreute sich weiterhin gréfiter Sympathien in Rom?'7). Auch
alle Versuche, die spiter von Tirol aus iiber den Miinchner Nun-
tius Frithwirth unternommen wurden, blieben erfolglos. Die Kurie
hat mit diesem Verhalten zu verstehen gegeben, daB} sie die Ange-
legenheit fiir rein politisch ansah, und dal} infolgedessen die Katho-
liken volle Freiheit hitten, wem sie sich anschlieBen wollten. Ja,
streng genommen, war die Christlichsoziale Partei im Vorteil, weil
sie, als von der Regierung unabhingig, nicht im Geruche des
Josephinismus stand, den Leo XIII. den 6sterreichischen Bischofen
vorgeworfen hatte. So kann man ruhig sagen, dal die Christlich-
soziale Partei erst nach der giinstigen Erledigung der Anklage in
Rom in jhrem Bestande gesichert war. Damit war aber mehr er-
reicht. Denn weite Kreise im konservativen Lager der Alpenlinder
warteten darauf, ruhigen Gewissens mit Lueger sympathisieren zu
konnen. So wurde dieses Ereignis, das die Entwicklung der Wiener
und niederésterreichischen Christlichsozialen Partei zu einem Ab-
schlusse brachte, gleichzeitig zur Keimzelle der kiinftigen Christ-
lichsozialen Reichspartei.

III. Die Klirung des Verhiilinisses zwischen
Konservativen und Christlichsozialen

In die Zeit der Stellungnahme des rémischen Stuhles zugunsten
der Christlichsozialen fillt auch deren gewaltiger Sieg bei den

14) Staatsarchiv, XI/261, Rome-Rapports, 170/175.

15) Funder, Aufbruch, S. 101 ff; ders., Vom Gestern ins Heute, S. 142 fI.

16) Staatsarchiv, XI/261, Rome-Rapports, 190/195 u. 198/205; XI/262, Rome-
Expeditions, 34/37. .

17) Staatsarchiv, XI/261, Rome-Rapports, 459/464.



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich 9

Wiener Gemeinderatswahlen, die Wahl Luegers zum Biirgermeister
von Wien und seine Nichtbestitigung durch Kaiser Franz Josef's).
Das erregte bis tief in konservative Kreise hinein die katholische
Bevolkerung. Unter der Leitung des Tiroler Abgeordneten Di Pauli
und des Fiihrers der oberdsterreichischen Konservativen, Dr. Eben-
hoch, traten die meisten konservativen Abgeordneten aus dem
Hohenwart-Klub aus und bildeten eine ,,Katholisch-Konservative
Volkspartei“. Ein Anschlufl dieser Gruppe an die Christlichsozialen
schien damals nahe. Doch kam es aus verschiedenen Griinden
noch nicht dazu. Der wichtigste war die Stellungnahme der Christ-
lichsozialen gegen die Sprachenverordnungen Badenis, wihrend die
Katholisch-Konservativen auf Seite der Regierung standen, weil
sie ein Entgegenkommen in der Schulfrage erhofften, worin sie sich
allerdings téuschten. Durch zwélf Jahre standen sich die beiden
christlichen Lager nun gegeniiber, bald in friedlichem Vorgehen,
wenn es um christliche Belange ging, bald in hitzigem Streit, wenn
es sich um soziale und politische Fragen handelte. Der Streit wurde
besonders in Tirol mit gréBter Erbitterung ausgefochten'?).

Im Jahre 1906 wurde im Reichsrat die Vorlage der Wahlrechts-
reform eingebracht. Nun konnte man einer Vereinigung nicht mehr
aus dem Wege gehen. Zwar trennten sich auch hier die Ansichten.
Deér radikalkonservative Fliigel war gegen das allgemeine Wahl-
recht, wihrend die Christlichsozialen begeisterte Anhiinger waren.
Dr. GeBmann, der ,,Generalstabschef“ Luegers, war sogar der
Referent im WahlrechtsausschuBS. Die oberésterreichischen Keon-
servativen unter Fiithrung Dr. Ebenhochs waren auch fiir die
Reform, die iibrigen Konservativen enthielten sich der Stimme.
Auf Grund des allgemeinen Wahlrechts war den kleinen politischen
Bewegungen, die infolge von Vorrechten bisher Einflufl im poli-
tischen Leben gehabt hatten, die Existenzmoglichkeit entzogen.
Nur mehr die Massen konnten EinfluB haben. Das war ein Wink
fiir die Konservativen, einzulenken. Aber auch die Christlich-
sozialen muBten seit einiger Zeit ein Nachlassen ihrer Durchschlags-
kraft spiiren; die national-liberalen Gruppen und die Sozialdemo-
kraten hielten immer zusammen, wenn es gegen die Christlich-
sozialen ging. Was lag niher, als daB sich jetzt die beiden bisher

18) Im April und Mai 1895 erreichten die ,,Vereinigten Christen* 70 von 135
Gemeinderatsmandaten, bei der Neuwahl im September aber 92 Mandate. Trotzdem
versagte der Kaiser zweimal der Wahl Luegers zum Biirgermeister seine Bestitigung,
Hinter diesem Entschlusse standen Ministerprisident Graf Badeni als Exponent
der Feudalen, der ungarische Ministerpriisident Graf Banffy, die Juden und die
Liberalen. Wieder wurde der Gemeinderat aufgelést und im November 1895 zum
dritten Male gewiihlt. Die ,,Vereinigten Christen® erhielten jetzt 96 von 135 Mandaten.
Wieder wurde Lueger zum Biirgermeister gewihlt, worauf der Kaiser den Volksmann
in Audienz empfing und ihn bat, ,,dermalen® freiwillig auf die Wahl zu verzichten,
was Lueger auch tat. Dazu auch Funder, Vom Gestern ins Heute, S. 150 ff.

5 32195)8Dazu u. a, Funder, Vom Gestern ins Heute, S. 21}; Miko, Vereinigung,
. 32/58.



10 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

oft feindlichen Briider zusammenfanden ? Nach den Wahlen im
Mai 1907, als die Christlichsozialen mit 66, das katholisch-konser-
vative Zentrum aber mit 30 Abgeordneten in den Reichsrat ein-
zogen, kam es im Juni 1967 zur Vereinigung der beiden
Gruppen unter Beibehaltung einer eigenen Landesorganisation
der Konservativen?®), Damit hatte das Ringen innerhalb des éster-
reichischen Katholizismus um die christliche Demokratie ein Ende
gefunden. Zwar gab es noch Krisen in einzelnen Kronldndern, aber
das waren verspitete Donner des voriibergegangenen Gewitters.

Fragen wir nach dem Ergebnis des Ringens der christlichen
Demokratie in den eigenen Reihen und der Auseinandersetzung
mit der politischen Umwelt, so konnen wir feststellen, dafl der
osterreichische Katholizismus, der seit der Zeit der Glaubensspal-
tung unter dem Schutze und manchmal auch unter der Bevormun-
dung des Hauses Habsburg stand, gerade in dem Augenblicke durch
die christliche Demokratie befidhigt wurde, seine Angelegenheiten
selbst zu besorgen, als die Monarchie zugrunde ging. Unvorstellbar,
daBl die Kirche des Jahres 1848 die Stiirme des Jahres 1918 ausge-
halten hitte! Hat sich etwa die franzésische Kirche je von den
Schldgen des Jahres 1789 erholt ? Schon die Miindigmachung breiter
katholischer Volksmassen ist das Ringen wert gewesen. Es ist aber
in Wirklichkeit viel, viel mehr geschehen. Dall der Bauernstand,
daB das Kleingewerbe vor der totalen Vernichtung gerettet wurden,
ja durch die Organisation der Genossenschaften und der Innungen
wieder zu wirtschaftlicher Bliite und politischem Einfluf} kamen,
das verdanken sie einzig und allein der christlichen Demokratie,
denn weder:die Liberalen noch die Sozialdemokraten haben einen
Finger fiir Bauern und Kleingewerbetreibende geriithrt. Was die
Arbeiterschaft betrifft, so hat sich schon vor dem Sozialismus der
Gesellenvereinsgedanke Kolpings in Osterreich ausgebreitet, und
die ersten Arbeiterschutzgesetze sind nicht von Sozialdemokraten,
sondern von der katholischen Sozialbewegung errungen worden.
DaB alle, auch die drmsten Osterreicher die gleichen politischen
Rechte wie ihre bessergestellten Mitbiirger erhielten, darum hat die
christliche Demokratie Luegerscher Priagung seit der Mitte der
Siebzigerjahre gerungen, seit der Zeit also, als auch der Sozialismus
mit dieser Forderung auftrat. Um es noch einmal zu sagen: das
moderne Osterreich mit seinen sozialen und demokratischen
Errungenschaften ist ohne christliche Demokratie nicht zu denken.

20) Am 1. Juni 1907 beschlo das katholisch-konservative Zentrum den Beitritt
zum christlichsozialen Reichsratsklub, am 10, Juni nahmen die Christlichsozialen
den Beitritt an, am 17. Juni trat die neue ,,Christlichsoziale Vereinigung® im neuen
Rathaus zu ihrer konstituierenden Sitzung zusammen. Am 16. Juli konnte P. Abel
anléBlich einer groBen Ménnerwallfahrt nach Mariazell vor vielen Tausenden er-
kliren: ,,Die Tatsache kann nicht hinweggeleugnet werden, gegen alle Erwartungen
ist die Einheit im christlichen Lager gekommen und diejenigen, welche diese Einheit
storen, werden nicht mehr aufkommen gegen dieses miichtige christliche Volk...*
Miko, Vereinigung, S. 73 ff.



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich 11

Anhang: Dokumente
I

Bericht der k. k. Polizeidirektion Wien an den niederdsterreichischen Statthalter
Grafen Kielmannsegg. (Niedergsterreichisches Statthaltereiarchiv, Prisidialakten B 2
ad 6847[6967] 1895.)

Ich beehre mich, iiber die personlichen Verhiltnisse, das Vorleben und die bis-
herige politische Stellung des Reichsrats- und Landtagsabgeordneten Dr. Carl Lueger
nachstehendes ergebenst zu berichten:

Dr. Carl Lueger ist am 24. Oktober 1844 als Sohn des bereits verstorbenen
Kabinettsaufsehers und nachmaligen Tabaktrafikanten gleichen Namens zu Wien
geboren und zustindig, katholisch, ledig und wohnt seit 8. April 1892 im V. Bezirk,
Wienstrale Nr. 57, mit zwei Schwestern im Alter von 48 und 46 Jahren gegen einen
Jahreszins von 300 fl.

Seine Advokaturskanzlei befindet sich im III. Bezirk, HauptstraBe Nr. 21. In
Baden besitzt er ein Landhaus, welches er wiihrend der Sommermonate bewohnt.

Dr. Lueger ist bisher unbescholten, besitzt kein besonderes Vermogen, lebt in
geordneten Verhiltnissen und erfreut sich riicksichtlich seines Privatlebens eines
guten Rufes. Er steht bereits seit einer Reihe von Jahren im politischen Leben.
Zuerst 1875 durch Anempfehlung seitens der bestandenen Mittelpartei in den Wiener
Gemeinderat gewihlt, schloB er sich bald der Partei der ,Vereinigten Linken® an,
welche sich spiter als sogenannte ,,Fortschritts- und Wirtschaftspartei proklamierte
und sich durch ihre oppositionelle Haltung gegen den friitheren Biirgermeister Doktor
Cajetan Felder bemerkbar gemacht hat. Er wandte sich sodann der demokratischen
Partei zu und wurde spiter mit dem bekannten gewesenen Gemeinderat Dr. Mandl
Fithrer der sogenannten Mandlianer, einer terroristisch auftretenden Partei, der man
wiederholt notorisch unbegriindete Verdidchtigungen zur Last gelegt hat.

In dieser Partei zeigten sich in Wien die ersten Keime des Antisemitismus,
welchem sich Dr. Lueger anfiinglich nur zogernd, schlieBlich aber immer entschie-
dener zuwandte. Zuniichst waren bloB sozialreformerische Ideen in den Vordergrund
gestellt worden, und dem antisemitischen Programm nur enge Grenzen gezogen;
nach und nach bildete sich eine antisemitische Partei heran, welcher Dr. Lueger im
Verein mit dem Prinzen Aloys Liechtenstein und anderen einen ,.christlichsozialen®,
,katholischen* und schlieBlich ,.klerikalen* Anstrich zu geben wuBlte.

Die klerikalen Bestrebungen, welche sich in der Partei eine Zeitlang deutlich
bemerkbar machten, trugen eine eigentiimliche Firbung, indem sie sich mehr von
dem niederen Klerus beeinflufit zeigten und nicht selten eine gegen die episkopale
Gewalt gerichtete bedenkliche Stellungnahme zur Schau trugen. Die klerikale
Stromung in der Partei ist jetzt vor den Gemeinderatswahlen in den Hintergrund
getreten, um die der katholischen Kirche feindlich gegeniiberstehenden Deutsch-
nationalen im Wahlkampf als Bundesgenossen zu erhalten.

Der Grundzug der von Dr. Lueger und dem Prinzen Liechtenstein geleiteten
antisemitischen Partei ist vorlidufiz der christlichsoziale geblieben, welcher neben
seinen auf Anderung der bestehenden sozialen Verhiltnisse im Sinne der Lehren und
Einrichtungen des Christentums abziclenden Tendenzen vor allem Intoleranz und
cine feindselige Richtung gegen das Judentum propagiert. Die Christlichsozialen
gaben sich seit einiger Zeit aus leicht erkennbaren Absichten in ihren éffentlichen
Kundgebungen ostentativ als Patrioten.und betonen bei den verschiedensten An-
liassen ihre unbedingte Anhingigkeit und Treue gegen die allerhichste Dynastie.

Trotzdem muB ein Teil ihres Programmes sowie die Art ihrer Agitation aus
staatlichen Riicksichten das gréfite Bedenken hervorrufen; denn auch die christlich-
soziale Partei appelliert, wie z. B. die sozialdemokratische Partei, an die rohen
Instinkte der niederen Klassen und arbeitet in gefihrlicher Weise an der Verhetzung
und Erregung des Volkes mit. In dem bevorstehenden Wahlkampfe in den Wiener
Gemeinderat ist die Partei auf das eifrigste bemiiht, die Majoritit zu erringen, um
ihren Fiihrer Dr. Lueger zum Biirgermeister von Wien erheben zu kénnen.

Hiedurch wiirde diese Partei, welche, wie aus den Wahlergebnissen der letzten
Jahre hervorgeht, im Wachsen begriffen ist, nur noch rascher gefestigt werden, im



12 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

sffentlichen Leben noch mehr Einflu gewinnen und hier in Hinkunft die bedenk-
lichsten Erscheinungen zeitigen.

Dr. Lueger, welcher vom Gemeinderat zum Stadtrat und heuer zum Vizebiirger-
meister und Biirgermeister gewihlt worden ist, hat im Reichsrat, welchem er seit
1885 angehort, und im n.-6. Landtag, in welchen er 1890 entsandt worden ist, gleich-
falls eine prononciert antisemitische Haltung eingenommen und trat in diesen Ver-
tretungskorpern wiederholt in schérfster Weise auch gegen die Regierung und ihre
berufenen Vertreter in Opposition. Seine vehementen, oft ziigellosen Angriffe in
dieser Richtung sind zur Geniige bekannt.,

Bei diesen Anliissen mufl auf die des 6fteren beobachtete Eigenart Dr. Luegers
und seiner Partei hingewiesen werden, zu besonders prononcierten Reden oder anti-
gemitischen Debatten auf die Galerien der Vertretungskérper eine aus fragwiirdigen
Elementen zusammengesetzte Menge zu dirigieren, welche die Ausfille ihres Fiihrers
nicht selten zur Herbeifiihrung tumultuarischer Szenen beniitzt hat.

Auch die hiufig kundgegebene feindselige Stellung Luegers gegen Ungarn mull
hier hervorgehoben werden, zumal es nicht an ungarischen Pressestimmen gefehlt
hat, welche in der Erhebung Luegers zum Biirgermeister von Wien einen feindseligen
Akt gegen Ungarn, ja eine Gefahr fiir den Dualismus erblicken wollen.

Dr. Lueger zihlt zu den rithrigsten und unermiidlichsten Agitatoren Wiens,
Er ist ein gewandter Volksredner und genieft in den mittleren und kleineren biirger-
lichen Kreisen eine groBe Popularitit. Durch Versprechungen von Reformen auf
gewerblichem Gebiet, von Vergebung kommunaler Arbeiten an christliche Geschiifts-
leute und dergleichen weiB er den christlichen Biirgerstand und die kleinen Gewerbe-
treibenden, durch Versprechungen von Gehaltsaufbesserungen und dergleichen die
kleinen Beamten fiir sich und seine Partei zu gewinnen.

Seine Sprache, sein éffentliches Auftreten in Volksversammlungen, welche er
nicht selten in Vorstadtlokalen minderer Kategorie hilt, trigt einen entschieden
demagogischen Charakter,und sind seine vehementen Ausfiille gegen das Judentum,
gegen die staatliche Autoritit, gegen Ungarn und seine Regierung oft mafllos und
im Interesse des staatlichen Wohles hiochst bedauerlich.

Wie sehr Dr. Lueger bemiiht ist, auch in den unteren Volksschichten Popu-
laritit zu erringen, zeigt auch sein Verhalten gegeniiber der Arbeiterpartei. Bei ver-
schiedenen Gelegenheiten fand er fiir die sozialdemokratische Partei sehr warme
Téne und hat wiederholt selbst oder durch seine Organe Versuche unternommen,
die Sozialdemokraten seinen Zwecken dienstbar zu machen. Die konziliante Haltung
gegen die sozialdemokratische Partei trat besonders auffillig hervor, als er als Vize-
biirgermeister von Wien die Geschiifte. des Biirgermeisters, also auch staatliche
Agenden, fiihrte. ..

Die agitatorische Titigkeit Dr. Luegers, seine Arbeiten fiir die verschiedenen
Vertretungskorper lassen ihm nur wenig Zeit, sich mit seinen eigentlichen Berufs-
geschiiften zu befassen. Er ist aus diesem Grunde als Advokat auch nur selten her-
vorgetreten, ;

Bemerkt wird, daB er seinerzeit anldBlich seiner Vertretung des falliten Spar-
und VorschuBvereines in Fiinfhaus in der Presse insbesondere durch Alexander
Scharf wegen seines angeblich riicksichtslosen Vorgehens bei Durchfithrung von
Exekutionen in der heftigsten Weise angegriffen worden ist und da} ihm seit dieser
Zeit die Spottnamen ,Herrgottspfander®, ,Beuschelreifer und ihnliche beigelegt
worden sind. Gegen Alexander Scharf hatte er infolge der erwihnten Angriffe einen
Presseprozel angestrengt, welcher mit der Verurteilung Scharfs geendet hat.

Im Jahre 1881 wurde Dr. Carl Lueger das Ritterkreuz des Franz-Josef-Ordens
verlichen. Er hatte sich damals als Mitglied der gemeinderitlichen Festkommission
anliBlich der Vermiihlungsfeierlichkeiten weiland Sr. Kaiserl. Hoheit des Kron-
prinzen Rudolf verdient gemacht.

. Wien, am 7. August 1895. ~ Stejokal m. p.



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich ' 13

II

Abschrift einer streng vertraulichen Depesche des dsterreichisch-ungarischen Auflen-

ministeriums an Grafen Revertera in Rom, de dato Wien, am 2. Februar 1895. Z. 21.

(Haus-, Hof- und Staatsarchiv Wien, polit. Archiv, XI/262, Rome-Expeditions-
Varia, 7/12.)

Euer Exzellenz ist das bedenkliche Treiben der sogenannten christlichsozialen
Partei bekannt und haben Sie auch bei Ihrer letzten Anwesenheit Gelegenheit gehabt,
mit dem k. k. Ministerpriisidenten iiber die bedenkliche Unterstiitzung zu sprechen,
welche damals von Seiten des HI. Stuhles dem von den Herren Lueger und Prinz
Aloys Liechtenstein zusammengerufenen Niederosterreichischen Katholikentag durch
besondere Erteilung des piépstlichen Segens erteilt wurde, Damals konnte der pipst-
liche Nuntius seine Abwesenheit von Wien geltend machen und jede personliche
Verantwortung fiir diesen Milgriff ablehnen, als sowohl Fiirst Windischgriitz, wie
ich ihm hieriiber das Bedauern aussprachen, und ihn dringend ersuchten, aufklirend
iiber die Ziele der ,,Christlichsozialen* und deren, jede Autoritit untergrabende
Titigkeit nach Rom zu berichten.

Eure Exzellenz haben selbst Gelegenheit dort gehabt, in diesem Sinne zu wirken.

Umso mehr muBite nun die Haltung des Hl. Stuhles bei uns Befremden erregen,
als kiirzlich die Fiihrer der Sozialen in der Lage waren, mit dem Segen des HI. Vaters
ausgeriistet, ithre Agitation nach Linz zu unternehmen, obwohl Bischof Doppelbauer
sich dieses gegen seine Autoritit gerichtete Unternehmen verbeten hatte. — Und
als zugleich die beriichtigte ,,Reichspost®, das Organ der Verhetzung gegen das Epi-
skopat, ebenfalls durch die Erteilung des pipstlichen Segens ausgezeichnet wurde,
trotzdem derselbe ‘Bischof sich veranlafit gesehen hatte, diesem gefidhrlichen Blatt
den Eingang in sein Priesterseminar zu untersagen.

Ich habe nicht verfehlt, den p#pstlichen Nuntius sofort iiber diese grofle auf-
schenerregende Unterstiitzung zur Rede zu stellen, welche von der héchsten kirch-
lichen Seite einer agitatorischen Partei gewihrt werde, deren politischen und sozialen
Ziele gegen die kirchliche und staatliche Ordnung gerichtet sind und daher von
allen staatserhaltenden Elementen gefiirchtet und bekidmpft werden — ein Kampf
aber, der gerade den katholischen und conservativen Elementen besonders schwierig
gemacht wird, wenn der HI. Stuhl fiir die Herren Lueger und Liechtenstein Partei
ergreift und deren Hetzorgan mit dem piipstlichen Segen auszeichnet und ermuntert.

Der pipstliche Nuntius war wieder bemiiht, seine personliche Verantwortung
fiir den direkten Telegrammwechsel zwischen dem Prinzen Liechtenstein und dem
Kardinal Rampolla abzulehnen, suchte aber dann die Antwort des letzteren zu ent-
schuldigen und dahin zu interpretieren, dafl in derselben nur das Festhalten an den
Lehrsiitzen Leo XIII. belobt werde, nicht aber die politische Titigkeit der ,,Christ-
lichsozialen”. Deren Programm zu erldutern und zu verteidigen, gab er sich grofle
Miihe, indem er es als ,,ganz korrekt* vom kirchlichen Standpunkt bezeichnet. Als
ich meine Einwendungen dagegen machte und auf die Tduschung und Bauern-
féngerei hinwies, welche die Fiihrer dieser gefihrlichen Agitationspartei mit diesem
Programm ausfiihrten, wollte Msgr. Agliardi immer nur fiir das Programm die Ver-
antwortung tragen, von dem er mir schliellich anvertraute, dall es vom Prinzen
Liechtenstein ihm seinerzeit zur Begutachtung mitgeteilt, nachdem in Rom daran
einige Abéinderungen vorgenommen wurden, mit der pipstlichen Approbation ver-
sehen worden sei. Es erklirt dies jedenfalls das Verhiltnis der ,,Christlichsozialen®
zu Rom, welches jetzt so grofle Verwirrung anzurichten droht. SchlieBlich sagte ich
dem Herrn Nuntius, dafl, nachdem ich sehe, daB der Hl. Stuhl nur einseitig iiber
das Wesen und die Titigkeit der Christlichsozialen und ihres Organs, ,,Reichspost®,
informiert sei, es sich als dringend notwendig herausstelle, dal dem Hl. Vater auch
die Auffassung der staatlichen und staatserhaltenden Elemente bekannt werde, da3
zu diesem Zwecke im Einvernehmen mit der k. k. Regierung ein Memorandum abge-
faBBt werden wiirde, welches ihm (Msgr. Agliardi) zur Mitteilung an den HI, Stuhl
und zugleich an Eure Exzellenz zu demselben Ende iibersandt wiirde.

In der Anlage erhalten Sie nun dieses Memorandum, welches mir Fiirst Windisch-
gritz vertraulich zur Verfiigung gestellt hat, in deutscher und italienischer Sprache
mit dem Auftrage, von demselben den Ihnen am geeignetst erscheinenden Gebrauch



14 Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich

zu machen und namentlich auch dafiir Sorge zu tragen, daf der HL Vater selbst
von dessen Inhalt Kenntnis erlange.

Fure Exzellenz sind mit den kirchlichen Verhiltnissen in Nieder- und Ober-
sterreich so genau bekannt, daf ich darauf verzichten kann, irgend mehr auf die
Gefahren der christlichsozialen Agitation und auf die Verwirrung hinzuweisen, welche
durch eine so eklatante Unterstiitzung derselben durch den HL Stuhl in den besten
katholischen Elementen hervorgerufen wird,

Empfangen. ..
III

Memorandum der dsterreichischen Regierung an den HL Stuhl, Februar 1895,
(Haus-, Hof- und Staatsarchiv X1/262, Rome, Expeditions-Varia.)

Memoriale concernente il partito cristiano-sociale, la sua attivita ed il suo gior-

nalismo.
Deutsche Fassung: Darstellung betreffend die christlichsoziale Partei, ihre Tétig-

keit, ihre Presse.

Im Laufe der politischen Entwicklung hatte sich in Osterreich seit den 60iger
Jahren eine katholisch-konservative Partei gebildet, welche, in Ubereinstimmung
it konservativen Ideen anderer Liinder, eine starke Betonung des religiésen Elemen-
tes im offentlichen Leben vertrat, das monarchistische Prinzip voranstellte, und in
materiellen Fragen oft an iltere Formen des wirtschaftlichen Lebens ankniipfte,
ohne jedoch die Leidenschaften der unteren Volksklassen wachzurufen,

Dabei war sie stets bestrebt, die Autoritit der Bischéfe, u. zw. in nicht rein
kirchlichen Fragen, zu unterstiitzen und zu kriftigen.

Der Episkopat lieB keinen wichtigen AnlaB voriibergehen, ohne seinen Stand-
punkt beziiglich der verschiedenen Fragen des éffentlichen Lebens zu wahren. An
der Hand der geinderten innenpolitischen Verhiltnisse fanden die Mitglieder des
Episkopates in den letzten 15 Jahren in mancher Richtung ein gewisses Entgegen-
kommen seitens der Regierung und diese hatte sich ihrerseits bei wichtigen Anlédssen,
wie z. B. bei der Schaffung des Schulgesetzes fiir Tirol, der erfolgreichen Mitwirkung
der Bischife des Landes zu erfreuen.

Inzwischen trat mit immer wachsender Bedeutung die grofie soziale Frage auf
den Plan der &ffentlichen Diskussion. Die ésterreichische Gesetzgebung ist nicht
untiitig geblichen auf diesem Gebiet, allerdings bleibt noch viel zu tun iibrig und
kann sich die Anbahnung der Lésung der einschligigen Probleme nicht in einem
'Zug und nicht nur im Wege der Gesetzgebung vollziehen.

Jene Elemente nun, welche es, anstatt den Fithrern der konservativen und
katholischen Bewegung der 70iger Jahre zu folgen, im Laufe der letzten 10 bis 15 Jahre
vorgezogen hatten, grollend und unzufrieden eine Opposition weiter auszuspinnen,
die ihren Ursprung in ganz anders gestalteten Verhiltnissen gehabt hatte, beniitzten
die Gegensiitze auf dem sozialen Gebiet, um auf Grund derselben eine agitatorische
Tatigkeit zu entfalten. Die Verschiedenheit in dem Ausmal} der irdischen Giiter
wurde hervorgekehrt, die Art der Erwerbung des Besitzes kritisiert, der Hall gegen
das mobile Kapital gepredigt und die gegenwirtige Gesellschaftsordnung mit den
Argumenten der Sozialdemokratie bekampft. Dabei berufen sich ihre Wortfiihrer
in offenbar absichtlicher Irrefilhrung der offentlichen Meinung hiufig auf die Ency-
klika ,Rerum novarum®, richten aber ihre wirklichen Kundgebungen direkt gegen
die Conclusionen jenes den sozialen Frieden verkiindenden pipstlichen Rundschrei-
bens, indem sie in letzter Linie auch das wohlerworbene Eigentum in Frage stellen
und dem gehiissigen Neid der Besitzlosen preisgeben.

Solche Lehren muBten geeignet sein, die Sympathien der niederen Volksklassen
zu gewinnen und auf diesem Weg gelange man in die gefihrlichen Bahnen des dem
nérdlichen Nachbarn abgelauschten Antisemitismus in seiner abstofendsten Form.
Ganz klar und logisch mufl es da sein, daf in einer solchen Bewegung der Geist der
UnbotmiBigkeit nur allzureiche Nahrung findet. In der Tat fanden die besonneneren
Warner kein Gehor, selbst die ein solches Treiben verurteilenden Stimmen der
Bischife hatten ihr Gewicht verloren. Und noch mehr. Im Klerus selbst wurde der.
Hebel angesetzt und das Schlagwort vom ,,armen, niederen Klerus®, der sich plagen



Miko, Die christliche Demokratie in Osterreich 15

muB und dem ,reichen, hheren Klerus“,dem ,,von der Regierung angestellten und
ihr dienstbaren Episkopat® wurde ausgegeben. Eine Parole, welche nicht allein
in den Massen, sondern auch im jungen Klerus und speziell in Niederdsterreich ihre
Wirkung iibt.

Unter dem schén klingenden Titel einer christlichen und sozialen Reform wird
in den Vertretungskorpern — Reichstag, Landtag, Gemeinderat — ein Kampf gefiihrt
und ein Ton angeschlagen, welcher an Gesittung und Besonnenheit alles zu wiinschen
iibrig 140t. Und wo immer im Reichsrate eine radikale Tendenz gegen die Autoritiit
gutage tritt, fehlt es ihr gewil nicht an der Bundesgenossenschaft der Christlich-
sozialen. Demokraten, extrem-Nationale aller Stimme werden wvon ihnen unter-
stiitzt und die Regierung, welcher weder in christlich-katholischer noch in sozial-
politischer Richtung ein Milgriff vorzuwerfen sein diirfte, mufl als Zielscheibe der
giftigsten und nicht selten der rohesten Angriffe dienen.

Gleichen Schritt mit der geschilderten Titigkeit in den Vertretungskérpern,
in Vereinen und Versammlungen, hilt jene auf dem Gebiet der Presse. Nicht allein
gegen die gemiBigt liberalen Journale, sondern im ganz gleichem MaBe wird gegen
die katholisch-konservative Presse losgezogen. Das ,,Vaterland“ z. B., welches der
osterreichische Episkopat vor kurzer Frist in einer autoritativen 6ffentlichen Kund-
gebung seinen Didzesanen empfohlen hat, wird in der schiirfsten und verletzendsten
Weise angefeindet.

So schlidgt sich die antisemitische, christlichsoziale Richtung mit derbem FuBle
durch das &ffentliche Leben, striubt sich unwirsch gegen die weltliche und die
bischéfliche Autoritdt,und was sie anfaBit, vertritt oder etwa lobt, lduft Gefahr, in
den anstindigen Kreisen der Bevilkerung diskreditiert zu werden.

Dem hochwiirdigsten Bischof von Linz hat eine der fithrenden Personlichkeiten
dieser Partei im Laufe des verflossenen Herbstes eroffnet, daB das Wirken nunmehr
auch auf Oberdsterreich ausgedehnt werden solle, worauf der genannte Bischof nicht
unterlieB, sein MiBfallen hieriiber anszusprechen. Die Christlichsozialen aber haben
trotzdem in Linz eine Versammlung angesetzt und abgehalten.

Wie peinlich muflite daher die Uberraschung aller ruhigen und gemiBigt Den-
kenden in ganz Osterreich sein, als ihr heftigster Gegner der groBen Gnade des pipst-
lichen Segens gerade fiir die Linzer Expedition teilhaftig wurde, und vollends als
das journalische Organ der Christlichsozialen, die ,,Reichspost®, welchem derselbe
Bischof von Linz mit gutem Grunde den Eingang in sein Priesterseminar untersagt
hat, gleichfalls mit dem Segen des HIl. Vaters ausgezeichnet wurde. Diese Kund-
gebungen des HI. Stuhles wurden als ein Triumph der antisemitischen Partei und
als eine Niederlage aller jener angesehen, welche gerade in der letzten Zeit bemiiht
waren, im Interesse der kirchlichen und staatlichen Ordnung Verwahrung gegen jene
Verwilderung des offentlichen Geistes einzulegen, und die Befiirchtung ist leider
gerechtfertigt, daB, wenn eine radikale und gefihrliche Bewegung, wie die christ-
lichsoziale, in die Lage versetzt werden sollte, die Autoritit der rémischen Kurie
gegen die der Bischofe auszuspielen, es hierzulande zuniichst um beide binnen kurzer
Zeit geschehen sein kénnte.

Was die Folgen hievon fiir die staatliche und gesellschaftliche Ordnung sowie
fiir den religiésen Sinn in der Bevélkerung sein wiirden, braucht hier wohl nicht
- weiter ausgefiihrt zu werden; eine — wenn auch nicht beabsichtigte Férderung des
Geistes der Auflehnung kénnte fiir Staat und Kirche die verderblichsten Wirkungen
nach sich ziehen, und keine Autoritit der Welt wiire imstande, dieselben aufzuhalten.
Die Regierung ist sich ihrer Pflicht bewuBlt, der geschilderten Minierungsarbeit radi-
kaler Elemente mit allen ihr zu Gebote stehenden Mitteln entgegenzutreten. Sie
ist sich aber ebenso dariiber klar, dafl ihre Titigkeit auf diesem Gebiet nicht den
vollen Erfolg haben kénnte, wenn sie nicht durch ein klares, Milverstindnisse aus-
schlieBendes Vorgehen der obersten kirchlichen Autoritit unterstiitzt wiirde. Dieses
Zusammenwirken ist aber umsomehr zu hoffen, als es sich um die Gefihrdung der
staatlichen und kirchlichen Interessen handelt, die in dieser Richtung véllig inein-
andergreifen und daher gleichen Schutz erheischen. ;




16 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

Zur sittlichen Problematik der Periodischen

Enthaltung
Von Hochschulprofessor DDr. Josef Schneider, Bamberg

Wer im Anschlusse an die Ansprache Papst Pius’ XII. vom
29. Oktober 1951!) vor Laien iiber die Periodische Enthaltung
(=P.E.) in der Ehe spricht, kann leicht erleben, dafl Eheleute
ihm sagen: ,,Anscheinend ist die P. E. doch erheblich bedenklicher,
als wir es bisher dachten und gehort haben.” Eine solche Auflerung
deutet an, dafl zumindest viele Laien die P. E. einseitig sahen und
daBl es wohl wahr ist, was J. Leclercq schreibt: ,,Man sieht eine
immer groBere Zahl von jungen Katholiken sich unter dem Zeichen .
von Ogino-Knaus verheiraten, mit der Auffassung ndmlich, ihr
eheliches Leben solle sich ganz und gar nach dieser Methode ab-
spielen, um sie lediglich das eine oder andere Mal aufzugeben, eben
. dann, wenn sie nach ihrer Meinung in der Lage sind, ein Kind zu
haben?).“ Schuld an diesem einseitigen Urteil ist sicher, dafl die
P. E. nicht wie der Mibrauch der Ehe widernatiirlich ist und daf3
man dies immer — besonders in einer wertvollen Auseinander-
setzung der DreiBigerjahre — nachdriicklich betonte. Anderseits
ist daran wohl auch schuld, dal man denjenigen Menschen, die
sich ohne triftigen Grund nach Ogino-Knaus einrichten wollten,
kein eindeutig bestimmtes Halt entgegenstellen konnte. Wenn man
Brautleuten im Brautunterricht etwa sagte: ,,IThr diirft die Ehe
niemals miBbrauchen, auch wenn ihr schon mehrere Kinder habt
oder der Arzt eine neue Entbindung fiir lebensgefihrlich erklirt;
wohl aber diirft ihr in diesen Fillen den Verkehr auf die unfrucht-
baren Tage einschriinken“, dann haben diese vielleicht gefragt:
,»Und auBlerhalb dieser Fille ist eine solche Einschrinkung wohl
schlecht 7 Der Seelsorger muflte ihnen dann klarzumachen suchen
warum und er hitte vielleicht geantwortet: ,,Richtig, auflerhalb
solcher Fille wire die P. E. zwar kein EhemiBlbrauch, aber doch
schlecht; denn wenn man sich ohne Grund dem Kindersegen ent-
ziehen will, verweigert man sich dem Edleren in der Ehe, sucht
man offensichtlich blof den Genuf}, gibt man den ehelichen Be-
zichungen eine fiir das Zusammenleben gefdhrliche Note und
schaltet mit dem Kinde jenen Faktor aus, der die Gatten erst sich
so recht entfalten 146t usw.*“ Von einer solchen Unterredung bleibt
bestimmt der Eindruck: In der Hauptsache geht die P. E. in
Ordnung, und was fehlt, ist nicht arg schlimm, sonst hétte man es
uns deutlich gesagt. Kurzum, man konnte einer willkiirlichen Zeit-
wahl keine eindrucksvolle, gewissermallen greifbare Schranke
setzen. Und dies nicht etwa, weil den zu belehrenden Menschen
dafiir das wissenschaftliche Riistzeug gefehlt hitte, sondern weil

1) Herderkorrespondenz 6, 1951/52, 115 f.
2) Lecons de droit naturel III, La famille®, Namur-Louvain 1950, 306



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 17

man sachlich nichts Eindeutiges mit der notwendigen Sicherheit
wulBte.

L Standespflicht zur Zeugung als Kernfrage und ihre Verneinung.
Tatsdchlich begegnet man einer nicht unerheblichen Meinungs-
verschiedenheit, wenn man fragt, inwiefern und inwieweit eine
ungerechtfertigte Zeitwahl zu verwerfen ist. Als ein vornehmliches
Charakteristikum dieser Verschiedenheit heben manche hervor,
daf} die Gatten sich nach den einen ,,ohne besonders wichtigen und
schwerwiegenden Grund . . . an die unfruchtbaren Tage halten®
diirfen, die anderen dagegen ,einen besonders wichtigen und
schwerwiegenden Grund® verlangen®). Analog kénnte man an-
fithren, daf} die einen dazu neigen, eine Ehepraxis nach Ogino-
Knaus auflerhalb von Notstinden als schwere Siinde zu brand-
marken, wihrend andere nicht so streng sind%). Doch sind diese
Unterschiede kaum der wirkliche Grund fiir den Mangel an Scheu
vor eigenmichtiger Zeitwahl. Um auf ihn zu stoBen, faBt man die
Meinungsverschiedenheit zweckdienlicher wohl an einem anderen
Punkte, nimlich an folgendem: P. E. ist nach den einen sittlich
fragwiirdig und unter Umsténden schlecht, weil sich mit ihr gar
leicht entweder schlechte Motive oder sittliche Gefahren oder andere
bedenkliche Faktoren verbinden; nach den anderen verstoft sie,
wenn willkiirlich geiibt, gegen den ersten Zweck der Ehe.

Dall gerade an dem hier angegebenen Punkte die eigentliche
sittliche Problematik der P. E. liegt, hat sich im Anschlusse an
die erwiilhnte Auseinandersetzung um den Onanismuscharakter der
Zeitwahl bemerkbar gemacht. Man war sich da einig, daB bei P. E.
-zwar moglicherweise der Gatten ,,inneres und #duBleres Verhalten
unter dieser einen Riicksicht* (Unverschrtheit des Aktes) ,,nicht zu
beanstanden ist, dal es aber gegen eine Reihe anderer sittlicher
Verpflichtungen verstoBt5)“, obwohl man iiber die Einzelheiten
»von vornherein nicht ohne weiteres ein ethisches Urteil abgeben®
kann®). P. E. kann dem Rechte des widerstrebenden Partners zu
nahe treten, kann durch den Ausfall des Kindes das Gliick der
Familie gefihrden, die Gatten seelisch verbilden, »Verkrampfung
und neurotische Gefdhrdung’)“ heraufbeschworen, zur Versuchung
werden, aulerhalb der unfruchtbaren Zeit allenfalls Onanismus zu

?) B. Ziermann, Dienst am Leben, o. 0. und J. (Druck Sieghurg), 81; dhnlich
J. Peitzmeier, Zur Frage der P. E., Theologie und Glaube 39, 1949, 163; A. Nieder-
meyer, Fakultative Sterilitdt und P. E., Theologisch-praktische Quartalschrift (Linz)
(=LTPQ) 97, 1949, 235; ebenso in seinem Handbuch der speziellen Pastoralmedizin IT,
Wien 1950, 71, und Compendium der Pastoralmedizin, Wien 1953, 145.

) Man vgl. F. Ter Haar, Casus conscientiae II3, Taurini 1944, 175; A. Boschi,
Nuove questioni matrimoniali4, Torino 1952, 249 f,

) F. Hiirth, Der Wille zum Kind, Chrysologus 72, 1931/32, 822.

) P. Heymeijer, P. E. und Katholische Moral, in: J.N. J. Smulders, P. E. in
der Ehe?, Regensburg 1932, 129.

") H.Fleckenstein, Die Stellung der kath. Sittenlehre und des kirchlichen Lehr-
amts zur P. E. in der Ehe, in J. N. J. Smulders, P. E. in der Ehe?, Miinchen 1952, 97 £,

»Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1955 2



18 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

treiben, usw. Ganz besonders konnen, ,noch leichter, als bei
manch anderer sittlich neutraler Tat, unlautere Motive mit-
sprechen®)*; jasie konnen nicht blof3, sie werden mitsprechen;
denn ,,50, wie es jetzt um die Menschen steht, vergiftet ein gewisser
Egoismus die Handlung derjenigen, die in der Ehe die Lust ohne
die damit an sich verbundene Last und ohne die Opfer erreichen
wollen, welche die Geburt und Erziehung der Kinder mit sich
bringt?)“. Und wenn dieser Egoismus auch nicht gleich schwere
Siinde zu sein braucht, ,,werden die Gatten, nachdem sie einmal
durch diese liBlichen Siinden geschwiicht sind, die Kraft haben,
sich fiir lange Zeit, fiir ein ganzes Leben von den Siinden gegen
die Heiligkeit der Ehe freizuhaltenl®) ?*“ Uber dies hinaus blieb
trotzdem noch zu fragen, ob damit alles gesagt war, ob der eheliche
\Verkehr namlich nicht doch neben dem Verbot des Onanismus und
'der Bindung an die gesamte sittliche Ordnung eine eigene, imma-
nente Verpflichtung auf die Fortpflanzung kennt. O. von Nell-
Breuning deutete auf das hier noch zu lésende Problem hin, als er
in seinem ,,Nachwort zur Frage der erlaubten Geburtenbeschrin-
kung* schrieb, es sei noch nicht geklirt, ,,welcher Wille zum Kind
nicht zwar fiir die einzelne Ausiibung der ehelichen Rechte, wohl
aber zur Kniipfung des ehelichen Bandes selber erfordert wird, und
inwieweit dieser Wille auch wihrend des Bestandes der Ehe (habi-
tualiter) pflichtmiBig bleibt!1)“. Ahnlich duBlerte sich W. Rauch!?).

Nicht wenige Theologen haben die Frage, die sich so stellte,
verneint und eine eigenstidndige eheliche Pflicht, die Fortpflanzung
positiv zu fordern, als unbewiesen abgelehnt. Wohl kénnten Ehe-
leute unter Umstinden gehalten sein, den Kindersegen nach
Méglichkeit — so ihn Gott gibt — effektiv zu erstreben!?), also
diesbeziiglich eine zeit- und umstandsbedingte (akzidentelle) Pflicht
haben; aber dies ist etwas ganz anderes als die grundsitzliche
(prinzipielle) Pflicht zur Fortpflanzung, um die es hier geht. Diese,
d. h. eine Standespflicht zur Zeugung wurde verneint.

8) P. Heymeijer, a.a. 0.

%) A. Vermeersch, Aktuelle Fragen des Eherechtes und der Ehemoral, LTPQ 89,
1936, 63 f.

10) Jean de Dieu, La liberté de conception, Etudes Franciscaines 48, 1936, 213.

11y Anzeiger fiir die kath. Geistlichkeit Deutschlands vom 8. Oktober 1932,

12) Man vgl. Besprechung zu L. Wouters, Tract. dogm.-mor. de virtute castitatis
et vitiis oppositis?, Brugis 1932, Theol. Revue 31, 1932, 337; W. Rauch, Thomas von
Agquin — ein Kronzeuge gegen die fakultative Sterilitiit, Pastor bonus 43, 1932, 335;
ders., Erlaubte Geburtenbeschrinkung und die Scholastik, Pastor bonus 44, 1933, 136.
Die Eigenart und Reichweite der an diesen Stellen angedeuteten sittlichen Verpflich-
tung zur Nachkommenschaft erliutert Rauch in der 2. Aufl. seines Buches: ,,Das
Gesetz Gottes in der Ehe“, Mainz 1934, 117 ff., wobei er, wiederum die Problematik
dieses Punktes anzeigend, betont, er kénne sich fiir seine Beweisfithrung ,,nicht mehr
auf eine allgemeine kirchliche Lehre berufen, auch nicht auf volle Ubereinstimmung
der Moraltheologen® (118).

13) Man vgl. A. Vermeersch, Aktuelle Fragen des Eherechts und der Ehemoral,
LTPQ 89, 1936, 63; M. Waldmann, Die P. E. in der Ehe vor dem Richterstuhl der
kath. Moral, Korrespondenz- und Offertenblatt 42, 1932, 98 f.



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 19

Schon zu den Zeiten, da man nur die Theorie der Capellmann-
schen fakultativen Sterilitit kannte, haben Moraltheologen von
Namen betont, da} die Eheleute grundsitzlich keine Pflicht haben,
die Fortpflanzung absichtlich zu erstreben oder zu einer der Emp-
fangnis giinstigen Zeit zu verkehren. Fiihrend war A. Ballerini,
der 1875 zu unserem Problem die charakteristische rhetorische
Frage stellte: ,,Aut qua demum lege ad congrediendum alio tem-
pore (als der sterilen) ipsos astringi dicemus ?“14), und seine Auf-
fassung haben viele geteilt'®). A. Gennaro kann zu Recht behaup-
ten, daBl sich der Ansicht Ballerinis die Moraltheologen allgemein
angeschlossen haben'®). Es war deswegen nur zu natiirlich, daf3
man an diese Auffassung ankniipfte, als die fakultative Sterilitiit
oder P. E., wie man sie bald mit der von J. N. J. Smulders zuerst
geprigten Ausdrucksweise nannte, durch die Forschungsergebnisse
von Knaus und Ogino erneut zur Tagesfrage wurde.

W. Grosam hat damals als einer der ersten die Frage der sitt-
lichen Zulissigkeit aufgegriffen und sie im herkémmlichen, be-
jahenden Sinne gelost. Auf den Einwand, da8} so schlieBlich erlaub-
terweise ,,der erste Zweck der Ehe vereitelt“ werden kionnte, ent-
gegnete er: , Die Antwort ist im Grunde die gleiche wie auf den
landlidufigen Einwand gegen die Erlaubtheit der Jungfriulichkeit
und Ehelosigkeit. Daf} die Ziele des Schépfers mit der Ehe im all-
gemeinen erreicht werden, dafiir ist hinlinglich gesorgt durch den
starken Naturtrieb, der auch nach Vaterschaft und Muttergliick
geht und zur Hingabe an das opus matrimonii ohne Kliigelei und
Berechnung driingt!?).“ Er will also ebensowenig eine Pflicht, in
der Ehe die Fortpflanzung positiv zu férdern, kennen wie eine
Pflicht zu heiraten. Zwei Jahre spiiter hebt er mit Berufung auf
A. Ballerini'®) hervor, die Gatten verléren weder durch ginzlichen
noch auch durch zeitweiligen Verzicht auf den Ehevollzug das
Recht des Verkehrs. ,,Wollen sie zu anderer Zeit, z. B. an emp-
fangnisfreien Tagen, den Verkehr in der Ehe pflegen, so ist es ihr

14) Gury-Ballerini, Compendium theologiae moralis II5, 1875, n. 923. Das®
selbe wortlich in: A. Ballerini - D. Palmieri, Opus theologicum morale VI2, Prati
1894, n. 451. Ballerini wird als Gewiihrsmann von C. Capellmann, Pastoralmedizin®
Aachen 1887, 155 f., zitiert.

) Man vgl. CL. Marc, Inst. morales Alph. IT®, Romae 1896, n. 2118; A. Lehm-
kuhl, Theol. mor. IT?, Friburgi 1893, n. 850 f.; 191412, n. 1085 f.; J. Bucceroni,
Inst. theol. mor. IT%, Romae 1900, n. 1054, 1077; A. Sabetti - T. Barrett, Comp.
theol. mor.2, Ratisbonae 1902, n. 943. — H. Noldin geht auf die Frage, ob die Gatten
eine positive Zeugungspflicht haben, nicht ein; so noch in der 19./20, Aufl. der Summa
theol. mor., De Sexto, Oeniponte 1923, der ersten von A. Schmitt besorgten; dieser
hat spiiter, noch vor der Ara Ogino-Knaus, die Begriindung fiir die Erlaubtheit der
P. E. dahin erweitert, daB keine Pflicht besteht, die Ehe zu jeder Zeit zn gebrauchen
oder das Kind positiv zu beabsichtigen; siche 23. Aufl., Oeniponte 1929, n. 75.

16) A. Gennaro, La continenza periodica nel matrimonio, Torino 1947, 55.

") Pastoraltheologische Einstellang zu den neuesten Forschungen iiber die fakul-
tative Sterilitit, LTPQ 84, 1931, 286.

18) Siehe Anm. 14.

PAd



: 20 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

gutes eheliches Recht, das ihnen unverkiirzt bleibt.'®)* Dies ist die
Anschauung, der wir immer wieder begegnen. Gott hitte, so
dullerte sich F. Hiirth, die Gatten verpflichten kénnen, ,.iiber den
. . . wesentlichen Dienst am Kind und wesentlichen Willen zum
Kind“ (der im naturgemiflen Vollzug des ehelichen Aktes liegt)
»hinauszugehen, sei es beziiglich des inneren Willens, sei es beziig-
lich des duBleren Tuns®, und ,,die giinstigen Moglichkeiten auszu-

niitzen, die ungiinstigen zu vermeiden, sie wenigstens nicht bewufit
aufzusuchen®. Aber ,,wer eine solche Verpflichtung behauptet, hat
die Last und die Pflicht des Beweises. Und der Beweis ist bis zur
Stunde nicht erbracht??). Ahnlich die Stellungnahme bei P. Hey-
meijer?!), A. Schmitt??), H. Heilweck?3), A. Vermeersch?), A. Gen-
naro®), Jean de Dieu?®), M. Gatterer®’), F. Ter Haar?), N. Seel-
hammer?®), J. Peitzmeier®®), A. Boschi?®®®). In den letzten Jahren
hat A. Krempel diese Anschauung in seinem weitverbreiteten
Werke ,,Zeitwahl in der Ehe“ nachdriicklichst verfochten: ,,Die
Ehe gibt den Gatten das Recht zu verkehren. Aber sie legt ihnen
nicht die Pflicht dazu auf. Wie sie frei waren zu heiraten, so bleibt
es ihnen auch anheimgestellt — mit gegenseitigem Einverstindnis
natiirlich — von der eingegangenen Ehe Gebrauch zu machen oder
nicht. Es gibt kein Gebot Gottes, das befiehlt: Wenn verheiratet,
dann miit ihr Verkehr haben. Weil nun das Kind nur durch den
Verkehr erreicht wird, unterliegt es in erster Linie den Gesetzen,
die fiir diesen gelten. Da es kein Gottesgebot zu verkehren gibt,
gibt es kein Gottesgebot zum Kind?®!).“ Auch in der Smuldersschen

%) W. Grosam, Geburtenregelung nach der Theorie von Ogino-Knaus und
praktische Seelsorge, LTPQ 86, 1933, 264.

20) F. Hiirth, Der Wille zum Kind, Chrysologus 72, 1931/32, 820.

21) P. E. und Katholische Moral, in: J. N.J.Smulders, P. E. in der Ehe?, Regens-
burg 1932, 119—124; Huwelijksdoel en periodiek onthouding, Studien 119, 1933,
400 f.; P. E. in der Ehe, Stimmen der Zeit 126, 1934, 411 f.

22) Periodische Enthaltsamkeit der Eheleute und Sittengesetz, Zeitschr. far
- Kath. Theol. 56, 1932, 420 f.; Besprechung zu J. E. Georg, Eheleben und natiirliche
Geburtenregelung, Zeitschr, f. Kath. Theol. 58, 1934, 151.

;3) Besprechung zu J. Mayer, Erlaubte Geburtenbeschrinkung ?, LTP(Q 85, 1932,
647 f£. ‘ :

#) Theologia moralis IV3, Romae 1933, n. 61; De prudenti ratione indicandi
sterilitatem physiologicam, Periodica de re morali, canonica, liturgica 23, 1934, 241%*;
De moralitate sic dictae abstinentiae periodicae in matrimonio, ebd. 24, 1935, 165%*—
170*; Katechismus der christlichen Ehe, Paderborn 1935, Nr. 101; Aktuelle Fragen
des Eherechtes und der Ehemoral, LTPQ 89, 1936, 60—65; dieser Artikel war ,,die
letzte wissenschaftliche Arbeit aus seiner Feder* laut W. Grosam in LTPQ 89, 1936, 819.

25) La continenza periodica nel matrimonio, 68—73. Die Broschiire erschien
bereits 1936 zum ersten Male. :

#8) La liberté de conception, ftudes Franciscaines 48, 1936, 213.

*7) Volksvermehrung und Kirche, Der Seelsorger 13, 1937, 197.

28) Casus conscientiae II, n. 161.

29) Die P. E. als Ausweg aus der Ehenot, Trier. Theol. Zeitschr. 58, 1949, 170—173.

30) Zur Frage der P. E., Theol. u. Glaube 39, 1949, 163.

%0a) Nuove questioni matrimoniali 186, 243 f., 250 f.

31) Kempten 195218 -21, 17 f, Frithere Auflagen warcn unter dem Namen von
A. Stecher verdffentlicht.



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 21

Aufklirungsschrift, die 1952 in 4. Auflage herauskam, vertritt
‘H. Fleckenstein den gleichen Standpunkt?®2). Ferner nehmen ihn
wohl alle jene ein, die eine Standespflicht zur Zeugung zwar nicht
formlich 1n Abrede stellen, dies aber durchscheinen lassen, wenn
sie die Quelle eines eventuellen sittlichen Mangels blo im Motiv
oder in den Umstinden sehen?®). Es ist, wie eingangs erwihnt, jene
Art, das sittliche Manko einer willkiirlichen P. E. zu kennzeichnen,
wie sie praktisch in der Volksbelehrung eine Rolle spielte.

IL. Eheliche Standespflicht zur Zeugung. Eine wesentlich andere
Sicht der eigenmichtigen Zeitwahl geben diejenigen, welche in ihr
eine aus dem Wesen der Ehe heraus verwerfliche Spitze gegen den
ersten Zweck der Ehe erkennen. Sie wollen sie keineswegs zu einer
Abart des Onanismus stempeln. Aber sie meinen, dafl man hier
nicht bloB den einzelnen Akt, sondern auch die innere Ein-
stellung, besonders dieGesamteinstellung,sowie dasGesamt-
verhalten im Ehegebrauch auf ihre Beziehung zum ersten
Zweck der Ehe hin ansehen mufl. Die Eheleute selbst achten ja
bei dieser Praxis ebenfalls nicht nur darauf, daB sie den ehelichen
Akt naturgetreu vollziehen und die ihm immanente Kraft zur
Lebensweckung wahren, sondern auch darauf, daB sie durch ihre
gesamte eheliche Betitigung effekiiv kein Leben wecken, und sie
tun dies, weil sie den Wunsch haben, kein Leben zu wecken. Sie
nehmen also sowohl mit dem einzelnen Akt als auch mit dem
Gebrauch der Ehe iiberhaupt Stellung zum Erstzweck der Ehe.
Und man ist nun der Uberzeugung, daB die Ehe die Gatten schon
verpflichte, und zwar unter Siinde, den Gebrauch der Ehe iiber
die Unterlassung des Onanismus hinaus dem finis primarius nach
Moglichkeit effektiv dienstbar zu machen bzw. ihm mit einer
positiven inneren Einstellung zu begegnen. Man bejaht also, wie
man kurz sagen kann, eine eheliche Standespflicht zur Zeugung.

Freilich will nicht jede Redeweise, die in dieser Richtung liegt, bereits eine eigent-
liche Gewissensbindung unter Siinde besagen. Wendungen wie: eine Ehe soll Kinder
haben, eine Ehe ohne Kinder ist nur eine halbe Ehe, oder iéhnliche®*) deuten weder
notwendigerweise noch in der Regel an, da8 der Sprecher von einer strengen Pflicht
reden will, sondern oft nur, daf3 er die fruchtbare, ja kinderreiche Familie fiir wiin-

schenswert, das Richtigere, das christliche Ideal hilt. So warnt zum Beispiel J. N. J.
Smulders junge Eheleute geradezu vor der P, E., weil nur die fruchtbare Ehe der Natur

82) P. E. in der Ehe?, Miinchen 1952, 96 f.

33) Man vgl. W. Rauch, 1. Aufl. von ,,Das Gesetz Gottes in der Ehe", Mainz 1929,
78 £.; J. Aertnys-C. A. Damen, Theol. mor. II%¢, Taurini 1950, n. 897.

34) Man vgl. J. Mausbach, Ehe und Kindersegen?, Miinchen-Gladbach 1925,
72: P. E. sei zwar ,nicht freventliche Téuschung®, aber auch ,nicht riickhaltlose
Achtung des Naturwillens. — Leitsiitze des R. K. Arztevereins von Holland:
die Eheleute miiiten ,,die Kindererzeugung als den Hauptzweck der Ehe hochhalten®
(zitiert nach A. J. Arand, Zeitliche Enthaltung in der Ehe, LTPQ 89, 1936, 155). —
F. Ter Haar, Casus conscientiae II, n. 168: der Beichtvater mahne die Gatten, ,,ut
recta intentione sine periodorum diserimine matrimonio utantur, quippe quod Dei

E:dinationi magis conveniat magisque etiam conferat ad mutuum amorem et concor-
iam*,



22 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

und der Ehe selbst entspricht®®); aber er will damit keine eigentliche, mit dem Haupt-
zweck verbundene eheliche Gewissensverpflichtung behaupten; denn er will sich be-
stimmt nicht in Widerspruch zu seinem theologischen Berater setzen, dem er den
Abschnitt ,,P. E. und Katholische Moral®“ anvertraute. Dieser, P. Heymeijer, ver-
neint, wie angefiihrt, eine besondere eheliche Pflicht, die Fortpflanzung positiv zu
fordern. Trotzdem glaubt auch er, ohne diese Position aufzuheben, mahnen zu diirfen,
daB der Mensch heute, wo er selber iiber die Kinderzahl entscheiden kann, eine grilere
Verantwortung fiir die Kinderzahl trage, sich bei dieser Entscheidung von Beweg-
griinden, die vor Gottes Ordnung bestehen konnen, leiten lassen und mehr noch als
frither von Hochachtung des Kindersegens erfiillt sein miisse®). Ahnlich schirft
F. von Streng den Brautleuten ein, daB jede Ehe womdglich ,fruchtbar an Kindern*
sein soll*?); wo er ihnen aber die Verwerflichkeit einer unbegriindeten Zeitwahl klar-
machen will, ist er sehr zuriickhaltend und benennt als wirklich sichere Schuld solcher
Menschen ihre Selbstsucht, Bequemlichkeit, GenuBsucht, Vergniigungssucht, Hab-
sucht. Sie ,erfiillen den Sinn ihres Lebens nicht und leben jedenfalls in genannten
Siinden und Fehlern®)“. Besonders eindrucksvoll erlebt man in einem Artikel der
Etudes, wie man die willkiirliche P. E. im Namen des ersten Zweckes der Ehe mif3-
billigt und trotzdem nicht von einer Verletzung eigentlicher Pflicht zu sprechen wagt.
R. Brouillard®) geht da ausdriicklich der Frage nach, ob die P. E. nicht gegen den
ersten Zweck verstoBt®). Er anerkennt sie, wo sie aus ernsten, sittlich einwandfreien
Griinden heraus geiiht wird; er verurteilt sie als (ldfllich) siindhaft, wenn die Motive
schlecht sind. Er meint jedoch, da man mit dieser Unterscheidung jene Fiille nicht
erfaBBt, wo weder ein ernstes Motiv (Gesundheit) noch ein siindhaftes (Selbstsucht),
gondern lediglich ein unzulingliches Motiv (bessere Kindererziehung) vorliegt. In
diesem Falle verwirft Brouillard die P. E. nicht schon vom Standpunkt ,der reinen
und einfachen Pflicht®, sondern nur von dem ,,des christlichen Ideals“; sie ist, wenn
auch nicht ,wirklich schuldbar®, so doch nicht das, was die christliche Vollkommen-
heit, d. h. das Ideal der katholischen Familie will®!),

Eine eigene, mit der Ehe grundsitzlich verbundene Gewis-
senspflicht, am Werk der Fortpflanzung mitzuarbeiten, hatte im
letzten Jahrhundert F. X. Linsenmann??) gelehrt. Aber erst nach
dem Bekanntwerden der Forschungen von Knaus und Ogino und
nach der Diskussion um den angeblichen Onanismuscharakter der
P. E. hat man sich intensiver mit dem Problem der Pflicht zum
positiven Dienst am Kinde befait. W. Rauch??) und F. Schwen-
dinger%t) haben sie damals in breiterer Form in unserem Sprach-
raum eriortert und bejaht; anderwirts haben sie u. a. J. Sals-
mans?*) in Belgien, A. W. Hoegen%%) in Holland zu begriinden
und niiher zu umreiflen gesucht. Wir finden sie ferner bei R. Geis®?),

35) P. E. in der Ehe?, Regensburg 1932, 77.

36) P. E. in der Ehe, Stimmen der Zeit 126, 1934, 413.

¥7) Das Geheimnis der Ehe, Einsiedeln 1937, 80.

38) Ebd. 90 f. Sperrung von mir.

3%) Mariage et continence périodique, Etudes 219, 1934, 771—787.

) A.a. 0. 778.

41) A. a. 0. 781—785.

42) Lehrb. der Moraltheologie, Freiburg 1878, 632.

#3) Das Gesetz Gottes in der Ehe?, Mainz 1934, 113—121.

#4) Um die Erlaubtheit der P. E., Theol. u. Glaube 25, 1933, 724—735.

45) Sterilitas facultativa licita ?, Eph. Theol. Lov. 11, 1934, 562—570.

46) Over den zin van het huwelijk, Nijmegen 1935, 237—295.

47) Moraltheologisches und Pastoraltheologisches zur Frage Ogino-Knaus, Ober-
rheinisches Pastoralblatt 34, 1932, 173 f.



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 23

W. Fruntke!), Ami du Clergé?), B. Lavaud®), O. Griese®),
L. H. Cornelissen?), B. Ziermann®), K. Biiche**) bejaht, sei es
in der mehr positiven Wendung, dafl das Gebot der Fortpflanzung
auch die einzelnen Ehen angehe, sei es in der mehr negativen,
daB es dem ersten Zweck der Ehe wenigstens grundsétzlich, wenn
auch nicht einfachhin zuwiderliuft, die Unfruchtbarkeit positiv
zu wiinschen und sich absichtlich der physiologisch méglichen
Fruchtbarkeit zu entziechen. Im allgemeinen geht man zum Be-
weis auf den ersten Zweck der Ehe zuriick; man versucht aber
auch, wie zum Beispiel F. X. Linsenmann, A. W. Hoegen,
M. H. Duméry®), die eheliche Liebe, jene Kraft, welche die Ehe
tragen soll und mit Recht ein wesentlicher Sinn der Ehe genannt
werden kann, zum Ausgangspunkt zu nehmen.

Da es sich bei dieser Standesverpflichtung zur Zeugung um
eine Pflicht handelt, die namhafte Theologen als unbewiesen ver-
neinen, und man bei niherem Zusehen feststellen mufl, daBl ihre
Verfechter recht unterschiedliche Wege einschlagen, mag es, be-
sonders mit Riicksicht auf die Ausfithrungen Pius’ XII. vom
Jahre 1951, nicht unzweckmiBig sein, der Begriindung dieser
Pflicht nachzugehen und ihre hauptséchlichen Formen
zu skizzieren. Nach F. X. Linsenmann gehort ,zum recht-
miBigen ehelichen Verkehr die Absicht, Kinder zu erzeugen®, wegen
des unersetzlichen Segens, den das Kind fiir die Ehe als Lebens-
gemeinschaft bedeutet. Nicht die Fortpflanzungsaufgabe selbst
also, sondern der Halt der Lebensgemeinschaft bildet ihm die
Grundlage, den Gatten die Zeugung zur Pflicht zu machen und
ihnen jede Abneigung und Flucht vor dem Kinde zu verwehren.
Die Folge dieser Betrachtungsweise ist, da Linsenmann den
Gatten die Zeugungsabsicht nicht erst zur Pflicht macht, falls
sie iiberhaupt verkehren, sondern jede, auch die véllige Enthalt-
samkeit verwirft, falls sie geiibt wird, ,,um keine Kinder mehr zu er-
halten36)“, Wihrend Linsenmann von jenem Sinn der Ehe aus-
ging, den man mit der Enzyklika ,,Casti Connubii“ als ersten
bezeichnen kann, so man die Ehe nicht ,im engeren Sinn als

48) Kindersegen und Kinderverhiitung, Paderborn 1933, 46.

49) 51, 1934, 731—752: La méthode Ogino-Knaus. — Diese Abhandlung bildet
im wesentlichen eine Wiedergabe des Salsmansschen Standpunktes; man vgl. Anm. 45.

50) Le monde moderne et le mariage chrétien, Paris 1935, 96—101, 417—422,

51) The ,,Rhythm* in mariage and christian morality, Westminster 1944.

52) Periodieke onthouding, in: Werkgenootschap van katholicke theologen in
Nederland, Voordrachten en Discussies 1947—1948, Roermond, 69—78.

53) Dienst am Leben, 96 f.

584) Die Zeitwahl in der Ehe moral- und pastoraltheologisch gesehen, Paulus 21,
1949, 174—187.

55) Simples reflexions sur la méthode Ogino, Nouv. Rev. Théol. 70, 1948, 587—597.
Dieser Artikel ist auch zu finden in dem Sammelwerk G. Madinier, Limitation des
naissances et conscience chrétienne, Paris 1950, 251—263 unter dem Titel ,,Méthode
Ogino et morale®,

58) Lehrb. der Moraltheologie 632.



24 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

Einrichtung zur Zeugung und Erziehung des Kindes, sondern
im weiteren als volle Lebensgemeinschaft®?)“ fafit, stellt man in
der Regel den ersten Zweck, den die Ehe als Geschlechtsgemein-
schaft hat, in den Mittelpunkt des Beweises. So W. Rauch, J.Sals-
mans, F. Schwendinger, A. W. Hoegen u. a.

W. Rauch, der bekanntermaBen in mehreren Veroffentlichun-
gen vorziiglich aufhellte, dal man sich mitnichten auf den hl
Thomas oder die Scholastik berufen kann, um die fakultative
Sterilitit auf eine Stufe mit dem Neomalthusianismus zu stellen,
hat schon bei dieser Gelegenheit durchblicken lassen, daf} die
P.E. nichtsdestoweniger in anderer Weise dem ersten Zweck der
Ehe widerspricht. Denn die Eheleute seien in diesem Falle ,fiir
die Kinderlosigkeit oder Kinderarmut verantwortlich®; dies sei
»gewi eine schwere, entsprechend der Hohe der Ehegiiter und
Ehewerte eine schwerste Verantwortung, aber eine andere, eine
ganz andere, aus ganz anderen Griinden erwachsende und ethisch
an ganz anderen MaBen zu messende, als wenn die Gatten Zeugungs-
verhiitung beim Verkehr ausiiben®)“. Ankniipfend an dieselben
Gedanken und Wendungen untersucht Rauch in der zweiten
Auflage seiner Instruktion fiir Beichtviter ,,Das Gesetz Gottes
in der Ehe®®)“ ausfiihrlich die Frage, welche Griinde den Gatten
die Pflicht auferlegen konnen, ,,um Nachkommenschaft positiv
besorgt zu sein®. Nicht verpflichte dazu das Sexualvermogen des
Menschen selber, ebensowenig die Ehe als solche, wohl aber der
Wille des anderen Eheteils; dann, wenn auch seltener, die Riick-
gicht auf die Interessen der Familie oder des Volkes. Hauptsich-
lich werde diese Pflicht jedoch mit der vollen Betitigung der
ehelichen Rechte geboren; denn effektiv fiir die Erhaltung des
menschlichen Geschlechtes zu sorgen, sei ,die charakteristische
~ Leistung® des ehelichen Standes, ,,wenn in ihm die sexuelle Kraft

tatsichlich ausgewirkt wird“. Wo man die P. E. iibt, ordne sich
der einzelne sexuelle Akt zwar dieser Aufgabe grundlegend da-
durch unter, daf er seine natiirliche Struktur wahrt; als Dauer-
praxis bedeute sie dagegen die Ablehnung jener Aufgabe, ,die
die Zugehorigkeit zu diesem Stande und das ihm nach der kérper-
lichen Seite eigentiimliche Standeswerk auferlegt®. Nur dort, wo
der charakteristische Dienst der Ehe nicht iibernommen werden
kann, entfalle diese Standespflicht und gebe der P. E. Raum.
DaB Rauch diese Standespflicht als gewichtige Sache betrachtet,
ist aus dem ganzen Zusammenhang zu entnehmen.

Die gleiche Idee, daB ni#mlich die Eheleute ,,durch Ausiibung
der Geschlechtsgemeinschaft eine sittliche Verbindlichkeit gegen-
iiber ... der Fortpflanzung® iibernehmen, was ihre ,,Gesamt-
orientierung® angeht, macht auch F. Schwendinger zum Aus-
57) Ausg. Herder, Freiburg 1931, Nr. 24,

58) Erlaubte Geburtenbeschrinkung und Scholastik, Pastor bonus 44, 1933, 136.
59) Mainz 1934, 116—121.




Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 25

gangspunkte seines Urteils iiber die Zeitwahl. Diese Gesamtorien-
tierung kénne ,,an der Frage nach dem Sinn, nach einer Sinn-
gebung der Ehe iiberhaupt nicht vorbei*; wollen die Gatten
Geschlechtsgemeinschaft haben, dann kénne ein sittlich einwand-
freier Entscheid nicht anders lauten, ,,als diesem Sinn der Ehe
bis zur Grenze des moralisch Méglichen zu dienen®®)“. Erst ,bei
Erreichung dieser Grenze ist der Wille der Gatten, keinem wei-
teren Kinde mehr das Leben zu schenken, ethisch einwandfrei®t?).

Einen anderen Weg schlagen J. Salsmans u. a.%2) ein, um den
Versto3 der P. E. gegen den ersten Ehezweck zu erweisen.
W. Rauch — um an ihn anzukniipfen und den Unterschied sicht-
bar zu machen — schlieft von dem primiren Zweck, den die
Betitigung der Sexualanlage hat, auf eine Verpflichtung, die un-
mittelbar die sexuelle Tat, und zwar das Gesamttun betrifft
und die besagt: Wer die Ehe gebraucht, muBl durch sein Tun
dem Kinde tatsdchlich eine Chance geben. Und was umgekehrt
unmittelbar zur Schuld angerechnet werden muf, ist, daB3 Gatten
der Fortpflanzung den ihnen méglichen positiven Dienst nicht
leisten. Konsequent dazu ist natiirlich auch die innere Abneigung
gegen den Kindersegen schlecht, wo fiir sie kein Grund besteht.
Immerhin hitten hier aber offensichtlich jene Eheleute ihre
primire Eheaufgabe quoad substantiam erfiillt, die keine P. E.
iben und der Fortpflanzung so tatsédchlich ihre Chance lassen,
obschon sie im Herzen sehnlichst wiinschen, es mége keine Emp-
fangnis eintreten. Anders geht J. Salsmans voran. Er zieht aus
dem primiren Zweck von Ehe und Geschlechtsakt eine Folgerung,
die nicht unmittelbar das sexuelle Tun, sondern unmittelbar nur
die Gesinnung, d. h. die innere Stellungnahme zum primiren
Zweck, betrifft. Er leitet aus der Hierarchie der Eheziele ab,
dal die Gatten innerlich keine Antipathie gegen den primiren
Zweck nihren diirfen, und zwar dergestalt, dal} sie ihn an sich bei
keinem einzigen ehelichen Akt jemals — sei es auch nur rein
wunschhaft — positiv ausschlieBen diirfen. Wenn das so ist, dann
kann man natiirlich einen solchen Wunsch ebensowenig, ja noch
weniger beziiglich des gesamten ehelichen Verkehrs haben, und
noch viel weniger darf man aus diesem Wunsche heraus eine
zweckmaifige Einteilung der ehelichen Beiwohnungen vornehmen.
Bei Salsmans liegt also der Angelpunkt des Problems in’ der
inneren Einstellung; weil sie schlecht ist, darum ist ein #ulleres
Verhalten schlecht, das ihr dienen soll, auch wenn dieses auflere
Verhalten selber, als Akt genommen, nichts Schlechtes enthilt.

¢0) Um die Erlaubtheit der P. E., Theol. u. Glaube 25, 1933, 728.

¢1) Ebd. 733.

82) Man vgl. B. Lavaud, O. Griese, L. H. Cornelissen; siche Anm, 50—52. Zur
Diskussion, die sich in Amerika an das Buch von O. Griese anschlof}, vgl. man F. Konig,
Moraltheologische Probleme in der angelsichsischen katholischen Fachliteratur, Theol.
Revue 48, 1952, 126.



26 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

Mehr im einzelnen ausgefiihrt, setzt Salsmans, wie Rauch u. a., an den Anfang
den Hinweis, da3 man zur Beurteilung der P. E. nicht nur den einzelnen Akt, sondern
das Gesamtverhalten im Auge behalten mufl. An diesem Gesamtverhalten ist ihm ver-
werflich, dal es aus einer verwerflichen Absicht hervorkommt. Um das Widersitt-
liche dieser Absicht zu verdeutlichen, hebt er nicht so sehr auf einen Widerspruch
zum primiren Ziel der Geschlechtsfunktion in der Menschheit ab, sondern auf einen
Widerspruch zum priméiren Ziel, wie es im geschlechtlichen Akt als solchen aufscheint.
Von solchen Ehegatten werde ,die objektive und materielle Beziehung, welche die
formgerecht vollzogene Beiwohnung zur Empféngnis hat, von einem der Empfingnis
feindlichen Willen abgelehnt®. Dies erscheint ihm als der bedenkliche Punkt, und auf
ihn zielt sein Beweisgang ab. Der Wille solcher Gatten stoe die naturgeméifie Hierar-
chie der Eheziele um und zerstére so die dem Verkehr entsprechende verniinftige Ein-
stellung. Da nun einmal die Zeugung der erste Zweck des Sexualaktes ist, miisse man
es unverniinftig nennen, sie beim ehelichen Akt positiv abzulehnen und zu wiinschen,
dafl keine Empféngnis nachfolge. Zwar stelle diese Umkehr der Ziele aus sich allein
keine gewichtige Unordnung dar und mache infolgedessen den einzelnen Akt keines-
wegs zur schweren Siinde. Es sei aber nicht von der Hand zu weisen — Salsmans
will es nicht behaupten —, dal eine solche Haltung als Dauerhaltung und dement-
sprechend die daraus geborene P. E. schwer siindhaft sind. Wie des weiteren eine Absicht,
die gegen die naturgebotene Rangordnung der Zwecke verstoft und siindhaft ist,
trotzdem statthaft werden kann, sucht Salsmans gerade aus der hier waltenden Uber-
und Unterordnung zu erkliren; wo ndmlich ein Akt vor- und nachgeordnete Ziele
hat, kénne man jhn um der nachgeordneten Ziele willen und mit Ausschlu} der vor-
geordneten setzen, sobald man hiefiir einen entsprechend gewichtigen Grund geltend
machen kann%),

Der Unterschied des Salsmansschen Gedankens gegeniiber
dem von W. Rauch ist gewill recht bedeutsam; lduft er doch
letzten Endes darauf hinaus, dafl bei Salsmans durch die Ver-
kehrung der Zweckordnung die Setzung der Akte schlecht wird,
die als unfruchtbar berechnet und gewollt werden, wihrend in
der anderen Auffassung die entscheidende Schuld in der Unter-
lassung des fruchtbaren Dienstes liegt®t). Wir verzichten darauf,
die Beweisginge in ihrer Kraft gegeneinander abzuwigen. Man
kann jedenfalls beide auf den einen Nenner bringen: Der Vollzug

83) Sterilitas facultativa licita?, Eph. Theol. Lov. 11, 1934, 563—566. — Eine
kritische Auseinandersetzung mit Salsmans findet sich bei A. Gennaro, La continenza
periodica nel matrimonio, Torino 1947, 58—87.

64) Nicht alle, die es gleich Salsmans unverniinftig finden, den Geschlechtsakt zu
setzen und dennoch seinen Erstzweck intentional positiv abzulehnen, leiten daraus
die prinzipielle Verwerflichkeit der P. E. ab. Man vgl. B. H. Merkelbach, Summa
theol. mor. ITI%, Brugis 1949, n. 940 und 956. Nach M. begeht derjenige, der den ehe-
lichen Akt setzt und dabei den Hauptzweck positiv ausschliefit, eine Siinde, und zwar
eine schwere, wenn er beabsichtigt, die Empfiéingnis mit irgendwelchen Mitteln zu ver-
hindern; hat er diese Absicht nicht, sondern schlieBt er den ersten Zweck nur innerlich
aus bzw. setzt ihn gegeniiber den sekundiren Zwecken hintan, dann ist dies lidfllich
siindhaft; schlieBt er ihn iiberhaupt nicht positiv aus, sondern sieht er lediglich von
ihm ab, dann begeht er iiberhaupt keine Siinde (n. 940). Anscheinend zieht M. daraus
keineswegs den Schlufi, daf die P. E. wegen der inneren Ablehnung des Kindes grund-
sitzlich verwerflich ist; denn wo er von ihr ausdriicklich spricht und eine solche Fol-
gerung aufscheinen miiite, deutet er mit nichts an, da} die generelle Absicht der Gat-
ten, durch P. E. den Kindersegen zu vermeiden, den Verkehr in den unfruchtbaren
Zeiten mit dem Makel einer Umkehr der Hierarchie der Ehezwecke beflecke; die Hand-
lungsweise solcher Gatten ist ihm an sich nicht siindhaft, ,da die Gatten sich ent-
halten diirfen, solange sie wollen, und sie anderseits nichts gegen den Zweck der Ehe
unternehmen in dem Augenblick, wo sie verkehren* (n. 956).



Schreider, Problematik der Periodischen Enthaltung 27

der Ehe verpflichtet die Gatten dazu, die Fortpflanzung der
Menschheit im Rahmen ihrer Moglichkeiten positiv zu férdern.

A. W. Hoegen%) geht dariiber hinaus. Nach seiner Meinung
verpflichtet nicht erst die vollzogene, sondern bereits die ge-
schlossene Ehe dazu, fiir eine tatsidchliche Nachkommenschaft zu
sorgen, und dies, weil die Menschheit sich erhalten und ausbreiten
soll und die Ehe diesem Ziele als Einrichtung zugedacht ist. Das
allgemeine Gebot der Fortpflanzung konkretisiere sich in den
Verheirateten; ,,denn durch ihren Stand verbinden sie sich zum
Fortpflanzungsinstitut®)“ und sie miissen deshalb dem Fort-
pflanzungszweck Rechnung tragen®’), indem sie in Gesinnung und
Tat dem Kinde gegeniiber eine positive Haltung einnehmen.
Sofern allerdings ernste, nicht notwendig besonders schwere oder
auBerordentliche Griinde eine tatsichliche Fortpflanzung iiber-
haupt oder in bestimmten Grenzen widerraten — sie miissen
allerdings in der Linie der Eheaufgabe selber liegen —, diirfen
die Gatten wiinschen, ohne weiteren oder iiberhaupt ohne Kinder-
segen zu bleiben. Vollstindige oder teilweise Enthaltung sind die
Wege zum gewiinschten Ziele. Die véllige Enthaltung hat dabei
den Vorzug, daB sie meist durch Griinde der genannten Art ge-
rechtfertigt ist, weil fiir sie ,,gewohnlich ein wirklich hoheres
Motiv maBgebend ist®®)“. Abgesehen von solchen Ausnahmen aber,
haben die Gatten die Standespflicht, der Menschheit Kinder zu
schenken®?).

Noch weiter scheint J. Leclercq die Verpflichtung des Menschen
zur Zeugung auszudehnen. Er hilt zwar mit der traditionellen
Lehre daran fest, daB der einzelne Mensch an sich niemals zur
Ehe verpflichtet ist; aber im Rahmen der Aufgabe des Menschen,
,fiir die Ehre Gottes und den Fortschritt des Menschengeschlechtes
zu arbeiten®, hat der einzelne seinen Lebenssinn nur verwirklicht,
wenn er entweder heiratet mit der Absicht, Gott und der Mensch-
heit eine gesunde Familie zu schenken, oder fiir den Dienst Gottes
und der Seelen ledig bleibt. Nur um des eigenen Wohles willen zu
heiraten, ist qualifizierte Selbstsucht, ein Angriff nimlich auf eine
heilige Institution; und wer aus Egoismus ehelos bleibt, ,,entzieht
sich seiner Pflicht, fiir die Ehre Gottes und das Wohl der Mensch-
heit zu arbeiten?)%“, Eine derart strenge Auffassung von der Pflicht

85) Over den zin van het huwelijk 242—265.

66) Ebd. 250.

67) Ebd. 256.

68) Ebd. 257.

) Eine dhnliche Auffassung spricht aus Chan. Barbe, La continence périodique,
in: G. Madinier, Limitation des naissances et conscience chrétienne, 245; desgl. folgert
K. Hérmann aus dem primiren Zweck der Ehe: ,,Je triftiger der Grund ist, den du
vorbringst, um so eher wirst du entschuldigt sein® von der Zeugung. (Geburtenriick-
gang und Geburtenbeschrinkung als moraltheologisches Problem, Der Seelsorger 23,
1953, 438.

10 ngons de droit naturel IIT, La famille, 192 f.



28 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

zur Fortpflanzung muf} die P. E. natiirlich noch viel mehr grund-
sidtzlich beanstanden, als es eine Auffassung im Sinne von W. Rauch
tun mull. Tatsidchlich betrachtet Leclercq die Entdeckung von
Ogino-Knaus mit unverhohlenem MiBtrauen. Sie ,bietet bei der
Geisteshaltung der heutigen Welt Gefahren sittlicher Ordnung
dar®, lasse ,eine der letzten Schranken des Geburtenriickganges
fallen* und gebe jungen Menschen AnlaB zu einer Ehehaltung,
die er,einen Oginoismus mit malthusianistischem Geist* nennt),
Wie der erste Zweck der Ehe, so zieht, wie erwihnt, nach
mancher Meinung auch die eheliche Liebe eine positive Zeugungs-
pflicht nach sich und ist mit P. E. unvereinbar. Ganz ausgeprigt
finden wir dies bei dem bereits zitierten A. W. Hoegen. Die ehe-
liche Liebe rufe, insofern sie in der fleischlichen Vereinigung ihren
eigenartigen Ausdruck findet, nach dem Kinde; denn ,,das ver-
einigte Fleisch will sich objektiv in einem neuen Fleisch repri-
sentieren’?) und die eheliche Liebe trage einen geheimen kos-
mischen, wenn auch lang nicht immer bewufBiten Drang nach
Fruchtbarkeit in sich. Aus feiner Ehrerbietung vor dem inneren
Zug der Liebe miilten die Gatten deshalb dem Kinde unbefangen
und groBmiitig gegeniiberstehen, und jede Reserve gegeniiber
dem Kinde bedeute Schidigung des Liebesschwunges, Eingriff
in einen hochempfindlichen natiirlichen Komplex, Minderung der
mit der Ehe gewollten Befriedigung, vor allem der seelischen,
und sie schliee gerade deswegen die Gefahr in sich, das eheliche
Verhiltnis erkalten zu lassen”™). In ganz #hnlicher Weise be-
trachtet M. H. Duméry™) das Kind als jenes Element, das die
sich schenkende Liebe psychisch einschliefen muB3, wenn sie echt
und ganz bestehen will. Denn aus der Natur der Liebe heraus
konne die Ehe ,ihre Fiille nur erreichen durch ein gegenseitiges
totales Geschenk, das zwei Individualititen in eine neue, Gott
dargebrachte und durch ihn belebte Persénlichkeit umwandelt?5)%.
Wo deshalb Gatten ohne Bedauern auf das Kind verzichten
méchten, komme ,,das wahre Erfordernis der Liebe?)“ zu kurz.
Das sittliche Minimum, den ehelichen Akt nicht anzutasten,
geniige darum fiir das Eheleben nicht; ,,wenn man nicht gehalten
ist, mehr zu tun, bei Strafe von Siinde, so ist man doch immer
gehalten, besser zu handeln, bei Strafe minderer Liebe?)%,

1) Ebd. 305 f.

2) Over den zin van het huwelijk, 213.

%) Ebd. 273. Diese Begriindung aus dem Liebescharakter der Beiwohnung kann
die Zengungspflicht vom Ansatzpunkt her offenkundig nur fiir jene erweisen, die die
Liebeshingabe vollzichen. Insofern geht sie, anders als die von Hoegen aus dem Ehe-
institut gegebene Begriindung, von Haus aus nicht alle Verheirateten an.

") Simples reflexions sur la méthode Ogino-Knaus, Nouv. Rev. Théol. 70, 1948,
587—597.

%) S. 593.

1)18.592.

™) 8. 597. Man vgl. auch G. Madinier, Spiritualité et biologie dans le mariage,



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 29

Man mag sich fragen, ob man mit dem Hinweis auf die unverkennbare innere
Tendenz der ehelichen Liebe zum Kinde ein eigenstiindiges, d. h. der Begriindung aus
dem objektiven Hauptzweck der Ehe gleichrangiges und unabhiingiges Argument
bietet. Zweifellos kann man der ehelichen Liebe die Tendenz zum Kinde nur zuteilen,
gerade insofern sie zur leiblichen Hingabe driingt und sie einschlieft. Dann aber ver-
kérpert diese subjektive Tendenz, nimmt man sie als eine Reaktion des geistigen Lebens,
kaum etwas anderes als das unwillkiirliche, persénliche BewuBtwerden der objektiven
Bestimmung des Geschlechtes und die entsprechende Reaktion des Gewissens. Mit
anderen Worten dasselbe, was in reflektierter Weise die Uberlegungen iiber den ersten
Zweck der leiblichen Hingabe herausarbeiten. FaBt man diese unwillkiirliche Tendenz
aber als rein instinktive Strebung, und zwar so, daB man sie als das subjektive, aber
doch fiir sich selber sprechende Gegenstiick zur objektiven Orientierung des geschlecht-
lichen Aktes wertet, dann kann man diese selbstindig genommene Tendenz wohl als
das Zeichen einer Hinordnung, nimmermehr aber als den Beweis einer Verpflichtung
wiirdigen in dem Sinne, daB, wo immer dieser instinktive Trieb vorhanden ist, er auch
beachtet werden miiite. Wieweit ein solcher Trieb vielmehr eine eigentliche Ver-
pflichtung enthilt, muBl man aus den Seinsgegebenheiten entnehmen, die er betrifft;
auch der Selbsterhaltungstrieb spiegelt wohl die Selbsterhaltungspflicht wieder, ihre
PflichtmiBigkeit aber muB man aus den Gegebenheiten des geschépflich-menschlichen
Seins erschlieBen, — Falls man die Tendenz der Liebe zum Kind aus den Gefahren
deutlich machen will, die der Ehegemeinschaft aus dem Mangel des Kindes und mehr
noch aus seiner bewuBten Umgehung erwachsen™), bildet dies guterdings keinen
Beweis mehr, der die unmittelbar gespiirte oder unverkennbare subjektive Tendenz
der Liebeshingabe zur eigentlich beweiskriiftizen Unterlage hiitte. Nein, in diesem
Falle fordert nicht die Liebe, daB3 die Ehe ein Kind habe, sondern umgekehrt fordert
die Ehe, daB die Liebe das Kind mitumfasse. Man kénnte sagen: Die Tendenz der ehe-
lichen Liebe zum Kind wird als Ergebnis eines Beweises erschlossen, nicht aber zum
Ausgangspunkt eines Beweises gemacht. F. X, Linsenmann hat, wie erwiihnt, in sol-
cher Weise die Pflicht zum Kinde zu erhellen gesucht™).

Verschiedene Wege schligt man ein — dies ist das Resultat
unserer Ubersicht —, um eine positive Zeugungspflicht zu er-
weisen, d. h. eine eheliche Pflicht, die einen gréferen Dienst am
Kinde verlangt, als nur den ehelichen Akt nicht anzutasten, den
Gatten in seinem Recht nicht zu verkiirzen, keinen minderwer-
tigen Motiven nachzuhiingen, bzw. sich von allem dem freizu-
halten, was sonst zufilligerweise die P. E. sittlich ankrinkeln
kann. Wenn wir sagen: Pflicht, die einen gréBeren Dienst am Kinde
verlangt, dann besagt dies keineswegs, dal die Theologen dieser
Richtung den Eheleuten die P. E. einfachhin mehr erschweren
als die anderen. Ja man kann sogar sagen, dafl im Endergebnisse
alle Theologen die P. E. praktisch nur aus ernsten Griinden zu-
lassen, obschon mit einer gewissen Nuancierung der Strenge.
Kann man dann aber nicht, wie J. Salsmans bemerkt, gegen die
ganze Auseinandersetzung einwenden: Wenn alle das gleiche ver-
langen, sei es ,bedeutungslos, ob man sagt, die P. E. sei per se
oder nur per accidens (d. h. wegen des dufleren schlechten Motivs,
weil sie etwa bloB wegen der Lust geiibt wird) unerlaubt®%)®.

in: G. Madinier, Limitation des naissances et conscience chrétienne 185—206, bes.
186, 196—204.

8) So A. W. Hoegen, Over den zin van het huwelijk 273 f., 283 f., 287—289;
M. H. Duméry, Simples reflexions sur la méthode Ogino-Knaus, a. a. 0. 595 f.

) Siehe oben S. 23. :

80) Sterilitas facultativa licita ?, Eph. Theol. Lov. 11, 1934, 566.



30 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

Doch wohl nicht. Dersélbe J. Salsmans schreibt zu Recht, es sei
»sehr bedeutungsvoll, besonders auf einem solchen Gebiet des
sittlichen Lebens, ganz genau gemifl der Wahrheit zu sprechen®;
und seine Bemerkung trifft ins Schwarze: ,,Fiir die Sittlichkeit
des christlichen Volkes ist es nicht gleich, ob man eine Sache,
fiir sich selbst genommen (in recto), einschirft oder ob man sie

nur so nebenbei (in obliquo) nahelegt®®)“.

III. Urteil Pius’ XII. Pius XII. hat in seiner Allokution vom
29. Oktober 1951 die von der einen Seite verneinte, genauer ge-
sagt, als unbewiesen noch abgelehnte und von der anderen Seite
vertretene besondere Pflicht zum (positiven) Dienst am Kinde
aufgenommen und bejaht. Die Ehe ist nach seinen Worten ein
Stand, dem bestimmte Rechte zukommen, von dem aber auch
bestimmte Leistungen erwartet und gefordert werden. Das eigen-
tiimliche Recht ist die eheliche Tat; die pflichtmiflig erwartete
Leistung ist die Mitwirkung an der Fortpflanzung. ,,Daraus folgt:
den Ehestand ergreifen, stindig die ihm eignende und nur in ihm
erlaubterweise zu titigende Fihigkeit nutzen und anderseits sich
immer und absichtlich ohne schwerwiegenden Grund seiner haupt-
sichlichen Pflicht entziehen, hiefle gegen den Sinn des Ehelebens
selbst sich verfehlen82).“ Diese Art, den positiven Dienst am
Kinde als Standespflicht zu charakterisieren, legt nahe, dal} die
Ehe diesen Dienst unmittelbar als reale Leistung verlangt, und
zwar insofern sie die tatsichliche Werkstiitte des Lebens, d. h.
der Ort der wirklichen geschlechtlichen Betitigung ist. Nicht
also ist er bloB das Anhingsel bzw. die Bewihrung der rechten
Gesinnung gegeniiber dem ersten Zweck des Sexualaktes, noch
auch schon der Ausflul des juridischen Ehestandes. Wir erinnern
damit an den Unterschied, den die Position von W. Rauch u. a.

egeniiber derjenigen von J. Salsmans, A. W. Hoegen u. a. aufweist.

ffensichtlich kommt, wie uns scheint, die Verlautbarung des
Papstes der ersteren niher, ohne dafl die Auffassung der letzteren
damit allerdings als falsch oder unzureichend abgetan wiire.

Pius XII. stellt ferner klar — und zwar in einer bis jetzt in
dieser Sache ungewohnten Form — inwiefern die grundsitzliche
Verpflichtung zur Lebensweckung Ausnahmen erleiden kann. Er
tut es mit der Lehre, da die Standespflicht, Nachkommenschaft
zu zeugen, ein positives Gesetz darstelle, d. h. ein gebietendes,
nicht aber ein verbietendes Gesetz der Natur. Mit dieser formel-
haft kurzen Begriindung lenkt der Papst uns zur Wertung kon-
kreter Fille auf jene Eigenheit hin, welche den Verpflichtungen
zu einem positiven Tun zukommt. Eine bestimmte Leistung kann
man dem Menschen nimlich nur fallweise, nicht aber in jedem
Augenblicke abverlangen. Dazu ist er ja nicht imstande. Gerade

81) Ebd.
82) Herderkorrespondenz 6, 1951/52, 116,



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 31

deswegen konnen mancherlei Hemmungen sie aber in einem be-
stimmten Zeitpunkte unmdéglich machen und fiir diesen die Ver-
pflichtung nicht akut werden lassen. Nun handelt es sich bei der
ehelichen Zeugungspflicht tatsichlich um ein ,,Gebot* (affirma-
tive Pflicht). Denn es geht ja nicht blofl darum, den ehelichen
Akt in seiner zweckhaften Struktur nicht anzutasten (Verbot
des Onanismus), sondern darum, den ehelichen Akt zu einem
Zeitpunkte zu setzen, welcher der Empfingnis physiologisch eine
Chance — selbstverstindlich nicht die einzig notwendige —
bietet. Sicher liegt darin auch ein Verbot, nidmlich das Verbot,
Zeitwahl zur Kinderverhiitung zu treiben. Aber dieses Verbot
ist nur scheinbar ein Verbot; denn sachlich besagt es nicht: Du
darfst an unfruchtbaren Tagen nicht verkehren, sondern: Du
darfst nicht nur an unfruchtbaren Tagen verkehren. Nicht der
Verkehr, sondern die Einschrinkung, nicht der Vollzug des Ver-
kehrs, sondern seine Unterlassung wird verboten, offenkundig
kein echtes Verbot. Ein solches wiirde die Verpflichtung, nach
Méglichkeit Nachkommen zu zeugen, wie gesagt, nach sich ziehen,
wenn man nur noch verkehren diirfte, solange die Natur physio-
logisch die Chance der Empfingnis gewihrt. Dall ein derartiges
Verbot nicht besteht, wurde seit je mit dem Hinweise auf die
sekundiren Ehezwecke erhirtet. Die Verpflichtung zum positiven
Dienst am Kinde bedeutet also fiir die Gatten ein ,,Nicht-sich-
Enthalten“ = ,,Nicht-Nichtvollziehen* der ehelichen Hingabe im
fruchtbaren Zeitraume. Ganz bestimmt brauchen deswegen die
Gatten nicht immer darauf zu achten, dal sie die fruchtbare Zeit
nicht iibersehen, noch miissen sie sich in dieser Zeit zum Verkehr
zwingen, auch wenn es ihnen gar nicht darnach ist. Thre Liebe
wird sie zwanglos zusammenfiithren, bald in der fruchtbaren,
bald in der unfruchtbaren Periode. Wo ihre Liebe sie in der frucht-
baren Periode zusammenfiihren will, wird das Gebot zum Dienste
am Kinde aktuell. In diesem Augenblicke wird das, was Liebe
vollbringen méchte, sittliches Gebot, und berechnender Verzicht
wiirde nicht nur soundso oft zu einer gefihrlichen ,,Entzweiung
der so notwendigen ,,Zweisamkeit der Liebe“, sondern auch zum
Mangel am schuldigen Kindesdienst werden, sofern nicht ein
ernster Grund diesen Dienst erlaBt.

Eine Frage, die sich in diesem Zusammenhange noch erhebt,
ist die: Begehen Gatten durch den berechnenden Verzicht eine
schwere Siinde, mit anderen Worten: Ist die ungerechtfertigte
P. E. schwer siindhaft ? Pius XII. dullert sich dazu nicht. F. Hiirth
meint: .,,Wenn solche verhiltnismiflig gewichtige Motive fehlen,
entbehrt eine fortgesetzte Beobachtung der unfruchtbaren Zeiten
nicht der Schuld, die zuweilen zu einer schweren werden kann8?)“.

83) Annotationes ad Allocutiones a Rom, Pont. habitas ad obstetrices ,,Unione
Cattolica Italiana Ostetriche et ad ,,Fronte della Famiglias, Periodica de re morali,
canonica, liturgica 40, 1951, 421. — Abnlich L. Viollet, Directives pontificales sur



32 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung

A. W. Hoegen®!) dagegen glaubt, da man mit dem Gedanken
der Vernachlissigung der Fortpflanzungspflicht kaum eine schwere
Schuldhaftigkeit begriinden kann. Wie sollten die Theologen
sonst diese schwere Pflicht nicht gesehen haben? Wohl aber
konnten sittlich erhebliche Gefahren und tief unsittliche Motive
die Zeitwahl zur schweren Siinde machen. Uns will scheinen, daf3
eine Standespflicht, am Werk der Fortpflanzung nach Méglichkeit
mitzuarbeiten, grundsiitzlich als wichtige Sache und schwere
PAicht gelten muf}, so man sie iiberhaupt als gegeben anzuer-
kennen hat. Eines diirfte allerdings einzurdumen sein: Man wird
die Schwere der Pflicht weniger gut deutlich machen kénnen,
wenn man bei der P. E. in erster Linie den Wunsch, der Verkehr
solle ohne Folgen bleiben, als das Unverniinftige ansieht (Salsmans)
und sie von hier aus verurteilt. Denn es ist denkbar, dafl Gatten
diesen Wunsch haben, obschon sie keine P. E. pflegen wollen.
Wire der Wunsch das entscheidend Widersittliche, dann wiren
auch sie der schweren Siinde schuldig, was man wohl nicht gut
behaupten kann.

Mull man es aber nicht mit Hoegen unwahrscheinlich nennen,
»daB eine Pflicht, die bis jetzt der Erkenntnis der Theologen ent-
gangen ist, von solchem Gewicht sein soll®3)“? Dieser Einwand
diirfte nicht stichhaltig sein. Er beweist gegen die Gewichtigkeit
der Verpflichtung so wenig, wie es gegen die Tatsache der Ver-
pflichtung etwas beweist, dal} die Menschen bis heute die physio-
logischen Voraussetzungen eines positiven Dienstes am Leben
nicht kannten und deshalb von einem entsprechenden Gebot
nichts wufiten®). Schliefllich — um einen analogen Fall beizu-
zichen — haben nicht wenige seinerzeit in der Diskussion um
den gerechten Lohn geleugnet, dal man iiber den sogenannten
Individuallohn hinaus den Familienlohn als Forderung der streng-
sten Gerechtigkeit erweisen konne. Ein neues Problem ergibt sich
dem forschenden Geiste nicht immer auf einmal.

Eine eigene eheliche Pflicht, in der vollzogenen Ehe der Mensch-
heit, dem eigenen Volke und der Kirche woméglich Kinder zu

la morale sexuelle, in: J. Folliet, Morale sexuelle et difficultés contemporaines,
Paris 1953, 233.

84) Richtlijnen van Paus Pius XII. over moderne huwelijksproblemen, Nederl
Kath. Stemmen 48, 1952, 239 f. — Hoegen hatte schon in seinem Buche ,,Over den
zin van het huwelijk* 285 f. vertreten, dal} die Eheleute trotz der grundsitzlichen
Zeungungspflicht in der Regel keine schwere Siinde begehen, falls sie sich dem Kinder-
segen — ohne Onanismus — entziehen.

8) A, a. 0. 239.

8) Man vgl. A, Schmitt, Periodische Enthaltsamkeit der Eheleute und Sitten-
gesetz, Zeitschrift fiir Kath. Theol. 56, 1932, 420, der schreibt: ,,Ein solches Gebot,
positiv zur tatsichlichen Befruchtung beizutragen, wiire wenigstens bisher, viel-
leicht auch in alle Zukunft, den Menschen unméglich. Denn ob Keimzellen vorhanden
sind, ob sie sich treffen, ob der Uterus geniigend priipariert ist, damit das Ei sich
einnisten kann — das alles sind Umstiinde, die gar nicht vom Menschen abhingen,
die man jahrhundertelang gar nicht wissen konnte.*



Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltung 33

schenken, miissen wir also festhalten. Pius XII. hat dem Meinungs-
streit ein Ende gesetzt. Das innere Verstindnis dieser Pflicht
ergibt sich, wie wir sagen méchten, aus einer vollstindigeren
Durchdringung der Teleologie der vollzogenen Ehe. Wir méchten
dies kurz dahin zusammenfassen: Gott, der Schopfer der Natur,
hat gewollt, da} die Menschen sich nicht nur fortpflanzen konnen,
sondern wirklich fortpflanzen. Dazu hat er die Geschlechtskraft
geschaffen und soll ihr Gebrauch offensichtlich in erster Linie
dienen. Ob nun aber der Gebrauch der Geschlechtskraft tatséch-
lich der Fortpflanzung dient, hiéngt einerseits davon ab, daf} die
Kraft iiberhaupt gebraucht wird, anderseits davon, dall Gott im
Falle des Gebrauchs Leben weckt, schlieSlich aber drittens davon,
daB der Mensch diese Kraft in einer solchen Weise gebraucht, wie
es eine effektive Fortpflanzung gemidBl den Gegebenheiten der
Natur voraussetzt. Also hat Gott erstens gewollt, dafl die Menschen
die Geschlechtskraft gebrauchen; inwieweit dies fiir die Menschheit,
nicht aber fiir den einzelnen ein Gebot bedeutet, ist durch die
herkémmliche Auffassung klargestellt. Die andere Folgerung aber
mul} lauten: Also hat Gott gewollt, dal die Menschen die Ge-
schlechtskraft so gebrauchen, daf} eine effektive Fortpflanzung
eintreten kann; oder kurz: Also hat Gott einen ,zweckmifligen
Gebrauch® der Geschlechtskraft gewollt. Beim Menschen erreicht
Gott diesen zweckmiBigen Gebrauch nun weder mechanisch noch
rein instinktiv, sondern wesentlich iiber seine freie Entscheidung,
welche fiir die Verwirklichung des gottlichen Zieles in mehrfacher,
vor allem in einer doppelten Hinsicht von ausschlaggebendem
Einfluf} ist:

1. Der Mensch entscheidet, ob er den geschlechtlichen Akt
jeweils in jener Art vollzichen will, die fiir eine Empfingnis von
Natur aus allein geeignet ist.

2. Der Mensch entscheidet — dies allerdings erst, nachdem
er die Kenntnis der periodischen Fruchtbarkeit zu beniitzen
gelernt hat —, ob er den Verkehr zu einem Zeitpunkt vollziehen
will, zu dem er der Empfingnis (physiologisch) dienen kann.

Hitte der Mensch in diesen beiden Punkten oder in einem von
ihnen nicht nur die psychologisch freie Entscheidung, sondern
wiire er in seiner (psychologisch) freien Entscheidung auch von
einer sittlichen Bindung frei, dann hitte Gott gewollt, daB} grund-
sitzlich der Mensch selber entscheidet, ob der Gebrauch. der
Geschlechtskraft wirklich der Fortpflanzung dienen soll oder nicht.
Diese Konsequenz ist jedoch unvereinbar mit der Erkenntnis und
der Lehre, daBl Gott die Geschlechtskraft wesentlich fiir die Fort-
pflanzung geschaffen hat und unverkennbar vorgingig zur freien
Entscheidung des Menschen bereits gewollt hat, dal der Gebrauch
der Geschlechtskraft der Fortpflanzung wirklich dient, soweit er
selbst, Gott, dies will.

Kurzum: Entweder hat Gott die effektive Erhaltung und

»Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1955 8



34 Schneider, Problematik der Periodischen Enthaltong

Ausbreitung der Menschheit mittels des Gebrauchs der Ge-
schlechtskraft gewollt, und zwar letztlich nach seiner Wahl, und
dann kann es dem Menschen nicht mehr prinzipiell (per se)
freistehen, ob er den Gebrauch so gestalten will, wie es die effek-
tive Fortpflanzung voraussetzt; oder dies steht dem Menschen
frei, und dann hat Gott eben nicht gewollt, dal der Gebrauch
der Geschlechtskraft der tatsichlichen Fortpflanzung — nach
Gottes Wahl — dient.

Man kann dagegen nicht, um ein Letztes zu erwihnen, ein-
wenden: Gott hat jedem Menschen die Kraft zur Zeugung ge-
geben; trotzdem hat der einzelne keine Pflicht, sie tatsiichlich zu
verwenden. Also muBl man in gleicher Weise schliefen: Gott hat
jedem Menschen den Gebrauch dieser Kraft zur tatsdchlichen
Zeugung ermoglicht; trotzdem hat der einzelne keine Pflicht, den
Gebrauch zur tatsichlichen Zeugung zu verwenden. Man kann
eine solche Parallele nicht ziehen. Denn die Geschlechtskraft hat,
weil sie wesentlich Kraft, d. h. Fihigkeit, Moglichkeit zu etwas
ist, ihren unmittelbaren Sinn darin, ihrem Besitzer die Méglich-
keit zur Betitigung zu geben. Ob der Inhaber die Méoglichkeit
zum Akt fithren, d. h. die Fihigkeit beniitzen muf}, kann man
nicht schon aus dem Dasein der Méglichkeit erschlieBen, sondern
erst behaupten, wenn die Betitigung der betreffenden Fihig-
keit vom Inhaber gemiB dem Sinne seines Seins und Wesens
oder gemiB den Umstinden oder anderen sittlichen zwingenden
Faktoren (Befehl von auBen z. B.) gefordert ist. So fordert die
Fihigkeit, Gott zu lieben, d. i. der geistige Wille, die tatsichliche
Gottesliebe nicht schon, weil wir zu ihr fihig sind, sondern weil
jeder einzelne Mensch gemil} seinem Sein, als Geschopf und Kind
Gottes, Gott liecben muB. Und umgekehrt weil der einzelne Mensch
weder gemil} seinem Sein noch gemil von Umstiinden, die jeden
notwendig angehen, unbedingt Musik treiben muf}, braucht er
eine ihm gegebene musikalische Fihigkeit durchaus nicht not-
wendig zu betitigen oder zu entwickeln. Eine Méglichkeit trigt
als solche die Hinordnung auf die Betitigung und das weitere
Ziel eben nur als Moglichkeit, nicht als zwingende Verpflichtung
in sich. Anders liegt die Sache beim Gebrauch. Hier handelt es
sich nicht mehr darum, ob man eine Méglichkeit zur Tat werden
1iBt, sondern ob man die Tat sinn- und zweckmillig gestaltet.
Das Tun aber, um das es in unserem Falle geht, hat nicht nur
einen Sinn, den man ihm méglicherweise geben kann, sondern
einen mit dem Tun selbst offenkundig gegebenen; denn, wie aus-
gefiihrt, 1iBt die Betitigung der Sexualkraft in der effektiven
Zeugung einen vorgegebenen natiirlichen Sinn und Zweck er-
kennen. Wir kénnen auf den Gebrauch der Ehe anwenden, was
Pius XI. von der EheschlieBung lehrt: ,,Die einzelne Ehe ent-
springt . . . dem freien Jawort der beiden Brautleute... Diese
Freiheit hat jedoch nur das eine zum Gegenstand, ob die Ehe-



Svoboda, Zur Predigt heute R g

schliefenden wirklich eine Ehe eingehen und ob sie dieselbe mit
dieser Person eingehen wollen. Dagegen ist das Wesen der Ehe
der menschlichen Freiheit vollstindig entzogen, so daf jeder,
nachdem er einmal die Ehe eingegangen ist, unter ihren von Gott
stammenden Gesetzen und wesentlichen Eigenschaften steht?7?).%
Der Gebrauch der Ehe steht den Menschen frei; der Sinn des
Gebrauches ist ihrer Freiheit entzogen, er ist von Gott be-
stimmt und er ist: die wirkliche Fortpflanzung der Menschheit
im Rahmen des Menschenmdéglichen. »

Zur Predigt heute
Von P. Dr. Robert Svoboda 0. S. C., Wien-Freiburg i. Br.

I. Kein Zweifel — wir leben in einer Zeit der schlecht oder gar
nicht vorbereiteten Predigt. Viele sind an ihrem Predigtamt irre
oder miide geworden. Aber gerade jetzt, nach dem Abklingen der
Nachkriegszeit, gilt es einen neuen Ansatz! Was und wie sollen
wir nun predigen ? Zur Beantwortung dieser Frage ist es lingst
Mode geworden, sich bei den ,,Andichtigen Zuhérern* zu erkun-
digen. So soll auch — vor der eigenen Darlegung — auf das Ergeb-
nis einer solchen Rundfrage kurz eingegangen werden, um daraus
SchluBfolgerungen ziehen zu kénnen. Unter den Antwortenden
waren fast alle Berufe vertreten: Professoren und Landarbeiter,
Arzte und Maurer, Lehrerinnen und Hebammen, Hausfrauen und
Schneidermeisterinnen, Mesner und SiraBenwirter. Mitunter haben
sich einige Leser zusammengesetzt, ihre Meinungen zu Papier ge-
bracht und dann gemeinsam unterschrieben; manche haben auch
zwei oder drei Briefe geschrieben und damit gezeigt, wie sehr ihnen
die Sache am Herzen liegt. Gehissig war nur eine Stimme, etwas
unwirsch eine andere mit dem einzigen Satze: ,,In der Kiirze liegt
die Wiirze — das gilt fiir den Prediger wie fiir den Artikelschreiber.*
Aus den iibrigen Zuschriften sprach die freudige Bereitschaft, zur
Lésung einer wichtigen Frage beizutragen. In einem Briefe heif3t
es sogar ausdriicklich: ,,Dies ist geschrieben aus Herzensnot.*
Immer wieder kommt es — iiber die Predigtaufgabe hinaus —
zu allgemeineren Erwigungen zur religiosen Lage; dabei scheiden
sich die Richtungen. Die einen meinen: ,,Die Kirche sollte — wie
Christus — gar nicht auf die Masse ausgehen und lieber auf die
Menge verzichten®; ,ordentlichen Christen mufl an der Predigt
selber liegen, das Wie und Wer betrifft ja nur AuBerlichkeiten.*
Andere hingegen verweisen darauf, daBl das gewdhnliche Wort
auf den Menschen von heute fast keinen Eindruck mehr macht:
»die Priester selber briuchten eine wirkliche Revolution, die sie
aufriittelt, um ganz neu predigen zu kénnen.“

87) Enzyklika Casti Connubii, Ausg. Herder, Freiburg 1931, Nr. 6.
3%



36 Svoboda, Zur Predigt heute

So kommt es ganz von selber dazu, dafl manche Leser, bevor
sie zur Predigt im einzelnen Stellung nehmen, zunichst sich Rechen-
schaft zu geben suchen iiber die geistige Lage im allgemeinen.
,,Unsere Zeit ist mehr denn je auf Entscheidung angelegt. Dieser
Entscheidungscharakter verlangt unbedingt eine Deutung aus
christlicher Schau, auch in den Predigten. Es gilt, den ganzen
Menschen in seiner Stellung in der Welt zu erfassen, d. h. seine
GriBe und sein Elend aus der Tiefe des Glaubens aufzuzeigen; die
Ohnmacht und Verzweiflung, Verfallenheit und Einsamkeit des
weltverlorenen Menschen mit der liebenden Hingabe des echt
priesterlichen Seelsorgers mitzuerleben. Dafiir ist es unbedingt not-
wendig, die furchtbare Wirklichkeit der Siinde und das Problem
der Urschuld der Menschheit erneut darzustellen. Nur wenn wir das
Chaos durchleuchten bis auf seinen letzten Grund, sind wir auch
imstande, das Licht gerade aus der Finsternis wieder empor-
steigen zu lassen. Darauf weiterbauend, wire dann die Frage: der
Mensch und das Leid zu behandeln, denn schlieBlich hingt ja
gerade von der Sinndeutung des Leides unsere ganze Weltanschau-
ung und die sinnvolle oder sinnlose Gestaltung unseres Lebens
iiberhaupt ab. Dabei ist immer wieder zu betonen, daf} das letzte
Wort des Christentums nicht Golgotha, sondern die Auferstehung
ist. Immer neu bewahrheitet sich im Abgrunde der Welt, daf} der
Mensch allein es nicht schafft; er braucht die Gnade und bekommt
sie auch.”

In einer solchen Zeit, die alle Krifte herausfordert, mul es sich
naturgemil sehr ernst auswirken, wenn die ,,meisten Menschen in
ihrem Kinderglauben stecken bleiben®, der derartigen Anfor-
derungen nicht mehr gewachsen sein kann.,Man versteht dann
unter Religion®, schreibt ein Betriebsleiter, ,,nur mehr Moralitit,
die sich zur Kindererziechung wohl einigermaBen eignet, dem Er-
wachsenen aber nicht mehr viel zu bedeuten hat. Dementsprechend
ist auch die Vorstellung von Christus; er wird vielfach nur als
Moralprediger oder als edler Menschenfreund gesehen, den man
mit einer Legende umgibt, um ihn so eindrucksvoller zu machen.
In der Kirche sicht man dann nur mehr einen Zeremoniendienst,
und Worte wie Erloser, Sakramente, Messe werden nicht mehr ver-
standen. Diesen Menschen von heute, die trotz ihrer dufleren Uber-
heblichkeit innerlich leiden, das Kérnchen Glauben, das in ihnen
schlummert, wieder zu verlebendigen, wire eben Aufgabe der
Prediger.”

Wird das gelingen ? Gar mit den modernen Mitteln der Propa-
ganda, mit Radio, Lautsprechern und Flugschriften, die ofter
empfohlen werden, um an den fernstehenden Menschen iiberhaupt
wieder heranzukommen ? ,,Meine Meinung®, sagt ein Maurer, ,ist
iiberhaupt die, daB die Predigten in der bisherigen Form nie
mehr wieder eine solche Zugkraft auf die Gliubigen und son-
stigen Zuhorer ausiiben konnen, wie eben in ldngst vergangenen



Svoboda, Zur Predigt heute 1.

Zeiten, wo der Mensch der Natur um vieles nidher und verbundener
war und unsere angebliche Kultur mit ihrer wissenschaftlichen und
technischen Entwicklung den Menschen in seinem Glauben an Gott
und an seine noch heute wirkende Allmacht und Liebe noch nicht
so entwurzeln konnte, wie es heute fast allenthaiben der Fall ist.
Frither waren die Leute fast ganz auf das gesprochene Wort ange-
wiesen, dem auch mangels anderer Mitteilungsbehelfe eine viel
grofere Eindruckskraft innewohnte; es blieb im Gedichtnis besser
haften als in dem iiberlasteten und unruhigen Menschen von heute.
Kann es wundernehmen, daBl die modernen Menschen angesichts
einer Hochflut von Presseprodukten, Redekiinsten und Ereignissen
von einer derartigen Beanspruchung ihres Geistes und aller Nerven
itbermiidet sind und schliellich oberflichlich werden, ob sie wollen
oder nicht? Da wird die Religion nur zu leicht ein Teil von dem
Vielzuvielen und den Uberfliissigkeiten des heutigen Lebens.*

Hier konnte eine Gefahr deutlich werden, die nicht den Predi-
ger, sondern den Zuhorer betrifft: dal} die Predigt und das Religiose
iiberhaupt in seiner Bedeutung verharmlost oder verkannt wird.
Eine Zuschrift formuliert das sehr scharf: ,,Wer sich in seinem
Geiste und in seinen Interessen allzusehr durch die Sorgen, Angste,
Geschiifte und Freuden dieser Welt bannen liit, der kann tatsich-
lich kein echter Christ sein, auch wenn er sich fiir einen ,guten
Christen® hiilt. Denn wenn die Menschen auch bei den Messen und
Hochimtern und sonstigen Feierlichkeiten die Kirchen fiillen, so
tun sie das meist ja nicht aus Liebe zu Gott, sondern nur, um ihre
im Innersten unruhigen, unfriedlichen und haltlos gewordenen Her-
zen zu besiinftigen, und nicht zuletzt auch, um fiir ihre weltlichen
Satanswerke die kirchliche Weihe und Segnung zu erhalten. Man
kann eben nicht zwei Herren mit gleicher Liebe dienen, d. h. mit
der modernen Zeit gehen und allen ihren Anforderungen entsprechen
und nebenher noch Gott dienen oder etwa gar noch seine Gebote
halten.“ Allerdings wird der Pferdefull dieser Einstellung, die im
Grunde gegeniiber dem geplagten Menschen von heute doch wohl
herzlos ist, sichthar, wenn es weiter heiBt: ,,Aber das konnt Thr
Geistliche Euch ja gar nicht mehr vorstellen, so seid Ihr ja schon
ganz vom materialistischen Geist verseucht; wie konnt Thr dann
gegen den Satan auftreten, den Herrn dieses modernen Geistes und
dieser materiellen Welt, auler es gelinge Euch das Kunststiick,
den Teufel mit Beelzebub auszutreiben ?* Da spricht die Sekte,
die mit ihrem einseitigen Standpunkt und ihrer Rechthaberei nicht
merkt, wie lieblos sie ist, indem sie den Menschen gerade in seiner
grofiten Not im Stich 146t und an seine Erlésung in Christus gar
nicht mehr glaubt.

Wie schon schreibt demgegeniiber ein landwirtschaftlicher
Arbeiter, der aus'Krieg und Gefangenschaft soeben heimkehrte:
»Vor allem muf} der Prediger ein Lichttriger sein. Es gilt, eine
Fackel zu entziinden, die hineinleuchtet in diese Finsternis.” ,,Was



38 Svoboda, Zur Predigt heute

vor allem gepredigt werden sollte“, betont mit Recht ein gereifter
Mann, ,,ist einzig allein Christus. Fiir den Christen héngt alles
davon ab, ob sein Christusbild noch leuchtet oder matt und abge-
griffen ist. Aus eigener Erfahrung weil} jeder tiefere Laie, daf} er
um das Eigentliche des Christusbildes lange gerungen hat. Und hier
~ méochte ich personlich hinzufiigen, dal es wohl Paulus ist, der uns
den Schliissel zum tieferen Verstdndnis gibt. Worin bestand das
Zeitgemille der paulinischen Predigt ? Offenbar darin, daf er 1. die
Seelenverfassung seiner Zuhorer als eine lebendige, das ganze
Menschenwesen zusammenfassende Sehnsuchtsfrage erkannte;
2. daB er von der unerschiitterlichen Uberzeugung erfiillt war, nur
die Offenbarungsbotschaft Christi kénne die letzte, alles Suchen
befriedigende Antwort geben; 3. dal} er die Botschaft Christi nicht
als gesichtspunktlose Wahrheit formulierte, sondern eben als Ant-
wort auf alle die Fragen, die in seinen Zuhorern girten. Es ist
heute wie damals: Eine Kulturwelt stiirzt zusammen und die
Gemiiter stehen echter Heilsbotschaft wieder offen.

Weil die katholische Kirche mitten im Volke lebt, kann sich -
ihre Predigt nicht damit begniigen, das christliche Lehrgut in
gleichbleibender Regelmifligkeit fortlaufend darzubieten; sie mul}
vielmehr immer wieder abhorchen und verkiinden, was die
Menschen in der besonderen Zeitlage jeweils dringlicher
brauchen und welche Fragen sie gerade auf dem Herzen
haben. Bei den Antworten, die auf unsere Rundfrage eingingen,
spiegelt sich allerdings die ganze Vielfalt nicht nur der ,,Geschmik-
ker“, sondern auch der Bediirfnisse des heutigen Christen wider.
Natiirlich heif3t es in den Zuschriften zunéchst: ,,Was soll gepredigt
werden ? Das Wort Gottes! Und dies ist reichhaltig und viel-
filtig genug, um damit nicht bloB ein Kirchenjahr, sondern ein
ganzes Leben auszufiillen.“ Aber dann wird doch auf den Sinn
unserer Fragestellung Bedacht genommen; dabei scheiden sich
schnell die Geister. Einerseits wird betont: ,,Jm Gotteshause soll
allein vom heiligen Dreieinigen Gott gesprochen werden und von
seinem grofiten Werke, der unsterblichen Seele.” — ,,Predigt, daf}
das Leben stindig in der heiligmachenden Gnade gelebt werde!* —
»Nur ja keinen, auch nicht den leisesten politischen Unterton! Wir
Gliubige haben kein Verlangen nach solchen Worten, denn wir smd
schon verdngstigt genug durch die Revolten unserer Zeit.* —
.. Yor allem so]lten wir héren vom Glauben an die Ewigkeit, vom
Fortleben nach dem Tode; denn wiren wir Christen davon durch-
drungen, wiire unser Leben ganz anders gestaltet.*

Andererseits erheben sich die Stimmen, die nicht so sehr die
Herausstellung rein religioser Grundwahrheiten wiinschen, sondern
die Stellungnahme zu aktuellen Zeitfragen. ,,Nach unserer
Auffassung sollte immer wieder auf die Notwendigkeit sozialer
Gerechtigkeit fiir jedermann hingewiesen werden; man kann auch
nicht genug von der Verwerflichkeit jedes Krleges sprechen. Wenn



Svoboda, Zur Predigt heute 39

die Predigt die Probleme der Zeit behandelt, so wird sie Beachtung
finden und nicht ohne Wirkung bleiben.“ — ,Ihr Fiihrer der
hérenden Kirche, hort doch die Verzweiflungsrufe der Arbeiter!
VergeB3t nicht, dal Leo XIII. 1891 ,Rerum novarum‘ predigte!*
— ,,Warum nicht mehr Predigten apologetischen Inhalts ? Gerade
der junge Katholik muf} heute so viele Angriffe auf seinen Glauben
anhéren, daf3 sich niemand zu wundern braucht, wenn er damit
allein nicht fertig wird.“ — ,,Gepredigt soll werden vom Beruf;
Arbeit ist Gottesdienst. Man tut sie nicht fiir den Kapitalisten,
sondern fiir Gott. Diese Wahrheit ist in den meisten Menschen ja
iiberhaupt nicht mehr lebendig.*

Einige Anliegen kehren immer wieder, und es ist geradezu er-
schiitternd, mit welcher Eindringlichkeit sie herausgestellt werden.
Und wir wundern uns nicht, dall dabei gerade die sittlichen For-
derungen und speziell das Gebot der Liebe zum Nichsten betont
werden. ,,Die Liebe zum Nichsten, d. h. zu dem, mit dem man
zusammen lebt und zusammen arbeitet. Das Helfen, wo Not ist —
geistig, materiell, beruflich.“ — ,.Predigt die Achtung vor dem
Mitmenschen. Auch der Auslinder ist dein Bruder. Die Siinden
der Staatsfiihrungen sollen nicht automatisch auf den Staatsbiirger
iibertragen werden. Der Charakter ist maBgebend, alles andere
erzeugt nur Ha!“ — ,Der Appell an das soziale Gewissen des
Christen miiflte stirker in den Vordergrund treten. Es gibt zwar
viele Kirchgiinger, aber wenig wirkliche Christen. Die aufgeschlos-
sene Predigt miiite manche laue Christen aufriitteln — nicht die
lauwarme mit dem Motto: Wasch mir den Pelz, aber mach ihn
mir nicht naf3!* — , Die Predigt sollte auch Stidter und Landleute
einander niher bringen; am Lande hort man so oft abfillige Bemer-
kungen iiber die Stidter. Dabei sind die Christen in den Stidten
ofter besser als die drauflen, ganz abgesehen davon, daB} sie unter weit
grofleren Schwierigkeiten und Sorgen zu leben haben.” — , Als
langjdhriger Ortsbauernobmann méchte ich wiinschen, dafl man
doch viel von der Giite, von der Geduld und von der Wahrhaftig-
keit predige. Das sind Ecksteine, und die Vorsehung wird uns nicht
verlassen, in dieser tatsichlich schweren Zeit uns auch manches ver-
zeihen, wenn wir diese Tugenden richtig iiben.*

Dariiber hinaus erhebt sich der Ruf nach allgemeiner sitt-
licher Hebung. ,,Es sollte herausgestellt werden, dafl das
Christentum vollkommen den Naturgesetzen entspricht und da@3
sich jede Verfehlung dagegen auf die Dauer zu einem grofBlen
Schaden der gesamten Menschheit auswirkt. Alle Parteiprogramme
usw. sind ja nur herausgerissene Teile aus dem harmonischen
Ganzen unserer umfassenden Lehre.“ Die Zehn Gebote, besonders
das fiinfte bis achte, aber auch das vierte, die Ehegesetze, Kinder-
erzichung und Familienleben, die christliche Lebensform im Alltag
und Beruf, das Gewissen, Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit, Fahnen-
eid und Treue zum Eheband, Sinn des Lebens und des Leidens,



40 Svoboda, Zur Predigt heute

Kreuz und Vorsehung — es ist eine schier erdriickende Fiille von
Wiinschen, die da vor den Predigern ausgesprochen werden. Hinzu-
kommen sollte die Auseinandersetzung mit den Sekten, dem auf-
wuchernden Okkultismus, den weltanschaulichen Strémungen in
der Politik und den Zeitfragen iiberhaupt. Es wird doch noch not-
wendig sein, immer wieder Kernwahrheiten darzubieten, aus
denen die Folgerungen leichter gezogen werden kénnen. In diesem
Sinne kann man wohl einer Zuschrift zustimmen, die zusammen-
faBt: ,,Keine Milchmidchenrechnungen im Stil: Seid schon brav,
kommt fleiBig in die Kirche, dann geht es euch gut und ihr werdet
nicht mit Ungliick gestraft, sondern grundlegend das Evangelium
verkiinden als frohe Botschaft von der erbarmungsvollen Liebe des
Vaters und vom Gottesreich, das der Sohn in diese Welt bringen
wollte, und von der uns gesandten Kraft des Heiligen Geistes,
durch die wir aller Verzweiflung zum Trotz bauen wollen.*

Die Antworten beziiglich des,, Wie® gehen weit auseinander.
Wiihrend viele auf rhetorische Begabung verzichten konnen und sich
gern von der inneren Wirme der bekennenden Persénlichkeit an-
sprechen lassen, wollen andere auch die vollendete Form mit
gutem Deutsch, deutlicher Aussprache, kultivierter Stimme,
manierlicher Haltung usw. ,.,Schwache Prediger sollte man iiber-
haupt nicht auf die Kanzel lassen!* Darin sind sich allerdings die
meisten einig, daB die Qualitdt nicht durch Quantitit ausgeglichen
werden kann, sondern in der Kiirze immer noch die Wiirze liegt.
Vielleicht wird beziiglich der Predigttechnik aber auch der Unter-
schied iibersehen, der zwischen der sonntiiglichen Homilie oder
Gemeindepredigt und der groBen Predigt besteht, die an Abenden
einer Religiosen Woche oder Volksmission zu halten ist. Sogar be-
ziiglich der Sonntagspredigt wird man wohl unterscheiden und
abstimmen miissen, ob es sich um Frithmessen mit treuem Kirchen-
volk handelt oder um Spitmessen, zu denen vielfach auch solche
Katholiken kommen, denen ihr Glaube schon etwas fern und fremd
wurde. Es wire gut, wenn gerade ,,gute Christen® nicht vorschnell
aburteilen wiirden iiber die ,,weltliche® oder ,,politische® Formu-
lierung des Predigers, der auch die ,,Randchristen® zu erfassen
sucht.

II. Wenn wir aus allem dem nun eine positive Folgerung
fiir unsere Predigtpraxis ziehen wollen, so lassen sich vielleicht die
folgenden Aufgaben zusammenfassen.

1. Verkiindigung des Glaubens in missionarischer

Werbung

Wir sind in den letzten Jahren wieder aus dem ,,Turm® heraus-
getreten; das wird uns angekreidet, und so fillt es uns inmitten
der Verteidigung des ,,Turmes®“ selber schwer, aufs neue vor die
Welt zu treten. Bis in die letzte Pfarrhofstube ist viel Verzagtheit
eingezogen, und selbst Katholiken erkliren, mit der stillen Duldung



Svoboda, Zur Predigt heute 41

des Christentums inmitten der Welt schon zufrieden sein zu wollen.
Der missionarische Gedanke wird oft als Gefahr oder Un-
moglichkeit empfunden. Trotzdem liegt hier die erste und auch
schonste Aufgabe der Predigt beschlossen. So hat Christus vor
einer — ihm unsagbar fremden — Menschheit gepredigt: ,,Der
' Geist des Herrn ruht auf mir; er hat mich gesalbt, den Armen die
frohe Botschaft zu bringen. Er hat mich gesandt, gebrochene
Herzen zu heilen . . . und ein Gnadenjahr des Herrn auszurufen!*
(Lk 4, 18 f.). ,,Selig ihr Armen; euer ist das Reich Gottes!® (Lk 6,
20). ,,Die Ernte ist groB . . . Geht hin! Siehe, ich sende euch . ..
Sagt: Friede! . . . Verkiindet: Das Reich Gottes ist da!* (Lk 10,
2 ff.). ,,Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde,
daB du dies . . . Kleinen geoffenbart hast* (Lk 10, 21). ,,Das ist
jene Predigt, die nicht viel und lange beweist, die nicht endlos
zuredet. Das ist der Hereinbruch der vollen und ungeheuren Wirk-
lichkeit des Reiches, der so iiberzeugend ist, dafl er sich selbst
geniigt. So setzt die Bergpredigt an, so brechen wie ein Sturm viele
gewaltige Jesusreden und Jiingerpredigten iiber die staunenden
Massen herein, wie ein Gewittersturm. Das sind jene so unbeding-
ten, entscheidungschaffenden Reden des Evangeliums, die wie eine
Herausforderung des Menschen, seines Glaubensmutes und seiner
anderen besten Krifte klingen® (O. Mauer).

Die Zuhérer sind unsere Predigten oft deshalb leid geworden,
weil wir uns zu viel in der Verteidigung herumschlugen.
Wir selber sind miide geworden, weil wir uns an den vielen kleinen
Einzelthemen und Einzelzwecken der Predigten verbrauchten; und
die Fernstehenden spiirten keine missionarische Werbung, weil
diese Predigten ad hoc gemacht, nicht aber aus der Fiille heraus-
gewachsen schienen. So sei die missionarische Predigt in diesem
Sinne empfohlen: die auBerordentliche Predigt — die Festpredigt
— die biblische Erweckungspredigt — die thetische Dogmen-
predigt — die Erneuerungspredigt des Fasten- und Adventssonn-
tages. Es sei im Schrifttum erinnert an die Art von M. Laros,
M. Pfliegler und in etwa noch an T. Toth. Eine andere Art missio-
narischer Predigt verwirklichte P. Lippert in seinen Rundfunk-
ansprachen, neuerdings H. S. Braun.

2. ErschlieBung des Glaubensinhaltes fiir die Gemeinde

Nicht die Pflicht, im Anschlusse an die wiederkehrenden Peri-
kopen und Feste einige Gedanken oder Empfindungen zu verlaut-
baren, sondern die Pflicht, die christlichen Wahrheiten zu verkiin-
den, ist dem Prediger eingeschiirft. Gerade der Pfarrer als Lehrer
einer bestimmten Gemeinde besitzt dazu die Verpflichtung und
Méglichkeit. Er sollte dieses systematische Unterweisen als ein
besonderes Anliegen fiir diese Zeit und fiir unsere Verhiltnisse
wahrnehmen. Mitunter kann ein Predigtplan dabei helfen: vor
dem Advent — die christliche Lehre vom Menschsein; im Advent



42 Svoboda, Zur Predigt heute

— die Offenbarung des christlichen Gottesbegriffes; in der Weih-
nachtszeit — die grundlegenden Wahrheiten iiber den historischen
Christus, seine Personlichkeit und Menschlichkeit; in der Fasten-
zeit — Christus als Heiland, die christliche Erlésungslehre; Ostern
bis Pfingsten — der in den Sakramenten lebendige Herr; nach
Pfingsten — die Lehre vom in der Kirche fortlebenden mystischen
Christus, anschlieBend eventuell Lehren aus der Geschichte der
Kirche.

Es wird sich immer wieder empfehlen, ein gutes Lehrbuch der
Dogmatik zu nehmen und ausgewiihlt, angepalit, abwechslungs-
reich das christliche Glaubensgut in systematischem Zusammen-
hange darzubieten. Viel Material dazu bietet das Homiletische
Handbuch von A. Koch (Freiburg i. Br., seit 1937), das schon
“durch seine Einteilung den Prediger zu systematischer Lehrdar-
bietung fiihren hilft. Es empfiehlt sich, bestimmte Lehrabschnitte -
— wie z. B. iiber die Kirche, iiber die hl. Sakramente, iiber die
Eschatologie — bei geeigneter Gelegenheit im Zusammenhang unter
Umstiinden durch einen fremden Prediger behandeln zu lassen.
Jedenfalls sollte man fremden Predigern bei der Religiosen Woche,
bei der Aushilfe usw. das im Zusammenhang bleibende bzw. not-
wendige feste Thema stellen und es nicht auf schlecht vorbereitete
Zuf illigkeiten ankommen lassen.

3. Einfithrung in den Kult und in die Volkskultur

Bei uns ist die Spendung der hl. Sakramente und Sakramen-
talien selber noch eine zu selten benutzte Gelegenheit, das Wort
Gottes zu verkiinden, und wir begniigen uns mit den geringen
Resten des Wortgottesdienstes und der Lehrdarbietung, die den
Zeremonien des Rituale — dazu noch in lateinischer Sprache —
noch anhaften. Vielleicht kommt es wieder zu einem Auftrieb der
Trauungsansprachen gegeniiber der Konkurrenz der Standesédmter.
Auch von den Reden, die bei groen Begribnissen gehalten werden,
und von ihrer Wirkung werden wir héren. Dariiber hinaus wird
uns die verstirkte Bedeutung der objektiven Sakramentsgnade
inmitten der Krise unserer subjektiven Bemiihungen um die Men-
schenfithrung veranlassen, die Kultpredigt viel intensiver zu
pflegen. Es geht dabei um folgende Aufgaben:

a) Maglichst weitgehender Gebrauch der Volkssprache bei der
Spendung der hl. Sakramente und Sakramentalien. Unser Rituale
1iBt darin bereits vielfach freie Hand. So kann die Tauffeier oder
der Versehgang rein durch sich eine eindrucksvolle Wortverkiin-

digung und Feierstunde werden.
' b) Entsprechende Wortverkiindigung, die der Priester aufer-
dem mit der Sakramentenspendung verbindet: die Kurzpredigt zu-
mindest bei der Chormesse wihrend der Woche, eine Einfiihrung
bei Taufe und Trauung, die Pflege des Brautunterrichts, vielleicht



Svoboda, Zur Predigt heute 43

sogar die zielklare Grabrede, die Vorbereitung bei der Kinder-
beichte, die Deutung mancher Briauche des Kirchenjahres.

c¢) Die Predigt iiber die Liturgie und die hl. Sakramente. Die
liturgische Bewegung ist noch nicht iiberallhin gedrungen. Fiir die
Grundlegung diirfte sich die Mitwirkung eines Fachmannes emp-
fehlen. Aber auch ,,Das Jahr des Heiles von Pius Parsch sollte
einmal regelrecht im Kirchenjahr durchgepredigt werden.

d) Hinfiihrung des Pfarrvolkes zur Lebensweihe durch Er-
schlieBung der Sakramentalien, der Volks- und Hausliturgie, des
religiosen Brauchtums, der entsprechenden Gestaltung des Fami-
lienlebens und des Heimes, der Tages- und Berufsweihe. Auch
neues Brauchtum im profanen Bereich — Mai, Sonnenwende, .
Totengedichtnis, Erntedank — wird von der Predigt begleitet
und gedeutet werden kénnen.

4. Ethische Bildung und Fiihrung der Gemeinde
und des Christen

Die ethische Situation ist seit Jahren durch allgemeine Unter-
strémungen beeintrichtigt, zu denen sich die katastrophalen Aus-
wirkungen des Nachkrieges gesellen. So kam es zu starken Locke-
rungen des persénlichen Verantwortungsbewufitseins, der Wahr-
haftigkeit, der sexuellen Bindungen, der Familienethik. Anderer-
seits bildet die gemeinsame ethische Aufgabe oft den einzigen An-
satzpunkt zu religioser Gewinnung und Vertiefung gerade der
Besten. Um so bedauerlicher sind die Milverstindnisse und Ent-
stellungen katholischer Grundsitze. Inmitten betonter sozialethi-
scher Forderungen werden wir in organischem Aufbau die Kultur
der sittlichen Personlichkeit mit dem Ethos der organischen Sozial-
gebilde (Familie usw.) und der klidrenden Vertiefung der Masse zu
verbinden suchen.

Das Beispiel der Bergpredigt — Matthéus 5 bis 7 — erinnert
uns daran, daBl die Ausrichtung am Dekalog nicht geniigt, nament-
lich nicht in der Form, wie sie uns im Echo auf den Beichtspiegel
in Confessionali meist entgegenklingt. ,,Die Predigt hat der ganzen
und vollen neutestamentlichen Sittlichkeit zu dienen® (0. Mauer).
Man kann fast sagen: wer nach allen den Erschiitterungen der
letzten fiinfzehn Jahre noch zur Kirche und Predigt kommt, hat
das Recht und den Willen auf das ungeschmailerte, starke, heille,
ganze Evangelium — gerade auch fiir den Aufbau seines perso-
lichen Lebens. Keine siilliche Gefiihlsduselei auf der Kanzel, auch
kein zermiirbendes Moralisieren; kein lebensfremdes Ausweichen in
Allgemeinheiten, auch kein himisches oder hilfloses Herumstreiten
mit der neuen Zeit; keine alttestamentliche Gesetzeskasuistik,
sondern die Verkiindung des Wortes ,,ohne das nichts gemacht ist,
was gemacht ist“ (Joh 1). Von der monumentalen Groflpredigt zur
Grundhaltung des Christen in der Welt bis zur Sinnerfiillung des
kleinen Alltags wartet hier eine weite Spanne ethischer Thematik.



44 Svoboda, Zur Predigt heute

In der Literatur miifte hingewiesen werden auf manches Buch mit
Zeitpredigten, auf Standeslehren, vor allem aber auf die grund-
legenden Werke von Tillmann und Steinbiichel zur Ethik der Nach-

folge Christi. Hier hat auch die biblische Predigt und die Heraus-
stellung der Personlichkeit des Herrn ihren besonderen Platz.

5. Organisatorischer Aufbau und Leitung der Pfarrei °

Die Leitung der Gemeinde ist uns heute vielfach nicht blof
entglitten, ein weltlicher Neuaufbau vollzieht sich, ohne uns meist.
Neue Formen, neue Gesellschaftsschichten, neuer Offentlichkeits-
stil, neue Ordnungsprinzipien. Der einzelne Christ braucht gerade
hier eine Gemeinschaftsheimat: die Gemeinde, die Pfarrei. Bisher
hat sich gezeigt, da} die ,,Katholische Aktion* als Organisations-
prinzip der Pfarrgemeinde weder umfassend noch schépferisch
genug wirksam war. So mufl der Aufbau von Altar und Kanzel
her einsetzen.

Das reiche Schrifttum iiber Pfarrgemeinde, Katholische Aktion,
Laienapostolat bringt dafiir viele Hilfen. Viel zu wenig beachtet
sind in diesem Sinne Matthius 10 und die Korintherbriefe. Ent-
scheidend bleibt, ob es gelingt, katholisches Laienapostolat wirk-
lich als Fiihrertum zu wecken und einzusetzen. Vielleicht empfiehlt
es sich, wenigstens einmal im Monat, neben der allgemeinen Gemein-
depredigt bewuBlt Zellenpredigten fiir Sondergruppen einzuschalten.

6. Kritische Auseinandersetzung mit der Umwelt

Diese Auseinandersetzung ist immer notwendig. Schon seit den
Reden Christi vor den Sadduzéern und Pharisdern. Seit der Kriegs-
zeit gehen die Stichworte gar nicht von unserer Seite aus. Sie sind
auch reichlich mit fritheren Schlagworten vermischt. Die Ausein-
andersetzung mit der entsprechenden Grundhaltung ist deshalb
schwierig geworden. Dabei bleiben wir uns allerdings dariiber klar,
daf} es nicht so sehr auf doktrinire Widerlegung ankommt, als
- vielmehr auf den Erweis veredelten Menschentums und vertieften
Christentums.

In der apologetischen Behandlung wire es verkehrt, blof} die
Besonderheit neuester Formulierung ins Auge zu fassen. Im Denken
des Volkes tummeln sich mit merkwiirdiger Mischung Schlagworte
des Kommunismus (z. B.: ,,Die Kirche hilt es mit den Reichen®),
des Sozialismus (,,Die verpolitisierte Kirche“), des Pazifismus
(,, Waffensegnen®), des Militarismus (,,die schwiéchliche Haltung®),
des Liberalismus (,,die enge Ehegesetzgebung®), des Nationalismus
(,»der romische Klerikalismus®) usw. Deshalb wiire es auch nicht
aussichtsvoll, sich in eine vereinzelte Beantwortung aller der An-
klagen einzulassen. Es wiirde erst recht die Wirkung verfehlen,
wollten wir in den saloppen, randalierenden oder gar eklen Stil
mancher Wochenschriften mit ihren Angriffen verfallen.

Die meisten apologetischen Fragen lassen sich immer wieder in



Pastoralfragen 45

positiven Lehrdarlegungen unterbringen. So z. B. empfiehlt
sich ein Zyklus iiber die Kirche (Geist — Entstehung — Aufgabe
— Urchristentum — Verfolgungszeit — die Kirchenviter usw.),
auch einmal iiber die Kirchengeschichte. Fiir Interessierte werden
Ergianzungsvortrige eingeschaltet. Biicher miilten von Hand zu
Hand wandern. (Ein passendes Handbuch der katholischen Lehre
fiir Suchende fehlt uns allerdings noch immer.) Im Zuge des Pre-
digeraustausches zwischen den Gemeinden kénnten sich die Herren
des Dekanates durch Studien fiir besondere Fragenbereiche spezia-
lisieren. Methodisch iiberaus wichtig diirfte gerade in der Apologetik
die stete personliche Verbindung mit solchen sein, die tiglich anti-
kirchliche Angriffe auszuhalten haben.

Hier moéchte ich eine SchluBanregung anschlieBen. Wir sind
heute vielleicht oft bestiirzt iiber manche Einstellung gegen Kirche
und Klerus. Es kann indes hédufig vorkommen, daBl wir bei person-
licher Fiihlungnahme verstehen lernen, wie es zu dieser Einstellung
kam, und daf} es uns gelingt, einen inneren Zugang zu den Menschen
zu gewinnen. Solcher Gewinn iiberformt nicht blof michtige Gegen-
prediger, sondern auch uns in unserer Verkiindigungsart. Das ist
der grofle Vorsprung des Geistlichen auf dem Lande, daB er die
»andern® vielfach noch unter seiner Sonntagskanzel hat und sie
leichter aufsuchen kann. Der nachgehende, persénlich gewinnende
Pastor bonus wird der beste Prediger sein.

Pastoralfragen

- Zur Auslegung der Apostolischen Konstitution ,,Christus Dominus¢.!)
Die eucharistische Niichternheit beginnt im Sinne der Kanones 808
und 858,§1 (,,a media nocte*) und des Missale Romanum, De defectibus IX,1,
grundsitzlich auch weiterhin zu Mitternacht. Daran hat auch die neue
kirchliche Gesetzgebung durch die Apostolische Konstitution ,,Christus
Dominus* vom 6. Janner 1953 und die gleichzeitige Instruktion des Heiligen
Offiziums nichts geindert. Nach der Konstitution gilt das eucharistische
Niichternheitsgebot von Mitternacht an (,,a media nocte*) auch weiterhin
fiir alle, die sich nicht in den besonderen Verhiltnissen befinden, die der
Papst in diesem Apostolischen Schreiben darlegt. Auch wenn jemand bald
nach Mitternacht zelebriert oder kommuniziert, ist er zur Beobachtung
der Niichternheit nur von Mitternacht an verpflichtet. Daf man sich in
einem solchen Falle schon einige Zeit vorher von Speise und Trank ent-
halten miisse, ist nirgends vorgeschriecben. Auch alkoholische Getrinke sind
vor Mitternacht nicht verboten. Die Frage wurde mit der Einfiihrung der
Mitternachtskommunion zu Weihnachten zu Beginn der Zwanzigerjahre

1) Vzl. den fritheren Artikel des Verfassers: Zur Neuregelung des eucharistischen
Niichtcrnheitsgebotes. Dicse Zeitschrift 101 (1653), 3. Heft, S. 212 ff.



46 Pastoralfragen

aktuell?). Manche Seelsorger dullerten damals die Befiirchtung — vielleicht
nicht ganz ohne Grund —, die besonders in deutschen Landen bestehenden
Briuche am Heiligen Abend kénnten zu Unzukémmlichkeiten fiihren.
Eifrige Seelsorger sind sogar an die Bischéfe mit der Bitte herangetreten,
im Interesse einer einheitlichen Disziplin und zur Vermeidung von Mif}-
briuchen die Glidubigen, die in der Mitternachtsmesse zu Weihnachten kom-
munizieren, fir einige Stunden vor Mitternacht zur Fnthaltung von Speise
und Trank zu verpflichten.

Dieser Bitte konnte mangels gesetzlicher Grundlagen nicht entsprochen
werden, da das allgemeine Kirchenrecht nur die Niichternheit von Mitter-
nacht an kennt. Der Apostolische Stuhl hat auch sonst wiederholt bei be-
sonderen Anlissen die Feier von Mitternachtsmessen erlaubt, chne damit
eine Sonderbestimmung fiir die eucharistische Niichternheit zu verbinden.
Nur als Papst Leo XIII. 1885 das Privileg gewihrte, in der Kirche zu
Lourdes unmittelbar nach Mitternacht Messen zu zelebrieren, fiigte er als
Bedingung hinzu, daB sich die betreffenden Priester vier Stunden vor dem
heiligen Opfer von Speise und Trank enthalten.

Eine andere Frage ist die, ob man nicht bei Mitternachtsmessen den
Zelebranten oder Kommunikanten raten oder empfehlen soll, aus Ehrfurcht
freiwillig einige Stunden vorher zu fasten. Man konnte hier auf das Missale
Romanum, De defectibus IX, 2, verweisen, wo es heifit: ,,Si autem ante
mediam noctem cibum aut potum sumpserit, etiamsi postmodum non dor- -
mierit, nec sit digestus, non peccat; sed ob perturbationem mentis, ex qua
devotio tollitur, consulitur aliquando abstinere®. Die neueren Moralisten
erklidren es vielfach als geziemend, dall Priester, die bald nach Mitternacht
zelehneren, und Gléubige, die bei einer solchen Messe kommunizieren, sich
einige Stunden vorher freiwillig von Speise und Trank enthalten. In manchen
Dibzesen wird eine solche freiwillige Niichternheit vor der Mitternachts-
messe zu Weihnachten allgemein empfohlen. So enthilt z. B. das Direk-
torium der Divzese Linz seit zwanzig Jahren zum 24. Dezember einen dies-
beziiglichen Vermerk, der seit 1952 folgendermaflen formuliert ist: ,,In
media nocte Cel et Communicantes convenienter a cibo solido per 3 horas,
a potu per 1 horam abstineant.” In fritheren Jahren war noch eigens bemerkt:
non quidem ex obligatione. :

Mit der Wiedereinfiithrung der Feier der Osternacht wurde die Frage
neuerdings aktuell. Das erste Dekret der Ritenkongregation vom 9. Fe-
bruar 1951 enthielt iiber die eucharistische Niichternheit noch keine Be-
stimmung. Manche Didzesen haben auch damals ein freiwilliges Fasten
empfohlen. So hiel es in einer Aussendung des Bischoflichen Ordinariates
Linz: ,Es wird empfohlen, das Jejunium eucharisticum durch 2 Stunden
vorher zu beobachten.” Das zweite Dekret der Ritenkongregation vom
11. Janner 1952 enthielt iiberraschenderweise eine verpflichtende Vorschrift.
Darnach muBten Zelebranten und Kommunikanten der Mitternachtsmesse

2) Vgl. dazu W. Grosam, Mitternachtskommunion und Niichternheit. Diese Zeit-
schrift 86 (1933), S. 352 ff. — H. Flatten, Das ieiunium eucharisticum bei der Mitter-
-nachtsmesse zu Weihnachten und Ostern. Trierer Theologische Zeitschrift 93 (1954),
Heft 3, S. 142 ff.



Pastoralfragen 47

zu Ostern wenigstens von 10 Uhr abends an niichtern sein; wenn die Vigil-
feier antizipiert wurde (mit dem frithesten Beginn um 8 Uhr abends), sollte
die Niichternheit wenigstens von 7 Uhr an beobachtet werden (Ord. 18).
Hier lag gegeniiber dem allgemeinen Rechte des Kodex eine Neuerung vor,
indem fiir die Mitternachtsmesse zu Ostern die Niichternheit nicht erst von
12 Uhr nachts, sondern schon von 10 Uhr abends an gefordert wurde. Damit
ergab sich auch eine Diskrepanz mit Weihnachten und anderen #hnlichen
Fillen, die nach einer Vereinheitlichung verlangte. Die Klarstellung brachte
die Konstitution ,,Christus Dominus®, Fiir die Mitternachtsmesse findet sich
beziiglich der eucharistischen Niichternheit keinerlei Sonderbestimmung. Es
lag nun die Annahme nahe, daB die Versch.’irfuﬁg fiir die Mitternachtsmesse
zu Ostern wieder aufgehoben sei. Diese Annahme wurde nun durch ein Dekret
des Heiligen Offiziums vom 7. April 1954 bestitigt. Von einigen Ortsordi-
narien war némlich angefragt worden, ob die Anordnungen betreffs der
eucharistischen Niichternheit auch nach Versffentlichung der Apostolischen
Konstitution ,,Christus Dominus® und der dazugehérigen Instruktion in
Kraft bleiben. In der Plenarversammlung des Heiligen Offiziums wurde nach
Beratung mit der Ritenkongregation erklirt: Priester, die die Messe der
Ostervigil um Mitternacht zelebrieren, ebenso Gliubige, die dabei kommu-
nizieren wollen, sind gehalten, die eucharistische Niichternheit nach Norm
der Kanones 808 und 858, § 1, zu beobachten (AAS 46, 1954, p. 142). Darnach
sind also die Zelebranten und Kommunikanten der Mitternachtsmesse zu
Ostern zur Einhaltung der Niichternheit nur von Mitternacht an verpflichtet,
wie es das allgemeine Kirchengesetz verlangt. Auchein freiwilliges Fasten
durch einige Stunden vor Mitternacht wird nicht ausdriicklich empfohlen.
Wird die Ostervigilmesse vor Mitternacht gefeiert, gelten beziiglich der
eucharistischen Niichternheit die Bestimmungen fiir Abendmessen. Mit
Dekret der Sakramentenkongregation vom 26. November 1953 wurde den
Ortsordinarien die Vollmacht gewihrt, am Beginn und Schluf8 des Maria-
nischen Jahres 1953 /54 Mitternachtsmessen (mit Beginn eine halbe Stunde
nach Mitternacht) zu gestatten. Dabei kénnen die Glaubigen kommunizieren
»Servato ieiunio a media nocte® (AAS 45, 1953, p. 808). Aus all dem ergibt
sich klar, daf die Kirche gemiB dem allgemeinen Rechte auch bei Mitter-
nachtsmessen zur Niichternheit nur von Mitternacht an verpflichten will.

Angesichts dieses offensichtlichen Strebens nach Einheitlichkeit erhebt
sich die Frage, ob man den Gliubigen ein freiwilliges Fasten durch einige
Stunden vor Mitternacht auch weiterhin empfehlen soll. Auf alle Fille miiBite
man bei allen Mitternachtsmessen gleich vorgehen. Bei einer diesbeziiglichen
Belehrung des Volkes sind Rat und Pflicht sorgfiltig auseinanderzuhalten.
Das einfache Volk kann da oft nicht so genau unterscheiden. Wenn ihm gesagt
wird, es zieme sich, die Ehrfurcht vor dem heiligsten Sakramente verlange es,
80 hort es nur allzu leicht heraus: also ist das Gegenteil ungehirig, ein Versto
gegen die schuldige Ehrfurcht. Jedenfalls wiire es unklug, den Glidubigen die
Beobachtung einer freiwilligen Enthaltung von Speise und Trank vor Mitter-
nacht so an das Herz zu legen, dal dadurch gewissenhafte Personen vom
Empfange der heiligen Kommunion abgehalten wiirden. Das lige sicher nicht
in der Intention der Kirche. Es wurde auch die Frage aufgeworfen, ob die



48 Pastoralfragen

allgemeine Mahnung zu mehrstiindiger (freiwilliger) Niichternheit vor der
Mitternacht iiberhaupt pastorell klug sei. Zum mindesten wird damit die
fiir das BewuBltsein der Glaubigen ohnehin schon recht komplizierte Regelung
des Niichternheitsgebotes noch weiter belastet, bei nicht wenigen allzuleicht
sogar die Gefahr einer Verwirrung heraufbeschworen (Flatten, a. a. O,
S. 147 £).

Den grundlegenden Kommentar zur Konstitution ,,Christus Dominus®
und zur Instruktion schrieb P. Franz Hiirth S. J., Professor der Moraltheo-
logie an der Gregorianischen Universitit in Rom?®). Unter Beniitzung dieser
richtungweisenden Darlegungen seien im folgenden noch einige Bemerkungen
gemacht. Bei der Auslegung war mit Riicksicht auf die vom Heiligen Vater
aufgestellte Interpretationsregel von vornherein grofite Vorsicht geboten. Es
hat sich aber herausgestellt, dal einzelne Punkte bei aller Achtung vor den
gezogenen Grenzen doch eine weitere Auslegung zulassen, als urspriinglich
von manchen angenommen wurde. Kranke diirfen bekanntlich vor der Kom-
munion oder Zelebration auch feste oder fliissige Medizin zu sich nehmen.
Alkohol ist auch hier ausgeschlossen. Was ist es nun mit jenen Medikamenten,
die alkoholische Bestandteile enthalten ? Hier vertritt P. Hiirth den strengeren
Standpunkt, dafl von den fliissigen Medizinen auch jene ausgeschlossen seien,
die nur zum Teil aus Alkohol bestehen oder nur Alkohol beigemischt haben
(L c., p. 60). Andere vertreten einen milderen Standpunkt und erkliren Medi-
kamente, die nicht direkt als Alkohol angesprochen werden kionnen, aber
alkoholische Substanzen enthalten, als erlaubt. Der Laie kann den Alkohol-
gehalt bei Medizinen oft kaum feststellen.

Auch den Priester befreien die angegebenen drei Griinde (spidte Stunde
der Zelebration, schwere Berufsarbeit, weiter Weg) nur dann von der Beob-
achtung der vollen Niichternheit, wenn sie fiir ihn mit einem ..grave in-
commodum® verbunden sind. Wenn jedes ,,incommodum® ginzlich fehlte,
konnte sich ein Priester nicht auf das Indult berufen. Es mufl aber hinzu-
gefiigt werden: In den drei angefiihrten Fillen wird das Vorhandensein des
»grave incommodum® vorausgesetzt; das Gegenteil miiite bewiesen werden.
Die Stunde, in der auch nichtalkoholische Getrinke verboten sind,ist bekannt-
lich fiir den Priester vom Beginne der Messe an zu rechnen. Ist die Predigt
nach dem Evangelium, so darf als Beginn fiir die eucharistische Niichtern-
heit das Ende der Predlgt angesetzt werden (Schidufele, a. a. 0., S. 17). Eine
Unklarheit herrschte vielfach in der Auslegung der Bestlmmungen iiber die
Niichternheit vor Abendmessen. Die Konstitution verlangt durch drei
Stunden vorher Enthaltung von fester Speise und alkoholischen Getrinken
und durch eine Stunde von nichtalkoholischen Getrinken. Nach der Instruk-
tion (n. 13) kénnen nur bei der Hauptmahlzeit mit entsprechender MiBigung
auch die bei Tisch iiblichen alkoholischen Getrinke (z. B. Wein, Bier usw.)
genommen werden, wobei aber Likore ausgeschlossen sind. Bei den Getriin-
ken, die vor oder nach der genannten Hauptmahlzeit bis eine Stunde vor der

%) Periodica de re morali, canonica, liturgica, Tom, XLII/Fasc. I, 15. mart. 1953
p- 50—86. — Auch der deutsche Kommentar von Dr. Hermann Schiufele, Die
eucharistische Niichternheit nach dem neuen geltenden Recht (Karlsruhe, Badenia-
Verlag), ist im wesentlichen eine Wiedergabe der ,,Annotationes* von P. Hiirth.



Pastoralfragen 49

Messe oder Kommunion genommen werden kénnen, ist jede Art von Alkohol
ausgeschlossen (,, . . . excluditur omne alcoholicorum genus“). Diese Haupt-
mabhlzeit ist aber bis drei Stunden vor Beginn der Messe oder Kommunion
erlaubt (,, . . . inter refectionem, permissam usque ad tres horas ante Missae
vel communionis initium*). Das sind die drei Stunden, von denen die Kon-
stitution spricht. Likére und andere qualifizierte alkoholische Getriinke
(Schnaps, Kognak u. dgl.) sind fiir Zelebranten und Kommunikanten bei
Abendmessen den ganzen Tag verboten, auch bei der Hauptmahlzeit. Der
Grund dieser Strenge ist nicht schwer einzusehen. Es besteht die Gefahr des
Milbrauches, iiber den sich schon der Apostel 1 Kor, 11, 21 f., beklagt.
Dazu kommt die Forderung grofter Ehrfurcht, die wir der hochsten Majestit
Jesu Christi schulden, wenn wir ihn, unter den eucharistischen Gestalten ver-
borgen, empfangen. Beide Griinde werden von der Konstitution selbst
angefiihrt.

Durch die Konstitution ,,Christus Dominus® wurden auch die bisher ver-
schiedenen Dibzesen verlichenen Indulte fiir die Erlaubnis von Abend-
messen vereinheitlicht und auf die ganze Kirche ausgedehnt. Die Erlaubnis
zur Feier von Abendmessen wird nicht dem Priester unmittelbar gegeben.
Er darf aus eigener Machtvollkommenheit keine Abendmesse feiern; auch
dann nicht, wenn er glaubt, daB sie fiir das Heil der Seelen und die Forderung
der Religion nicht nur angezeigt, sondern sogar notwendig sei. Die Vollmacht,
Abendmessen zu erlauben, wird nur den Ortsordinarien verliehen, auch nicht
den Ordensoberen, wenn sie nicht zufillig zugleich Ortsordinarien sind. Die
Ortsordinarien kénnen die ihnen verlichene Fakultit nicht nach Belieben
gebrauchen, sondern nur, wenn eine seelsorgliche Notwendigkeit besteht.

Eine Abendmesse kann nur an den in der Instruktion angefiihrten Tagen
erlaubt werden (an den Sonntagen und den noch geltenden Feiertagen; an
den abgeschafften Feiertagen; am ersten Freitag eines jeden Monats; ferner
bei solchen Festlichkeiten, die unter groBem Zulauf des Volkes begangen
werden; aufler diesen Tagen noch einmal in der Woche, wenn dies das Wohl
bestimmter Personengruppen fordert). Wenn eine wirkliche Notwendigkeit
besteht, kann die Erlaubnis zu Abendmessen fiir alle oder nur fiir einzelne
dieser Tage gegeben werden. Der Ordinarius kann die Zelebration von Abend-
messen nur in einer oder in mehreren Kirchen, ja sogar in allen Kirchen einer
Stadt erlauben. Im allgemeinen wird es aber geniigen, wenn nur in der einen
oder anderen Kirche oder Kapelle eine Abendmesse gefeiert wird. Die Priester
konnen nicht am selben Tage morgens und abends das heilige Opfer dar-
bringen, wenn sie nicht die ausdriickliche Erlaubnis haben, zwei- oder drei-
mal die Messe zu feiern nach der Norm des Kanons 806. Beziiglich der Zeit
ist in der Konstitution nur der Terminus a quo angegeben: Beginn nicht vor
4 Uhr nachmittags. Ein Terminus ad quem wird nicht ausdriicklich fest-
gesetzt. Daher ist die Abendmesse zu jeder Stunde erlaubt, die nach dem
gesunden und verniinftigen Urteile noch als Abendstunde gilt. Dabei ist auch
auf die heutige Lebensweise Riicksicht zu nehmen. Nach den Lebensgewohn-
heiten unserer Zeit gilt auch noch eine ziemlich spite Stunde als Abend-
stunde. Niemand aber wird eine zu Mitternacht oder kurz vorher begonnene
Messe als ,,Abendmesse® bezeichnen; das wire schon eine ,,Nachtmesse®.

»Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1955 4



50 Pastoralfragen

Nach dem Erscheinen der Konstitution ,,Christus Dominus“ begegnete
man vielfach der Meinung, dafl nun auch am Griindonnerstag eine Abend-
messe erlaubt werden konne. Esist ja leider Tatsache, daB ein grofer Teil der
Gldubigen am Gedichtnistage der Einsetzung des heiligsten Altarssakramentes
am Gottesdienst nicht teilnehmen kann, wenn er am Morgen statt-
findet. Am Abend wire es vielfach leichter méglich. Der Griindonnerstag ist
aber ein Sonderfall. Die Ritenkongregation hat am 21. Mirz 1953 auf das
Dubium, ob in die in der Instruktion angefithrten Tage der Griindonnerstag
einbezogen werden konne, nach Anhérung einer Spezialkommission, geant-
wortet: ,,Dilata, et interim nihil innovetur® (verschoben; inzwischen soll
nichts gedindert werden). Diese vorldufige Entscheidung 146t die Moglich-
keit einer spiteren Bewilligung der Abendmesse am Griindonnerstag offen.
Auf liturgischen Kongressen wurde in letzter Zeit (z. B. im Herbst 1953
in Lugano) dem Wunsche nach Wiederherstellung der feierlichen Abendmesse
am Griindonnerstag Ausdruck verliehen. Zum Gedichtnis des Letzten
Abendmahles wurde noch zur Zeit des heiligen Augustinus, als der Ubergang
von der Abend- zur Morgenmesse im allgemeinen schon abgeschlossen war,
am Griindonnerstag die heilige Messe nicht nur am Morgen, sondern auch am -
Abend gefeiert (Ep. 54, c. 4, PL 33, 202).

Beziiglich der Kommunion der Gliubigen in der Abendmesse war man
anfangs zuriickhaltend. In einer Zusammenstellung seelsorglicher Vollmach-
ten withrend der Kriegszeit, herausgegeben vom Erzbischoflichen Ordinariat
in Breslau, heifit es (S. 7): ,,Im allgemeinen ist der Kommunionempfang in
der Abendmesse untunlich.“ In einem Reskript des Heiligen Offiziums vom
25. Juni 1949 fiir Deutschland lesen wir: ,,Von der Moglichkeit des Kom-
muniozempfanges in einer Nachmittags- oder Abendmesse sollen aber nur
diejenigen Gebrauch machen, denen es nicht méglich ist, morgens zum Tisch
des Herrn zu gehen® (Eichmann-Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts,
6. Aufl,, II, S. 67). Auch in diesem Punkte ist jetzt volle Klarheit geschaffen.
Bei den Abendmessen kénnen die Gldubigen, auch wenn sie nicht zur Zahl
jener gehoren, fiir die die Abendmesse vielleicht eingefithrt wurde, frei zur
heiligen Kommunion gehen, und zwar in der Messe oder unmittelbar vorher
oder nachher . . (Instr. n. 15). Diese Erlaubnis wird also allen Gliubigen ge-
geben. Sie kénnen davon auch Gebrauch machen, wenn sie am Morgen
die heilige Kommunion hiitten empfangen kénnen, aber aus irgendeinem
Grunde nicht empfangen haben. Niemals aber ist es ihnen erlaubt, am Morgen
und am Abend (also zweimal am selben Tage) zur Kommunion zu gehen,
gemilB der Vorschrift des Kanons 857 (Instr. n. 14). Austeilung und Empfang
der Kommunion ist nur im Zusammenhang mit der Abendmesse erlaubt
(innerhalb der Messe oder unmittelbar vorher oder nachher). Weder aus der
Konstitution noch aus der Instruktion kann die Erlaubnis zur Abendkom-
munion unabhingig von der Zelebration der Messe abgeleitet werden.
Wenn schlieBlich noch gefragt wird, ob die Glaubigen, die gelegentlich einer
Abendmesse die Kommunion empfangen, der Messe auch beiwohnen
miissen, so ist zu sagen: es geziemt sich, dafl sie das tun, aber eine Ver-
pflichtung besteht nicht.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer



Pastoralfragen b1

Sakramentale BuBwerke. Zur Férderung guter Werke und des oftmaligen
Kommunionempfanges gibt P. Pius gerne folgende BeichtbuBen auf: ,,Sofern
es Ihnen gut méglich ist, kommunizieren Sie jetzt drei Monate lang wiirdig
jeden Sonntag oder wenigstens am ersten und letzten Monatssonntag zu
Ehren des heiligsten Herzens Jesu und des HI. Geistes. Anderen befiehlt er,
bis zum Jahresschlusse jede Woche eine Liebesgabe der Caritas zu iiber-
weisen, und wieder andere héren von ihm: ,,Geben Sie nach Threm Vermogen
eine namhafte Summe fiir die Heranbildung wiirdiger Priesterstudenten
im Seminar oder in einer Missionsanstalt“. Bei Priesterbeichten legt er als
BuBe auf, das Tagesbrevier als Sithne zu beten, eine Woche lang die im
CIC. can. 125, §2, angeordnete Betrachtung, Gewissenserforschung, Rosen-
kranzgebet und Besuchung des Allerheiligsten zu verrichten. Ebenfalls fiir
Priester ist die BuBle gedacht: ,,Als Dank fiir die Gnade des Priestertums
ein Zehntel des niichsten Monatsgehaltes fiir das Priesterseminar opfern!®
P. Basilius hort sich diese Vorschlige an, findet aber, daBl diese BuBarten
zwar sehr praktisch, aber unklug seien. Manche davon seien auch theolo-
gisch nicht annehmbar. Uberdies miisse man sich heute wegen der allge-
meinen Opferscheu der Menschen mit einem Minimum begniigen. ,,Welche
Buflen®, so fragt P. Basilius schlieBlich, ,konnten eine segensreiche Seelen-
fithrung bewirken 7 |

Die Frage um die sakramentalen BuBlwerke hat Philipp Kuhn in dieser
Zeitschrift (Jahrgang 1911 und 1912) weitestgehend beantwortet. Uber
»gravitas poenitentiae sacramentalis imponendae® schrieb -erschipfend
P. Danner 8. J. in dieser Zeitschrift (Jahrgang 1913, S. 610 ff.). Inzwischen
wurde dasselbe Thema in verschiedenen Aufsitzen immer wieder besprochen,
so daB es sich eriibrigt, auf die Grundsitze ,de satisfactione imponenda*
weiter einzugehen, die iibrigens auch in jedem einschligigen Lehrbuche
dargelegt werden. Das Rituale Romanum befiehlt, eine heilsame und ent-
sprechende BuBle aufzuerlegen.,, Quantum spiritus et prudentia suggesserint,
habita ratione status, conditionis, sexus et aetatis et item dispesitionis
poenitentium® (Tit. IV, c¢. 1, Nr. 19). Dabei ist zu beachten: ,,ut satisfactio
non sit tantum ad novae vitae remedium et infirmitatis medicamentum,
sed etiam ad praeteritorum peccatorum castigationem. Wenn man sich
dennoch gedréingt fihlt, das Verzeichnis der BuBiibungen, welches im
Rituale (1. c. Nr. 20) enthalten ist, zu spezialisieren (vgl. z. B. Lebendige
Seelsorge, Freiburg 1954, S. 63 ff.; Orbis catholicus, August 1953, u. a.),
80 ist der Grund hiefiir nicht der, keine Auswahl an BeichtbuBlen zu haben,
sondern die Schwierigkeit, im konkreten Falle die richtige Wahl zu treffen,
und zugleich der Wunsch, die stindig wiederkehrenden Gebetsbufien zu
vermeiden. Die meisten dieser Vorschlige, und dies gilt auch fiir die unseres
P, Pius, setzen ein gewisses Streben nach Vollkommenheit beim Ponitenten
voraus, wihrend fiir den Seelsorger eine praktische Anweisung zur Behand-
lung der fauen Alltagschristen, denen es an seelischer Kraft gebricht, aktueller
wire. Die Abstimmung der BuBle nach der GroBle der Schuld verursacht
nicht die groBten Sorgen, aber das ,.poenitentia conveniens esse debet infir-
mitati poenitentium® macht Qual, denn nur zu oft steht der BuBlgeist eines
Menschen im verkehrten Verhiltnis zu seiner Siindhaftigkeit.

4%



b2 Pastoralfragen

Der Beichtvater ist nicht nur Richter, sondern auch medicus spiri-
tualis, der, wie P. Danner vermerkt, .,seine Anordnungen entsprechend der
Schwiiche des Beichtenden, aber nicht zur VergroBerung des Ubels ein-
richten muB: remedium, non venenum esse debet” (a. a. 0., S. 612). Dabei
denken wir nicht nur daran, daB aus Beichtscheuen allzu leicht Beicht-
fliichtige werden, sondern machen auch die Erfahrung, daf solch seltene
Beichtstuhlbesucher die Genugtuung bisweilen als reines Strafmandat auf-
fassen, mit dessen #uBerer Ableistung genug getan ist, namentlich, wenn
es sich um eine milde Gabe handelt, die man gedankenlos in einen Opfer-
stock werfen kann. Bezeichnend klingt auch die gelegentliche, nicht allen
Ernstes entbehrende Bemerkung iiber einen Confessarius: ,,Der gibt recht
viel BuBle auf!“ Bei Ofterbeichtenden ist es wieder das leidige ,,Quotidiana
vilescunt®, das zur Vorsicht mahnt.

,,Grandis honor, sed grave pondus istius est honoris“, sagt der hl. Gregor
d. Gr. vom Amte des Beichtvaters. Die Wahrheit dieses Satzes wird noch
unterstrichen von der Mahnung des Rituale Romanum: ,,Videat (confes-
sarius) ne pro peccatis gravibus levissimas poenitentias imponat, ne si forte
peccatis conniveat, alienorum peccatorum particeps efficiatur®. Die pflicht-
gemiBe Angleichung der Bufle an die Schwere der Siinden und anderseits
die schuldige Riicksichtnahme auf das Unvermibgen des Schuldners kann
zu Gewissenskonflikten fiithren, aus denen der unerfiillbare, aber doch in
vielen Diskussionen iiber BeichtbuBen herumschleichende Wunsch auf-
taucht nach einer Art Buflkanon, um der Verantwortung iiber das ,,quantum
‘spiritus et prudentia suggesserint“ enthoben zu sein. Alle diese Bedenken
zeigen die Notwendigkeit auf, im Beichtzuspruch ein ernstes Wort einzu-
schalten iiber die wahre Gesinnung bei der BuBverrichtung. Der
Glaubige muB sich dessen bewulit sein, daB Reue und Vorsatz, Abbitte und
Versprechen noch keinerlei Recht auf gottliches Verzeihen geben, auch die
Genugtuung erst durch die Bezogenheit auf das Sithnewerk Christi Wert
bekommt. ,,Neque vero ita est sanctificatio haec, quam pro peccatis nostris
exsolvimus, ut non sit per Christum Jesum; nam qui ex nobis tanquam ex
nobis nihil possumus, eo cooperante, qui nos confortat, omnia possumus
(cf. Phil. 4, 13). Ita non habet homo, unde glorietur, sed omnis gloriatio
nostra in Christo est, in quo vivimus, in quo movemur (c¢f. 1. Cor. 1, 31;
Act. 17, 28), in quo satisfacimus, facientes fructos dignos poenitentiae,
qui ex illo vim habent, ab illo offeruntur Patri et per illum acceptantur a
Patre“ (Cone. Trid., Sess. XIV, Denzinger, Ench. Symb. edit. 16, Nr. 904).
Das aktive Bemiihen des Christen muf sich vereinen mit der demiitigen
Willensbereitschaft, sich nicht nur vom verzeihenden, sondern auch vom
sithnenden Heilande beschenken zu lassen. Auf diesen Ausgleich der fehlen-
den Konvenienz der Siithne des Beichtkindes zur GriBe der Schuld mufl
hingewiesen werden, wenn ob des menschlichen Unvermogens keine hirtere
Bufle auferlegt werden kann. In Christo, in quo satisfacimus, erhalten auch
die heute wegen der Schwiiche des Ponitenten geringer bemessenen Bulf-
werke ihre sithnende Kraft.

Das Wissen um die Wirksamkeit der sakramentalen Genugtuung ,.ex
opere operato quoad remissionem poenae temporalis et auxilia



Pastoralfragen b3

supernaturalia in medicinam et correctionem, quibus facilitas detur
maior ad futura cavenda® ist bei vielen Beichtkindern verblaBt, so daB es
ihnen kein Motiv mehr ist, sich bei der BuBverrichtung gréfierer Innerlich-
keit zu befleifen. Steht aber nicht auch beim Confessarius das opus operantis
hiufig derart im Vordergrunde seiner Sorge, daBl er iibersieht, die ihm An-
vertrauten auf diesen Effekt der satisfactio sacramentalis hinzuweisen ?
Dieser Effekt ist um so groBer, je wertvoller die Genugtuung des Ponitenten
ist. Solche Leistungswerte aber beruhen erstrangig nicht auf der Quantitiit,
sondern auf der Qualitit des BuBBwerkes. J. Pinsk faBt dies im kurzen Sitz-
chen zusammen: ,,Uber den Wert der Genugtuung entscheidet nicht die
Linge der Zeit, sondern die Grofle der Liebe* (Liturgisches Leben I, S. 49).
In der Siihneleistung aktiviert der Absolvierte aufs neue seinen Willen zur
christlichen Freundschaft mit Christus, ,.qui nos confortat®. Dieser Beginn
des neuen Lebens beziehungsweise die mutige Fortsetzung desselben wird
aber weniger hoffnungsvoll sein, wenn schon der erste Schritt, die BuBiver-
richtung nach der Beichte, zégernd und freudenarm ist.

»In hoc sacramento magis intenditur emendatio et salus poenitentis
quam satisfactio pro poena. Si ergo expediat ad bonum spirituale poeniten-
tis, potest imponi levior poena, quam mereatur.“ Dieses Wort von Antoine
zitiert P. Danner und erginzt dazu: ,,Auf solche Grundlage gestiitzt, kann
der Beichtvater tuta conscientia leichtere BuBwerke auferlegen“ (a. a. 0.,
S. 612). Auch auf den hl. Thomas darf man sich berufen: ,.In satisfactione
principalius requiritur emendatio in futurum, quam recompensatio praeteri-
torum® (Suppl. q. 12, a. 3 ad 4). Solche Uberlegungen werden in kritischen
Fillen die Auswahl der zu leistenden Siihne nicht nur erleichtern, sondern
auch zur richtigen Abschitzung der verschiedenen BuBvorschlige Richtung
weisen.

Uberschauen wir das ganze Repertoire der immer wieder angefiithrten
»Opera, quae pro poenitentia iniungi possunt®, so finden wir keines, wodurch
die Vereinigung mit Christus, ,.ex quo omnis nostra sufficientia est® (Conc.
Trid.), so unmittelbar vollzogen wiirde wie im andichtigen Gebete. Dies
ist u. a. auch ein Grund, warum die kirchliche Praxis immer mehr von
WerkbuBlen zu Gebetsiibungen gekommen ist. Es ist iibertricben, wenn man,
wie z. B. Kuhn im zitierten Artikel, sagt: ,,Ein Hauptgrund fiir das allzu
milde, um nicht zu sagen laxe Verfahren der Beichtviiter bei der Bestimmung
der sakramentalen Genugtuung scheint mir iibrigens in der Gewohnheit zu
sein, fast ausschlieBlich Gebetsitbungen zur Bufle aufzuerlegen® (a. a. 0.,
Jahrgang 1911, S. 726). Einem ,oberflichlichen und handwerksmiBigen
Verfahren®, wie Kuhn es nennt, kann vorgebeugt werden durch Vertiefung
der Bullgesinnung in oben angefiihrter Art und durch Bezugnahme auf die
spezielle seelische Notlage des Beichtkindes. Ohne gehorige Disposition
werden auch andere Werke, wie Fasten und Almosengeben, nicht geeigneter
sein, den Strafcharakter der Genugtuung, der nach Meinung des genannten
Autors in den Gebeten zu wenig zur Geltung kommt, zu betonen. In Riick-
sicht darauf, daB namentlich von religios weniger fundierten Christen die
Beichtbule nicht selten als Kompensation fiir das Gott zugefiigte Unrecht



54 Pastoralfragen

im Sinne einer Restitution oder, wie frither gesagt, als Strafmandat empfun-
den wird, ist es angezeigt, die medizinale Bedeutung, das ,novae vitae
remedium et infirmitatis medicamentum® hervorzukehren., Die durch die
Siinde zerstiorte Hinordnung zu Gott wird am besten durch Gebet, Mitfeier
der hl. Messe, Sakramentsempfang, Betrachtung und Schriftlesung wieder
vollzogen. ,Das Gebet des Getauften ist zwar Gesprich des Kindes mit
dem himmlischen Vater und daher der naturgemifle Ausdruck der Christus-
verbundenheit. Aber es ist zugleich auch Bufle, sofern es den zur Siinde
neigenden Menschen eine Anstrengung ist* (Schmaus, Kath. Dogmatik, III,
S. 383). Dem nachlissigen Christen wird es vielleicht sogar mehr Anstrengung
sein, als ein Almosen zu geben, das er im schlimmsten Fall sogar als eine
" Art Entgelt fiir die Lossprechung anschaut. Damit ist fiir die Praxis schon
ein zustimmendes Wort gesprochen. Wenn unter den Gebetsbulen auch
opera aliunde debita namhaft gemacht werden, so ist dagegen nichts einzu-
wenden. In gewissen Fillen kénnen diese sogar zweckméBiger sein als opera
supererogatoria, namentlich wenn damit das ,,Curet, quantum fieri potest,
ut contrarias peccatis poenitentias injungat” (Rit. Rom.) erfillt wird. Dies
bestdtigt z. B. der Ausspruch eines frither sehr lissigen Kirchenbesuchers:
woeit ich es als BuBle aufbekam, erfiille ich meine Sonntagspflicht, und nun
ist ein Feiertag ohne Messe fiir mich kein Sonntag mehr.”

Die Kritik des P. Basilius ist in dieser allgemeinen Fassung, wie er sie
ausspricht, nicht angingig, denn P. Pius denkt wohl nicht an eine objek-
tive Normierung der Genugtuung. Dies zeigt seine Riicksicht auf die Indivi-
dualitdt seiner Beichtkinder, sind doch einige seiner Vorschlige nur fiir
Priester gedacht, bei anderen ist die Klausel vorgesetzt: ,,Sofern es Thnen
gut moglich ist.“ Wieder ein anderes Mal ist dem Betroffenen die Hohe des
Almosens nach der eigenen Schiitzung iiberlassen. Beziiglich der auf lingere
Zeit verpflichtenden Buflen weill jeder Confessarius, daBl gerade die Buf3-
bediirftigsten zu friihzeitig nicht mehr daran denken, aber auch die Gewis-
senhafteren sich spiter dariiber anklagen, die Genugtuung nach einigen
Tagen vergessen zu haben oder nicht mehr dazugekommen zu sein. Das
Opfer fiir die Caritas ,bis zum Jahresschlusse® konnte Komplikationen
bringen, wenn der Ponitent vor Ablauf dieser Verpflichtung bei neuerlichen
Beichten andere, vielleicht gleichartige iibernehmen miifite und schliefllich
alle vernachlissigt oder sich davon entschuldigt. In diesem Zusammenhange
darf der Mahnung gedacht werden: ,,Poenitentia statim post peractam
confessionem persolvere assuescant poenitentes”, und zwar ob ihrer Be-
grindung: ,quia poenitentia est pars integralis sacramenti, quae diutius
differri non debet* (vgl. Noldin-Schmitt, S. Theol. Mor. III, ed. 28, Nr. 309,
3b). Nicht nur bei Bullwerken, die hinausgeschoben werden, sondern auch
bei jenen, die fiir eine Reihe von Tagen, sogar Monaten bemessen sind,
wird es sich schwer vermeiden lassen, dal die BuBigesinnung verflacht und
das BewuBtsein schwindet, die Genugtuung im Stande der Gnade zu leisten,
um ihres Effektes teilhaftiz zu werden. Die Beruhigung: ,,Si poenitens,
qui in statu peccati poenitentiam peregit, postea statum gratiae recupera-
vit, non improbabiliter effectum ipsum obice remoto consequitur, quia
poenitentia sacramentalis effectum suum non producit ex meritis poeni-



Pastoralfragen b5

tentis, sed ex opere operato® (Noldin-Schmitt, 1. ¢. Nr. 301, 2a) wird den
Ernst des Biilers kaum vertiefen.

Wenn P. Pius die Einleitungsklausel gebraucht: ,Sofern es Thnen gut
moglich ist*, so nehmen wir an, daf} er damit eine Stellungnahme des Beicht-
kindes erwartet, um eventuell seinen BuBauftrag zu indern. Die Unmég-
lichkeit, die Genugtuung in einer bestimmten Form oder einem gewissen
AusmafBe zu leisten, befreit keineswegs von der Pflicht, sie aufzuerlegen.
Eine Buflauflage sub conditione ist zwar erlaubt — die Autoren klammern
dazu ein ,saltem probabiliter” ein —, doch gilt hier das: ,.expedit, ut modica
saltem poenitentia absolute imponatur” (Noldin-Schmitt, 1. ¢. Nr. 306).
Dem Wortlaut nach kénnte die Voraussetzung, unter welcher P. Pius zur
dfteren Kommunion verpflichtet, auch als guter Rat gedeutet werden. Dann
miiiten wir ihn auf den Text des Tridentinums und des Rituale Romanum
erinnern, der besagt: ,.debent sacerdotes satisfactionem iniungere®, was im
kirchlichen Rechtsbuch mit: ,satisfactiones confessarius iniungat® ausge-
driickt ist (can. 887). Dies sind Forderungen, welche nicht per modum con-
silii, sondern praecepti erfiillt werden miissen. Es kann zu Unklarheiten
fiihren, einerseits die Auflage und Erfiilllung der BuBle mit Recht als obli-
gatio gravis vel levis verpflichtend hinzustellen und anderseits es gutzu-
heiBlen, dafl der Beichtvater nur den Rat gibt, auf den integrierenden Teil
des Sakramentes Bedacht zu nehmen. Wird die Verrichtung der satisfactio
sacramentalis freigestellt, so hat dies nur eine Berechtigung, wenn das Un-
vermogen des Beichtkindes, z. B. Krankheit u. dgl., sowieso entschuldigt.
In Hinsicht auf die Wirksamkeit der sakramentalen Genugtuung ex opere
operato wird es immer ratsam sein, wenigstens von einer geringen BufSe,
die gegebenenfalls unter Beihilfe des Confessarius verrichtet wird, nicht
abzusehen. Es konnen hier nicht alle Einzel- und Ausnahmefille beriick-
sichtigt werden, weil wir nicht wissen, welche Ponitenten diesen Vermerk:
moofern es Thnen gut miglich ist* zu horen bekommen. Vermerkt sei nur,
dafl als Beispiel fiir die Erlaubtheit der BuBauflage in Form eines guten
Rates nicht der Satz dienen kann ,,ex iusta causa etiam satisfactio sub
levi obligatione imponi potest®, weil auch eine levis obligatio schon kein
blofler Rat mehr ist.

Der Wunsch nach Modifizierung der BuBpraxis darf auch an der Ex-
fahrung nicht voriibergehen, dal es auch die sonderbare Meinung gibt, die
Genugtuung sei nur ein Appendix zum Sakramente, dessen Nichtbeachtung
von nicht allzu groBler Bedeutung sei, weil damit die Beichte nicht ungiiltig
werde. Diese Geringschitzung korrespondiert mit jener anderen abwegigen
Einstellung, das Bullsakrament gleiche einer Abrechnung, die das Gestrige
zum Inhalte habe, das Morgige aber nicht wesentlich beeinflusse, weil man
doch spiiter wieder zur Beichte gehen konne. ,,Der Wille zur Genugtuung®,
80 Schmaus a. a. 0., S. 382, ,,ist nichts anderes als eine Form der Reue. Er
bedeutet die Bereitschaft, die in der Siinde vollzogene Verweltlichung auch
im Werke aufzuheben und die in der Siinde verratene Gottesfreundschaft
im Werke zu iitben®. Dieser Bereitschaft, verbunden mit der dankbaren
Besinnung auf die wiedererlangte bzw. vermehrte Kindschaft Gottes,
wobei sich der Vindikativeharakter der satisfactio im BewuBtsein des Poni-



56 Pastoralfragen

tenten von selbst melden wird, miissen die Werke der Bufle dienen, nicht
aber erdacht sein ,zur Forderung guter Werke und des oftmaligen Kom-
munionempfanges* schlechthin. Die Sinnrichtung der Genugtuung darf nicht
durch andere Wegzeiger gestort werden, um die Gedanken des Siithnenden
nicht vom sakramentalen Geschehen abzulenken. Die wiirdigen Friichte
der Bufle bezeugen den Ernst des Vorsatzes zu neuem christlichem Leben.
Der so aktivierte Christ muB} sich dann in guten Werken und durch seine
Gemeinschaft mit dem eucharistischen Gott auszeichnen, nicht aber sich
damit abfinden, mit der BuBerfilllung wieder einmal ein »gutes Werk®
getan zu haben.

Auf den Sinngehalt der satisfactio sacramentalis mufl auch hingewiesen
werden, wenn P. Basilius fragt, welche BuBlen eine segensreiche Seelen-
fithrung bewirken kénnten. Das Wort ,,Seelenfithrung” bedarf zunichst
einer Klarstellung. Sollten wir dafiir nicht besser von einer Seelenhaltung
sprechen, auf die nach der Seelenheilung im Sakramente die BuBwerke
abzustimmen sind ? Deshalb wird dem Confessarius nahegelegt, ,,ut contra-
Tias peccatis poenitentias iniungat® (Rit. Rom. Nr. 20). Versteht man unter
Seelenfithrung die seelische Leitung des Glaubigen von Seite eines bestimm-
ten Priesters, so darf in deren Interesse die Eigenstindigkeit der satisfactio
sacramentalis ebenso nicht geschmilert werden, so zwar, daB sie schlieBlich
nur mehr als eines der besten Mittel, mit den auBersakramentalen zum
Verwechseln #hnlich, in die Serie aller iibrigen seelischen Erziehungsmittel
eingereiht wird. Es ist nicht die Allgemeinheit der Pénitenten, die im Beicht-
vater den Seelenfiihrer, in des Wortes strikter Bedeutung, sieht; aber auch
dann, wenn sich jemand seiner besonderen Leitung anvertraut, ist er als
Confessarius der Spender des heiligen Sakramentes der Siindennachlassung
und darf nicht aus pddagogischen Griinden die Vorschrift des Kanons 886:
»Ji confessarius dubitare nequeat de poenitentis dispositionibus et hic
absolutionem petat, absolutio nec deneganda, nec differenda est, umgehen.
Das Buflsakrament ist niemals ein ,Mittel zur Seelenfithrung® im Sinne
einer unter Beichtsiegel stehenden bloBen Gewissensberatung, sondern
Gnadenspendung des sich unser erbarmenden Heilandes, zu dem die Seelen-
leitung die Menschen zu fiihren hat, also Ziel der Fiihrung, nicht Fithrungs-
behelf. In einem Artikel ,,Vom Sinn der hiufigen Andachtsbeicht® schrieb
P. Karl Rahner S. J. einmal: ,,Wenn man die Andachtsbeicht zu einseitig
von der Seelenleitung her sieht, ist immer die Gefahr einer Verkennung
der BuBle gerade in ihrem sakramentalen Charakter gegeben, die Gefahr
einer Uberschitzung des seelenirztlichen, psychologlschen Nutzens, die
Gefahr, daBl aus dem priesterlichen Spender eines Sakraments zu sehr der
feinfithlige Psychologe wird“ (Zeitschrift fiir Aszese und Mystik, Jahrgang
1934, S. 327). Was hier allgemein iiber die Beichte gesagt ist, gilt im beson- *
deren fiir die sakramentale Genugtuung. Man kénnte es auch ein Vordrin-
gen des Menschen vor den Priester in uns nennen, wenn wir im BuB-
gerichte den Blick des Glidubigen zu sehr auf uns lenken, anstatt dariiber
zu wachen, dal er seine volle Aufmerksamkeit der gottlichen Gnadenspen-
dung schenke. Je klarer der Beichtvater seine Aufgabe als Minister Christi
et dispensator mysteriorum Dei (vgl. 1. Cor. 4, 1) sieht, um so leichter wird



Pastoralfragen 57

er sie erfiillen kiénnen. Je weniger er seine Pflicht, eine heilsame Bufle auf-
zuerlegen, als Psychologe oder Pidagoge’ durch Einbeziehung sekundirer
Auswertungsmoglichkeiten kompliziert macht, um so deutlicher wird er
erkennen, was seinem Beichtkinde ad peccatorum vindictam et infirmitatis
remedium dient. Auf welche Einfille er durch Beigabe anderer Intentionen,
die in keiner direkten Beziehung zur Seelenlage der Pénitenten stehen,
kommt, zeigt P. Pius, wenn er ihnen auftrigt, die hl. Kommunion zu emp-
fangen ,,zu Ehren des heiligsten Herzens Jesu und des HI. Geistes®. P. Basilius
findet dies theologisch nicht annehmbar. Wir stimmen ihm zu und denken
uns dabei, es sei gut gemeint, sehen aber zugleich, dal der Dogmatiker
kein allzu frohes Gesicht dabei macht, wenn er dies hort. Andere mogen
durch solche BuBauflagen AnlaB finden zur Befiirchtung, daB solche Gebets-
buflen meist mechanisch aufgegeben werden, weil ihnen die Beziechung zur
individuellen Schuld des Sithnenden fehlt.

Die Klassifikation ,praktisch, aber unklug® des P. Basilius scheint
besonders den AlmosenbuBien seines Mitbruders zu gelten. Ist diese Unter-
scheidung iiberhaupt zutreffend ? Die satisfactio sacramentalis ist derart
zielbestimmt, dafl ein Abgehen davon aueh immer unklug ist. Unwillkiir-
lich dringt sich die Vermutung auf, ob nicht P. Basilius bei seiner Distink-
tion ,praktisch, aber unklug® nicht vor allem den Nebenzweck, vielleicht
ein wenig unrichtig, aber um so deutlicher gesagt: die Verwendbarkeit der
Bufle fir karitative Zwecke, als Kriterium fiir seine Beurteilung gelten
liel, was sicher de malo wire. Eine nur ausnahmsweise zu umgehende Vor-
aussetzung fir Almosenbuflen wird immer sein, daB} sich der Confessarius
mit dem Ponitenten iiber die Moglichkeit, sie zu leisten, bespricht. Es ist
weiter eine Selbstverstindlichkeit, dal die BuBerfilllung das Beichtkind
in keinerlei Verlegenheit vor anderen Menschen bringt, geschweige denn,
daBl dadurch das Beichtsiegel irgendwie geféhrdet wiirde. ,,Pro peccatis
occultis, quantumvis gravibus, manifestam poenitentiam ne imponant®,
heilt es im Rituale unter Nr. 22. Almosengeben gehort neben Fasten und
Gebet zur Trias der gebriduchlichen kirchlichen BuBwerke, und es wird
besonders fiir solche empfohlen, welche sich zu sehr den irdischen Giitern
verschrieben haben (Rituale Nr. 20). Insoferne kann dem P. Pius gewill
kein Vorwurf gemacht werden, wenn er derartige BuBlen aufgibt, voraus-
gesetzt, dal es mit der nétigen Vorsicht und in der gebiihrenden Form
geschieht. Wer aber in seinen Vorschligen von der ,namhaften Summe
fiir Studenten® oder vom Zehent des Monatsgehaltes liest, wird sich eines
unguten Gedankens nicht erwehren kionnen, der hier ausgesprochen werden
muf}. Der Zeitlage entsprechend und durch sie bedingt, gibt es allseitig
Néte, zu deren Linderung immer wieder gesammelt wird, noch dazu mit
der gleichlautenden Bitte: ,,Geben Sie...“ P. Basilius darf hier mit Recht
ein lautes ,,Quidquid agis, prudenter agas et respice finem“ sprechen. Erz-
bischof Jager von Paderborn sagte einmal: ,,Caritasarbeit muf3 immer per-
sonliche Christusliebe sein. Sorgen wir dafiir, dal die Liebe nicht zur Caritas
entartet” (Der Seelsorger, 1950, S. 112). Setzen wir statt Liebe das Wort
Bufle, dann ist noch deutlicher ausgedriickt, an was wir P. Pius erinnern
mochten, Jedenfalls ist es bei den sogenannten WerkbuBen noch notwendiger



58 Pastoralfragen

als bei den Gebeten, auf die innere Gesinnung bei der Genugtuung zu dringen.
Es kommt doch darauf an, daB} ;,der Mensch seine verkehrte Weltlichkeit
und seine Wegwendung von Gott reumiitig im Werke zuriicknimmt*
(Schmaus, a. a. O., S. 384). Nicht als BuBiverpflichtung, sondern als guter
Rat konnen linger wihrende Frommigkeitsibbungen den Beichtkindern
empfohlen werden. Das Rituale nennt einen besonderen Wunsch der Kirche:
»Rarius autem vel serius confitentibus vel in peccata facile recidentibus,
utilissimum erit consulere, ut saepe, puta semel in mense, vel certis diebus
solemnibus, confiteantur, et si expediat, communicent® (1. ¢. Nr. 20).

Es ist gewill kein Ruhm fiir die heutige Zeit, in welcher der Sport mit
seinen Anforderungen an die Krifte des Menschen die Grenzen dessen,
was zu seiner Ertiichtigung beitriigt, weit iibersteigt, daB} die moralische
Kraft firr Opfer im Dienste des Seelenheiles nicht mehr ausreicht und der
Confessarius so oft mit einer derartigen fragilitas poenitentium rechnen
mufl, daf ihm die Verwaltung des Bullsakramentes, spezell in der Sorge
um die wiirdige BuBiverrichtung, grofle Verantwortung auferlegt. Es ist
aber auch eine Beruhigung, sich an das Wort des hl. Thomas von Aquin zu
erinnern: ,,Videtur satis conveniens, quod sacerdos non oneret poenitentem
gravi pondere satisfactionis, quia, sicut parvus ignis a multis lignis super-
positis facile exstinguitur, ita potest contingere, quod parvus affectus con-
tritionis in poenitente nuper excitatus propter grave onus satisfactionis
exstingueretur” (Quodl. 3, q. 13, a. 1).

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner O. F. M.

Doppeltrauung ? Inge, die Tochter eines evangelischen Pfarrers, lernte im
Alter von 32 Jahren den 37jihrigen Philipp kennen, Dieser war gewillt, Inge
zu ehelichen, falls sie katholisch wiirde. Die Konversion fand statt. Nach
einem halben Jahr sollte die katholische Trauung sein. Ungefihr acht Tage
vor dem Trauungstermin erfihrt der katholische Ortspfarrer, dafi die Braut-
leute, dem Dringen des evangelischen Pfarrers nachgebend, entschlossen sind,
nach ihrer katholischen Trauung sich auch zur Trauungszeremonie in die
evangelische Kirche zu begeben. Der Pfarrer macht den Brautleuten klar,
daB ihr Vorhaben schwer siindhaft ist, und weist auch auf die Folgen hin.
Die Brautleute verharren aber bei ihrer Absicht, nach der katholischen
Trauung auch nach evangelischem Brauch sich trauen zu lassen. Der katho-
lische Pfarrer sucht nach einem Ausweg und st6ft dabei auf can. 1063 § 1, 2,
des CJC. Unter Berufung auf diesen will er den Fall dem Ortsordinarius vor-
legen. Vorher fragt er aber noch um Rat und Auskunft an.

Es handelt sich um ein Brautpaar, das katholischer Konfession ist und
die Absicht hat, eine ,,Doppeltrauung” vornehmen zu lassen, erst nach
romisch-katholischem und dann nach evangelischem Ritus. Nach can. 1099
sind alle, die katholisch getauft oder durch Konversion der katholischen
Kirche beigetreten sind, an die in can.. 1094 vorgeschriebene EheschlieBungs-
form gebunden. Das trifft im vorliegenden Falle zu.

Can. 1063 verbietet in § 1 jede Doppeltrauung, einerlei, ob die anders-
glaubige vor oder nach der katholischen erfolgen soll. Katholiken, die zur
Trauung (Konsensabgabe) vor dem akatholischen Religionsdiener als solchem



Pastoralfragen 59

sich einfinden, verfallen nach can. 2319 § 1, 1° der dem Ordinarius vor-
behaltenen Tatzensur der Exkommunikation.

Aus den Quinquennalfakultiten, die den Ortsordinarien gegeben werden,
ergibt sich weiter, dall auch dann die Trauung vor dem akatholischen Reli-
gionsdiener verboten ist, wenn nur eine Trauung stattfindet. Fiir diesen
Fall gibt nimlich das Hl. Offizium den Bischéfen die Vollmacht, eventuell
eine sanatio in radice vorzunehmen, vorher aber noch von der nach can. 2319
§1,1, eingetretenen Zensur zu absolvieren. Fine sanatio in radice ist aber
nur dann gerechtfertigt, wenn keine katholische Trauung stattfand, weil sonst
die Ehe giiltig gewesen wiire.

Nach einer Entscheidung des Hl. Offiziums vom 20. VI. 1920 trifft die
Strafe der Exkommunikation auch abgefallene Katholiken, die vor
dem akatholischen Religionsdiener zur Abgabe des Ehekonsenses erscheinen,
einerlei, ob es sich um einfache oder Doppeltrauung handelt.

Der Fall, dal zwei rechtlich und tatsichlich katholische Partner
sich zu einer Trauung (eventuell Doppeltrauung) vor dem akatholischen
Religionsdiener herbeilassen kénnten, erscheint den kirchlichen Gesetzgebern
offensichtlich derart unwahrscheinlich, daB sie ihn gar nicht erwihnen. Jeden-
falls ergibt sich die Folgerung, dal} alle, die nach can. 1099 zur katholischen
Eheschliefungsform verpflichtet sind, dieser Forderung entsprechen miissen,
andernfalls sie der Exkommunikation nach can. 2319 § 1 verfallen.

Eine Schwierigkeit ergibt sich noch aus dem Wortlaut und der Stellung
des die Doppeltrauung verbietenden can., 1063. Dieser steht namlich mitten
im Mischehenrecht, und es kénnte der Eindruck entstehen, seine Bestimmung
beziehe sich nur auf Mischehen. Verstirkt wird dieser Eindruck noch durch
den Wortlaut selbst: ,.etsi ab Feclesia obtenta sit dispensatio super impedi-
mento mixtae religionis . . . Aus der angefiithrten Entscheidung des Hl. Offi-
ziums und seiner Praxis beziiglich der angedrohten Zensur folgt jedoch, daf}
das Verbot der Doppeltrauung nicht nur dann gilt, wenn es sich um eine
Mischehe handelt, sondern in allen Fillen, wo Nupturienten, die zur katho-
lischen EheschlieBungsform gehalten sind, vor einem akatholischen Religions-

" diener den Ehekonsens abgeben. Somit will der can. 1063 mit ,,etsi . . .* nur
mit Nachdruck sagen, dall dies auch dann gelte, wenn selbst Dispens vom
Eheverbot der Bekenntnisverschiedenheit erteilt worden ist. In unserer
Frage diirfte der Begriff ,conjuges” im gleichen Canon wenig Schwierig-
keiten machen. Er diirfte vielmehr nur ein sprachlicher Schonheitsfehler
gein. Streng genommen, kann es sich ja nicht um ,,conjuges” handeln, wenn
die akatholische Trauung der katholischen vorausging,

Stellen wir noch die Frage, aus welchem Grunde die Kirche die Doppel-
trauung bzw. die Trauung vor einem akatholischen Religionsdiener allein ver-
bietet, bei Zuwiderhandlung mit der Exkommunikation bedroht und die zur
katholischen EheschlieBungsform verpflichteten Partner iiberdies nach can.
2316 der Hiresie fiir verdiichtig erklirt. Fiir den Verdacht der Hiresie gibt
can. 2316 selbst den Grund an: aktive Teilnahme an akatholischer gottes-
dienstlicher Handlung, indem auf can. 1258 verwiesen wird. Denselben Grund
gibt das alte Recht fiir die Trauung vor dem akatholischen Religionsdiener
an. Das geht hervor aus den Anweisungen des Hl. Offiziums vom 17. II. 1864



60 Pastoralfragen

und 12. XTII. 1888. Betrachten wir aber die Stellung des can. 2319 im neuen
Recht, so ergibt sich, daB der Grund weit schwerwiegender ist. Dieser
Canon steht im Titulus XI des Strafrechtes, der die Delikte gegen den Glauben
und die Einheit der Kirche behandelt und mit Strafen bedroht. Die Kirche
erblickt also im Eingehen einer Trauung vor dem akatholischen Religionsdiener
eine Straftat gegen Glauben und Einheit der Kirche. Es kommt ihr darauf
an, solches einfach zu verhindern, indem sie ein entschiedenes Entweder-
Oder spricht. Can. 1063 und 2319 richten sich gegen den religiosen Indifferen-
tismus. Die Kirche versagt ihre Mitwirkung dort, wo ihre alleinige Zustiin-
digkeit verneint wird und eine Art interkonfessionellen EheschlieBungsrechtes
praktiziert werden soll.

Im obigen vorgelegten Fall anerkennt der katholische Pfarrer seine Nicht-
zustiindigkeit, nachdem sein Bemiihen, die Ehewerber zur Aufgabe ihres Vor-
habens zu bewegen, fruchtlos ist, und will die Angelegenheit dem Ortsordina-
rius unterbreiten. Fis erhebt sich jedoch die Frage, welche Aussicht er wohl
hat, wenn er unter Berufung auf can. 1063, § 2, einen Entscheid des Oberhirten
herbeifiihren will. In §2 ist nidmlich die Méglichkeit vorgesehen, dal der Orts-
ordinarius aus duflerst schwerwiegenden Griinden die an sich verbotene
Doppeltrauung dulden kann. In diesem Falle ergeben sich zwei Moglichkeiten.
Hat die andersgldubige Trauung vor der katholischen stattgefunden, so kann
nach Lossprechung der reumiitigen Titer (des Tiéters) und etwaiger Leistung
der Kautelen die katholische Trauung erfolgen. Steht die andersgliubige
Trauung aber erst bevor, d. h.ist sie mit moralischer Sicherheit (nicht nur
Méglichkeit) nach der erfolgten katholischen zu erwarten, dann kénnte der
Ortsordinarius aus duflerst schwerwiegenden Griinden dem zustindigen Pfar-
rer die Erlaubnis geben, die Trauung vorzunchmen. Da das Delikt (duBere
Tat) noch nicht begangen ist, liegt noch keine Zensur vor. Dafl das Vorhaben
der Teilnahme an akatholischer gottesdienstlicher Handlung schwer siindhaft
ist, die Brautleute somit das Sakrament der Ehe im Stande der Ungnade
empfangen, liegt bei ihnen. Zu diesem Sakrileg ist die Mitwirkung des katho-
lischen Pfarrers nur eine materielle, die aus entsprechend schwerwiegendem
Grund erlaubt ist. (Solche Griinde wiren hier gewiB: Gefahr des Abfalls des
katholischen Teiles vom Glauben, bloB andersgliubige oder blo8 standesamt-
liche EheschlieBung, akatholische Kindererziehung usw.) In diesem Falle
wiire die Erlaubnis zur Trauung, damit die Duldung der Doppeltrauung,
eine Dissimulierung der letzteren von seiten der Kirche. In einem solchen
Falle diirften die Nupturienten wohl nicht der angedrohten Zensur verfallen,
denn es ist kaum denkbar, daf} die Kirche einerseits ein Tun duldet, es anderer-
seits gleichzeitig strafen wollte.

Kénnten im gegebenen Falle die vorhandenen Griinde als entsprechend
schwerwiegend angesehen werden ? Zuniichsi ist da derrein menschlich ge-
sehene Grund gefithlsmiBig als duBerst schwerwiegend zu erachten, daB der
Brautvater selbst der akatholische Religionsdiener ist, dem zulicbe die Braut-
leute sich zu einer Doppeltrauung entschlossen haben. Ohne Zweifel liegen
auch andere als duflerst schwerwiegend anzusprechende Griinde vor. Fs be-
steht gewil die Gefahr der blofl akatholischen hzw. nur standesamtlichen Ehe-
schlieBung, sogar die Moglichkeit eines Abfalls vom katholischen Glauben mit



Mitteilungen 61

Verlust der zu erwartenden Nachkommenschaft fiir die katholische Kirche.

Diesen Griinden gegeniiber steht die Tatsache, daBl die Braut konver-
tierte, beide Partner also katholisch sind. Im Falle der Duldung einer Misch-
ehe wire sicher ein groBes Argernis die Folge, und ein Prizedenzfall ge-
schaffen, der unabsehhare Folgen haben wiirde. Diese Folgen diirften weit
schwerer wiegen als die Gefahr, daB die Brautleute vom Glauben abfallen,
mit allen sich daraus ergebenden Moglichkeiten. Ein Verbot der Eheassistenz —
ein Entweder-Oder — wire wohl das einzig Zulidssige. Hitte die Braut nicht
konvertiert, wire somit — unter Voraussetzung der Dispens und zu fordern-
den Kautelen — eine Mischehe zu schlieBen, lige der Fall etwas anders. Dann
wiire das zu erwartende }irgernis nicht so groB, und kénnte die Eheassistenz
trotz vorausgesehener Doppeltranung eventuell zugestanden werden.

Ganz und gar unmoglich wire es aber, da den katholischen Braut-
leuten gestattet werden konnte, nach der katholischen Trauung auch die
andersgliubige EheschlieBung vornehmen zu lassen. Das bedeutete eine Er-
laubnis zu siindhaftem Tun, die in diesem Falle der Hiresie verdichtig machen
wiirde, so da unter Umstinden nach can. 2315 sogar die suspensio a divinis
drohen kinnte. Doch ist von einer solchen Erlaubnis im can. 1063 auch keiner-
lei Rede.

Zu erwihnen wire noch, dafl im obigen stets die Rede war von einem
akatholischen Religionsdiener ,,als solchem®, d. h. insofern er eben Religions-
diener ist. Kdme seine eventuelle Stellung als blo8 ziviler Standesbeamter in
Frage, so erhellt aus can. 1063 § 3, daB kirchlicherseits keinerlei Bedenken
besteht, den biirgerlichen Akt der Ziviltrauung von ihm vornehmen zu lassen.

Simpelveld (Holland) P. Gregor M. Wissing Ss. Ce.

Mitteilungen

Das Interditzesane Seminar des Canisiuswerkes in Rosenburg. Kardinal
Dr. Theodor Innitzer hat am Sonntag, 31. Oktober 1954, im Beisein vieler
hoher geistlicher und weltlicher Wiirdentriger das Iaterdidzesane Spiitbe-
rufenenseminar des Canisiuswerkes in Rosenburg am Kamp (Niederoster-
reich) eingeweiht. Immer hiufiger machte sich nach dem Kriege die Erschei-
nung bemerkbar, dal junge Menschen, die bereits im Berufsleben standen,
Neigung zum Priesterberuf fiihlten. Nur mangelte es den meisten an der
nitigen Vorbildung, der Mittelschulmatura, um die theologischen Studien
beginnen zu konnen. Fiir den Eintritt in ein sffentliches Gymnasium oder in
ein bischofliches Knabenseminar, welches der normale Weg zur Vorbereitung
fiir das theologische Studium wire, kamen sie ihres Alters wegen nicht mehr
in Frage. Ist es doch nicht méglich, daB 20- bis 30jihrige Burschen neben
10- bis 14jéhrigen Buben in der Schulbank sitzen.

In der Bundesstaatlichen Aufbaumittelschule in Horn besteht nun fiir
Burschen, die die Pflichtschule absolviert haben, die Mbglichkeit, in fiinf
Jahren die Reifepriifung abzulegen. Daher griindete das Canisiuswerk zur
Heranbildung katholischer Priester im Anschlusse an diese Bundesstaatliche



62 Mitteilungen

Aufbaumittelschule ein Seminar fiir spitberufene Priesterstudenten, beson-
ders fiir jene, die die Absicht haben, einmal als Weltpriester in der Seelsorge
der dsterreichischen Diézesen zu wirken. Einige Spitberufenenseminare be-
stehen schon linger, jedoch wurden diese entweder von Ordensgemeinschaften
oder aus privater Initiative gegriindet und dicnen so in erster Linie mehr oder
weniger dem Ordensnachwuchs. In Horn selbst war die Unterbringung der
Studenten nicht moglich. Daher mietete das Canisiuswerk im idyllischen,
fiinf Kilometer von Horn entfernten Rosenburg am Kamp ein leerstechendes
Hotel und baute es zu einem Seminar aus. Studier- und Speisesile wurden
geschaffen, die Kiiche wurde vergriéBlert, neben den vorhandenen Schlaf-
rdumen wurden Wasch- und Badeanlagen gebaut.

Weil der Mittelpunkt eines Seminars fiir Priesterstudenten der Herrgott
im Tabernakel sein muB, errichtete das Canisiuswerk mit grofen finanziellen
Opfern in Rosenburg eine Seminarkapelle. Die Kosten fiir die Investitionen,
die in diesem Seminar notwendig waren, konnten fast zur Génze durch Spen-
deneinzahlungen der Mitglieder des Canisiuswerkes*) gedeckt werden. Von
den derzeit 50 Studenten des Seminars sind die meisten Sohne von Klein- -
bauvern und Landarbeitern. Einige waren als Arbeiter und Angestellte
bzw. in freien Berufen titig. Sie kommen fast durchwegs aus minderbemit-
telten Familien, wie iiberhaupt aus dieser Bevolkerungsschicht die meisten
Priesterberufe hervorgehen.

Diese Griindung des Canisiuswerkes, die ihre Krénung am Tage der Weihe
durch die Anwesenheit so vieler hoher Giste erhalten hat, ist jedoch nicht
die einzige Titigkeit des Werkes. Jahr fiir Jahr werden vom Canisiuswerk in
allen Didzesen Osterreichs zirka 1200 Priesterstudenten mit ansehnlichen
Betriigen unterstiitzt. In den letzten fiinf Jahren wurden fast fiinf Millionen
Schilling an Stipendien verteilt; im vergangenen Schuljahr allein mehr als
§1,200.000.—. Seit dem Bestehen des Canisiuswerkes wurden bereits 1200
Schiitzlinge zu Priestern geweiht..

Jeder Katholik miifite sich im Gewissen verpflichtet fithlen, dem Priester-
nachwuchs seine vollste Unterstiitzung angedeihen zu lassen, hingt doch die
Zukunfi der Kirche und des Volkes von den Priestern ab, die einmal die
Scelsorger der kommenden Generation sein werden.

P. Dr. Johannes Thauren S. V. D. zum Gedenken. In den frithen Morgen-
stunden des 4. Juli 1954 starb in Wien im Alter von nicht ganz 62 Jahren
P. Johannes Thauren S. V. D. Mit ihm ist der Bahnbrecher der akademischen
Missionsbewegung in Osterreich und weit dariiber hinaus von uns geschieden.
In den Jahren 1937 bis 1940 und dann wieder von 1947 an schrieb er auch den
Missionsbericht in dieser Zeitschrift.

P. Thauren wurde am 6. November 1892 zu Bielefeld als drittes von
zwblf Kindern geboren. Er besuchte die Volksschule zu Miinster i. W. und
spiter das Privatgymnasium der Gesellschaft des Gottlichen Wortes in Steyl.
Schon zu Beginn seiner philosophisch-theologischen Ausbildung 1912 in
St. Gabriel-Modling bei Wien stand er in enger Beziehung zur damals auf-

*) Canisiuswerk zur Heranbildung katholischer Priester, Wien, L., Stefansplatz 6.



Mitteilungen 63

blithenden akademischen Missionshewegung. Nach schwerer Verwundung im
Ersten Weltkrieg wurde er 1922 in St. Gabriel zum Priester geweiht und er-
hielt dann die Bestimmung zum Fachstudium der Missionswissenschaft in
Miinster i. W. Hier promovierte P. Thauren 1926 bei Prof. Schmidlin. Dann
erfolgté die Bestellung zum Professor fiir Missiologie an der philosophisch-
theologischen Hauslehranstalt in St. Gabriel. Gleichzeitig damit begann er,
die akademische Jugend und die katholische Lehrerschaft Osterreichs mit
dem Missionsgedanken nidher vertraut zu machen. Seine Verdienste in dieser
Hinsicht sind bleibend. Erziehung zur Weltweite — das war das Ziel dieser
seiner Titigkeit. Dem gleichen Ziele dienten die groBen internationalen
akademischen Missionskongresse, die jihrlich in den verschiedenen Lindern
stattfanden und an denen er oft maBigebenden Anteil hatte. Der glanzvolle
Abschlufl dieser KongreBtitigkeit nach langer Unterbrechung war der
IX. Internationale Akademische MissionskongreB vom 3. bis 7. Juli 1950 in
Wien, der durch seine ausgewiihlten und sorgfiltig vorbereiteten Referate
Hervorragendes fir die Missiologie leistete. Auch an der Organisation und
geistigen Fundierung des zwei Jahre daraufin Aachen stattgefundenen X. Inter-
nationalen Akademischen Missionskongresses hatte P. Thauren Anteil.

P. Thauren gehirte auch zu den von Pius XI. fiir die Einrichtung des
»Museo missionario-etnologico® im Lateran berufenen Fachleuten. 1930 bis
1931 weilte er ein halbes Jahr zu Archivstudien in Rom. Seine grofie Stunde
aber sollte schlagen, als er mit ErlaB des osterreichischen Unterrichts-
ministeriums vom 5. April 1933 die Venia legendi fiir Missionswissenschaft
an der Katholischen theologischen Fakultiit der Wiener Alma mater erhielt.
Damit hielt die junge Missionswissenschaft erstmalig ihren Einzug an einer
osterreichischen Universitdt. Als Fachwissenschaftler wurde P. Thauren aus
zahlreichen europiischen Lindern zu Vortrigen und Gastvorlesungen berufen.
Seine besondere Aufgabe fiir Osterreich sah er darin, den Anteil Osterreichs
am Missionswerke in Vergangenheit und Gegenwart bekanntzumachen.
Diesem Ziele diente besonders der MissionskongreB von Mariazell 1932 unter
dem Motto: ,,Osterreichische Missionare als Kulturtréger in aller Welt*. Die

- gleiche Absicht verwirklichte P. Thauren mit folgenden Schriften: ,,Oster-
reichs Missionsanteil in Vergangenheit und Gegenwart® (1953); ,,Der oster-
reichische Anteil der Orden am Missionswerk der Kirche* (1950); ,,Ein
Gnadenstrom zur Neuen Welt und seine Quelle, die Leopoldinenstiftung zur
Unterstiitzung der amerikanischen Missionen® (1940).

Das Eintreten fiir seine Wahlheimat, der er seit 1935 als Staatsbiirger
angehorte, brachte ihm am ersten Tage der Besetzung Osterreichs 1938 die
Verhaftung und darauf Beldstigungen mannigfacher Art. Die Venia legendi
wurde ihm entzogen, als er sich den Wiinschen der Machthaber nicht beugen
wollte. Er hatte den Antrag des Dozentenfiihrers, sich auf die deutsche
Kolonialmission zu beschrinken, abgelehnt. Bald nach Kriegsende konnte er
den Katheder der Wiener Universitiit wieder besteigen. Ein groBes Verdienst
um das kathelische Osterreich erwarb sich P. Thauren durch die Vorbereitung
und seit Oktober 1945 durch die Leitung der Wiener Katholischen Akademie,
an der er nicht zuletzt den Missionsgedanken heimisch zu machen wuBte.

Die wissenschaftliche Titigkeit P. Thaurens war bedeutend. Die wichtig-



64 Mitteilungen

sten seiner veroffentlichten Werke sind neben den bereits erwihnten die
folgenden: ,,Dic Akkommodation im katholischen Heidenapostolat, eine
missionswissenschaftliche Studie® (1927, Dissertationsschrift) ; ,,Die Missionen
der Gesellschaft des Gottlichen Wortes in den Heidenldndern® (1931); ,,Atlas
der katholischen Missionsgeschichte® (1932); ,,Die religivse Unterweisung in
den Heidenlindern® (1935). Daneben erschienen eine Reihe kleinerer Schrif-
ten, von denen besonders die folgenden erwihnt zu werden verdienen: ,-Mis-
sion und Industrialisation® (1929); ,,Die Mission und das hohere Bildungs-
wesen in den Heidenlindern® (1930); ,,Die missionarische Tragik von Ephesus®
(1931); ,Die missionspddagogischen Aufgaben Osterreichs* (1932); ,,Der
EinfluB der Mission und des Missionsgedankens auf die Geisteshaltung des
18. und 19. Jahrhunderts“ (1933); ,,Stellung und Behandlung der Mission in
der Seelsorge® (1940); ,,GroBstadtseelsorger und Landpfarrer als Weltapostel®
(1951). Nicht zu vergessen sind auch die von ihm herausgegebenen Ergebnisse
der verschiedenen, auf dem Boden Osterreichs abgehaltenen Missionskon-
gresse. Sein letztes Werk, dessen Vollendung im Druck er nicht mehr erleben
durfte, ist ,,Mission im Weltbild und Menschenbild von heute® (1954).

P. Thauren war ferner stindiger Mitarbeiter an einer Reihe von Enzyklo-
pédien, besonders an der chinesisch-katholischen Enzyklopidie, an der er als
Fachredakteur fiir Missionspastoral und Missionswissenschaft fungierte.
Zahlreiche Periodika schiitzten seine wertvolle Mitarbeit. Er arbeitete an
etwa 25 Zeitschriften regelmiBig oder gelegentlich mit. Rund 180 Fachartikel
stammen aus seiner unermiidlichen Feder. Besondere Bedeutung fiir die
Missionswissenschaft erhielt seine Mitarbeit an der ,,Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft und Religionswissenschaft“, Seine Artikel in der Linzer
,,Quartalschrift“ sorgten fiir das Lebendighleiben des Missionsgedankens
besonders im osterreichischen Klerus. Als Schriftleiter betitigte er sich in
den ,,Blédttern fiir die Missionskatechese und katholische Zusammenarbeit
der Linder” (1935—1938), in den ,Veriffentlichungen des katholischen
akademischen Missionsvereins Wien® (1931—1939), in den Organen fiir das
pipstliche Werk der Glaubensverbreitung in Osterreich und des Werkes der
hl. Kindheit. Einige andere von ihm redigierte Zeitschriften sind nicht
eigens erwahnt.

Als glinzender und gern gehorter Redner beeindruckte er immer wieder
auf den verschiedenen internationalen Missionskongressen von 1924 (St. Ga-
briel) bis 1952 (Aachen). P. Thaurens Stirke lag zweifellos in seiner glinzenden
Organisationsfihigkeit, mit der er alle eben verfiigbaren Krifte fiir das Mis-
sionswerk zu interessieren verstand. Sein kiithner Geist fand immer neue Mog-
lichkeiten und Ideen. Unerschopflich waren seine Anregungen. Darum tragen
auch die meisten seiner Arbeiten den Zug ins Grofe und Weitschauende. Exr
verstand es, grofle Linien aufzuzeigen. Seine Gesinnung war stets treu kirch-
lich. Seine kindliche Pietit gegeniiber der kirchlichen Hierarchie war grenzen-
los. Seine Liebe zu seiner Missionsgesellschaft mufiten alle an ihm bewundern,
die ihn kannten. DaB er dabei der giitige, stets hilfsbereite Priester mit
einem feinen Empfinden fiir die Not der Menschen war, haben ungezihlte
erfahren, die um ihn trauern.,

St. Gabriel-Médling bei Wien P. Johannes Bettray S.V.D.



Mitteilungen 65

Ist Voltaire als Katholik gestorben? Man lese bei W. Kreiten, Voltaire
(Freiburg, 1885), die Ereignisse iiber den Tod des Freidenkerapostels! ,,Von
Furien gepeinigt, verschied er®, sagt sein kalvinistischer Arzt Tronchin,
»Kionnte der Teufel sterben, so wiirde er nicht anders enden®, sagten Augen-
zeugen. Das Hauptdokument iiber Voltaires Tod — ohne Sakramenten-
empfang — hat ein ehemaliger Jesuit, Abbé Gaultier, geschrieben, der
dem Erzbischof von Paris, Msgr. de Beaumont, berichtete, daB Voltaire am
2. Mirz 1778 bei ihm gebeichtet und einen Akt der Wiedergutmachung
unterzeichnet habe. Dann gelang es diesem Priester nicht mehr, zu Voltaire
zu kommen. Am 30. Mai sei er auf Wunsch des Neffen des Voltaire — eines
Geistlichen iibrigens und eines Titularabtes — mit dem Pfarrer von St. Sulpice
nochmals zu Voltaire gegangen, der sie aber nicht erkannt habe, da er das
BewuBtsein verloren hatte. Einige Stunden spiter starb dann Voltaire —
ohne die Letzte Olung. Dieses Gutachten ist 1780 in Paris von P. Elie Harel
gedruckt worden. Aber schon 1778 erkundigte sich der Akademiker
de la Lande bei Gaultier, ob dieses schon vorher verbreitete Gutachten echt
wiire. Gaultier zeigte ihm seine Dokumente, und de la Lande iiberzeugte
sich von der Echtheit des Memorandums.

Nun hat am 7. August 1954 Jacques Donvez in der Pariser literarischen
Wochenschrift ,,Le Figaro littéraire” erklirt, das Dokument von Gaultier
sei gefilscht, und er habe in dem Archiv eines Pariser Notars (welcher ?) ein
Aktenstiick vom Jahre 1782 (19. September) entdeckt, in dem Gaultier
erklirt, mit dem unter seinem Namen veroffentlichten Memorandum nichts
zu tun zu haben. Voltaire habe als guter Christ sterben wollen, was die
hiufigen Aussprachen des Priesters mit ihm bewiesen hitten. Auch nach
dem 2. Mirz sei Gaultier bei Voltaire gewesen, der sich allen Wahrheiten
der Kirche unterworfen habe. Nicht nur am 2. Mirz, sondern auch am
30. Mérz habe Voltaire bei ihm gebeichtet. Im Augenblicke des Todes sei
von Voltaire nichts Gewalttitiges geschehen; er sei aber im Fieber gewesen.
Dazu veriffentlicht Donvez einen Brief Voltaires an Gaultier vom 20. Fe-
bruar 1778 — die Unterschrift ist von Voltaire —, in dem er sagt, daB er
bald vor Gott, dem Schopfer der Welt, erscheinen werde. In einem zweiten
Brief — nicht von seiner Hand — bittet Voltaire den Priester, zu ihm zu
kommen. Ein dritter Brief des oben genannten Neffen an Gaultier besagt,
er mdge den Onkel besuchen. In einem vierten Brief des Pariser Erzbischofs
an Gaultier vom 27, Februar 1778 wird der Exjesuit zu seinen bisherigen
Schritten bei Voltaire begliickwiinscht; er mége aber versuchen, alles geheim
zu halten. Und das fiinfte Dokument vom 2. Mirz 1778 — von Voltaire
und zwei' Zeugen unterschriecben — sagt, daB Voltaire bei Abbé Gaultier
gebeichtet habe und: ,,daB ich sterbe in der heiligen katholischen Religion,
in der ich geboren bin, und in der Hoffnung auf die gottliche Barmherzigkeit,
welche meine Siinden verzeihen moge; und wenn ich jemals die Kirche be-
leidigt habe, bitte ich Gott und sie um Verzeihung“. Auf der Riickseite des
Briefes erkldrte Voltaire ausdriicklich, daB es Liige sei, zu behaupten, er
wiirde im Augenblicke des Todes nicht zu diesen Worten stehen.

Was geschah nach dem Tode Voltaires ? Der Erzbischof von Paris und
der Pfarrer von St. Sulpice verweigerten das kirchliche Begriibnis, und

»+Theol.-prakt. Quartalschrift® I. 1955 (3}



66 Romische Erlidsse und Entscheidungen

selbst der Konig entschied, man miisse die Priester gewiihren lassen. Da von
einer eventuellen Beerdigung in Ferney gesprochen wurde, erklirte der
Bischof von Annecy vorsorglich, Voltaire diirfe nicht katholisch beerdigt
werden. Der geistliche Neffe und Titularabt von Scellitres brachte die Leiche
in aller Eile in das Zisterzienserkloster Scelliéres, erklirte, sein Onkel sei
auf der Reise plotzlich gestorben und man mége ihn sofort kirchlich beerdigen,
was geschah. Nach 24 Stunden lief ein Brief des Bischofs von Troyes ein:
unter keinen Umsténden ein kirchliches Begribnis eines Exkommunizierten!
Diese Tatsachen muf3 man wissen, wenn man zu dem Fund von Jacques
Donvez Stellung nehmen will. Sollten der Erzbischof von Paris und der
Pfarrer von St. Sulpice nicht mit Freuden die kirchliche Beerdigung bewilligt
haben, wenn der bei ihnen in Gunst stehende Abbé Gaultier versichert hitte,
was in dem gefundenen Dokument steht? Und die franzdsische katholische
Offentlichkeit fragt mit Recht, warum Abbé Gaultier ruhig die falsche
Version itber den Tod Voltaires habe verbreiten lassen, wo er doch Voltaire
fast vollig entlasten konnte. Und wie seltsam, daBl man jetzt erst — 1954 —
Dokumente bei einem Notar findet, die unberiihrt geblieben sind! Jeden-
falls steht noch manches Fragezeichen hinter diesem Aktenfund, und die
Presse war wohl nicht gut beraten, wenn sie hinausposaunte: Voltaire starb
als guter Katholik.

Siegburg (Rheinland) Oberstudienrat W. Bers

Romische Erlidsse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Rom

Neue Ablisse fiir den Familien-Rosenkranz. Bisher war — nach dem Enchiridion
Indulgentiarum, Ausgabe von 1952 — fiir das Beten des Rosenkranzes im Kreise
der Familie tdglich ein unvollkommener AblaB von 10 Jahren gewihrt sowie ein
vollkommener Abla, der zweimal im Monate gewonnen werden konnte. Nun hat
der Hl. Vater Pius XII. am 11, Oktober, dem Feste der Mutterschaft Mariens, in
einer Audienz des Kardinal-GroBpénitentiars das Beten des Familien-Rosenkranzes
mit neuen Ablissen ausgestattet und belohnt. Anlafl dazu waren die Bitten von
zahlreichen Bischiofen des Erdkreises und Ordensoberen, damit nach den Worten der
Enzyklika ,,Fulgens Corona* das héusliche Leben in festem, ungebrochenem Glauben
erstrahle, Naherhin wird nun allen Glidubigen, die den dritten Teil des marianischen
Rosenkranzes oder Psalters, also fiinf Gesetzchen, tiglich durch eine Woche hindurch
im Familienkreise beten, ein vollkommener AblaBl gewiihrt, der gewonnen werden
kann an jedem Samstag sowie an zwei anderen beliebigen Tagen der Woche und aufler-
dem an den einzelnen Marienfesten, die sich im allgemeinen Kalendarium finden.
Diese Marienfeste sind im Laufe des Kirchenjahres folgende: Fest der Unbefleckten
Empfingnis Mariens (8. Dezember), Marid Reinigung oder LichtmeB (2. Febrnar),
Fest der Erscheinung der Mutter Gottes in Lourdes (11. Februar), Marié Verkiindigung
(25. Miirz), Sieben Schmerzen Mariens (Freitag nach dem Passionssonntag), Maria
Heimsuchung (2. Juli), Fest der allerseligsten Jungfrau vom Berge Karmel oder
Skapulierfest (16. Juli), Maria Schnee (5. August), Marid Himmelfahrt (15. August),
Fest des Unbefleckten Herzens Mariens (22. August), Mariéi Geburt (8. September),
Fest des heiligsten Namens Maris (12. September), Sieben Schmerzen Mariens (15. Sep-
tember), Fest der allerseligsten Jungfrau von der Erlosung der Gefangenen (24. Sep-
tember), Rosenkranzfest (7. Oktober), Fest der Mutterschaft Mariens (11. Oktober)
und das Fest Marié Opferung (21. November). Bedingung fiir die Gewinnung des voll-



Literatur 67

kommenen Ablasses an allen diesen genannten Tagen ist eine giiltige Beichte und der
Empfang der hl. Kommunion, (Dekret der Apostolischen Panitentiarie vom 11. Okto-
ber 1954; ,,Osservatore Romano“ Nr. 238 vom 13. Oktober 1954.)

Neune Vollmachten fiir die Seelsorger der Schiffsreisenden. Am 2. April dieses
Jahres wurden von der Konsistorialkongregation auf Anordnung des HI. Vaters fiir
die Seelsorger, das ist fiir die Kapline und Direktoren des Werkes ,,Apostolatus
maris*,nene Normen herausgegeben und ihnen besondere Fakultiten fiir die Seelsorge
verlichen. (Vgl. diese Zeitschrift, Jg. 1954, Heft 4, S, 321.) Dieses genannte Werk
betafit sich hauptsichlich mit der Seelsorge unter dem Schiffspersonal, gleichsam mit
den berufsmiBligen Seefahrern, In letzter Zeit wurden nun fast gleichlautende Normen
und Fakultiten veroffentlicht, die den Seelsorgern (das ist den Kaplinen und Direk-
toren der Kapline) der Schiffsreisenden iiberhaupt und besonders der Auswanderer
gewihrt wurden.

Diese zwei Erlisse und auch das Datum ihrer Unterfertigung (Fest des hl. Josef,
19. Mirz, und Fest des hl. Franz von Paula, des Patrons der italienischen Schiffs-
leute) zeigen das Interesse und die Sorge, die man besonders in Italien der Seelsorge
unter den Sceleuten und Auswanderern entgegenbringt, Probleme. die in diesem
Lande besonders brennend sind.

(AAS, 1954, Nr. 7, p. 248

252: Nr. 10, p. 414—418.)

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Fine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

* Aristoteles. Eudemische Ethik. (Die Lehrschriften, herausgegeben, iiber-
tragen und in ihrer Entstehung erliutert von Dr. Paul Gohlke.) (277.) Paderborn
1954, Ferdinand Schéningh. Kart. DM 10.80.

Aufban und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII.
Herausgegeben von Arthur-Fridolin Utz O. P. und Joseph-Fulko Groner O. P.
(XVIII und 1342.) Freiburg/Schweiz 1954, Paulusverlag. Leinen geb.

Barthas, C. Fatima. Ein Wunder des zwanzigsten Jahrhunderts. Ubersetzung
aus dem Franzisischen von Ellen Sommer von Seckendorff. (270.) Mit zwalf Bild-
tafeln und einer Karte im Text. Freiburg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 9.80,
brosch. DM 7.80.

Binder, Josef W. Von Berglerbuben und Lederhosen. (168.) Wien 1954,
Verlag Herder. Halbleinen geb. S 38.—, DM 6.50.

Dordett, Alexander. Der geistliche Charakter der kirchlichen Gerichts-
barkeit. Fine rechtshistorische Studie iiber die Bestrebungen der Antikurialisten
zur Beschriinkung der ,iurisdictio coactiva®. (223.) Wien 1954. Im Selbstverlag des
Verfassers (Wien XVIII, Gentzgasse 104). i

Entordnetes Leben — Heilende Kriifte. Jahrbuch fiir Volksgesundung 1954 /55,
Herausgegeben von Caritasdirektor Msgr. Walter Baumeister, Freiburg im Breisgau.
(144.) Hamm in Westfalen 1954, Hoheneckverlag GmbH. Kart. DM 3.50.

Firkel, Eva. Schicksalsfragen der Frau. (VI u. 270.). Wien 1954, Verlag
Herder. Halbleinen geb. S 49.—, DM 8.50.

Haag, Herbert. Bibel-Lexikon. Herausgegeben . . . in Verbindung mit A. van
den Born und zahlreichen Fachgelehrten. Sechste Lieferung: Matthiusevangelium
lla?is Personennamen. (222 Sp.). Einsiedeln-Ziirich-Kéln, Benziger-Verlag. Brosch.

r./DM 11.—.

ok



68 Literatur

Herde, Dr. A. Katholik und Anthroposophie. (48.) Augsburg, Verlag
Winfried-Werk. Kart. DM 1.—.

Hildenbrand, August. Haushuch der christlichen Unterweisung. Bearbeitet.
Zweite Auflage. (XVI u. 462.) Mit 16 Bildtafeln und einem ausfiihrlichen Verzeichnis
zum Nachschlagen. Freiburg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 20.—.

Hochbichler, Dr. Wilhelm, Osterreichisches Katechetenrecht. (Veroffent-
lichungen des Erzbischiflichen Amtes fiir Unterricht und Erziehung/Katechetisches
Institut Wien/IL.) (318.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1954, Tyrolia-Verlag. Kart.S 70.—.

Horvath, Alexander M., 0. P. Studien zum Gottesbegriff. Zweite, stark
erweiterte Auflage von ,Der thomistische Gottesbegriff. (Thomistische Studien.
Schriftenreihe des ,,Divus Thomas®“. Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative
Theologie. VI. Band.) (XII u. 316.) Mit vier Tafeln. Freiburg/Schweiz 1954, Paulus-
verlag. Kart. Fr. 20.80, DM 20.—.

Internationale Zeitschriftenschaun fiir Bibelwissenschaft und Grenzgebiete. Inter-
national Review of Biblical Studies. Revue Internationale des Etudes Bibliques.
Band I, 1951/52, Heft 2. (XII u. 220.) Diisseldorf, Patmos-Verlag. Brosch. DM 22.—.

Klug, Ignatius. Der Helfer Gott. Siebente Auflage. (248.) Paderborn 1954,
Ferdinand Schéningh. Leinen geb. DM 7.80.

Ledit, Joseph, s. j. Le Front des Pauvres. Préface de Mgr. Albertus Martin,
évéque de Nicolet. (292.) La Corporation des Editions Fides. 25est, rue Saint-Jacques,
Montréal (14), Canada.

Marmion, Dom Columba. Christus, das Ideal des Priesters. Deutsche Aus-
gabe von ,Le Christ, Idéal du Prétre“. Aus dem Franzésischen iibertragen von
E. Nikrin. (467.) Freiburg/Schweiz 1954, Paulusverlag. Geb. sFr. 16.65, DM 16.—.

Neweklowsky, Ernst. Die Schiffahrt und FléBerei im Raume der oberen
Donau. (Schriftenreihe des Institutes fiir Landeskunde von Obergsterreich. Heraus-
gegeben von Dr., Franz Pfeffer. 6). 2. Band. (516.) Mit zwei mehrfarbigen Kunstbildern,
Bilderatlas und Tafelbilder-Atlas. Linz 1954, Oberdsterreichischer Landesverlag.
Gangzleinen geb. S 147.—.

Noll, Rudolf. Frithes Christentum in Osterreich. Von den Anféngen bis
um 600 n. Chr. (148 u. 16.) Mit 42 Abbildungen und 1 Karte. Wien 1954, Verlag
Franz Deuticke. Geheftet.

Osterreichischer Volkskalender 1955. 66. Jahrgang. Mit Beilage ,,Der Hausfreund®.
Linz, Oberosterreichischer Landesverlag. Kart. S 10.80. !

Pagani, Virginia. Das Leben Jesu den Kindern erzéhlt. Ubertragung aus
dem Ttalienischen von Paula Topf. (168.) Linz, Oberésterreichischer Landesverlag.
Geb. S 38.50.

Piarrer Kiinzle’s Volkskalender 1955. (128.) Innshruck, Verlag Felizian Rauch.
Lizenzauflage mit Genehmigung des Verlags Otto Walter AG., Olten. Kart. S. 14.—.

Premm, Dr. phil. et theol., Matthias. Katholische Glaubenskunde. Ein Lehr-
buch der Dogmatik. Dritter Band, I. Teil: Allgemeine Sakramentenlehre, Taufe,
Firmung, Eucharistie. (XIV u. 376.) Wien 1954, Verlag Herder. Leinen geb. 5 122.—,
DM 22.—, Subskriptionspreis S 110.—, DM 20.—.

Schasching, Dr. Johann, S. J. Staatsbildung und Finanzentwicklung.
Ein Beitrag zur Geschichte des Gsterreichischen Staatskredites in der 2. Hilfte des
18. Jahrhunderts. (Philosophie und Grenzwissenschaften. Schriftenreihe, herausge-
geben vom Innsbrucker Institut fiir scholastische Philosophie. VIII, Band — 3. und
4, Heft.) (116.) Innsbruck 1954, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 45.60. )

Standinger, P. Joseph, S. J. Die stiirzende Glut. Briefe an einen jungen Mann.
(124.) Innebruck 1954, Verlag Felizian Rauch. Kart. 5 16.80.

Sternegger, Benedikt. Das verlorene Wort. Die Psychologie an der Schwelle
paradiesischer Geheimnisse. (84.) Augsburg 1954, Hans-Rasler-Verlag. Leinen geb.

Tyeiak, Julius. Der siebenfiltige Strom aus der Gnadenwelt der Sakra-
mente. 2., verbesserte Auflage. (VIII u. 160.) Freiburg, Verlag Herder. Pappband
DM 5.—. .

Unser Jahr 1955. Taschenkalender der Katholischen Jugend Osterreichs. Wien,
Fiahrmann-Verlag. Halbleinen S 7.—, Leinen 5 11.—.



Literatur 69

Volpi, Italo. Comunione e salvezzain S. Agostino. Una controversia durante
il concilio di Trento e la rinascita scolastica. (Mysterium. Theologicarum disserta-
tionum series, moderatore Antonio Piolanti edita.) (148.) Romae 1954, Officiam libri
catholici — Catholic book agency.

Zwetsloot, Dr. Hugo, S. J. Friedrich Spee und die Hexenprozesse. Die
Stellung und Bedeutung der Cautio Criminalis in der Geschichte der Hexenverfol-
gungen. (346.) Trier 1954, Paulinus-Verlag. Kart, DM 9.—,

Buchbespi'echungen

Die Heilige Schrift des Alten Bundes. 1. Band: Weisheitsbiicher und Propheten.
Herausgegeben von Pius Parsch. (1088.) Klosterneuburg bei Wien 1953, Bibel-
apostolat. Leinen geb. S 21.30, Geschenkausgabe S 31.30.

Genau so wie der I. Band des Alten Testamentes ist auch dieser ein Segen fiir
den deutschen Raum, da nun wirklich die gesamte Heilige Schrift in einer volks-
tiimlichen Ausgabe und zu einem billigen Preise allen erreichbar ist. Alle, die guten
Willens sind und nach der Lesung des Wortes Gottes verlangen, kénnen sich diese
preiswerte Ausgabe erwerben. Auch dieser II. Band ist besonders als Erinnerungs-
geschenk (bei Firmung, EheschlieBung oder bei sonstigen markanten Lebensereig-
nissen) gedacht und hat eigens Raum fiir eine entsprechende Widmung,

Zum Inhalt, d. h. zur deutschen Ubersetzung ist u. a. zu sagen, daf sie einwand-
frei, ja teilweise ausgezeichnet ist. Der Versuch Schlogls einer mehr metrischen (von
Johannes Bauer revidierten) Ubersetzung des Buches Isaias ist kiihn und im groflen
und ganzen gelungen. Nur bleibt die Frage, ob beim lauten Vorlesen ein Lektor aus
dem gewdhnlichen Volke wirklich ,,den Ton trifft, und ob fiir das Volk, falls hie und
da einmal ein Schauspieler oder sonst routinierter Rezitator das Wort Gottes in einer
derart ,gebundenen” Rede vortrigt, der einfache Glanz des Géttlichen nicht ver-
wischt und der gnadenvolle Eindruck abgeschwicht wird, Bisherige Erfahrungen
diesbeziiglich waren nicht ganz befriedigend. Auf jeden Fall dienen allzu hiufige
Verkiirzungen (durch Apostrophe) um des VersmaBes willen wenig einer wiirdigen
Wiedergabe géttlicher Reden. Vielleicht ist es doch méglich, bei einer spiteren Nen-
aaflage da manches zu éndern, z. B. wo es heiit (S. 576): ,,wie 'nen Strom*, oder
weiter: ,,wie 'nen flutenden FluB“. Warum sollte man nicht sagen diirfen: ,wie einen
Strom“? S. 276 steht zu lesen: ,,denn seit jeher wimmelt’s von Zaub’rern®,

Abgesehen von diesen und ihnlichen Wiinschen, wie z. B. nach einer einheit-
lich durchlaufenden Ubersetzung, gibt es wohl fiir die Klosterneuburger Bibel nur
den einen Wunsch, daB solch ein gesegnetes Werk ecine wahre Massenverbreitung
erfahre und Gott aufs neue zu reden beginne zu unserem deutschen Volke.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner

Leitgedanken der Bibel. Studien iiber Ausdruck und Entfaltung der Offenbarung.
Von Jacques Guillet S.J. Aus dem Franzésischen iibersetzt von P, Odilo Zurkinden,
0. 8. B. (308.) Luzern 1954, Verlag Riiber & Cie. Geheftet sFr, 12.—, in Leinen
sFr. 16.50, DM 15.80.

Es ist in letzter Zeit modern geworden, bestimmte Termini der HI Schrift zam
Gegenstande von ausfiihrlichen Abhandlungen und Dissertationen zu machen. Man
schrieb iiber den Charisgedanken, iiber das Reich Gottes, iiber Metanoia; man unter-
suchte, was das Wort ,.glauben® fiir einen vielfiltigen Sinn haben kann, Guillet hat
in seinen ,,Leitgedanken® eine kleine Auslese von typischen Ideen geboten und zeigt
in gewissenhafter Forschung das Wachsen dieser grundlegenden Begriffe und Termini
und ihr Reifen bis zu ihrer Vollendung in Christus.

In sechs Kapiteln handelt das Buch iiber Exodus und Wiistenwanderung; iiber
Gnade, Gerechtigkeit und Wahrheit; von der Siinde; von der Verdammung; von
der Hoffnung; vom Odem Jahwes. Lauter hochaktuelle Themen. Sie wurden gewihlt,
um gewisse Perspektiven zu eréffnen. Da sie jedoch nur aus einer Uberfiille ausge-
wihlt sind, ist das Werk, wie der Autor selber sagt, ,fragmentarisch*. Und trotz
dieser bescheidenen Bemerkung Guillets mul man sagen, dall dem Werke doch eine
staunenswerte Abrundung und Vollendung eignet. Denn der Versuch, der hier ge-
startet werden sollte, ist gelungen: der Autor will durch das Studium des hier ge-

»Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1955 6



70 Literatur

botenen Ideenschatzes zeigen, wie sehr die Offenbarungsreligion im Diesseitigen
wurzelt und die Spuren dieser Welt an sich triigt, wie sehr das Wort Gottes ,Fleisch
geworden® ist, wie es aber zuletzt aus dem Jenseitigen stammt und ,,nicht von dieser
Welt“. Guillet zeigt, wie der Jahwismus des A.Ts.Ideen, Bilder und Gleichnisse der
religiosen Umwelt des Alten Orients entnimmt, aber sie sogleich umschmilzt und um-
formt, daB sie geeignet werden, den Schatz iibernatiirlicher Offenbarungswahrheit
zu bergen, vielleicht vorerst zu verbergen. ;

Wenn die ,,Revne Biblique® in ihrer Kritik #iber diese ,,Thémes bibliques* —
so lautet der Titel in der Originalausgabe — schrieb, daB Guillet besser als eine ,,Ein-
leitung® zu einem wirklichen Verstindnis der heiligen Texte helfe, so kann man das
insofern unterschreiben, als hier tiefe Stollen getrieben werden in die Goldminen
biblischer Theologie; denn gerade die Theologie der Bibel liegt nicht an der Ober-
fliche, sondern in den dunklen Schiichten mithsamer Tiefenforschung. Und eine Probe
solcher Tiefenforschung ist von Guillet hier geboten. Dies ist wohl die beste Empfehlung
des Werkes. i

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner

Die Sohne des Lichtes. Zeit und Stellang der Handschriften vom Toten Meer.
Von Georg Molin. (248.) 1 Karte. Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen
S 98.—, brosch. S 82.—.

Die wissenschaftliche Untersuchung und Auswertung der palistinensischen
Handschriftenfunde von 1947 (En Féscha) und 1952 (Chirbet Qumran), die alttesta-
mentliche Bibeltexte, Kommentare zu atl. Biichern und liturgische Texte einer reli-
gidsen Sekte zum Vorschein brachten, hat bereits eine reiche Literatur erstehen
lassen. Einen Ausschnitt aus dem ganzen Problemkomplex bildet die Frage nach
der Sekte oder religisen Gemeinschaft, deren theologisches Gedankengut wir in einer,
Anzahl der gefundenen Schriftrollen vor uns haben. Die vorliegende Arbeit befaBt sich
in drei Teilen mit diesem Thema. Zum I. Teil, der in deutscher Ubertragung die
Texte der einschligizen Rollen bringt (Habakukkommentar, Michakommentar,
Sektenkanon, Hymnen, ,,Krieg der Séhne des Lichtes gegen die Sohne der Finsternis®,
mit Anfiigung der bereits frither entdeckten Damaskusschrift), bemerkt der Ver-
fasser selbst: ,,Die hier mitgeteilten Texte bieten erhebliche Schwierigkeiten und
lassen stellenweise auch eine andere Ubersetzung zu. Eine Begriindung der hier gege-
benen Ubersetzung ist auf engem Raum nicht méglich” (S. 59). Der II. Teil ist text-
kritischen Fragen gewidmet (z. B. Geschichte der Auffindung, Alter und Einzelunter-
suchung der Handschriften) und versucht, die Theologie und religionsgeschichtliche
Stellung der Sekte darzulegen. Der III. Teil enthilt abschlieBende Abbandlungen.

Das Buch bietet fiir den Theologen und den religionsgeschichtlich interessierten
gebildeten Laien eine wertvolle Orientierung iiber den vorliufigen Stand der Frage.
Wieweit die gebotene Uberschau in allem begriindet ist, muf} sich erst erweisen, wenn
einmal die genaue Datierung der Texte feststeht und die sichere Gewiihr vorhanden
ist, daB die vorgelegten Texte sich wirklich auf eine und dieselbe Sekte, die soge-
nannten .,S6hne des Lichtes®, beziehen. Die herausgearbeitete Theologie leidet an
der heute noch vorhandenen Ubersetzungsunsicherheit der Texte. Die Vergleichs-
tabelle unserer Texte mit der Johannes-Literatur zeigt, daB die Ahnlichkeiten sich
meist auf allgemein giiltige bezichen. Schwer zu behaupten sind Satze wie: ,,Striche
man aus dem Epheser oder aus dem ersten Petrus den Namen Christi, so kénnte man
meinen, Schriften aus der Hohle von En Féscha vor sich zu haben* (S. 176). ,Mir
scheint es vielmehr, daB seine (des Evangelisten Johannes) Familie, auch schon sein
Vater, Glieder der Sekte gewesen sind* (S. 184). Im iibrigen wird man es erst nach
Vorlage gesicherter Forschungsergebnisse wagen diirfen, die neuen Texte mit den
nentestamentlichen Schriften in Vergleich zu stellen. Dann werden sie vielleicht das
neutestamentliche Bibelverstindnis um ein Stiick bereichern, wogegen eine verfrithte
Gegeniiberstellung nur verwirren kéonnte.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Die Apostelgeschichte. Werden und Wachsen der jungen Kirche. Von P. Johann
Perk. (XII u. 240.) Stuttgart 1954, Kepplerhaus-Verlag. Kart. DM 7.80, Leinen
DM 9.80.

Die vorliegende Ubersetzung und versweise Erklirung der Apostelgeschichte



Literatur il

ist in erster Linie fiir den Laien gedacht, der am Anfange der Bibelarbeit steht, Dieser
Zielsetzung dienen: die allgemein verstiindliche Einfithrung (S. 1—12), die schéne,
flieBende Sprache der Ubersetzung, die saubere Einteilung in Abschnitte mit treffenden
Uberschriften, die Letternverschiedenheit von Text und nachfolgender Erklirung
und die Beigabe einer Karte der Paulinischen Reisen. Der Volkstiimlichkeit zuliebe
diirfte auch auf jede textkritische Auseinandersetzung und Literaturangabe ver-
zichtet worden sein,

Bei einer Neuauflage wire vielleicht zu iiberlegen, ob es nicht besser wiire, die
besonders im ersten Drittel des Buches hiufig und ohne Stellenangabe eingeflochtenen
Viterzitate, die doch selber nur Bruchstiicke einstiger Erklirung sind, zu verringern
und den freigewordenen Platz fiir eine ausfiihrlichere Kommentierung bedeutender
Ereignisse zu verwenden (z.B. Pauli Bekehrung, Apostelkonzil, Paulus in Athen,
Sprachenreden). Exegetisch sei bemerkt: Lukas als Maler (S. 2) ist wohl nur bildlich
zu verstehen. Die Sendung des Barnabas von Jerusalem nach Antiochien wird auf
S. 6 in das Jahr 40, auf S. 108 in das Jahr 43 datiert. Dal Jesus in der Vorhdlle die
Seelen der Gerechten von der zeitweiligen ,,Strafe der Verdammnis“ befreite (S. 32),
diirfte etwas unklar ausgedriickt sein. Es bleibt dahingestellt, ob der in 1 Kor 1, 16,
genannte Stephanas ohne weiteres als Stephanus bezeichnet werden kann (S. '103).
Jo 6, 15 will das Volk Jesus zum Kinig machen, nicht aber seine Jiinger, wie es S. 15
gemeint zu sein scheint. In der Uberschrift S. 83 diirfte statt des Singulars ,,ihm*
der Plural ,,ihnen* zu setzen sein.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Das Testament des Herrn. Erwigungen iiber die sieben Worte Jesu am Kreuze.
Von P. Beat Ambord. (72.) Freiburg/Schweiz 1954, Paulusverlag., Kart. sFr. 4.70,
DM 4.50.

Das Biichlein, eine Niederschrift der Karwochenvortrige 1953 im Radio Vatikan,
enthilt wertvolle Betrachtungsgedanken in der Riickschau und Vorschau von Gol-
gotha aus. An Hand der sieben Worte entwirft der Verfasser ein anschauliches Bild
des Leidens Jesu, wie es von den Propheten vorausverkiindet ward und wie es sich
fortsetzt in Jesu Teilnahme am Geschicke seiner Getreuen in der Kirche. Als tiefste
Betrachtung darf man wohl die vierte ansprechen, in der unter der Aufschrift »Das
Testament Seiner Angst* Jesu Verhalten als Schliissel fiir die Uberwindung unserer
Existenzangst geboten wird.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Die Stellung Jesu zu Siinde und Siinder nach den vier Evangelien. Von Jakob
Haas. (Studia Friburgensia. Herausgegeben unter der Leitung der Dominikaner-
Professoren an der Universitit Freiburg in der Schweiz. Neue Folge, Heft 7.) (XXV
u. 256.) Freiburg/Schweiz 1953, Universititsverlag. Brosch. sFr. 16.50, DM 15.—.

Die theologische Fakultiit der Universitiat Freiburg, bei der diese Arbeit als Disser-
tation eingereicht wurde, hat sie aufs beste qualifiziert. Damit ist die wissenschaftliche
Wertung des Buches genugsam vermerkt. Wie der Titel besagt, hat sich der Verfasser
der lohnenswerten Aufgabe unterzogen, eine Gesamtdarstellung alles dessen zu geben,
was die vier Evangelien iiber die Stellung Jesu zu Siinde und Siindern berichten. Der
Inhalt des Buches verteilt sich auf drei Abschnitte: 1. Die Siinde als solche in den
Evangelien, d. i. Wesen, Arten, Ursachen und Allgemeinheit der Siinde; 2. Die Siinde
in ihren Folgen; 3. Vergebung und Uberwindung der Siinde mit dem besonders wert-
vollen Kapitel iiber die ,,Siinderliebe Jesu“. Dem ersten Teil ist ein Anhang beigefiigt
iiber die Frage um die Erbsiinde in den Evangelien. Der Anhang des letzten Abschnittes
aber handelt iiber die evangelischen Rite. Mit der Versffentlichung dieser Dissertation
ist einem vielgehdrten Wunsche nach griindlicherer Fundierung der moraltheologischen
Abhandlungen iiber die Siinde entsprochen. Alle einschligigen Probleme werden an
Hand der Schrifttexte gewissenhaft bearbeitet und in klarer, durchaus nicht abstrakter
Art dargeboten. So wird dieses Werk, dem der wissenschaftliche Apparat vom eigent-
Lichen Text getrennt beigegeben ist, fiir jeden Seelsorger praktisch verwendbar, und
er wird darin viel Anregung nicht nur fiir das eigene Seelenleben, sondern auch fiir
die Pastoration, speziell fiir Katechese und Predigt, finden.

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

6



72 Literatur

Paulus baut die Weltkirche. Ein Missionsbuch. Von Anton Freitag S. V. D.
(St.-Gabrieler Studien, XI. Band). (212.) Médling bei Wien, St.-Gabriel-Verlag. Kart.
S 40.—, geb. S 48.—.

Die%firksamkeit des heiligen Apostels Paulus vom missiologischen Standpunkt aus
zu behandeln, ist ein dankenswertes Unternehmen. Der Verfasser, ein erfahrener
Missionir und Missionswissenschaftler, legt dar, wie Paulus aus seiner Sendung heraus
und in erleuchteter Anpassung an die gegebenen Verhiltnisse die Weltkirche aunf-
gebaut hat. Damit entkréftet er zugleich die Vorwiirfe der Unbestiindigkeit, Plan-
losigkeit und des mangelnden Organisationstalentes, die man gelegentlich gegen den
Volkerapostel erhoben hat. Das Buch stellt eine willkommene Bereicherung der Paulus-
literatur dar. Manchmal zutage tretende Schonfirberei, kleinere Irrtiimer und Miingel
in der Zitation konnten bei einer Neunauflage beseitigt werden.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Quinti Septimi Florentis Tertulliani Opera. Pars I: Opera catholica adversus Mar-
cionem. (Corpus Christianorum. Series Latina, I.) (XXVI et 76.) Turnholti (Belgium)
MCMLIIIL. Typographi Brepols, Editores Pontificii. Belg. fr. 80.—.

Unter den lateinischen Kirchenschriftstellern vor der Bliitezeit der Patristik ragen
Cyprian und Tertullian von Karthago hervor. In dieser Publikationsreihe findet zu-
nichst der iltere von beiden, der Rechtsanwalt Tertullian, Beachtung; seine geschlif-
fenen Sentenzen werden noch immer zitiert.

Bei der aufmerksamen Lektiire dieser wissenschaftlich exakt edierten Ausgabe
ergeben sich stets neue Erkenntnisse. Es darf in diesem Zusammenhang auch wohl
auf die Tatsache verwiesen werden, dafl nach dem Zeugnisse der Schrift ,,Ad Nationes*,
Liber primus, III, 2, die Gliubigen bereits damals — nicht erstmalig unter Decius,
wie oft noch verbreitet wird — ,,propter nomen Christianum® Tod und Verfolgung
erlitten.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Im Bannkreis des Bernhard von Clairvaux. Aus dem Leben einer Zisterzienserin-
nenabtei. Von Agape Menne, O. S. B. (250.) Salzburg 1953, Otto-Miiller-Verlag. Leinen
geb. S 72.—, DM 12.50, sFr. 13.—.

Hier schenkt uns eine Chorfrau der Benediktinerinnenabtei St. Hildegard ' zu
Eibingen bei Riidesheim am Rhein ein Buch iiber ihre Schwestern, die als Zister-
zienserinnen zu Marienthal in der Lausitz seit mehr als 700 Jahren dem Opus Dei
dienen: in Reinheit des Herzens und Opferwilligkeit der Gesinnung. In einer iiberaus
anschaulichen Weise spricht immer wieder St. Bernhard zu uns, treten die hochwiir-
digen Abtissinnen, die gnidigen Frauen, nochmals aus ihren Griibern heraus und er-
zihlen von ihrem gottverbundenen Wirken und ewigkeitsausgerichteten Leben —
mitten unter den schwierigen Verhiltnissen ihrer Zeit. Und wie sie sich heimatver-
wurzelt in allen Stiirmen bewihrten! Hussitenkriege und Glaubensspaltung, Reich-
tum, weltliche Macht und Feuershrunst, Uberschwemmung und feindliche Besetzung
— nichts konnte auf die Dauer diese segensvolle Stiftung Kunigundens, der Konigin
von Bohmen, ausloschen.

Mit griindlichem Studium der Quellen und einer umsichtigen Belesenheit in der
einschliigigen Literatur verbindet die gewandte Verfasserin Schonheit und Fliissigkeit
der Darstellung, mit Liebe zum dargestellten Gegenstand miichterne Objektivitit und
Klarheit der Gliederung. Ohne jede Spur primitiver Tendenz und Schénférberei ent-
faltet diese Publikation eine sympathische Werbekraft fiir die Dynamik und Vitalitét
kldsterlicher Gemeinschaften, die durch eine anpassungsfiihige Riickbesinnung auf die
Viter ihrer Orden und den Geist ihrer Regel stets die echte Gesinnung heiliger Jung-
friulichkeit mit der hingebungsvollen Miitterlichkeit und Frommigkeit zu verbinden
wissen.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Die Beziechungen des Stiftes Lambach zu Burgenland. Von Josef Rittsteuer.
(Burgenlindische Forschungen, herausgegeben vom Landesarchiv und Landesmuseum,
Heft 19.) Eisenstadt 1952. Brosch.

Es gehort zur mehr als tausendjihrigen Tradition des Benediktinerordens in
Osterreich, daf sich seine Mitglieder auch auBerhalb des Klosters in der normalen und



Literatur . 73

auBlerordentlichen Seelsorge betitigen. Die Festschrift der #sterreichischen Benedik-
tinerklgster ans AnlaB des 1400jihrigen Todestages des heiligen Benedikt (Benedik-
tinisches Ménchtum in Osterreich, hsg. von Hildebert Tausch, Herder-Verlag, Wien
1949) berichtet voll Stolz von den segensreichen Wirkungen dieser nicht in allen Lin-
dern in gleicher Weise angestrebten und ausgeiibten duBeren Titigkeit, Die vorliegende
Studie gewahrt einen guten Einblick in Verhiiltnisse, die besonders schwierig gelagert
waren. Es nimmt uns bei der Entfernung Kleinfranenhaids im Burgenland vom be-
trenenden Kloster Lambach in Oberdsterreich und bei der Kompliziertheit der Patro-
natsverhiltnisse nicht wunder, daB dieser entlegene AuBenposten nicht auf die Dauer
gehalten werden konnte. Unmittelbar nach den siegreichen Kriegen wider die Tiirken
wurden die Beziehungen aufgenommen und wihrend der Regierungszeit Josefs II.
muBten sie abgebrochen werden.

Die Ausfithrungen des Verfassers, der natiirlich die burgenléindischen Verhiltnisse
besser kennt als die oberdsterreichischen, werden sicher bei manchen Freunden der
Heimatgeschichte Gehér finden.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Bibel und Mythus. Ein Vortrag von Josef Bernhart. (69.) Hochland-Biicherei.
Miinchen 1954, Késel-Verlag. Kart. DM 3.60.

Wie bei Josef Bernhart nicht anders erwartet werden kann, ist dieses Biichlein
nicht nur dem Inhalte nach klar, gediegen, in die Tiefe greifend, von umfassender
Sachkenntnis getragen, sondern es ist auch der Form nach ein Kunstwerk, in Sprache,
Stil und Darstellung schlechthin vollendet. Der Verfasser beweist damit, daf theologische
Biicher nicht unbedingt in dem bekannten Gelehrtendeutsch geschrieben sein miissen.

. Der Grundgedanke der Schrift liBt sich auf den Satz zusammendriingen, daf der
Mythus, der die Religionsgeschichte immer noch in zunehmendem MaBe beschiiftigt,
also die menschliche, aus den Urtiefen des Gefiihls und der Phantasie kindlicher Vélker
hervorquellende Rede oder Sage, der Bibel durchaus nicht fremd ist. Aber er wirkt
dort nicht als Mythus, sondern gleichsam als Umhang, als Mantel, in den sich die ge-
offenbarte Wahrheit hiillt, um aus dieser seltsamen Umkleidung erst recht strahlend
hervorzubrechen und als die Gotteshotschaft zu wirken, als das ganz andere, das der
Mythus nie und nimmer zu bringen vermochte, eben weil er, rein menschlichem Denken
und Sinnen entsprungen, im Walten und Weben der Natur verstrickt bleibt, aus dem
das Gotteswort den Menschen erlésen méchte. Die heiligen Schreiber, denen der Geist
Gottes die Wahrheit kundtat, wollten sich des Mythus in ihrer Rede bedienen, weil
diese, als Rede an das Volk, in die dem Volk vertrauten Bilder und Geschichten ein-
gekleidet werden sollte. Es ist nun Aufgabe der Nachwelt, ,das Rankenwerk ausein-
anderzubiegen® und so der Wahrheit in das Gesicht zu schauen. Uns modernen Ver-
standesmenschen ist aber weithin das Gespiir fiir die Tiefe des Mythus und fiir seinen
Sinngehalt verlorengegangen. ,,Man muf} beides sehen: wie die biblische Religions-
geschichte sich verwebt mit der Symbolsprache des Mythus, zugleich aber, wie sie mit
dem Mythus als solchem nichts zu schaffen hat.“ In diesem Zusammenhange nennt
Bernhart die Schépfungsberichte, an denen man nicht krampfhaft herumdeuteln
solle, die Feuererscheinungen in der Geschichte des Moses und des Elias, die Jonas-
geschichte usw. Eine kostbare Gabe fiir jeden, fiir den Gelehrten, den Priester und
den Laien.

St. Polten Dr. Karl Schmidt

Cor Salvatoris. Wege zur Herz-Jesu-Verehrung. Unter Mitarbeit von Richard
Gutzwiller, Hugo Rahner und Karl Rahner herausgegeben von Josef Stierli. (VIII
u. 270.) Freiburg 1954, Verlag Herder, Leinen geb. DM 9.80,

Vier klingende Namen von Autoren weist das Buch aus. Die Brennpunkte des
Inhaltes sind: Aufzeigen der Widerstiinde gegen die HJV (Abkiirzung fiir Herz-Jesu-
Verehrung) in einer umfassenden, offenen und der Sache auf den Grund gehenden
Art (Gutzwiller). Die HJV im Wandel der Geschichte; hiezu werden Gedanken zur
biblischen Begriindung gebracht (H. Rahner) und der Weg durch die Geschichte von
der Viterzeit (H. Rahner) bis zu Margareta M. Alacoque (J. Stierli) und in die neueste
Zeit (derselbe) gezeigt. Wertvolle Einblicke in Wesen und Bedeutung der HJV bieten
sich dabei dar. Die Mitte des Buches bildet eine prignante und klare Darstellung der
Theologie und Dogmatik um die HJV (K. Rahner). Brennende F ragen werden beant-



T4 Literatur

wortet, wie: Was bedeutet Herz, was ist Gegenstand der HJV, was bedeuten die Privat-
offenbarungen und VerheiBungen, was ist Siihne, was heiit, den Herrn trésten? Auf-
schluBreich und wertvoll sind die ,,Anmerkungen zu kirchlichen HJ-Texten* (Gutz-
willer) und die Erklirungen zum biblischen Charakter der HJ-Litanei (derselbe). Im
AbschluBkapitel bringt J. Stierli in Zusammenfassung die dogmatischen und religidsen
Werte der HJV.

Das Buch, das man mit Freude und Frucht liest, weil es eben Wesentliches aus-
sagt, die nun einmal gegebenen Schwierigkeiten ernst nimmt und die Fragen wirklich
beantwortet, mufl man jedem Priester und auch tiefer denkenden Laien wirmstens
zur Lektiire empfehlen,

St. Polten Dr. Josef Pritz

Maria im Islam. Von Johannes-Mohammed Abd-El-Jalil. Ins Deutsche iiber-
tragen von Marianne und Heinrich Junker. (104.) Werl/Westf. 1954, Dietrich Coelde-
Verlag. Kart. DM 3.20. :

Der Verfasser konvertierte mit 24 Jahren aus dem Islam zur katholischen Kirche,
ist Franziskaner und lehrt in Paris arabische Sprache und Islamkunde. Er kann in
seiner Darstellung aus den Quellen schopfen (vgl. Literaturverzeichnis). Dargestellt
werden das Leben Mariens in der Auffassung des Islams und marianische Probleme im
Islam. In der Darstellung des Marienlebens hat der Islam aus den Evangelien, den
Apokryphen und aus den oft verzerrten Lehren des katholischen Glaubens geschopft.
Man ist iiberrascht, wieviel Schones iiber Maria gesagt wird. Sie besitzt das Vorrecht,
von allen Unreinheiten des Herzens und des Leibes frei zu sein. Sie hat Jesus jung-
fraulich empfangen. Es ist ergreifend, wie ehrfiirchtig dieses Geheimnis dargestellt
wird. Die Jungfriulichkeit ,,post partum® wird nicht angenommen. Sie ,,Mutter Gottes*
zu nennen, erscheint als schreckliche Herausforderung an die Erhabenheit Gottes und
an den menschlichen Verstand (S. 72). Maria starb im Alter von 51 Jahren. Sie ist iiber
alle Frauen erhaben. Sowohl in der Glaubensbetiitigung als auch in der religiosen
Betrachtung ist Maria sehr vielen gliubigen Moslems gegenwiirtig, sogar im Alltags-
leben (S. 85). ,,Der christliche Leser mag erfiihlen, wie Andersgliubige ihn dem Anschein
nach verurteilen, ihn in Wirklichkeit aber und unbewuf3t erwarten und rufen (S.56).

St. Pilten Dr. Alois Stoger

A. Vermeersch S.L (i) — L Creusen S. 1., Epitome Iuris Canonici cum commen-
tariis ad scholas et ad usum privatum. Tomus II. Liber ITI Codicis iuris canonici.
Editio septima, a R. P. Creusen accurate recognita. (XVI et 636.) Mechliniae-Romae,
H. Dessain. 1954.

Vermeersch-Creusen nimmt unter den groflen Kommentaren zum kirchlichen
Gesetzbuch eine hervorragende Stellung ein, an Verbreitung iibertrifft er wohl alle.
Der 2. Band liegt bisher in 42.000 Exemplaren vor. Die neueste Auflage des Werkes,
das nach dem Heimgange von P. Vermeersch im Jahre 1936 von P. Creusen allein
betreut wird, weist wieder zahlreiche Verbesserungen und Ergdnzungen auf. Es wurde
alles nachgetragen, was fiir das kirchliche Recht irgendwie von Belang ist.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Neueste Kirchenrechts-Sammlung. Die Gesetze der Piipste, die authentischen Aus-
legungen der kirchlichen Gesetze und die anderen Erlasse des Heiligen Stuhles seit
Erscheinen des Codex iur. can.(1917) gesammelt, nach den Kanones des Cod. iur. can.
geordnet und ins Deutsche iibersetzt von Suso Mayer O. S. B., Erzabtei St. Martin,
Beuron. Zweiter Band: 1930—1939. (640.) Freiburg, Verlag Herder. Leinwand DM 42.—.

Bedeutung und Eigenart dieses wichtigen kirchenrechtlichen Sammelwerkes
wurden schon bei der Wiirdigung des ersten Bandes hervorgehoben. Der vorliegende
zweite Band enthilt das einschligige Material der Jahre 1930—1939. Wir begegnen
auch einigen umfangreichen Aktenstiicken von historischer Bedeutung, so zu Kanon 3
dem Konkordat zwischen dem Heiligen Stuhl und dem Deutschen Reich vom 20. Juli
1933 und dem Konkordat zwischen dem Heiligen Stuhl und der Republik Osterreich
vom 5. Juni desselben Jahres. Mit Interesse lesen wir sodann das Rundschreiben
»Mit brennender Sorge* Pius’ XI. iiber die Lage der katholischen Kirche im Deutschen
Reich unter dem Nationalsozialismus vom 14. Mirz 1937 samt dem anschlieBenden
Notenwechsel zwischen dem deutschen Botschafter beim Heiligen Stuhl, Dr. von Ber-



Literatur | 75

gen, und Kardinalstaatssekretir Pacelli, Weiter seien erwiihnt: Zu Kanon 124 das
Rundschreiben Pius’ XI. ,,Ad catholici sacerdotii® iiber das katholische Priestertum
vom 20. September 1935; zu Kanon 1012 das bedeutsame Rundschreiben Pius’ XI.
,»,Casti connubii* iiber die christliche Ehe vom 31. Dezember 1931; zu Kanon 1322 das
Rundschreiben ' desselben Papstes ,,Divini Redemptoris® iiber den gottlosen Kom-
munismus; zu Kanon 1376 die Apostolische Konstitution ,,Deus scientiarum Dominus*
iiber die Neuordnung der kirchlichen Universititen und Fakultiten vom 24. Mai 1931
samt den Durchfiithrungsverordnungen der Kongregation der Seminarien und Univer-
sitliten; zu Kanon 1524 das bekannte Rundschreiben Pius’ XI. ,,Quadragesimo anno“
vom 15. Mai 1931; zu Kanon 1960 die EheprozeBordnung fiir die Ditzesangerichte
vom 15. August 1936; zu Kanon 1993 die entsprechende WeiheprozefBordnung vom
9. Juni 1931.

Dazu kommen zahlreiche andere Erliisse und Entscheidungen des Heiligen Stuhles,
die authentischen Entscheidungen der Kodex-Interpretationskommission u. a. Den
AbschluBl des umfangreichen Bandes bilden ein chronologisches Verzeichnis aller er-
wihnten Erldsse und ein Sachverzeichnis. Die chronologische Anordnung nach Jahr-
zehnten hat freilich den Nachteil, daB man zum selben Kanon oft mehrere Binde
nachschlagen muf}. Auch sind oft frithere Bestimmungen durch spiitere iiberholt. Die
Sammlung ist eine notwendige Ergéinzung des Kodex und fiir alle, die mit kirchenrecht-
lichen Fragen mehr zu tun haben, unentbehrlich. Dem Autor gebiihrt fiir seine emsige
Sammelarbeit ebenso der Dank der interessierten Kreise wie dem Verlag fiir die Ver-
offentlichung.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Die kirchliche Vermogensverwaltung in Osterreich. Von Patronat und Kongrua
zumn Kirchenbeitrag, Von Dr. Sebastian Ritter. (203.) Dazu 27 Seiten Gesetzestext.
Salzburg 1954, Selbstverlag des Erzbischioflichen Ordinariates. Halbleinen geb. S 40.—.

FEine Abhandlung, auf die viele schon lange gewartet haben und die daher not-
wendig war. Der Verfasser hat wissenschaftlich saubér und iibersichtlich gearbeitet
und alles aus dem gesamten Kirchenrecht zusammengetragen, was mit seinem Gegen-
stand in Beziehung steht. Er bleibt aber dabei nicht stehen, sondern gibt Ausblicke
aunf andere Gebiete und eréffnet den einen oder anderen Einstieg in neue Fragen. Der
erste Teil behandelt die kirchliche Vermogensverwaltung nach dem allgemeinen kane-
nischen Recht (in wohltuender Beriicksichtigung der dogmatischen Grundlagen der
Kirchentheologie und des Kirchenbegriffs), der zweite und der dritte Teil sind der Ver-
mogensverwaltung in Osterreich gewidmet (2. Teil: Joseph II. — 1939; 3. Teil: Die
Lage von 1939 bis heute). In einem letzten Kapitel ,,Ausblick” bringt der Autor kluge
Gedanken und Anregungen zum gegenwiirtigen Zustand und wigt in maBvoller Form
Fiir und Wider des heutigen Finanzsystems der dsterreichischen Kirche ab. Ein eigener
Anhang enthiilt Kirchenbeitragsgesetz und Pfarrkirchenratsordnung 1952 mit Kirchen-
beitragsordnung 1953, Wer auch nur entfernt mit den Finanzen der Kirche zu tun hat —
als Seelsorger, Aktivist, kirchlicher Angestellter, in der Diskussion usw.—, lese das
Buch, dessen Preis besonders niedrig gehalten ist, damit es weit verbreitet werden kann.

Linz a, d. D. Dr. Karl Bocklinger

Hymnen und Sequenzen. Ausgewiihlt und erldutert von Andreas Schwerd.
(120.) Miinchen 1954, Kosel-Verlag. Leinen DM 6.80.

Die Auswahl beginnt mit dem Magnifikat und schlieft mit ,,Media Vita®, An eine
Einfiihrung in die christliche Hymnologie schlieBen sich die lateinischen Texte, denen
sprachliche und sachliche Bemerkungen angefiigt sind. Im Gegensatz zu dem 1908 im
gleichen Verlag erschienenen Biichlein von G. M. Dreves ,,Die Kirche der Lateiner in
ihren Liedern* werden Ubersetzungen und Nachdichtungen nur ausnahmsweise bei-
gegeben. Im ,,Tedeum* wird Zeile 21 die Lesart geboten: ,,gloria munerari® statt der
gebrauchlichen ,,in gloria numerari®.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Kultus als Heilsweg. Zur Uberwindung der Heillosigkeit unserer Zeit. Von Fritz
Leist. Zweite Auflage. (64.) (In viam Salutis, I). Salzburg, Erzabtei St. Peter, Verlag
Rupertuswerk. Kart. S 16.—, DM 3.10, sFr. 3.20.

Heil und Unheil! Vielleicht hat keine Zeit so um diese Probleme gerungen wie die



76 Literatur

unsere. Nur das Christentum hilt die Lésung dieses schicksalhaften Dilemmas bereit:
Heil ist Gott, Unheil ist Gottlosigkeit. Gott erkennen und anerkennen heilt aber
zugleich auch: ihm dienen. Und im Dienste Gottes, im ,Gottesdienste®, wird der
Mensch die Freude, das Heil erfassen und erleben. So freud- und friedlos auch das
Leben heute sein mag, in den Feiern der Kirche leuchtet ein Widerschein ewiger Freude
und ewigen Friedens auf. Was in diesem Biichlein vor allem fiir den gebildeten Men-
schen — man mdéchte fast sagen: fiir den Fiihrer zum Heile — als Heilsweg aufgezeigt
wird, mage fiir alle heilsuchenden und heilverlangenden Menschen der Weg zur Freude
und zum Frieden werden!
Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Die evangelischen Riite. Die biblisch-theologischen Grundlagen des Ordenslebens
im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit. Von Abt Emmanuel Maria Heufelder
0. S. B. (76.) Wien 1953, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Kart. S 12.—, DM und
sFr. 2.20.

Eine Erneuerung des Lebens nach den ,evangelischen* Riiten kann sinngemil}
nur durch Besinnung auf das Evangelium zustandekommen. Vielleicht hat man wirk-
lich in neuerer Zeit den Orden mehr als Zweckverband fiir bestimmte Aufgaben in
der Kirche gesehen und dariiber seine eigentliche Grundidee, die engere Nachfolge
Christi und die Weihe als ,,Erstlingsgabe® an Gott, zuriicktreten lassen, Der Besinnung
auf die eigentlichen tiefsten Grundlagen dient dieses beachtenswerte Biichlein.

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S. J.

Jenseitige Menschen. Eine Sinndeutung des Ordensstandes. Von Dominikus
Thalhammer S. J. Zweite Auflage. (VIII u. 100.) Freiburg 1953, Verlag Herder.
Pappband DM 3.80.

Es ist ein gutes Zeichen, daf} dieses Buch, das ja nicht gerade leicht zu lesen ist,
jetzt nach dem Kriege neu aufgelegt werden konnte. Es wird in der neuen Auseinander-
setzung um den Sinn des Ordenslebens — dafBl man so lebhaft dariiber spricht, ist nur
erfreulich — einen sehr guten Dienst tun. Denn es ist nicht leicht irgendwo so griind-
lich und so vom inneren christlichen Wesen her iiber die Bedeutung des Lebens nach
den evangelischen Riten geschrieben worden. Manche oberflichliche Auffassung des
Ideals — drauBlen, aber auch drinnen — kénnte an Hand dieser Gedanken vermieden
werden.

Linz a.d. D. P. Igo Mayr S. J.

Strahlende Krone der Unbefleckten Gottesmutter. Gedanken fiir das Marianische
Jahr. Von P. Optat Winder O. F. M. Cap. (175.) Altenstadt, Vorarlberg, Kath. Buch-
und Kunstverlag Gebhard Lins. Kart.

Das billige Biichlein enthilt so viel des Praktischen fiir das christliche Leben und
VYollkommenheitsstreben, dafl es auch aullerhalb des Marianischen Jahres Priestern
und Laien gute Dienste leisten kann. Die Anregungen sind zeitgemiB, vielseitig und
lebensnahe, sie geben auch Kreuztrigern viel Trost und fordern das Streben nach
Vollkommenheit.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber

Studi sulla Vocazione. Contributo ad un’ analisi storico-critica sul problema della
vocazione religiosa a cura di E. Valentini. (Bibliotheca del ,,Salesianum® 25.) (320.)
SEL Societa editrice internazionale. Torino (725), Corso Regina Margherita. Lire 200.—.

Seit Lahitton (La vocation sacerdotale, Paris 1908), eigentlich schon seit Ver-
meersch (De religiosis, Briissel 1902) verstummt in den Kreisen der Priestererzicher
nicht mehr die Frage nach dem Pflicht- oder Freiheitscharakter der Priester- und
Ordensberufung. ,,Besteht eine wahre Verpflichtung (obligatio), die erkannte Berufung
zum Priestertum oder Ordensstand anzunehmen, oder kann ich die erkannte Berufung
auch ablehnen, ohne zu siindigen ?“ In den letzten Jahren ist dieses Problem besonders
in Frankreich (,,Vie Spirituelle*) und in Italien (,,Salesianum®, ,,Vita Cristiana®,
nOeminarium®, ,,Perfice Munus“) wieder von neuem aufgegriffen worden, ohne jedoch
einer Losung zugefiihrt zu werden. Das vorliegende Sammelwerk ist auf diesem Hin-
tergrunde zu verstehen, In einer Reihe von Artikeln, die von verschiedenen Verfassern
stammen, wird zunichst dargelegt, daB die aszetisch-moralische ,Tradition® seit
St: Bernhard (St. Thomas, Nikolaus v. StraBburg O, Carth., Suarez, Lessius, Cornelius



Literatur 77

a Lapide, Alfons von Liguori, Antonio Rosmini, Don Bosco ete.) fiir den verpflichten-
den Charakter der Berufung eintritt. Im SchluBartikel gibt der Herausgeber des Sam-
melwerkes, der Rektor der Salesianer-Hochschule in Turin, nach sorgfiltiger Unter-
suchung der hereinspielenden Begriffe seine Ansicht dahin ab: Wer eine vocatio
specialissima (miraculosa), d. h. eine an ihn personlich gerichtete Privatoffenbarung
iiber den zu ergreifenden Beruf erhilt, ist zur Annahme dieser Berufung verpflichtet,
und zwar — hochst wahrscheinlich — sub gravi. Wer durch eine vocatio specialis,
d. h. durch gottliche Erleuchtungen und Willensanregungen, die er als von Gott stam-
mend erkennt, berufen wird, ist ebenfalls verpflichtet, diesen Beruf zu ergreifen, wobei
die Verpflichtung um so groBer wird, je klarer der gottliche Ursprung der Erleuchtungen
und Einsprechungen erkannt wird, gewéhnlich aber wohl sub levi. Wer endlich nur
eine vocatio generalis erhilt, d. h. wer sich weder durch Privatoffenbarung noch
durch als solche erkannte gottliche Einsprechungen zum Priestertum oder Ordens-
stand berufen erkennt, sondern einzig und allein auf Grund einer kiihlen, niichternen
Priifung seiner natiirlichen und iibernatiirlichen Fihigkeiten auf der einen und der
gottlichen Gebote und Riite auf der anderen Seite, ist ebenfalls zur Ergreifung des
erkannten Berufes verpflichtet. Wiirde er es nicht tun, versiindigte er sich wenigstens
gegen das Gebot der Klugheit und der Liebe. Ohne der gegenteiligen Ansicht ihr hohes
Ziel — allseitiger Primat der Liebe in der Berufswahl — abzusprechen, tritt also der
Verfasser entschieden fiir den Pflichtcharakter der einmal erkannten Berufung ein.
Ob er damit diese spekulativ so schwierige, fiir die praktische Priestererziehung nicht
unbedeutende Frage entschieden hat? Jedenfalls sind wir dem Verfasser dankbar fiir
die iibersichtliche Darstellung der Frage, fiir die Klirung des einen oder anderen
Begriffes und fiir die Erhebung der traditionellen Ansicht.
Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Die Vollkommenheit des Ordensstandes als Synthese von Natur und Ubernatur.
Vortriige, gehalten auf der Tagung der osterreichischen Ordensoberinnen in Innsbruck
vom 28. Janner bis 1. Februar 1952. Herausgegeben von der Apostolischen Visitation
fiir die Kloster Osterreichs. (128.) Als Manuskript gedruckt. Zu beziehen vom Seelsorge-
amt Salzburg, Kapitelplatz Nr. 2. Kart. S 15.—.

Nach einem Vorwort des Apostolischen Visitators, Erzbischofs Doktor Rohracher,
werden sechs Vortriige iiber wesentliche Ordensvollkommenheit von P, Herbert Roth 5.J.
(Rottmannshéhe) und ebenso viele iiber frauliches Ordensleben von Frau Marga Miiller
(Miinchen) geboten. Besonders was in den Vortriigen iiber das Wesentliche des Voll-
kommenheitsstrebens geboten wird, ist so einfach, tief, niichtern, verstehend, weit-
herzig, daBl man es in den Hinden aller wissen mochte, denen Schwesternseelsorge in
irgendeiner Form (Beichtvater, Spiritual, Exerzitienleiter) anvertraut ist. Der Seel-
sorgspriester konnte auch sehen, wie man mutatis mutandis vor Laien iiber christ-
liches Vollkommenheitsstreben sprechen miiite.

St. Polten Dr, A. Stoger

Handbiichlein fiir innerliche Seelen. Von Jean-Nicolas Grou. Ubersetzt und neu
herausgegeben von Wilhelm Schamoni. Dritte Auflage. (248.) Paderborn 1953, Verlag
Ferdinand Schoningh, Leinen geb. DM 6.50.

Im vorliegenden Buche hat Wilhelm Schamoni, der als Verfasser des ,wahren
Gesichtes der Heiligen® (3. Aufl., Miinchen 1950, Kisel-Verlag) seine ,,scientia sanc-
torum® erwiesen hat, aus ,,Manuel des 4mes intérieures* von P. Grou S. J. (1731—
1803) ,,die Belehrungen, welche die Gott ganz hingegebenen Seelen in ihren Schwierig-
keiten und in ihrem Fortschreiten notwendig brauchen® (8. 8), iibersetzt. Die rechte
Frommigkeit ist nach Grou ,,die Ganzhingabe an Gott®, die keine Grenzen, keinen Vor-
behalt und auch nicht die kleinste Ausnahme kennen will. Um diese zentrale Idee
kreist das ganze Buch. Alles, was die Aszetik an geistlichen Ubungen und Mitteln
kennt, erhiilt von dieser Idee Licht, Wandlung, Korrektur, Vereinfachung. Damit ist
ein Grundgedanke des Evangeliums ausgesprochen. Das ,,Reich Gottes” verlangt einen
Menschen, der sein Leben verloren hat, um das neue Leben besitzen zu konnen. Das
Buch ist wie ein theologisch-mystischer Kommentar zu den Grundgedanken der
Jiingerunterweisung, wie sie Mt 19, 1—20, 28 iiberliefert ist.

Seit Generationen wird das Buch als klassisch in den Seminarien und Noviziaten
gebraucht, und zahllosen in der Welt nach Vollkommenheit strebenden Seelen ist es




78 : Literatur

Fiihrer geworden. Die gewinnende, edle, einfache, bildhafte Darstellungsweise, die an
P. Grou gerithmt wird, hat auch der Ubersetzer getroffen. Wer nach einer erfahrenen
und gewissenhaften Fiihrung auf der ,,via unionis* sucht, findet sie hier.

St. Polten Dr. A. Stéger

Einsam und gemeinsam. Von Peter Lippert. 6. Auflage. (VI u. 234.) Freiburg,
Verlag Herder. Leinen geb. DM 7.80, :

Lippert legt uns sein heilsames Wort so behutsam und feinfiihlig vor, wie ein
Freund den Freunden sein von Erfahrung gesittigtes Wort im sinnend schweigenden
Kreise. ,,Gott ist im Dunkel. Lipperts Wort durchtastet dieses Dunkel und durch-
schwebt es wie silbernes Klingen am frithen Morgen, wie volles Ténen am satten Mit-
tag, wie reiner Glockenklang iiber abendlichem Land. ,, Jeder Mensch, der Gott sucht,
ist einsam.“ Er findet jedoch zur Gemeinsamkeit mit allen, die gleich ihm in Gott zu
ruben suchen. Nimm und lies!

Linz a. d. D. Rudolf Gébl

Vor dem Angesicht des Herrn. Priesterliche Besinnung. II. Von Abbé Gaston
Courtois. Aus dem Franzosischen iibertragen von Dr. Karl Rudolf. (276.) Wien
1953, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Kart., S 35.—, DM und sFr. 6.50.

Noch einmal faflt der Autor zehn Betrachtungen zusammen, deren Stoff den
Priester ganz lebendig angeht. Maria und der Priester — Priesterliche Keuschheit —
Der Priester und die Freude — Der Priester und das Leid, sind nur einige Titel, die
uns sagen, dafl wirklich iiber Dinge gesprochen wird, die uns bewegen. Daf} es aber in
solcher Form geschicht, hebt wohl diese Betrachtungen iiber viele andere Betrach-
tungsbiicher hinaus. Die als Examen beigegebenen Gedanken zwingen jedesmal dazu,
das Gelesene wirklich fiir das eigene priesterliche Leben anzuwenden. Sie machen
unruhig, ohne durch Uberspitzung der Forderung zu entmutigen. Vielleicht kénnten
priesterliche Exhortatoren aus der geistvollen Art des Buches manches abschauen ?

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S. J.

Nachahmer Gottes. Ein Buch fiir Priester wie auch fiir Laienapostel im Geiste
des allgemeinen Priestertums. Von P. Salvator Maschek 0. M. Cap. Zweite, ver-
besserte Auflage. II. Band. (VIII u. 276.) ITI. Band. (XII u. 290.) IV. Band. (XII
u. 302.) Innsbruck 1952, Verlag Felizian Rauch. Leinen geb. je S 39.—.

Das in vier handliche, schmucke Biinde aufgeteilte Werk liegt nun in seiner Neu-
ausgabe vollstindig vor. Es hat eine gute Aufnahme gefunden. Das ist kein Wunder.
Diese betrachtenden Lesungen aus dem Leben der Heiligen und anderer grofler Christen
sind in ihrer Einfachheit ungemein ansprechend und verwendbar. Als Betrachtungs-
buch oder als Anregung fir die Heiligenpredigt wird das Werk dem Priester will-
kommen sein, als Tageslesung gehort es zu einem bei einfachen Leuten sehr belicbten
Typ geistlicher Biicher, mit dem man vielen ein wertvolles und billiges Geschenk
machen kann.

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S. J.

Die Tagesordnung des Weltpriesters. Von Dr. Karl Schmidt. (32.) Wiener Dom-
Verlag. Kart. S 5.80.

Das kleine Heft gibt dem Priester eine praktische und auch durchfiihrbare An-
weisung, trotz der Fiille der Arbeit durch gute Einteilung des Tages seine Nerven und
sein inneres Leben zu bewahren. Was im dritten Abschnitt iiber das innerliche Beten
gesagt ist, ist wegen seiner Weitherzigkeit beachtenswert.

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S. J.

Betrachtungen und Gebete. Von John Henry Newman. Aus dem Englischen
i]i)]ﬁrtragen von Maria Knopfler. (366.) Miinchen 1952, Késel-Verlag. Leinen gebunden

9.80. :

Ergiisse eines tieffrommen Herzens! Als Beispiel diene das Gebet um das Licht
der Wahrheit: ,,Ich weil nicht, ob Du mich erleuchten willst, aber daB Du es kannst
und daB ich es wiinsche, sind Griinde genug fiir mich, um das zu bitten, was Du mir
zu bitten zum mindesten nicht verwehrt hast. Mit Deiner Gnade will ich mich hiiten
vor jeder Selbsttiuschung, die mich verleiten kénnte, anzunehmen, was der Natur
gefillt, statt was die Vernunft gutheiBt,* :

Besonders ansprechend sind die Litaneien. Stérend wirkt bei der Erklirung der
Lauretanischen Litanei der den lateinischen Anrufungen vorgesetzte deutsche Artikel,




Literatur 79

z. B. die domus Dei, die turris Davidica. Bemerkenswert ist, daB Newman am 13. Miirz
1864 und am 23. Juli 1876 ,,im Angesicht des Todes* schrleb Er starb am 11. Aug. 1890.
Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Religionsunterricht zwischen Methode und freier Gestaltung. Die elementare reli-
giose Unterweisung in Frankreich. Von Prof. Dr. Leopold Lentner. (232.) Innsbhruck
1953, Tyrolia-Verlag. Kart. S 48.—.

Der Verfasser berichtet eingehend iiber die vielfachen Schwierigkeiten, denen der
Religionsunterricht in Frankreich gegeniibersteht, angefangen von der Raumfrage (in
den staatlichen Schulen gibt es keinen Religionsunterricht) bis zum Lehrbuch und zur
Person des Katecheten, aber auch von den zahlreichen mutigen Versuchen, neue Wege
zu finden, um dem Kinde die frohe Botschaft in der psychologisch und pidagogisch
richtigen Weise zu kiinden. (Diese zwei Ausdriicke kehren in der reichen Fiille der
katechetischen Literatur Frankreichs in den letzten Jahrzehnten konstant wieder.)
Das informative Buch ist jedenfalls geeignet, im Leser Geduld zu wecken mit den
eigenen Schwierigkeiten, aber auch ein neues VerantwortungsbewuBtsein, die viel
groBeren Moglichkeiten, die uns geboten sind, noch besser zu niitzen.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Homiletisches Handbuch. Von Anton Koch S. J. Vierzehnter Band: Ergiinzungs-
werk. Zweiter Teil: Homiletische Gleichnissammlung. Zweiter Band: Gleichnisse zur
katholischen Sittenlehre (Teil V—VIII des Lehr- und Quellenwerkes). (498.) Freiburg
1954, Verlag Herder. Brosch. DM 21.—, Leinwand DM 25.—. Subskriptionspreis:
Brosch. DM 18. 50, Leinwand DM 22.—.

Von dem groBangeIegten Werke liegen nunmehr zehn Binde vor: vier Biinde
vom Quellenwerk, zwei Binde vom Lehrwerk und vier Binde vom Erginzungswerk.
Der zur Beurteilung vorliegende neue Band bringt Gleichnisse zur katholischen Sitten-
lehre (der Vorginger enthilt solche zur katholischen Glaubenslehre). Der Gleichnis-
sammlung geht schon eine Beispielsammlung voraus. Die Auswahl wurde auch bei
diesem Bande nicht auf das Gleichnis im strengen Sinne beschriinkt, sondern alles ein-
bezogen, was geeignet schien, eine sittliche Forderung zu veranschaulichen. Die Aus-
wertung der Gleichnisse wird auf das Notwendigste beschriinkt oder auch ganz dem
Beniitzer iiberlassen. Der Verfasser hat wieder in miihsamer Kleinarbeit aus viel-
filtigen Quellen ein reichhaltiges Illustrationsmaterial zusammengetragen zu den
Titeln: Leben in Gott, in der Gemeinschaft, Menschenleben, Leben der Vollkommenheit.
Der Wert der einzelnen Gleichnisse ist verschieden. Auch dieser Band vermag dem
Prediger und Katecheten eine wertvolle Hilfe zu bieten, wenn es gilt, eine Forderung
der christlichen Sittenlehre den Horern anschaulich zu machen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Von Wundern und Geheimnissen. (Stimme im Rundfunk.) Von Peter Lippert S.J.
(264.) 1 Titelbild. Miinchen, Verlag ,,Ars sacra®, Josef Miiller. Leinen geb. DM 11.60,
brosch. DM 8.40.

Diese Vortriige wurden vor mehr als zwanzig Jahren im Bayrischen Rundfunk
gehalten und sind bereits 1933 in Buchform erschienen. Der unvergessene groe Seel-
sorger und Prediger spricht hier in seiner plastisch-bildhaften, auf den Menschen von
heute bezogenen Weise von den Wundern und Geheimnissen unseres Glaubens (Mensch-
werdung, Dreipersonlichkeit Gottes, Erlgsung, Kirche, Eucharistie, Gnade, Letzte
Dinge u. a.). Das Ziel, das Lippert immer vor Augen schwebt, ist die Verbindung von
Dogma und Leben, Glauben und Handeln aus dem Glauben. Auf die vornehme Aus-
stattung eigens hinzuweisen, ist bei einem Ars-sacra-Buch schon fast iiberfliissig.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Kleines Kirchenjahr. Von Karl Rahner S. J. (144.) Mit acht Bildtafeln. Miinchen
1954, Verlag Ars sacra. Leinen geb. DM 7.—,

Hinter dem anspruchslosen Titel verbirgt sich eine Kostbarkeit: 16 kurze, fein-
sinnige Erwiigungen zu Hauptzeiten und Hauptfesten des Kirchenjahres. Der bekannte
Innsbrucker Dogmatiker macht hier den Versuch, die Theologie fiir Laien fruchtbar
zu machen. Und der Versuch gelingt ihm in hohem MaBe. Gedankenreichtum verbindet
sich mit einer ansprechenden Form. Es werden keine allzu grofien Anforderungen
gestellt.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer



80 Literatur

Kinderpredigten. Versuch einer Grundlegung und eine Ausfithrung. Von Theodor
Blieweis. (XII u. 407.) Wien 1954, Seelsorgerverlag im Verlag Herder. Halbleinen
geb. 8 57.—, DM und sFr, 9.80.

Kinderpredigten sind eine noch wenig bebaute Sparte der Homiletik. Darum ist
die Herausgabe dieser auf den sonntigigen Episteln aufbauenden Ansprachen sehr
zu begriilen. Mit besonderem Interesse werden alle Kinderprediger den ersten Ab-
schnitt: Grundsiitzliches zur Kinderpredigt, lesen, zu dem es noch manches zu ergiéinzen
geben wird. Die Predigten selbst verdienen den Namen Kinderpredigten mit Recht;
sie sind inhaltlich und sprachlich dem Kinde angepafit, vermeiden es aber, allzu kind-
lich zu werden. Sie sind auch keine Hiufung von Geschichten, konzentrieren sich auf
einen Grurdgedanken und sind so gehalten, dal auch die Erwachsenen von den Predig-
ten etwas haben. Das Interesse der Grofen fiir Kinderpredigten ist ja bekanntlich
nicht gering. Manche dieser Predigten wiirden wohl eine Kiirzung, viele auch eine Ver-
einfachung vertragen. Daf} sie dem jeweiligen Milieu angepaBt werden miissen, versteht
sich von selber. Auf jeden Fall sind wir Seelsorger dem Verfasser fiir diese Handreichung
sehr dankbar, denn an guten Kinderpredigten ist noch Mangel.

Linz a. d. D. : Heinrich Mayrhuber

Die Verkiindigung im Gottesdienst der Kirche. Von Heinrich Schlier. (68.)
Koln 1953, Verlag Bachem. Kart. DM 3.50.

Das Wort dieses kleinen Buches scheint besonders jenen ,sogenannten Prak-
tikern® zugesprochen, die sich irren, wenn sie annehmen, ,jihr Verkiindigen hiitte
einen belichigen Spielraum und erbaue auf alle Fille die Kirche, wenn es nur in kirch-
licher Gesinnung und innerhalb der Kirche geschehe”. Der Verfasser legt eine Be-
sinnung dariiber vor, durch welche Verkiindigung die Kirche in Wahrheit erbaut
wird: die kirchliche Praxis erbaue die Kirche nur insoweit, als sie die Aktualisierung
des apostolischen Handelns darstelle; die Ordnung sei grundgelegt und werde gewahrt
in einer dreifachen Verkiindigung: ,im Vollzug des Herrenmahles als der zentralen
Verkiindigung im Gottesdienst der Gemeinde®, ,,im Zuspruch des Chors der Gemeinde
in der Liturgic und in der prophetischen Rede der Predigt des einzelnen®,

Das Buch vermag uns von Randbezirken, in die sich zu verlieren manchmal
vielleicht Gefahr besteht, zur kraftspendenden Mitte jeder Verkiindigung zu fiihren.

Linz a. d. D. Rudolf Gobl

Was nicht im Katechismus stand. Fiinfzig Christenlehren iiber die Liturgie der
Kirche. Von Balthasar Fischer. 3. Auflage. (163.) Trier 1953, Paulinus-Verlag.
Geb. DM 7.40, kart. DM 5.40.

Der Untertitel verrit nicht, was fiir ein originelles und praktisches Werk uns
der Verfasser geschenkt hat. Kein Wunder, dal es in acht Monaten die 3. Auflage
erlebt hat. Einige Titel mégen den Seelsorger zum Ankauf dieses Buches verlocken:
Warum steht auf dem Kirchturm ein Hahn? — Warum falten wir beim Gottesdienst
die Hinde? — Warum wird vor dem Sonntaghochamt Weihwasser ausgeteilt? —
Warum ,.kostet” die Messe etwas? — Warum wird eine Mutter nach der Geburt
nausgesegnet”? — Warum heilit es nicht mehr ,letzte”, sondern ,heilige* Olung?
Diese Artikel eines Kirchenblattes sind eine wirkliche Freude fiir den Prediger.

Linz a. d. D. Heinrich Mayerhuber

Homo Creator. Eine trinitarische Exegese des kiinstlerischen Schaffens. Von
Dorothy L. Sayers. Aus dem Englischen iibertragen von Dr. Lore Zimmerman.
(260.) Diisseldorf 1953, L. Schwann. Kart.

Es liegt offenbar im Zuge eines neu erwachten urchristlichen Denkens, daB in
Jingster Zeit in rascher Folge neue Versuche auftauchen, den Spuren der Trinitit
in der Welt nachzugehen. Die englische Denkerin tut es in bezug auf das kiinstlerische
Schaffen, wobei sie sich — allerdings entgegen der allgemeinen Angabe des Unter-
titels — auof das dichterische Schaffen beschrinkt. Innerhalb dieser Begrenzung
aber erweist sie sich als echte Pfadfinderin englischen Blutes und Geistes. Die scharf-
sinnigsten theologischen und philosophischen Begriffe wie spielend meisternd, in
einer Sprachgewandtheit, die an ihren unvergeBlichen Landsmann Chesterton erinnert,
fiihrt sie von Spur zu Spur, bis die Analogie des dichterischen Schaffens zu trinitari-
schen Aulerungen in ihrer Giinze dasteht. Das Unternehmen erlebt man als richtiges




Literatur 81

geistigzes Abenteuer, nicht ganz ohne Gefahr — Kiihnheit ist nie ohne Gefahr —
und auf keinen Fall versucht, dabei einzuschlafen.
Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Lukas, der Muttergottesmaler. Ein Beitrag zur Kenntnis des christlichen Orients.
Von P. Dr. Clemens M. Henze C.Ss.R. (112.) Leuven, Bibliotheca Alfonsiana.

Nach den Worten des Verfassers (S. 108) ist es nicht der Zweck des Buches, es
als sichere geschichtliche Tatsache hinzustellen, daB der heilige Evangelist Lukas
Maria nach dem Leben gemalt habe, denn das sei bei dem Schweigen der ersten fiinf
christlichen Jahrhunderte nicht mdglich. Anderseits meint aber der Verfasser, es
gilbe kein durchschlagendes Argument fiir die negative These. Der erste Hinweis
auf Lukas als Maler findet sich erst bei Theodorus Lector um 520, dessen Buch wir
nur auszugsweise besitzen. Ich fiir meine Person mull gestehen, daB mich die Beweis-
filhrung des Verfassers nicht iiberzeugt hat. :

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Der heilige Florentius, Bischof von StraBburg. Sein Weiterleben in Volk und Kirche.
Von Médard Barth. (Etudes générales, Forschungen zur Geschichte des Elsafl, Nouvelle
Série, Tome IL.) Lex. (368.) 19 Tafeln mit 51 Abbildungen. Strasbourg-Paris 1952,
F. X. Le Roux. fr. 2800.—.

In behaglicher Breite, aber mit wissenschaftlicher Griindlichkeit und unter Heran-
zichung aller erreichbaren Quellen werden hier das Leben und die kultische Ver-
ehrung eines Heiligen dargestellt, der wenig iiber sein Grab zu Niederhaslach, unweit
der Burg Niedeck im Unterelsal}, hinaus bekannt geworden ist. Er wird auch als Helfer
in verschiedenen Noten angerufen. ;

»Wenn den Leib auch schon zerrif3

Stein, Briichlein, Grimmen und das GrieB,
Florentium lafit preisen,

ihm Lob und Ehr erweisen.”

AuBerdem hilft er gegen das Bettniissen der Knaben, aber wohl nur des Reimes
wegen (S. 122). In Anlehnung an die Legende des hl. Erasmus wird er manchmal mit
einer Haspel dargestellt. Es wiire gut gewesen, auf die irrige Auffassung hinzuweisen
(Ankertau, nicht Eingeweide). Fiir die ausfiihrliche Besprechung und die Wiedergabe
des Florentiusfensters, entstanden um 1400, wird man dem Verfasser dankbar sein.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Pius X. Der Papst mit dem gliihenden Herzen. Von Abel Moreau. Deutsch von
Constantin Bauer. (104.) Paderborn 1953, Ferdinand Schéningh. Kart. DM 3.—.

Unter der reichen Literatur iiber den heiligen Papst hat das kleine Buch von
Abel Moreau den groBen Vorteil, daB es bei gewissenhaftester Beniitzung der Quellen
sehr flissig geschrieben und durch seinen populiren Ton fiir weiteste Verbreitung
geeignet ist. Die gewinnende Personlichkeit des Papstes, die wesentlichen kirchen-
politischen Ereignisse und innerkirchlichen Reformen seines Pontifikates sind meister-
haft dargestellt. Man spiirt hinter jeder Zeile echte Begeisterung und Liebe. Der fran-
zisische Autor verriit sich in der vielleicht zu starken Betonung der Gefiihlswelt des
Heiligen sowie in der Darstellung der Rolle Osterreichs beim Ausbruch des Ersten
Weltkrieges.

Linz a. d. D. Dr. Eberhard Marckhgott

Friedrich Muckermann. Ein Apostel unserer Zeit. Von Nanda Herbermann.
(188.) Paderborn 1953, Ferdinand Schéoningh. Leinen geb. DM 10.50.

Am 2. April 1946 starb zu Montreux in der Schweiz der bekannte Prediger, Pu-
blizist und Literaturkritiker Friedrich Muckermann. Durch das von seiner Sekretirin
Nanda Herbermann herausgegebene Gedenkbuch erfihrt die iiberragende Begabung
und vielseitige Wirksamkeit des deutschen Jesuiten die schuldige Wiirdigung.

Das Buch ist originell gestaltet. Es ldB8t nicht nur die engsten Mitarbeiter und
Freunde des Heimgegangenen zu Worte kommen, die seine starke Personlichkeit nach
verschiedenen Seiten hin beleuchten, sondern gibt auch in besonders wertvollen Essays
aus der Feder des Verstorbenen ein eindrucksvolles Zeugnis seiner hohen Geistigkeit.
In Aufsiitzen wie: Goethe — der Weise, Aufzeichnungen eines Monches, Saceo di Roma,
Die katholische Widerstandsbewegung, Zwischen Ruflland und Europa, bewundert



82 Literatur

man in gleicher Weise die Tiefe der Gedanken wie die Meisterschaft im Ausdruck,
Diese unmittelbare Begegnung mit dem Kiinder eines weltaufgeschlossenen Katha-
lizismus in Herbermanns Buch bringt mit der dankbaren Erinnerung auch Freude und
Gewinn.

Linz a. d. D. Dr. Eberhard Marckhgott
- Wir kannten Simone Weil. Von J. M. Perrin und G. Thibon. Deutsch von Karl
Pfleger. (224.) Paderborn 1954, Ferdinand Schéningh. Geb. DM 7.80.

Dieses Buch sollte man lesen, ehe man an die hinterlassenen Schriften der Simone
‘Weil herangeht. P, Perrin O. P. und G. Thibon haben sich zusammengetan, um Person
und Werk dieser genialen Franzosin vor MiSdeutungen zu schiitzen und ihm zur ver-
dienten Beachtung zu verhelfen. Karl Pfleger hat mit Liebe und Verstindnis iiber-
setzt, es aber leider unterlassen, iiber die vielen erwihnten Personen Aufschliisse zu
erteilen. Es hat aber nicht jeder Leser wenigstens den ,,Petit Larousse* bei der Hand.

Angesichts der Vorwiirfe des iibersteigerten Individualismus, Mangels an histo-
rischer Objektivitit, eines verkappten, christlich getarnten Gnostizismus, bei dem
hinter dem Namen Christi, mit dem sich Simone Weil mystisch verbunden fiihlt, in
‘Wahrheit das Bhagavat-Gita und der platonische Dualismus stehe, betonen Perrin
und Thibon auf Grund ihrer persénlichen Bekanntschaft, dal Simone Weil sich irrte,
wenn sie sich fiir eine Katholikin auBlerhalb der Kirche hielt, daB ihr aber dennoch
echte Erleuachtungen zugekommen sind, was freilich nicht ausschloB, daf} sie in manchen
Punkten irrte. Nur darf man ihre Person und ihr Werk nicht ausschlieBlich nach den
Tagebiichern beurteilen, denn dort findet sich manches, was ihr als Lesefrucht oder
gelegentlicher Einfall nebenher durch den Kopf gegangen ist und erst spiter gepriift
werden sollte. ,,Das grole Geheimnis ihres inneren Lebens vertraute sie ihren Tage-
biichern nicht an® (S. 118). :

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Jesuiten. Stimmen aus ihren eigenen Reihen. Herausgegeben von P, Syré S. J.
Heft 1. (120.) 8 Bilder, 1 Karte. Graz—Wien—Koéln 1954, Verlag Styria. Kart. S 21.—,
DM 3.20.

Es sind nicht die Jesuiten, sondern Jesuiten, ein Bruchstiick ihres Seins und
Werdens, das aber die Form des Ganzen gut erkennen 1iBt; Ausschnitte, gleichsam
Kurzfilme quer durch ihr Schaffen, Reden, Briefe, Tabellen, Gedichte, Kurzgeschichten,
Kernspriiche, Schnappschiisse, geschichtliche Daten, Lebensbilder: Ignatius, der
Griinder des Ordens, Franz Xaver, sein gréBter Heidenapostel, Wasmann, der Ameisen-
pater, Eberschweiler, ein Heiliger unserer Tage, Muckermann, der bekannte Schrift-
steller, Rupert Mayer, der Méannerapostel Miinchens, Pater Lippert und manche andere.
Meist sind es nur wenige Seiten. Das Ganze ist ein leuchtendes Mosaikbild, aus mehr
als 30 Steinchen zusammengesetzt, Der Eindruck ist iiberraschend lebendig, vielseitig
und belehrend. Das Wesen des Ordens und das Wirken zumal der deutschen Jesuiten
konnte auf120 Seiten kaum wirkungsvoller dargestellt und das Heft fiir DM 3.20 sicher
nicht billiger angeboten werden. Weitere Hefte werden das Fehlende erginzen und
versuchen, Kenntnis und Verstiindnis der Gesellschaft Jesu zu vermitteln.

Wilhelm Bénner S. J.

Lourdes und seine Wunder. Von A. M. Friard. Aus dem Franzosischen iibersetzt
von Franz von Paula Wimmer. Zweite Auflage. (160.) Mit einem Plan von Lourdes.
Wels 1953, Verlagsbuchhandlung Franz Reisinger. Kart. S 32.—, DM 5.90, sFr. 6.50.

Dieses Buch, wie es nun in seiner zweiten Auflage vorliegt (mit einer vom Uber-
setzer, Pfarrer Wimmer, verfaBiten Ortsbeschreibung, den Reisewinken, einem passen-
den Gebets- und Liederteil und nicht zuletzt dem sehr praktischen Plan von Lourdes),
sollte von den Leitern der Lourdeswallfahrten jedem Pilger in die Hand gegeben werden.

Kronstorf (0.-0.) Pfarrer Leopold Arthofer

An fremder Welten Tor. Was ich sah, sann und erlebte. Von Dz, Petrus Klotz.
4. Auflage. (240.) Mit vielen Bildern und einer Karte. Innshruck 1953, Verlag Felizian
Rauch. Ganzleinen geb. S 69.—.

Reisen und reisen ist zweierlei, besser gesagt, vielerlei. Man reist, um sich
zu vergniigen, um sich zu bilden, um der inneren Einsamkeit zu entflichen. Klotz
sagt es am Schlusse seines Buches, warum er gereist ist: ,,Das hiingt zusammen mit



Literatur 83

meiner Liebe zur schonen Natur und mit meiner Sehnsucht, wie im Frithling darin
heramzuschweifen . .. Gewi hat der Mensch zur Natur auch die Kultur gesetzt.
Doch seine hochste Kultur steigert sich zum Schauen dessen, der iiber den Sternen
thront, aber auch unter dem Schleier der Erdennatur sich dem Auge offenbart. Gliick-
lich, wer durch diesen Schleier zu sehen vermag und im zeitlichen Sein der Dinge
den ewigen Gott erkennt!®

Von diesem Geiste wird auch der Leser erfaBt. Er erlebt iiber allen den Land-
schaften, Menschen, Kulturen, Kunstwerken den Sinn der Welt. Das Buch ist voll
von Erlebnissen, die Klotz auf seinen Reisen, besonders auf seiner Weltreise, hatte.
Erist ein scharfer Beobachter, ein liebevoller Schilderer, dem es gelingt, die Atmosphiire
einer Gegend in knappen Worten einzufangen. Und aus allen Seiten lugt der goldene
Humor. Wer gerne reist oder reisen méchte, der greife zu diesem Buche, es wird ihm
Anregungen geben; wer sein geographisches, vélkerkundliches, kunstgeschichtliches
Wissen vermehren will, der setze sich zu Klotz und hére ihm zu; er kann viel erzithlen,
weil er wie wenige auf dieser Erde eine Reise getan hat, ;

Linz-Urfahr DDr. Norbert Miko

Der Sieger iiber Tod und Teufel. Ein Schaubuch und Lesebuch. Von Lothar
Schreyer. (274.) Mit 24 Bildtafeln und einem mehrfarbigen Titelbild. Freiburg 1953,
Verlag Herder. Leinen geb. DM 20.—.

Ungemein viele zur Besinnung anregende Texte wurden zusammengetragen aus
dem A. und N. T. (dieses in der noch nicht gedruckten Ubersetzung von Dr. Franz
Sigge), aus der Ost- und Westkirche, alten und neuen Theologen, deutschen und
spanischen Mystikern, franzésischen Seelenfiihrern wie Franz von Sales und der
kleinen Theresia, Privatoffenbarung, Poesie und Prosa, minnlichen und weiblichen
Autoren. Dazu eine Liebevolle Erklirung der hervorragend wiedergegebenen Bilder,
vornehmlich aus alten Handschriften und Ikonen. Allerdings wendet sich das Buch
hauptsiichlich an Gebildete, denn der Durchschnittskatholik wird Ausdriicke wie
Hypostase, subsistieren, personale Begegnung, empyreischer Himmel, Uriusschlange,
Myron, Pneuma kaum verstehen. In verbindenden Sitzen sucht der VYerfasser die
aus 8o verschiedenen Kreisen stammenden Texte zu einem Ganzen abzurunden.
Leider fehlt diese Einfithrung gerade bei dem am schwersten verstandlichen Kapitel
der mystischen Verméhlung (S. 217—227). Sprachlich gefillt mir die »Paukenschligerin
Maria® weniger. Die Abfassung der Didaché verlegt man jetzt in die 1. Hilfte des
2. Jahrhunderts, also in die nachapostolische Zeit. Auch wire Pseudodionysius besser
am Platz als Dionysius Areopagita. S. 123 heiBt es nicht 4., sondern 2. Nachtwache,
S. 196 nicht Bett, sondern ,,Brett in meinem Schiffbruch®. S. 247 ist der Exegese
der Vulgatatext zugrunde gelegt; der Urtext liBt eine andere Auslegung zu.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Unter dem Adventskranz. Ein Adventsbuch fiir Kinder. Von Sophie zu Eltz-
Mit Bildern von Hanna Helwig, (158.) Miinchen 1952, ,Ars sacra“, Josef Miiller.
Leinen geb. DM 7.50.

Die elf Geschichten sind keinem literarischen Ehrgeiz entsprungen und wollen
zundchst auch nicht unter solchem Gesichtspunkte betrachtet sein. Der Bogen der
zum Teil mirchenhaften und legendéiren Geschichten ist weit gespannt. Den Kindern
aller Altersstufen wird iiber diesen gemiitvoll erziihlten Begebenheiten aus einer christ-
lich verkldrten Natur- und Menschenwelt das Herz warm. Mag sein, daB3 der Ton
gelegentlich zu lehrhaft ist und das Leben manchmal allzu sehr verniedlicht wird.

Freistadt (0.-0.) Dr. Josef Krims

Die Legende von Borodin. Von Elfriede Kudera. Bildschmuck von P. E. Rattel-
miiller. (78.) Miinchen 1953, Verlag ,,Christ unterwegs. Pappband DM 3.50.

Das alte und doch nicht veraltete Thema von Schuld und Siihne erhilt in der
Legende von Borodin eine erregend neue Fassung. Im siidslawischen Borodin ermor-
det der Dorfbewohner Zelenka den Juden Silbergleich. Der Pfarrer, ein begnadeter
Seelsorger und eine urwiichsige Prachtgestalt, ruft das Dorf der Schweineziichter zur
offentlichen BuBe in Form eines achtwéchigen Fastens auf und ringt schliellich der
Selbstgerechtigkeit und dem Starrsinn der Bauern dieses Siihneopfer ab. Der schlimmste
Widersacher der menschlichen Gemeinschaft, die Triigheit des Herzens, wird iiber-



84 Literatur

swunden. Eine ganze Dorfgemeinschaft findet und liutert sich in der Mitverantwortung
fiir eines threr Glieder, das dem Bésen verfallen ist, und gewinnt so fiir den Schul-
digen das Heil. Das ungemein gehaltvolle Biichlein hat einen unaufdringlichen, aber
doch sehr starken Bezug zur Gegenwart: Thr boser Wahn von der kollektiven Schuld .
wird hier aus urchristlichem Geiste ins Positive gewandt nach dem groBen Paulus-
wort: ,,Wenn ein Glied leidet, so leiden alle mit . . .“

Freistadt (0.-0.) Dr. Josef Krims

Der bestiindige Zeuge Gottes. Von Léon Bloy. Eine Auswahl aus dem Gesamt-
werk, herausgegeben von Raissa Maritain, eingeleitet von Jaques Maritain. Deutsche
Ubersetzung von Henriette und Wolfgang Kiihne, (414.) Salzburg 1953, Otto-Miiller-
Verlag. Leinen geb. S 68.—, DM 13.—, sFr. 13.70.

Die deutschen Bloy-Ausgaben iiberstiirzen sich fast. Begreiflich, war er doch ein
Rufer in der Wiiste, der neben Péguy am meisten zum Wiedererwachen des Christen-
tums im laisierten Frankreich beigetragen hat. Ein Philosoph wie Maritain, ein Dichter
wie Claudel, ein Kiinstler wie Rouaultsind nicht denkbar ohne Bloy. Man mag sich in
den groBeren Ausgaben seines Werkes stoflen an der Apokalyptik seiner Gedanken-
ausbriiche, an der seltsamen Verschmelzung von Erotik und Mystik, an dem unge-
gorenen Nebeneinander von Zartheit und Wildheit, im ganzen genommen war Bloy
doch ein Mann der Vorsehung. Es versteht sich von selbst, dal eine Ausgabe, die den
Namen Maritains triigt, das Beste vom Guten verbiirgt.

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Das Heil und die Armut. Das Blut des Armen und das Heil durch die Juden. Von
Léon Bloy. Mit Beitrigen von Georges Bernanos, Raissa Maritain und Karl Pfleger.
(402.) Heidelberg 1953, F.-H.-Kerle-Verlag. Leinen geb. DM 12.80,

Aus dem reichen Schrifttum Bloys (1846—1917) wurden zwei bedeutsame Schriften
ausgewiihlt. Bloy, sein Leben lang unfiihig, eine Stelle zu bekleiden, brachte sich und
seine Familie als Schriftsteller kiitmmerlich durch, unterstiitzt von seinen Freunden,
die auch nicht mit Gliicksgiitern gesegnet waren. Vom deutsch-franzésischen Kriege
her hat er eine Abneigung gegen das ,,verpreufite Deutschland® (S. 116), seine stiin-
dige finanzielle Notlage erbittert ihn gegen die Reichen, besonders gegen die Haus-
besitzer. Das Scheinchristentum seiner Zeit treibt ihn an, seinen Zeitgenossen unan-
genchme Dinge in das Gesicht zu sagen, denn er hat schon lingst darauf verzichtet,
Anstof} zu vermeiden (S. 386). Er gefillt sich in der Rolle des Propheten Jonas und
ziirnt ebenso wie dieser Gott, weil der angekiindigte Tag des Zusammenbruches nicht
gemiB der Voraussage eingetroffen ist. Ich will dic Bedeutung Bloys und die Rein-
heit seiner Absicht in seinem ,rasenden Hunger nach jenen absoluten Wahrheiten,
ohne die auch wir heute wie in Zukunft nicht werden leben konnen* (Vorwert), nicht
herabsetzen, muf} aber doch Bedenken gegen viele AuBerungen dieses BuBSpropheten
anmelden. An der Sprache Bloys hat schon mancher Anstofl genommen. Man wird sich
kaum erbaut fiithlen, wenn Jesus ein ,anbetungswiirdiger Bankrotteur der Ver-
zweiflung® genannt wird (S. 388), wenn von gewissen Juden behauptet wird, sie seien
im eigenen Urin konserviert (S. 334), oder wenn man liest, die ,,géttliche Funktion
der Schopferliebe bestehe anscheinend darin, die christlichen Schweine zu nihren,
nachdem sie die Siue der Synagoge geweidet hat® (8. 359).

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Der Film. Kunst, Geschift, Verfiihrung. Herausgegeben im Auftrage der Katho-
lischen Filmkommission fiir Osterreich von Alfons Plankensteiner. (120.) Mit fiinf
graphischen Darstellungen. (Sehen — Urteilen — Handeln. Schriften des ,,Volkshoten®,
Nr. 3.) Innsbruck—Wien—Miinchen 1954, Tyrolia-Verlag. Kart. S 12.—.

Ein eklatantes Beispiel fiir die geistige Freiheit im katholischen Raume ist die
Stellungnahme zur modernen Erscheinung ,,Film*, die je nach Person und Kenntnis-
nahme zwischen duflerster Ablehnung und begeisterter Zustimmung schwankt. Ob wir
die Abszisse verfolgen, die den Film als Ware in der Hand brutaler Geschiftsleute
durch viele Zwischenstadien bis zum gefeierten Ausdrucksmittel hoher Kunst erkennt,
ob wir ergriffen der Ordinate von unten nach oben, vom zerstorenden teuflischen
Blendwerk bis zur neuen Sprache des Jahrhunderts, die selbst Transzendentes bild-
haft machen kann, nachgehen: Stellung bezichen in diesem vor uns liegenden Koor-



Literatur 85

dinatensystem miissen wir als verantwortungsbewufite Menschen, und nichts erlaubt
uns, die Augen zu schlieBen und die Héinde in den SchoBl zu legen. Auch nicht Fremd-
heit und Beziehungslosigkeit zum Gegenstand. Seit der Enzyklika Pius’ XI. ,,Vigilanti
cura® wiichst in katholischen Reihen die Erkenntnis von der Bedeutung und Wich-
tigkeit des Films als eines groBen Massenerziehungs- und -betéubungsmittels. Von
Tag zu Tag wichst aber auch die Verpflichtung, sich des Films zu beméchtigen und
positive Erziehungsarbeit zu leisten. Voraussetzung hiezu ist freilich eine gewisse Ver-
trautheit mit dem Gesamtproblem Film.

Darum sei dankbar eine Schrift des ,,Volksboten* aufgenommen, die ein Berufener
verfaBt hat. Man findet darin nicht bloB die Gedanken zur katholischen Filmarbeit,
die Grundsitze einer christlichen Filmkritik, den vollen Wortlaut der piipstlichén
Enzyklika, der endlich einmal bis ins letzte Dorf hinein bekannt werden soll, aber
fiir viele leider noch ginzlich terra incognita ist. Der Verfasser beleuchtet aus seiner
reichen Kenntnis und als Ergebnis fruchtbarer Filmarbeitstagungen das Problem
»Film* in soziologischer Hinsicht, von der technischen und wirtschaftlichen Seite her
und legt in einer ausgezeichneten Einleitung seine Gedanken iiber den Film in der
geistigen Krise unserer Zeit vor. Man kann nur bedauern, daB8 diese kurze, in das
Filmwesen so umfassend einfiihrende Schrift von ihrer Entstehung bis zur Druck-
legung so lange gebraucht hat und nicht schon frither erschienen ist. Bei der Rasch-
lebigkeit unserer Zeit werden statistische Angaben oft von heute auf iibermorgen
iiberholt und abgeiindert, und besonders beim Film rauscht der verdnderlichen Er-
scheinungen Flut. In die Hand des Seelsorgers, des Erziehers, der sich oft genug mit
dem Problem Kinobesuch der Jugend abplagt, gehort diese kurze, aber vielseitige
Filmkunde, die der Verfasser im Auftrage der Katholischen Filmkommission ge-
schrieben hat, dieser autoritativen kirchlichen Stelle, die im Auftrage der Osterreichi-
schen Bischofskonferenz in Filmbelangen nach dem Rechten zu sehen hat.

Linz a. d. D. Ferdinand Kastner

Im Schatten des Kirchturms. Stille Erlebnisse. Von Karl Pfleger. 4. Aufl. (336.)
Paderborn, Verlag Ferdinand Schéningh. Leinen geb. DM 8.80.

Tiefe, christliche Gedanken, verstindliche Sprache, anregende Darstellung, An-
leitung zur Besinnlichkeit zeichnen dieses Buch aus. Ich konnte es nicht in einem Zuge
zu Ende lesen. Es wird mich noch lange beschiftigen, was ich dem Verfasser hoch an-
rechne. Es ist bezeichnend fiir die Gesinnung der Machthaber um 1935, daB die 3. und
4. Auflage beschlagnahmt wurde.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Der Wanderer in der Flamme. Ausgewihlte Gedichte von Paul Claudel. Uber-
tragen von Hans Urs von Balthasar. (96.) (Christ heute. Dritte Reihe. Erstes Band-
chen.) Einsiedeln 1953, Johannes-Verlag, Kart.

‘Wer mit der sehr anspruchsvollen Kunst Claudels noch nicht vertraut ist, wird
. gut tun, zuerst das aufschlufireiche Nachwort zu lesen, in dem Urs von Balthasar als
berufener Interpret eine Einfithrung in das zum Teil ziemlich schwierige Werk dieses
fithrenden Dichters des katholischen Frankreichs gibt. Nach Urs von Balthasar sind
es zwei ,scheinbar entgegengesetzte und unvereinbare Motive, die der Dichter in
immer neuen Variationen ineinandergeflochten hat: das Thema der hoffnungslosen,
qualvollen Einsamkeit und Verbannung des Menschen und das der endgiiltigen Ein-
heit, Totalitit und Seligkeit des Daseins®. Durch die Gedichte der Frithzeit — Verse
der Verbannung, japanisches Zwischenspiel — schlingt sich vor allem das Motiv der
qualvollen Einsamkeit, aus der sich der Dichter in spiiteren Jahren mehr und mehr
16st, indem er das Dasein immer siegreicher mit der Flamme bedingungsloser Gottes-
und Nichstenliebe durchglitht. Groflartige Zeugnisse dieser Liuterung sind die hym-
nischen Charakterbilder, in denen sich das Wesen bedeutender Heiliger in feinster
. Profilierung offenbart (Schmerzhafte Mutter Gottes, hl. Judas Thaddius, Bartholo-
mius, St. Peter, hl. Theresia). Zum Besten der Sammlung gehort das SchluBstiick
»Der Kreuzweg®, an dichterischer Schénheit, religisem Tiefsinn und menschlicher
Echtheit iiberwiltigend.

Freistadt (0.-0.) Dr. Josef Krims



86 Literatur

Der kosthare Schrein. Mystische Weisheit in neuer Fassung. Ein Brevier. Von
Richard Euringer. (216.) Olten (Schweiz) und Freiburg im Breisgau 1953, Verlag
Otto Walter. Leinen sFr. 9.90, kart. sFr. 8.30. »

Euringer hat sich mehr und mehr verchristlicht. Mit bedeutender Sprachkunst
hat er in diesem Biichlein besonders schéne mystische Texte aus drei Jahrtausenden,
von den Propheten des Alten Bundes bis zu Guardini aus unseren Tagen, in kleine
Versgebilde iibertragen. Immer folgt dem urspriinglichen Text die neue dichterische
Formung. Ihr Vergleich regt an und spendet Freude. Auch die feine Ausstattung triigt
dazu bei, daBl es ein Biichlein fiir stille Feierstunden geworden ist. Nur die Bezeich-
nung ,,Brevier” (im Untertitel) klingt etwas modisch.

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Du geheimnisvolle Rose. Mysterium einer Einkehr. Von Hans Thalhammer,
(62.) Innsbruck 1953. Verlag Felizian Rauch. Leinen S 18.90.

Symbol, Traum, fast Mystik kénnte man das Biichlein nennen. Es ist aber nicht
die kriftige Symbolsprache des 20. Jahrhunderts, sondern eher die zarte, triumende,
beinahe verspielte Symbolik der Romantiker. Es ist Lyrik, wenn auch nur zum ge-
ringsten Teile in gebundener Rede. Nicht jedem wird es freilich gefallen, nicht jedem
etwas sagen. Es ist in seiner Art zu weit von unserer Zeit entfernt.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Neues religioses Kleinschrifttum
Zusammengestellt von Dr. Helmut Schnizer, Linz a. d. D.

Brik, Geheimnisvolles Reich der Geister. Linz, Verlag Katholische Schriften-
mission. S 4.80,

Der Autor spricht in diesem neuen Hefte der naturwissenschaftlichen Broschiiren-
reihe vom Wesen der Seele. Er geht aus vom Unterschied zwischen Geist und Materie.
Die neuere Naturwissenschaft beweist, daB3 selbst die wenig differenzierte Materie
nicht ohne unstoffliche Formfaktoren auskommen kann. An Hand der verschiedenen,
naturwissenschaftlich erfaBbaren Manifestationen, wie Telekinese, Telepathie, Hypnose
usw., wird nun das Wesen der Menschenseele umschrieben. Von der Unsterblichkeit
der Seele, die heute schon Postulat der Profanwissenschaft geworden ist, schreitet
der Verfasser konsequent zur Lehre der Kirche fort. Die gewohnt klare und fliissige
Schreibweise macht die Lektiire zum Vergniigen. Die Arbeit wird auch in der Apologie
gegen Spiritisten und Sekten wie auch als Unterrichtsbehelf in der Mittelschule
beste Dienste tun.

Neisinger, Es ist ein Plan gemacht. Wiirzburg, Echterverlag. S 2.—.

Das neue Bildheft des Echterverlages gibt eine zeitgemiiBe, nicht nur die Jugend
ansprechende Darstellung der Lehre vom Heilsplane Gottes. Gott hat nicht nur fir
die ganze Welt, sondern fiir jeden Menschen seinen ganz bestimmten Plan, den Satan
storen will. In fesselnden, modernen Bildern geht der Verfasser die verschiedenen
Moglichkeiten durch, die dem Teufel Einbruchstellen in den Plan des Schopfers geben.
Die Auswahl der Bilder und die gesamte Ausstattung verdient alles Lob. Das Heft
reiht sich ebenbiirtig in die Serie des Echterverlages ein.

P. Dr. Svoboda, Ein Brief an dich. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission.
S 3.—.

Ein hiibsch illustriertes Heft, das den weiblichen Ordensnachwuchs ansprechen
will. Es behandelt das Ordensideal im allgemeinen und geht die einzelnen Zweige
nur den Grundziigen nach durch. Als Unterstiitzung der Fiirsorge fiir am Ordens-
leben interessierte Middchen kann es gute Dienste tun. Zur selbstindigen Verwendung
wiire es nicht ausreichend.

Binder, Mit voller Fahrt. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 2.—.
Das Bildheft ergiinzt die Hefte fiir die Schulentlassenen. Es wendet sich an die
Burschen auf dem Lande. Gut geratene Erzéhlungen und wirklich ausgesuchte Photos
geben den Schulentlassenen Ratschliige, wie sie sich in den nun auftanchenden Lebens-



Literatur 37

fragen verhalten sollen. Es wird itber Geldausgeben, Jugendorganisation, Midchen
und Ritterlichkeit, Film usw., kurz iiber alle die Fragen, die einen jungen Menschen
bewegen, gesprochen. Der Landseelsorger und der Lehrer werden das Heft gerne
verwenden.

Binder, Starthereit — Anreiter-Reindl, Ein Tor tut sich auf. Linz, Verlag Katho-
lische Schriftenmission. Je S 2.—.

Die beiden Hefte zur Schulentlassung sind wieder neu aufgelegt. Sie weisen viele
neue Bilder auf. Die gut eingefiihrten Hefte werden sich in der neuen Gestalt noch
mehr Freunde erwerben, Das Heft fiir die Buben (,,Startbereit*) wurde stirker auf
stiddtische Verhiltnisse zugeschnitten, da ja jetzt (siche vorhergehende Besprechung)
ein eigenes Heft fiir das Land erschienen ist.

Binder, Beichten — warum ? Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 3.20.

Die Kleinschrift ist die Ergéinzung zu dem Heft ,,Wie beichten® des gleichen
Verfassers. Es begriindet die Notwendigkeit des Sakramentes der Bufle und widerlegt
alle hiufig zu hérenden Einwiinde. Das Heft ist iiberall zu verwenden, besonders
wertvoll wird es aber in der Konvertitenseelsorge sein,

P. Pauleser 0. F. M., Wir gehen miteinander. — Wir sind verlobt. — Vor dem
Traualtar. — Die Mischehe. Miltenberg am Main, Christkénigsbund. Je DM -—.40,
S 2.80; das letztgenannte Heft DM —.50, S 3.50.

Die vier Hefte gehoren zu der Kleinschriftenreihe ,,Unterwegs”. Welche Lebens-
fragen die einzelnen behandeln, geht aus den Titeln hervor. Zur Fiihrerschulung und
fiir Gruppenstunden sind sie ganz brauchbar, fiir die Verbreitung im groflen aber
weniger zu empfehlen, Manches ist nur in Deutschland giiltig, so z. B. das Rituale
der EheschlieBung oder Hinweise auf das staatliche Recht,

Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol. Ditzesanlehr-

anstalt in Linz. — Verantwortlicher Redakteur: Dr. Maximilian Hollnsteiner,

Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und Druck: 0.-0. Landesverlag Linz, Landstr. 41.
Printed in Austria.

Rlois Dobrefsherger EERPEY

(DIA[S]IFIUIH[RIEIN[DIE] [K[LE[DIE[R[H]A[OTSTTINT L[N Z]-TL[AIN[DTSTT[RI. [ 213}

P> In elgener Werkstatte angefertigte Anziige, Hubertus- und

Wintermintel P> GroBes Stofflager fir MaBbestellung und

Verkauf [> Reiche Auswahl in Regenbeklaidung, Plastik-
minteln, Gummimanteln und Dirfl-Trench

P Spezialabtellung fir
Priesterkleidung, fertig
und nach MaB <

SCHREIBMASCHINEN

MAYER

Fachgeschift flir den
gesamien Blirobedarf

Reichhaltiges Lager in Scireib-, Rechen-, Bliromaschinen
Yervieltiliigungsapparate / Eigene S}:e:ialnneparatur-
workstdtte / Simfliche Biiroartikel / Grofje Auswahi
In Fililhaltern / Reparaturen in elgener Werkstitte
Linz (Donau), BischofstraBe 11

Telefon 25 65 35




in allen Raucherartikeln

FEINE HOLZKASSETTEN

mit und ohne Spielwerk

a0\ [ALLE GROSSEN SCHACH |
' I.Ell o JOSEF ENGLER, inHABER EDUARD SCHILLE

g,m- E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22
2 ° MAVPTPLATZ 29

P Rece Ssne Weihmachtsgeschenke

ARCHITEKTURBURO

fiur kirchliche Bauten
und karitative Anstalten

ARIC H L TR T

Hans Feichtibauer

Linz an der Donau, Auf der Gugl 4, Fernruf 2 47 59

Rolslhindeldady suovessee |

Bekampfung von Hausschwamm, Faulnis, Holzwurm usw.
durch wirksame Impréignierung

DACHSCHINDELN UND IMPRAGNIERUNGEN

Hans H.GroBegger — Linz — ElisabethstraBe 5

TELEPHON 257425

. f CBBGELBAUANSTALT

s | GEBRUDER MAURACHER
LINZ a. d. DONAU

STIFTERSTRASSE 21 — TEL 21516

Orgel-Neu- | Gegr. 1818 |
u. -Umbauten R
: 130 Jahre Orgelbau in der Familie

Ventilatoren




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

103. JAHRGANG 1955 2. HEFT

Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen
Von P. Josef Low C.Ss.R., Rom

Die Selig- und Heiligsprechungen haben in den letzten Jahr-
zehnten in einer Weise zugenommen, die noch zu Beginn dieses
Jahrhunderts unglaublich erschienen wére. Es gibt Kreise, die ge-
radezu von einer , Inflation” von neuen Seligen und Heiligen spre-
chen zu miissen glauben. Man spricht bisweilen Befiirchtungen
aus, als ob die in der ganzen Welt als die strengsten und gewissen-
haftesten Verfahren anerkannten Selig- und Heiligsprechungs-
prozesse an Genauigkeit, Griindlichkeit und Unbestechlichkeit
nachgelassen hétten. Man will da und dort zu fiirchten beginnen,
dall der Wert der Heiligkeit und ihre Einschitzung bei den Glau-
bigen schwinden konnte, wenn eine solche , Uberschwemmung"
mit Heiligen stattfindet. Kurzum, jeder neue Zyklus von Selig-
und Heiligsprechungen 148t solche und #hnliche Redensarten hor-
bar werden.

Daher mogen einige Bemerkungen in dieser Hinsicht nicht un-
angebracht sein. Vor allem muB man sich sehr wohl gegenwirtig
halten, daB die Kirche Gottes heute eine ganz andere Ausbrei-
tung hat als in den verflossenen Jahrhunderten, daB daher auch
der rein geographische Umkreis, aus dem Selig- und Heiligspre-
chungsverfahren erwachsen, ungemein ausgeweitet ist. Auch
haben die Stiftungen von neuen Orden und Kongregationen gegen
frithere Zeiten, entsprechend der soeben ' genannten weltweiten
Ausdehnung der Kirche und den schier uniibersehbaren Notwen-
digkeiten dieser Weltkirche, stark zugenommen; es ist nun ein-
mal eine ganz natiirliche Tendenz, daB3 die Genossenschaften, wenn
sonst die Vorbedingungen gegeben sind, die Seligsprechung des
Stifters anstreben. Man glaube nur ja nicht, daB etwa alle in Rom
eingereichten Verfahren auch zum Ziele kommen! Nur erfihrt es
die Offentlichkeit nicht oder kaum, wenn ein solches Verfahren
eingestellt wird, wihrend das Voranschreiten und der feierliche
Abschlufl immer in aller Welt kundgetan wird.

Die Seligsprechungen

Die Seligsprechung in der heute giiltigen Form wurde erst von
Alexander VII. (1655 — 1667) eingefiihrt und bildet den vorldu-

7



90 Low, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

figen AbschluB3 des deswegen so genannten »Seligsprechungsver-
fahrens®. Es ist hier nicht der Ort, eine Geschichte der Seligspre-
chung oder eine Beschreibung des Verfahrens zu geben'). Es mogen
einige statistische Angaben geniigen. Der erste Selige nach der
Bestimmung Alexanders VII. war Franz von Sales, und der Ritus
war im wesentlichen der noch heute gebrauchliche, das ist am Vor-
mittag eine feierliche Cappella Cardinalitia der Ritenkongrega-
tion2), in der zuerst die ,Litterae apostolicae*, weniger gut, aber
mehr gebriuchlich ,,Seligsprechungsdekret genannt, verlesen
werden, worauf dann der 6ffentliche kirchliche Kult, der nunmehr
dem neuen Seligen zusteht, feierlich erdffnet wird (Te Deum lau-
damus, Inzens der Reliquien, Gebet zum neuen Seligen, Ausstel-
lung seines Bildes und vor allem Hochamt ihm zu Ehren). Am
Abend erscheint dann der Hl. Vater selber, um dem neuen Seligen
seine Verehrung zu bezeigen. Diese erste ,formelle Selig-
sprechung fand am 8. Jénner 1662 statt. Seitdem sind 205 Selig-
sprechungen gefeiert worden, die letzte war am 5. Dezember 1954
(Placidus Riccardi). ;

Die Seligsprechung wird immer individuell gehalten, ausge-
nommen, es handelt sich um Gruppen von Mértyrern, die gemein-
sam seliggesprochen werden. Die bisherigen 205 Seligsprechungen
gliedern sich folgendermafBen auf: 36 Martyrerfille, davon 13 ein-
zelne Mirtyrer und 23 Gruppen mit 844 Einzelmirtyrern; im
ganzen 857 Mirtyrer. Diesen stehen 169 Fille von Nichtmartyrern
gegeniiber, die also immer Einzelfdlle darstellen. Die bisherigen
205 Seligsprechungen ergeben also im ganzen 1026 einzelne Selige.
Wie man sofort sieht, iberwiegen — was wohl dem grofen Publi-
kum kaum zum BewuBtsein kommt — weitaus die Martyrer.

Als Alexander VII. begann, der Heiligsprechung die Seligspre-
chung voranzusetzen, gab es bei der Ritenkongregation, der zu-
stindigen Stelle, verhiltnismiBig wenige laufende Verfahren. Erst
im Laufe und zumal gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts
beginnt die rapide Zunahme dieser Verfahren und damit auch eine
auffillige Steigerung der Selig- (und Heilig-) Sprechungsverfah-
ren, wie der tatsichlichen Selig- und Heiligsprechungen. Es gibt
seit Alexander VII. nicht wenige Pépste, die weder eine Selig-
und noch weniger eine Heiligsprechung vorgenommen haben. Es

1) Ich darf hier auf meinen Artikel: ,Beatificazione. II. La B. nella
storia¥, Enciclopedia Cattolica IT (1949), col. 1096 — 1100, verweisen, in dem
ich das einschligige Material zusammengefait habe.

) Uber die Cappelle Cardinalizie mag man vergleichen G. Moroni,
Le Cappelle Pontificie, Cardinalizie e Prelatizie, Venezia 1841. Heute leben
als einzige Cappelle Cardinalizie noch fort diejenige des gesamten Kardi-
nalskollegiums anlidBlich der Novemdialia fiir den verstorbenen Papst, die-
jenige der in Rom residierenden Kardindle anlédBlich der Funeralien eines
in Rom verstorbenen Kardinals und diejenige der Ritenkardinile anldBlich
. «der Seligsprechungen. : i



Low, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 91

ist aufschlufireich, zu beobachten, wie die Seligsprechungen an-
steigen. Legen wir sie einmal nach der Zahl vor, die einzelne
Pépste erreicht haben. Eine Seligsprechung im ganzen Pontifikat:
Klemens IX. (1667 —1669), Innozenz XI. (1676 — 1689), Kle-
mens XI. (1700 — 1721). — Zwei Seligsprechungen: Alexander VII.
(1655 — 1667), Klemens XII. (1730 — 1740), Klemens XIV. (1769
bis 1774). — Drei Seligsprechungen: Klemens XIII. (1758 — 1769).
— Vier Seligsprechungen: Klemens X. (1670 — 1676), Gregor XVI.
(1831 — 1846). — Fiinf Seligsprechungen: Benedikt XIII. (1724 bis
1730), Leo XII. (1823 — 1829). — Sechs Seligsprechungen: Bene-
dikt XTIV, (1740 — 1758), Benedikt XV. (1914 —1922). — Acht
Seligsprechungen: Pius VII. (1800 — 1823). — 15 Seligsprechun-
gen: Pius X, (1903 — 1914). 17 Seligsprechungen: Pius IX. (1846
bis 1878). — 18 Seligsprechungen: Pius VI. (1775 —1799). —
29 Seligsprechungen: Leo XIII. (1878 — 1903). — 36 Seligsprechun-
gen: Pius XII. (1939 bis Dezember 1954). — 41 Seligsprechungen:
Pius XI. (1922 — 1939). Freilich hiingen die groBen Zahlen auch
von der Dauer der Pontifikate ab; trotz allem aber ist die Steige-
rung unserer Jahrzehnte deutlich sichtbar.

Die Seligsprechung ist nur eine vorlidufige Stufe; das Ziel ist
und bleibt die Heiligsprechung. Trotz allem sind noch lingst nicht
alle erfolgten Seligsprechungen auch schon mit einer Heiligspre-
chung abgeschlossen worden. Immerhin ist es vorgekommen und
es kommt in den letzten Jahrzehnten immer hiufiger vor, daB

‘derselbe Papst, der jemanden seligsprach, auch heiligsprechen
konnte. So ging es gleich mit dem ersten Seligen, Franz von Sales,
den derselbe Alexander VII. drei Jahre spiter, 1665, heiligspre-
chen konnte. Aber erst Benedikt XIV. war wieder in der Lage,
einen von ihm Seliggesprochenen auch heiligzusprechen: Kamillus
von Lellis (selig 1742, heilig 1746, nach vier Jahren). Dann ver-
gingen tiiber hundert Jahre, ehe sich dieser Fall wiederholte:
Pius IX. konnte Paul vom Kreuz, seliggesprochen 1853, im Jahre
1867 heiligsprechen (nach 14 Jahren); ebenso Germana Cousin, das
arme Hirtenmédchen (selig 1854, heilig ebenfalls 1867, nach drei-
zehn Jahren). Der langlebige Leo XIII. hatte nur einmal Gelegen-
heit zu diesem Vorgehen: Johannes Baptist de la Salle wurde von
ihm 1888 selig- und nach zw6lf Jahren, 1900, heiliggesprochen.
Die klassische Zeit fiir diese Fille war aber unter Pius XI. Elfmal
konnte er Selige, die er auf die Altdre erhoben hatte, auch selber
zur Glorie der Heiligen fithren. Hier die Liste: Theresia vom
Kinde Jesu, selig 1923, heilig 1925 (zwei Jahre); Robert Bellar-
mino, selig 1923, heilig 1930 (sieben Jahre); Maria Michaela vom
Hl. Sakrament, selig 1925, heilig 1934 (neun Jahre); Maria Ber-
narda Soubirous, genannt Bernadette, die Seherin von Lourdes,
selig 1925, heilig 1933 (acht Jahre); die kanadischen Mirtyrer (acht
Jesuitenmissiondre), selig 1925, heilig 1930 (fiinf Jahre); Andreas

T



92 Léw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

Hubert Fournet, selig 1926, heilig 1933 (sieben Jahre); Johanna
Antida Thouret, selig 1926, heilig 1933 (sieben Jahre); Lucia Filip-
pini, selig 1926, heilig 1930 (vier Jahre); Johannes Bosco, selig
1929, heilig 1934 (fiinf Jahre); Theresia Margareta Redi, selig 1929,
heilig 1934 (fiinf Jahre); endlich der Kapuzinerbruder Konrad von
Parzham, selig 1930, heilig 1934 (vier Jahre).

Unser jetziger Hl. Vater Pius XII. hat bisher schon siebenmal
Selige, die er erstmalig der Kirche vorstellte, auch als Heilige er-
kliren kénnen. Auch hier sei die Liste angefiigt: Emilia de Vialar,
selig 1939, heilig 1951 (12 Jahre); Paula Di Rosa, Schwester Maria
Crocifissa, selig 1940, heilig 1954 (14 Jahre); Maria Wilhelmina
Emilia De Rodat, selig 1940, heilig 1950 (zehn Jahre); Ignatius von
Laconi, der wundertitige Kapuzinerbruder von Sardinien, selig
1940, heilig 1951 (elf Jahre); Maria Goretti, die weltbekannte und
weltverehrte Mirtyrerin unserer Tage, selig 1947, heilig 1950 (drei
Jahre); Dominik Savio, der heilige Zégling Don Boscos, selig 1950,
heilig 1954 (vier Jahre); und endlich Josef Sarto, Pius X., selig
1951, heilig 1954 (drei. Jahre). ;

Diese Listen zeigen ganz klar, daf3 einige Selige bald, sogar sehr
bald zur Heiligsprechung gelangen, aber durchaus nicht alle.
Sagen wir es gleich: von den 205 Seligsprechungsverfahren, die
bisher abgeschlossen wurden, sind 98 schon zur Heiligsprechung
gelangt, 107 hingegen noch nicht; also eine recht knappe Halfte.
Woher kommt das? Wovon hingt das ab? Genau genommen,
miite man antworten: das wissen wir nicht. Es ist ein Geheimnis
der gottlichen Vorsehung. Um ndmlich einen Seligen heiligspre-
chen zu konnen, werden zwei Wunder verlangt, die nach der Selig-
sprechung auf Anrufung eben dieses Seligen gewirkt sein miissen.
Nun aber steht es keinem Menschen zu, Wunder zu wirken oder
herbeizufiihren; das ist allein Sache Gottes, und niemand kann ihm
vorschreiben, ob und wann er einen Seligen durch neue Wunder
verherrlichen will. So muBte z. B. der selige Petrus Arbues, selig-
gesprochen ebenfalls von Alexander VII,, also der zweite ,,Selige’,
von 1664 bis 1867 warten, also 203 Jahre, bis er heiliggesprochen
werden konnte. Bei den 19 Martyrern von Gorkum dauerte es 192
Jahre (selig 1675, heilig 1867), und so geht es herunter bis auf die
kiirzeste Zeit: zwei Jahre bei der hl. Theresia vom Kinde Jesu,
drei Jahre bei den hl. Franz von Sales, Rosa von Lima und Pius X.
Und so kénnte man die Liste weiterfiihren.

Was besagen diese Zahlen? DafB einige Diener oder Dienerin-
nen Gottes vom katholischen Volk besonders geschitzt werden
oder daB Gott einige seiner Diener eben auf besondere Weise aus-
zeichnen und ehren wollte, wie gerade die unscheinbare Heilige
,des kleinen Weges“ oder den so demiitigen heiligen Papst Pius X.?
Hier geht es um die Geheimnisse Gottes, und erst im Jenseits
werden sich fiir uns die Schleier liiften. So kam es ja wohl auch



Léw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 93

vor, dafl nach der Seligsprechung die Wunder sozusagen aufhor-
ten und erst nach vielen Jahren, vielleicht nach hundert und mehr
Jahren, sozusagen unerwartet wieder anfingen und die Heilig-
sprechung ermoglichten. In diesem Bereiche 148t sich nichts er-
zwingen und berechnen: hier stehen wir ganz unter der Fithrung
Gottes, der seine Kirche auf Wegen leitet, die unseren mensch-
lichen Erwigungen auch in vielen anderen Belangen so oft ganz
und gar nicht zugénglich sind.

Die Heiligsprechungen .

Es ist hier unméglich, auch nur kurz auf die Geschichte der
Heiligsprechungen oder auf den juridischen Verlauf des Verfah-
rens einzugehen®). Was statistisch am meisten interessiert, ist am
wenigsten festzustellen, nidmlich wie viele Heilige es iiberhaupt
gibt.

Wer auch nur in groben Umrissen die Geschichte des Heiligen-
kultes kennt, weiB, daB bis weit ins hohe Mittelalter hinein die recht-
miBige Heiligsprechung Sache der Bischofe war, wiahrend in vielen
vorausgehenden Jahrhunderten liberhaupt nur die Stimme des Vol-
kes maBgebend gewesen ist. Aus dieser ganzen Zeit lassen sich ge-
naue Zahlen in gar keiner Weise angeben. BloB ortliche Heilige,
Heilige mit beschranktem Verehrungskreis, Heilige, deren Feier sich
auf die ganze Kirche ausdehnte — wer kann je die Namen sammeln
oder die ndheren Angaben nachpriifen? Ja selbst fiir die Zeit, seit
man anfing, die Pipste um die Heiligsprechung eines im Rufe
der Heiligkeit Dahingegangenen anzugehen, was vereinzelt schon
im 7. und 8. Jahrhundert geschah, aber erst seit dem 10. Jahrhun-
dert richtiger Brauch und erst seit dem 13. Jahrhundert Gesetz
wurde, lassen sich keine bestimmten Zahlen herausarbeiten?). Dies

3) Auch hier darf ich wieder auf meinen Artikel verweisen: ,,Canoniz-
zazione. II. La C. nella storia®, Enciclopedia Cattolica III (1950), col. 571 bis
607, mit einer sehr ausfithrlichen Biblibgraphie am Schlusse.

4 Ich méochte ausdriicklich auf einen zu wenig beachteten Artikel von
S. Kuttner hinweisen, der fiir die Geschichte der Kanonisation grund-
legend ist: La réserve papale du droit de canonisation, in: Revue historique
du droit francais et étranger (n. s, 17, 1938, 172 — 228, auch als Extrakf,
Paris 1938). Der gelehrte Rechtsforscher erbringt eindeutig den Nachweis,
daB nicht schon Alexander III. 1170 die Kanonisation ausschlieflich dem
Papst vorbehalten hat, wie man frither gemeiniglich annahm, wie man heute
fortfahrt zu behaupten und wie es auch der Kodex im Kanon 2125, § 1,
festhilt, sondern daB ein Ausschnitt aus seinem Brief an Konig Knut 1. von
Schweden (Jaffé-Wattenbach, IT, 13546; auch P. L. 200, 1259 — 1261) betreffa
eines Einzelfalles, der sich in Schweden ereignet hatte, wo man einhen Men-
schen, der im Rausch umgebracht wurde, als Heiligen verehren wollte, um
etwa 1179 von einem englischen Kanonisten in seine Privatsammlung von
pépstlichen Entscheidungen aufgenommen wurde (als Beispiel oder als
Richtweis); es ist die sogenannte ,,Cottoniana prima“. Andere Sammler sol-
cher und &hnlicher kanonistischer Texte brachten schlieBlich den Text nach
Italien, wo er in eine neue private Sammlung des Magisters Alanus, Pro-
fessors in Bologna, aufgenommen wurde. Hier lernte der hl. Raynmnd von



94 Loéw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

ist erst moglich vom Augenblick an, als Sixtus V. im Jahre 1588
die Ritenkongregation einsetzte und ihr ausschlieflich das gesamte
Heiligsprechungsverfahren zusprach. Von da an ist die Liste der
formell kanonisierten Heiligen mit absoluter Genauigkeit festzu-
stellen. Die im selben Jahr 1588 erfolgte Heiligsprechung des
Franziskanerbruders Diego (Didakus) fillt noch nicht in die Liste
dieser Heiligsprechungen hinein, denn sie erfolgte ganz auf Grund
des bis dahin iiblichen Verfahrens, bevor die Ritenkongregation
entstand. Die erste Heiligsprechung, in der die neue Behorde erst-
malig an die Offentlichkeit trat, war die des hl. Hyazinth unter
Klemens VIII. im Jahre 1594. Seitdem sind in sechzig Heiligspre-
chungsfeiern insgesamt 188 Personen heiliggesprochen worden.
Anfinglich waren Heiligsprechungsfeiern sehr selten; erst in den
letzten Jahrzehnten fangen auch sie an, hdufig zu werden. Aus
verschiedenen Griinden nimmt man bei den Heiligsprechungen
gerne mehrere Personen in eine Feier zusammen, hauptséchlich
um die Kosten bei diesen groften Feiern, die die Kirche kennt,
etwas einzusparen und auf mehrere Lasttrdger zu verteilen.
Immer wieder aber finden sich Fille, wo die ,,Aktoren“, also die-
jenigen, welche das Verfahren betreiben, eine Alleinfeier haben
wollen zur gréBeren Ehre ihres Heiligen. Auch gab es und gibt es
besondere Gelegenheiten, die man durch diese groBen Festlichkei-
ten auszeichnen will, indem man sie aufeinanderhéuft (Jubildums-
jahre u. a.).

Aufschlufireich sind in dieser Hinsicht die einzelnen Ponti-
fikate, unter denen Heiligsprechungen vorgenommen wurden.

Pennaforte den Text kennen und nahm ihn in die von ihm im Auftrage
uregors IX. bearbeitete amtliche Dekretalensammlung auf, die mit ihrer
Verdffentlichung, 5. September 1234, allgemein rechtskriftig wurde. Aus
einem Einzelerlal wurde, wie so oft, im Laufe von siebzig Jahren ein
kirchenrechtliches Gesetz. Also erst von der Verdffentlichung der Dekretalen
Gregors IX, an ist die Kanonisation rechtlich allein dem Papste vorbehalten;
bis dahin war die durch viele Jahrhunderte iibliche bisch6fliche Kanonisa-
tion durchaus rechtlich wirksam und giliitig. Sie kam auch mit dem Jahre
1234 nicht sofort ab, sondern lebte in Einzelfdllen immer noch weiter, ob-
wohl dann rasch die pépstliche Kanonisation allein das Feld gewann. Es
ist daher, historisch gesehen, flast nicht mdoglich, die einzeinen bischoflichen
Kanonisationen ausfindig zu machen, und auch bei vielen vorausgehenden,
vom Papste selber vorgenommenen Kanonisationen ist es praktisch kaum
festzustellen, inwieweit sie sich von den sonstigen bischoéflichen unterschei-
den. Immerhin gab die Autoritit des Papstes bald einen gréoBeren Ausschlag.
Man sehe im oben angefiihrten Artikel , Canonizzazione“ die einschligigen
Beispiele und den geschichtlichen Verlauf.

Aber auch nach 1234 bleiben noch verschiedene Zweifel iiber Kanoni-
sationen bestehen, teils wegen Mangels oder Unvollstindigkeit von Doku-
menten, teils weil in spiteren Zeiten bisweilen auf Grund von Filschungen
echte pépstliche Kanonisationen vorgetiuscht wunden, teils weil manche
angeflangene Verfahren nur zu Teilergebnissen fithrten (wir wiirden nach
heute geltendem Recht von Kultbestitigungen oder von etwas wie Selig-
sprechungen reden), ohne daf sich alles in die klare Kategorie der Kano-
nisation eingliedern liefie.



Léw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 95

Klemens IX. (1667 — 1669) hielt eine einzige Heiligsprechung,
aber fiir zwei Heilige. Klemens XI. (1700 — 1721) und Kle-
mens XII. (1730 — 1740) hielten ebenfalls nur eine einzige Kano-
sation, aber jedesmal gleich fiir vier Heilige. Gregor XV. (1621 bis
1623), Klemens X. (1670 — 1676), Alexander VIII. (1689 — 1691),
Benedikt XIV. (1740 — 1758), Pius VII. (1800 — 1823) und Gre-
gor XVI. (1831 — 1846) feierten ebenfalls nur je eine Heiligspre-
chung, aber jedesmal fiir finf Heilige. Klemens XIII. (1758 bis
1769) endlich kanonisierte in seiner einzigen Heiligsprechung auf
einmal sechs Heilige. Je zwei getrennte Heiligsprechungen, aber
jedesmal nur fiir einen einzigen neuen Heiligen, hielten Kle-
mens VIIL (1592 —1605), Paul V. (1605 — 1621), Urban VIIL
(1623 — 1644) und Alexander VII. (1655 — 1667). Benedikt XV.
(1914 — 1922) kanonisierte in seiner ersten Heiligsprechung zwei,
in der zweiten einen neuen Heiligen. Der hl. Pius X. feierte zwel
Heiligsprechungen, jedesmal fiir zwei Heilige. Pius IX. hielt eben-
falls nur zwei Heiligsprechungen, aber von anderer Art. Das erste-
mal erhob er gleich 27 Heilige, eine Gruppe von 26 Méirtyrern
(von Japan) nebst einem anderen; das zweitemal, anléBlich des
Jubildums des Todes von Petrus und Paulus, 1867, wurden sechs
einzelne Heilige und die Gruppe der 19 Mirtyrer von Gorkum
kanonisiert. Leo XIII. konnte im ganzen vier Heiligsprechungen
halten, bei der ersten fiir vier, bei der dritten fiir zwei Heilige. Zu
seinem Bischofsjubildum, 1888, hielt er eine Kanonisation fiir zehn
Heilige, darunter freilich die sieben Stifter des Servitenordens.
Zum Jubildumsjahr 1900 kanonisierte er in einer Feier zwei neue
Heilige. Aus dlterer Zeit kann nur noch Benedikt XIII. (1724 bis
1730), der fromme Dominikanerpapst, der so gerne Kirchen und
Altdre weihte und Feste feierte, mit diesen letztgenannten Pépsten
konkurrieren. Er feierte fiinf Heiligsprechungen, zwei fiir je einen,
zwei flir je drei und eine fiir zwei neue Heilige. Alles Bisherige
aber wird weit libertroffen durch die letzten Papste. Pius XI. (1922
bis 1939) feierte im ganzen 16 Kanonisationen, im Heiligen Jahr
1925 gleich fiinf, jedesmal fiir einen Heiligen, 1930 zwei weitere
Kanonisationen, darunter die der acht kanadischen Mértyrer nebst
zwei anderen Heiligen. Im Erlosungsjubeljahr 1933/34 gab es
acht Kanonisationen, eine 1935 und noch eine (mit drei Hei-
ligen) 1938. Eine abermalige Steigerung brachte der Pontifikat
Piug’ XII. mit bisher schon 20 Heiligsprechungen: eine 1940 und
1946, fiinf im Jahre 1947, zwei im Jahre 1949. Im Jubeljahr 1950
gab es gleich sieben Kanonisationen und wieder je zwei in den
Jahren 1951 und 1954, wobei die letzte wiederum fiinf Heilige um-
faBite. ‘
Beziiglich der sechs neuesten Heiligen: Josef Sarto (Pius X.),
Petrus Alois (oder Ludwig) Chanel, Kaspar del Bufalo, Josef
Pignatelli, Dominik Savio, Paula Di Rosa (Schwester Maria Cro-



96 L&w, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

cifissa) lassen sich einige interessante Gesichtspunkte zusammen-
stellen. Sie umfassen den Zeitraum von 1737 (Geburt Pignatellis)
bis 1914 (Tod Pius’ X.). Die Todesdaten, chronologisch geordnet,
sind: 1811 Pignatelli, 1837 del Bufalo, 1841 Chanel, 1856 Di Rosa,
1857 Savio, 1914 Pius X. Vom Tode bis zur Kanonisation verflos-
sen 143 Jahre fiir Pignatelli, 117 fiir del Bufalo, 113 fiir Chanel,
98 fir Di Rosa, 97 fiir Savio und 40 fiir Pius X. Von der Selig-
sprechung bis zur Heiligsprechung hingegen waren es 65 Jahre
fiir Chanel, 50 fiir del Bufalo, 21 fiir Pignatelli, je 4 fiir Savio und
Di Rosa und 3 fiir Pius X. Man sieht an diesen paar ganz neuen
Beispielen das ,,Spiel der Vorsehung®, wie Pius XI. so gerne es
nannte (,,il giuoco della Provvidenza“). Es gibt fiir Gott keine
Normen und Kanones, nach denen er die Zeiten bestimmt.

Was die Nationalitdten betrifft, so sind vier von den neuen
Heiligen Italiener, einer ein Spanier, aber aus urspriinglich italie-
nischem Geschlecht, einer ein Franzose. Pius X. und Di Rosa waren
zur Zeit ihrer Geburt Untertanen des ésterreichischen Kaisers, Di-
Rosa auch die ganze Zeit ihres Lebens. Was hat es also an sich
mit der oft vorgebrachten Behauptung, daB die meisten Heiligen
Italiener oder wenigstens Romanen sind? Stimmt diese Behaup-
tung? Statistisch sicherlich! Ob dies, was die menschliche Seite be-
trifft, damit zusammenhingt, daB Romanen leichter Wunder er-
bitten kénnen? DaB sie einfacher, unkomplizierter sind und daher
einen schlichten, aber sozusagen heftigeren Glauben haben, mit
dem sie bei Gott mehr ausrichten als der kiihle, immer bedenk-
liche, sachliche und kritische Nordlinder? Wer kann es sagen?
Immerhin sind in den letzten Jahrzehnten auch viele deutsche
Verfahren eingeleitet worden oder im allgemeinen nichtitalieni-
sche oder nichtromanische; sie stehen jedoch alle noch in den An-
fangsstadien und fallen daher noch nicht weiter fiir die groSle
Offentlichkeit in die Augen. Wann und wie sie ausgehen werden,
kann heute noch niemand sagen.

Die ,heiligen“ Piapste

Zuerst sei ein sonderbares MiBverstindnis erwihnt, das sich
auch bei gebildeten Laien findet, sogar hiaufiger, als man denkt. Es
ist bekannt, da man die Pipste meist mit dem Titel anredet:
,Heiliger Vater oder ,,Eure Heiligkeit. Nicht wenige Christen,
wie gesagt, sogar ,,Gebildete, meinen nun, jeder Papst sei damit
sozusagen ,bei lebendigem Leib* schon ,heiliggesprochen! Es
wére wirklich nicht unangebracht, wenn die Prediger bisweilen
dieses sehr verbreitete Vorurteil entkréften und berichtigen wiir-
den. Der ,Heilige Vater und die ,,Pipstliche Heiligkeit* ist ein
herkommlicher reiner Titel, eine Anredeform, wie man andere
Personen standesgemif oder berufsgem#B anredet mit Doktor,
Professor, Euer Gnaden, Exzellenz, Eminenz und was es eben fiir



Léw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 97

Titulaturen gibt. Die Ehrentitel , Heiligkeit®, »Heiliger Vater®
u. 4. haben also gar keinen Bezug auf das kirchliche, juridische
Selig- und Heiligsprechungsverfahren. Kirchenrechtlich und kul-
tisch ,heilig* sind sehr wenige Papste. Es bleibt aber wahr, daB
das Volksempfinden insofern recht hat, als es voraussetzt, daB der
oberste Hirte und Priester, der Stellvertreter Jesu Christi, auch
in seinem personlichen Leben heilig zu sein trachten soll, um so
der Wiirde, die ihm anvertraut ist, moglichst zu entsprechen. Da
die Zahl der Pipste iiberhaupt nicht genau bekannt ist?), so
kann man auch nicht sagen, soviele seien nicht ,,heilig, wohl aber
weill man, daB heute 77 Pipste den Verehrungstitel ,heilig® und
acht den Verehrungstitel ,selig® filhren. Eine andere Frage frei-
lich ist, auf welcher kirchenrechtlichen Grundlage diese Titel be-
ruhen. /

Einfach und klar ist die Sache fiir die ,,seligen‘‘ Pipste; dieser
Titel kommt ja als genau kirchen- und verehrungsrechtlich um-
schriebener Begriff erst nach Alexander VII. auf und muBte daher
auch streng nach den betreffenden Vorschriften verliehen werden.
Es ist aber gleich zu bemerken, daB alle acht ,,seligen‘ Pépste nicht
formell seliggesprochen worden sind, sondern diesen Verehrungs-
titel erhalten haben auf Grund des Verfahrens der ,,Kultbestiti-
gung®; das heiBit, es konnte erhoben und festgestellt werden, daB
diese Pipste seit langer Zeit schon im Besitze einer gewissen Ver-
ehrung waren, die auf Grund eines nachgewiesenen Rufes der
Heiligkeit sich entwickelt und auch schon liturgische Formen an-
genommen hatte; diese Verehrung wurde sodann kirchenamtlich
bestitigt. Die ,seligen Pipste sind folgende (in Klammern das
Datum der Kultbestidtigung): Hadrian III., 884 —885 (1891,
10. VIL.); Viktor III., 1086 — 1087 (1887, 23. VIIL.); Urban II., 1088
bis 1099 (1881, 14. VII.); Eugen III., 1145 — 1153 (1872, 3. X.);
Gregor X., 1271 — 1276 (1713, 12, IX.); Innozenz V., 1276 (1898,

%) Nach der meist gebriuchlichen Zihlung wire Pius XII. der 262. Papst.
Das Annuario Pontificio hatte bis zum Jahre 1946 einschlieBlich
eine Papstliste gebracht (wie schon die Vorgidnger: La Gerarchia cattolica
und die Notizie del Cracas), welche die bekannte Bilderreihe von S. Paolo
zur Grundlage hatte, mit allen schon 1ingst bekannten Irrtiimern und Ver-
sehen, Diese Liste war fortlaufend beziffert. Seit 1947 aber hat sich die
Leitung des Annuario endlich entschlossen, eine historisch-kritisch einwand-
freie Liste darzubieten, die auf eine Arbeit des bekannten Kardinals Ehrle
zuriickgeht und von Mons. A. Mercati, Priifekten des Vatikanischen Archivs,
durchgearbeitet und verbessert wurde. Diese Liste jedoch ist ohne Beziffe-
rung, weil es in der Reihenfolge der Pépste an einigen Stellen eben histo-
risch unmdoglich ist, festzustellen, wer der giiltige Papst und wer der Ge-
genpapst ist.

Auch die neueste Papstliste, mit groBer Sorgfalt durchgearbeitet von
Mons. P, A. Frutaz, ist ohne Ziffern; siche Enciclopedia Cattolica 3 el
1952, Artikel Papa, Liste auf col. 759 — 764, und Abschnitt V. Il numero.
dei Papi, 674 — 765, mit interessanter Kasuistik. Erst ab Martin V. (1417) ist
die Papstliste absolut eindeutig.



98 Low, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

13. II1.); Benedikt XI., 1303 — 1304 (1736, 24. IV.); Urban V., 1362
bis 1370 (1870, 10. V.). Diese alle stehen im Kalender der Diozese
Rom, der eine oder andere auch in einigen anderen Ordens- oder
Ditzesankalendern.

Es bleiben noch 77 ,heilige Pédpste. Von diesen 77 ,heiligen®
Pipsten nun sind nur drei formell nach heutigem Recht heilig-
gesprochen worden. Petrus Morone, als Papst Zolestin V. (war
Papst nur vom 29. August bis 13. Dezember 1294, dankte
wieder ab), gestorben 1296. Klemens V., der erste Papst in
Avignon, sprach ihn heilig im Jahre 1313, auch mit einer etwas
politischen Nebenabsicht, um dem franzosischen Konig, in dessen
Land er ja lebte, einen Gefallen zu tun und zugleich Papst Bo-
nifaz VIII., dem energischen Vertreter der pépstlichen Rechte zu-
mal gegen Frankreich, sozusagen eines anzuhingen. Das Fest Z6-
lestins V. wurde jedoch erst im Jahre 1668 von Klemens X. der
ganzen Kirche vorgeschrieben. — Pius V., 1566 — 1572, heiligge-
sprochen von Klemens XI. 1712, der das Fest 1713 fiir die ganze
Kirche vorschrieb. — Endlich Pius X., 1903 — 1914, von Pius XII.
heiliggesprochen 1954%). Diesen drei nach heute geltendem Recht
feierlich heiliggesprochenen Pépsten ist noch anzureihen Gre-
gor VII., 1073 — 1085, welcher im Jahre 1729 von Benedikt XIII.
nach dem Verfahren der Kultbestidtigung heiliggesprochen wurde.
Da die Verehrung des grofen Papstes und Kédmpfers fiir die Frei-
heit der Kirche wenigstens fiir gewisse Gegenden (Salerno, wo er
begraben liegt, und im Benediktinerorden, dem er angehorte) fest-
stand, so dehnte Benedikt XIII. das Fest auf die ganze Kirche aus
(eine Form, die Benedikt XIV. und manche andere Kanonisten als
»aquipollente” Kanonisation bezeichnen?). S#émtliche anderen 73

%) Die pipstliche Kanonisation verleiht nach heutigem Recht dem Hei-
liggesprochenen das Anrecht auf den offentlichen kirchlichen Kult im Be-
reiche der ganzen Kirche und in allen rechtlich-liturgisch zuldssigen Formen,
jedoch nicht die Vorschreibung seines Festes fiir die ganze Kirche. So gibt
es sehr viele Heilige, die formell kanonisiert sind, deren Fest jedoch lokal
beschrinkt blieb. Der Fall z. B. des hl. Petrus Kanisius, bei dem im Akte
der Kanonisation (in der Bulle) sogleich das Fest der ganzen Kirche auf-
erlegt wurde, ist eine ganz seltene Ausnahme, Die gewdhnliche Ordnung
verlangt, daB nach der Kanonisation ein eigenes Verfahren eingeleitet wird
auf Grund von ausdriicklichen Bittgesuchen der Bischife und anderer kirch-
licher Stellen, die vom Papst die Ausdehnung des Festes auf die allgemeine
Kirche erbitten. So diirfte es wohl auch mit Pius X. sein, dessen Fest man
sich ja mit Sicherheit fiir die ganze Kirche erwartet.

’) Die Frage nach der ,dquipollenten“ Kanonisation ist nicht
ganz einfach zu ldsen, zumal die Ansichten der Fachkanonisten nicht mit
denen der Historiker iibereinstimmen. Als Benedikt XIV. in seinem
Monumentalwerk (aber groBer als kanonistisches Werk «denn als histori-
sches!) ,,De Servorum Dei Beatificatione et Beatorum Canonizatione® (erste
Ausgabe Bologna 1734, bevor er Papst wurde; endgliltige Ausgabe Prato
1839 — 1846) daranging, die verschiedenen Félle von Heiligen, die in der
- ganzen Kirche ein vorgeschriebenes Fest hatten, schematisch zusammenzu-
stellen und kanonistisch zu erkldren, fand er, daB viele Heilige, die niemals



Loéw, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 99

»heiligen Pépste sind auf anderem Wege zu diesem Titel ge-
kommen.

Es wiirde viel zu weit fithren und viel zu umfingliche Erorte-
rungen und Belege fordern, wollte man die Verehrungsgeschichte
der iibrigen ,heiligen” Pipste auch nur etwas weiter ausfiihren.
Nur ganz summarische Andeutungen miissen genligen®). Fiir die
Zeit unmittelbar nach der Verfolgung (also um und nach 312)
haben wir die ,,Depositio martyrum®, ein Verzeichnis, in dem
Mértyrer aufgefiihrt sind, die damals sicher in Rom als solche
kirchlich mit Jahresgedichtnis gefeiert wurden, darin vier Pipste;
wobei festzuhalten ist, daB die kirchliche Maértyrerverehrung in
Rom erst spit einsetzte, ndmlich erst nach Beginn des 3. Jahrhun-
derts. Uber frithere Mirtyrer in Rom sind wir nur gelegentlich
unterrichtet. In einer zweiten Liste, der ,»Depositio episcoporum®,
sind Pépste verzeichnet, die nicht als Mirtyrer galten und daher
zuerst einmal auch keinen Kult genossen, wohl aber den iiblichen
Jahrestag, wie er eben fiir andere Verstorbene gehalten wurde.
Erst die Martyrologien geben uns weiteren AufschluB; jedoch be-
weisen die Namen der dltesten Martyrologien nicht gerade un-
triglich sicher, daB damals der Betreffende schon als Heiliger in
unserem Sinne, mit kirchlichem Fest, gefeiert wurde; immerhin
galt er damals schon als verehrungswert und hatte wohl auch
wenigstens lokale Feiern. Wohl aber trugen die Eintragungen in
Martyrologien viel dazu bei, daB sich Heiligenkulte ausbreiteten

formell kanonisiert worden waren, dennoch das Fest haben, zu dem die
ganze Kirche verpflichtet ist. Da an sich nur formell kanonisierte Heilige
das Anrecht auf ein Fest in der ganzen Kirche haben, so erfand er den
Terminus technicus ,canonizatio aequipollens®, um auszudriicken, daf
diese Heiligen auf eine andere Art ,kanonisiert® wurden, nidmlich eben durch
den pépstlichen Akt der Ausdehnung oder vielmehr der Auferlegung, der
Verpflichtung des Festes fiir die ganze Kirche. Jedoch hat kein Papst bei
einer solchen Ausdehnung des Festes je das Wort »aquipollente Kanonisa-
tion” angewendet; auch handelte es sich stets um Heilige, die seit eh und
je als solche verehrt wurden, auch wenn der Titel sich nicht auf eine for-
melle Kanonisation stiitzen konnte, sondern meist auf vielhundertjghrige
Verehrung. Dokumentarisch gibt es nur zwei #quipollente Kanonisationen,
und diese aus der neuesten Zeit: Albert der GroBe unter Pius XI. und Mar-
gareta von Ungarn unter Pius XII. Beide Male wird im Text der Litterae
decretales ausdriicklich erklirt, daB der Papst diese ,Heiligen* ,,per cano-
nizationem. aequipollentem* erheben will. Das Kirchenrechtsbuch hat ab-
sichtlich eine Behandlung dieser Materie libergangen, um in keiner Weise
die Pipste zu binden oder zu behindern. Historisch gesehen, ist die dquipol-
lente Kanonisation eine sehr fluide Materie, denn auch die beiden Fille, die
dokumentarisch als solche bezeichnet wurden, sind voneinander sehr ver-
schieden.

®) Leider gibt es in der ungeheuren Literatur iiber Pépste und Papsttum
keine Verehrungsgeschichte der Papste. Auch die hier folgenden Andeutun-
gen koénnen in keiner Weise eine solche geben. Wer sich nidher mit dem
Gegenstande beschiftigen will, muB sich an die bekannteren Werke liber
den Heiligenkult und. seine Geschichte halten und die Anwendungen auf
die Pépste ziehen.



100 Low, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen

und bekannt wurden. Untriiglich hingegen sind die Sakramen-
tarien und sonstige liturgische Biicher, die die Texte fiir den MeB-
dienst enthalten. Heilige, die sich darin mit Texten aufgezeichnet
finden, sind tatsichlich verehrt worden. Nicht alle Pépste nun, die
in der ,Depositio episcoporum® oder in den &ltesten Schichten des
Martyrologium Hieronymianum stehen, sind deswegen auch in den
Sakramentarien zu finden. Es hatte inzwischen, bis etwa zum
5. und 6.Jahrhundert, eine Auswahl stattgefunden; einige sind
aus dem Kult verschwunden, andere sind in denselben eingetreten.
Das hingt teilweise auch mit dem Aufkommen der Heiligen-
legenden, zumal der beriihmten Méirtyrerlegenden, zusammen, in
denen vielfach die Namen beriihmter heiliger Mértyrer mit an-
deren verbunden wurden zu volkstiimlichen Romanen, deren Hel-
den dann zusammen auch eine kirchliche Feier erhielten. Dabei
wurde z. B. der Urban der Zizilialegende zu ,Papst” Urban I.
oder der Alexander der Gruppe Alexander, Eventius, Theodulus,
Mirtyrer von der Via Nomentana, zum ,,Papst” Alexander 1. oder
der Mirtyrer Felix von der Via Portuensis, der dann wegen des
gleichen Festtages mit der Gruppe Simplicius, Faustina, Viatrix
(Beatrix) verbunden wurde, zu Felix II., der, nebenbei bemerkt,
Gegenpapst ist?). ;

So kam es, daB eine ansehnliche Zahl von Pépsten von Kalli-
stus an (gest. 222), auBer Petrus als Stifter der romischen Kirche
und Beginn der apostolischen Reihe und seinen drei Nachfolgern
Linus, Kletus, Klemens, die im Kanon einen Platz fanden, schon
im Altertum als wahre ,Heilige* kirchlich verehrt wurden. Nach
der Verfolgungszeit fanden bis ins 7. Jahrhundert noch Aufnahme
in die kirchlichen Festbiicher: Silvester, Markus, Damasus, Leo I
und Gregor I. Auch die drei Pépste, die von Seiten des byzantini-
schen Zisaropapismus leiden muBten, Johann I, Silverius und
Martin I, wurden ebenfalls friih als richtige Mértyrer verehrt'?).
Hier sei nur noch bemerkt, daB in der Papstbilderreihe in den
groBen romischen Basiliken vom Lateran, von St. Peter und
St. Paul (letztere heute allein als Monument erhalten) die ersten
Pipste bis ins 5. Jahrhundert hinein alle als ,,Sanctus“ bezeichnet
wurden, was aber gar nicht wundernimmt, wenn man bedenkt,
daB ,sanctus“ ein Titel war, den man Bischéfen und sonstigen
kirchlichen Personen gab, wie ja schon die Vestalinnen und andere
klassische Gottheitsdiener ,sanctus® und ,sanctissimus betitelt

%) Man vergleiche etwa J. P. Kirsch, Der stadtromische christliche
Festkalender im Altertum, Miinster 1924, 186—188; O. Marucchi, Le
Catacombe Romane, herausgegeben von E. Josi, Roma 1933, 86 — 87.

18) Man lese die bemerkenswerten Ausfithrungen von L. Hertling,
E. Kirschbaum in: Le Catacombe romane € i loro martiri, Roma 1949
(auch in deutscher Ubersetzung), zumal iiber die Pépste als Mértyrer
®. 1‘;3 ss.)) und fdiber die Méartyrer im  allgemeinen (Lia Via dei Martiri,
p. §8.). :



Low, Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen 101

wurden. Erst als man anfing, dem Titel ,,sanctus* eine neue Be-
deutung zu verleihen, némlich als Ausdruck nicht mehr einer
Wiirde, sondern als Ausdruck kirchlich anerkannter Heiligkeit
oder Verehrung mit offentlichem Kult, verschwand auch das
Attribut ,sanctus“ von den Papstbildern.

Hingegen begann mit der Karolingerzeit die Epoche der grofien
,Heiligsprechungen*, besser ,Heiligmachungen®, die die da-
maligen Martyrologienschreiber vollbrachten. Es geniige, Beda,
Florus, Ado und Usuard zu nennen. Diese Martyrologienverfasser
verlegten sich darauf, die vielen leeren Tage, die es in den alten
Martyrologien noch gab, auszufiillen. Dabei wurden auch fleiBig
Papstnamen eingefiigt, die in den Sakramentarien fehlten, auch
darum, weil man damals die vorkonstantinischen Pédpste einfach-
hin alle als Méartyrer ansah, anderseits von den zahlreichen Rom-
pilgerfahrten erfuhr, daBl die alten Papste alle ,,sanctus® genannt
wurden; kurzum, alsbald waren die Pépste bis in die Mitte des
6. Jahrhunderts nahezu alle als ,Heilige“ in die karolingischen
Martyrologien ,nach‘getragen. Damit fuhr man weiterhin frei-
gebig fort bis zu Zacharias (gest. 752), ohne dal man heutzutage
das entscheidende Kriterium fiir Einschaltung oder Auslassung
feststellen kénnte. Liberius z. B. erschien in der alten Bilderreihe
als ,,sanctus” (gest. 366), so auch in einigen Martyrologien und
Sakramentarien; sogar noch in frithmittelalterlichen Brevieren hat
er sein Fest; aber die spidtere Kirchengeschichtsschreibung hat ihn
dann wieder entfernt. Bis zur Zeit Pius’ V., der die erste amtliche,
allgemein verbindliche Ausgabe von Missale und Brevier veran-
laBte, schwankte die Zahl der in den vorausgehenden Missalien
enthaltenen Pipste ziemlich stark; Rom selber war natiirlich den
aullerromischen Biichern voraus. Erst seit der Zeit, wo sich das
authentische romische Missale und Brevier durchsetzte, gibt es
eine gréBere Einheit in den Papstfesten. Heute haben wir im
Missale und Breviarium Romanum, also fiir die ganze Kirche vor-
geschrieben, die Namen von 40 Pipsten und auBerdem noch 37 im
Kalender der Di6zese Rom, also im ganzen, wie schon gesagt, 7711).

. M) Wertvolle Hinweise und Beitrdge zum hier nur angedeuteten Gegen-
stand findet man u. a. in folgenden Werken: H. Quentin, Les martyro-
loges historiques de moyen-age, Paris 1908; J. P. Kirsch, Der stadt-
romische christliche Festkalender (siche oben Anm. 9); A. Baumstark,
Missale Romanum, Eindhoven 1930; im Anhang, pp. 205 — 238, wertvolle
Ubersicht iiber die Entwicklung des unbeweglichen Festkalenders vom
6. bis 16. Jahrhundert; H. Delehaye, H. Quentin, Commentarius per-
petuus in martyrologium hieronymianum =— Acta Sanctorum Novembris,
tomi II, pars posterior, Briissel 1931; H. Delehaye, Les origines du culte
des martyrs, 2. Aufl., Briissel 1933; P. de Puniet, Le sacramenta‘re romain
de Gelone, Roma, Ephemerides liturgicae, Separatdruck 1938, mit einer
hochst wertvollen groBen tabellarischen Ubersicht iiber die wichtigsten
alten Sakramentarien; H. Delehaye und andere, Martyrologium roma-
num ad formam editionis typicae scholiis instructum — Propylaeum ad Acta



102 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

Wiirde man an alle diese 77 Namen die heutige strenge und
griindliche Norm anlegen, so wiirden viele verschwinden. Von
nicht weniger wiirde der Titel ,Méirtyrer* getilgt werden'?), Es
wiirde sich herausstellen, dafl auch bei den Nachfolgern Christi
die personliche Heiligkeit oder, wie man heute sagt, die heroische
Heiligkeit, die als Grundlage fiir eine Seligsprechung dient, nicht
immer und allezeit vorhanden war, obwohl es in der ganzen Ge-
schichte keine Herrscherreihe gibt, die so viele ausgezeichnete und
auch im Vollsinne ,heilige* Méinner aufweisen kann. Und Gott
sei Dank! Die ,Selig-“ und ,Heilig-“ Gesprochenen sind nur ein

minimaler Bruchteil der Heiligen, die Gott allein kennt. Auch bei
den Pipsten.

Gedanken zur Priestererziehung
Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz a, d. D.

Wie in der Ausbildung unserer Lehrer, Arzte und Ingenieure
mit Recht immer wieder nach neuen Wegen und Methoden gesucht
wird, so darf von Zeit zu Zeit — besonders nach solchen Um-
briichen, wie sie unsere Generation erlebt hat — wohl auch die
Frage nach der Ausbildung unserer jungen Priester, von denen
weithin Wohl und Wehe des mystischen Herrenleibes abhingt,
neu gestellt und nach Anderungen und Verbesserungen Aus-
schau gehalten werden. Nach einer Neubesinnung rufen sowohl
die immer mehr zunehmenden Anforderungen der Seelsorge,
denen nur gut ausgebildete Seelsorger gewachsen sind, als auch
die immer stérker sinkende Anzahl der Priester?!).

Sanctorum Decembris, Briissel 1940; P. Bruylants, Les oraisons du
Missel romain, Lowen 1952, 2 Bde.

2) Man vergleiche die neueren und neuesten Kirchen- und Papst-
geschichten; es geniige, anzufiihren: Storia della Chiesa, geleitet von
A. Fliche, V. Martin, italienische Ausgabe unter Leitung von Mons.
A. Frutaz Band II, Dalla metd del II secolo all’editto di Milano, Turin
1938 (die italienische Ausgabe ist der franzésischen Originalausgabe insofern
- vorauziehen, als sie die Literatur auf einen neueren Stand erginzt und

auBer Bildtafeln und Anhingen mit Spezialfragen auch Indizes bringt, die
der Originalausgabe leider mangeln). Fr. X. Seppelt, Der Aufstieg des
Papsttums, Leipzig 1931; E. Caspar, Geschichte des Papsttums, Bd. I,
Tibingen 1930; sowie die meisten der in Anm. 10 und 11 angefiihrten Werke.

In der meuesten Bearbeitung des Propriums fiir die Ditzese Rom sind
einige der dringendsten Korrekturen an den ,heiligen® Pipsten vorgenom-
men worden; so z. B. wurde der Gegenpapst Felix II. ausgetilgt und der
echte Mirtyrer Felix (nicht Papst) wieder eingefiihrt. Ebenso wurde der
Alexander vom 3. Mai, bisher irrig als Papst dieses Namens (. bezeichnet,
wieder zum einfachen Mértyrer gemacht; aus der Verdoppelung von Kletus
und Anakletus wurde eine Person gemacht: Cletus sive Anacletus. Die eine
und andere Qualifikation als Mirtyrer wurde berichtigt; aber eine durch-
greifende Reform wurde auf die Zukunft aufgeschoben, fiir die man sich
ja — wenigstens nach viel verbreiteter Auffassung! — eine richtige allge-
meine Liturgiereform verspricht.

) Vgl. Schwarzbauer E, ,Die Kirche braucht Priester® in: »Theol.-
prakt. Quartalschrift* 102 (1954) 89—105.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 103

Einige Wiinsche an die wissenschaftliche Ausbildung un-
serer Theologen haben in letzter Zeit Karl Rahner?) und F. Ber-
nard Meyer?) angemeldet. Eine Neuausrichtung der religits-
aszetischen und charakterlichen Erziehung empfiehlt der jetzige
Mainzer Weihbischof und frithere Regens, Josef Maria Reuf(*).
Was die Ausbildung in der seelsorglichen Praxis angeht, sind mir
einschlidgige Publikationen nicht bekannt. Dafiir gibt es aber um
so mehr Versuche praktischer Art. Die iiberall merkbare Neube-
sinnung wurde neben den erwihnten Zeitgriinden zum Teil auch
durch das Suchen Frankreichs nach einem neuen Priestertyp, vor
allem aber durch das pépstliche Mahnschreiben ,,Menti nostrae®)*
ausgelost.

Grundsitzliches

Bei aller Weite unserer Besinnung muf} klar und deutlich die
Alleinzustédndigkeit der kirchlichen Leitung fiir Refor-
men in der Priestererziehung festgehalten werden. Der Priester
ist eines der wichtigsten Organe des mystischen Leibes Christi;
von seiner Personlichkeit und seiner Strahlungskraft ist weithin
das duBere und innere Wachstum der Kirche abhéngig. Es ist da-
her selbstverstindlich, daB letzte Weisungen und Anderungen nur
denen zustehen, die der Geist Gottes bestellt hat, die Kirche zu
regieren: dem Papste und den Bischofen. Dal3 aber auch die Glie-
der der Kirche, ,,quorum causa communis existit“ (Weiheritus),
dabei beratend helfen diirfen und sollen, ergibt sich aus der Natur
der Sache?). &

Was bei allen (noch so gut gemeinten) Neuerungen vermieden
werden muB, sind radikale Ganz- oder Teilinderungen der
bisherigen Erziehungsmethoden der Kirche, wobei unter Kirche
die Weltkirche und ihre Rahmengesetzgebung gemeint ist, nicht
etwa sakrosankte Lokalgebrduche oder gar die durch nichts zu
erschiitternde Uberzeugung eines einzelnen Seminarleiters. Wenn
wir nimlich irgendwo darauf vertrauen diirfen, daB das Lebens-
prinzip der Kirche, der Hl. Geist des hohenpriesterlichen Hauptes,
an einem Organe der Kirche eminentes Interesse hat und dieses
sein Interesse durch langsame, organisch-zielbewuBte Beeinflus-
sung und Lenkung der diesbeziiglichen kirchlichen Gesetzgebung

2) Rahner Karl S. J, ,,Zur Ausbildung der Theologen® in: ,Orientie-
rung® 18 (1954) 165—168; vgl. ders. in: ,Orientierung® 18 (1954) 149—152. .

3) Meyer Bemard F. MM., ,Seminary Training® in: ,Worship“ 28
(1954) 411—19.

4 ReuB Josef Maria, ,Priesterliche Ausbildung heute“ in: ,,Wort und
Wahrheit* 9 (1954) 85—105.

5 Pius XII, ,Menti nostrae® vom 23.September 1950, AAS XLII
(1950); zitiert nmach der Herderausgabe, Wien 1951, unter MN.

% So z. B. kamen auf der Mariazeller Tagung, die den letzten Oster-
reichischen Katholikentag vorbereitete, gerade die Laien immer wieder auf
die Priestererzichung zu sprechen.



104 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

und Normierungen bekundet, dann ist dies hier der Fall, an
diesem neuralgischen, fiir das Wohl der Kirche so bedeutsamen
Punkte der Priestererziechung. Leitstern unserer Bemiihungen
darf daher nicht ,wilde Revolution“, sondern nur ,milde
Evolution® sein.

So sind auch die folgenden Gedanken nur als Erginzung und
Weiterfithrung des schon Bestehenden gemeint. Ohne den An-
spruch zu erheben, theoretisch in allem richtig, praktisch sehr be-
deutsam oder inhaltlich vollstindig zu sein, méchten sie nur be-
scheidene Uberlegungen darbieten zu der uns allen am Herzen
liegenden Ausbildung unserer Priester.

Priesternachwuchs um jeden Preis?

Der akute Mangel an Priestern wird in fast allen Diézesen von
Tag zu Tag driickender. Pastoralkonferenzen, an denen fast nur
mehr Sechzigjihrige teilnehmen, junge Kapline aber fehlen, wer-
den immer zahlreicher. Die groBe Versuchung, die da an
den Bischof und die Seminarvorstehung herantritt (dasselbe gilt
fiir Orden und Kongregationen), ist die (menschlich begreifliche)
Anwandlung, bald bei diesem, bald bei jenem ,fragwiirdigen®
Theologen ein Auge (oder gar zwei) zuzudriicken.

1. Dieser irgendwie verstidndlichen Versuchung diirfen wir
unter keinen Umstinden erliegen. Wenn irgendein Schlag-
wort falsch ist, dann ist es dieses: ,,Priesternachwuchs um jeden
Preis!“ Vielleicht brichte ein sogenanntes ,groBziigigeres“ Vor-
gehen fiir den nichsten Augenblick Hilfe und Erleichterung. Auf
weite Sicht bedeutet aber eine solche Methode fiir die betreffende
Ditzese oder Ordensgemeinde nur Ungliick.

Wohin wir kimen, wenn die Tore zu weit aufgemacht wiirden,
zeigt uns die folgende Statistik. Der Leiter eines Priesterseminars
erklirte dem Schreiber dieser Zeilen: Von den 40 Theologen, die
seit Kriegsende sein Seminar wieder verlassen haben, hitten die-
sen Schritt getan (bzw. tun miissen): einer wegen Anlage zur
Trunksucht, einer wegen Homosexualitit, zwei wegen Talentlosig-
keit, zwei wegen (krankhafter) Skrupulositit, zwel wegen akuter
Schizophrenie, drei wegen copula perfecta ante ingressum in Se-
minarium, drei wegen abnormaler Schwermut, drei wegen Ner-
venzusammenbruchs, drei wegen pathologischer Gesamtkonstitu-
tion (Verschrobene, Sonderlinge), sechs wegen fehlender Neigung
zum Priesterberuf, sechs wegen (teils krankhafter) Onanie, sieben
wegen Sehnsucht nach Ehe und Familie. Wir sehen: eine sorg-
fialtige Auswahl der Priesterkandidaten ist das Gebot der Stunde.

Noch deutlicher geht diese Notwendigkeit aus der Zusammen-
stellung eines Priesters hervor, der viel mit sogenannten Spét-
berufenen zu tun hat. Damit soll natiirlich in keiner Weise ein



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziechung 105

Werturteil {iber die Spétberufenen gefillt werden. Wie der Heilige
Vater selbst erkldrt hat, haben spitberufene Priester (schon die
Apostel waren solche) nicht wenige Vorziige”). Dal wir aber bei
ihrer Auswahl — und nur darum geht es hier — noch vorsichtiger
sein miissen als bei der Auswahl der Maturanten, ist ebenso sicher.
Nach den Aufzeichnungen des erwihnten Priesters konnten von
56 Bewerbern nur neun an die entsprechenden Studienanstalten
weiter empfohlen werden. Nicht weniger als 47 muBiten a limine
abgewiesen werden. Von den Abgewiesenen erkldrten zehn, sie
hétten gar nie im Ernst an das Priesterwerden gedacht, das Gesuch
stamme vom (libereifrigen) Heimatseelsorger, zu dem sie einmal
eine vage Bemerkung gemacht hitten; neun waren ausgesprochene
Pathologen; acht verfiigten nicht iiber das nétige Talent, um die
Gymnasialstudien bewiltigen zu konnen; vier waren homosexuell
veranlagt; zwei hatten schon Geféngnisstrafen (von drei bis zwolf
Monaten!) verbiit; sechs kamen aus verschiedenen anderen Griin-
den (copula perfecta etc.) nicht in Betracht. Wiederum sehen wir:
Der Devise ,Priesternachwuchs um jeden Preis!“ diirfen wir auf
keinen Fall folgen, nicht einmal in den Zeiten gréBten Priester-
mangels! Ordensgemeinschaften, die nach dem Ersten Weltkriege
meinten, etwas ,,weitherziger” sein zu sollen, bereuen es jetzt tief.

2. Ubrigens ist in dieser Frage Bischéfen und Seminarleitern
keine Freiheit gelassen. Unter schwerer Siinde verpflichtet
die Kirche die Ordinarien (indirekt damit auch die sie informieren-
den Seminarleiter) zur gewissenhaften Einhaltung des can. 973,
§ 3. Dieser Kanon lautet: ,,Der Bischof darf jemandem die héheren
Weihen nur dann erteilen, wenn er aus positiven Grundlagen
(ex argumentis positivis) die moralische GewiBheit (certitudo
moralis) erlangt hat, da8 der Kandidat die von den kirchenrecht-
lichen Bestimmungen geforderte Eignung besitzt. Wenn ein
Bischof anders handelt, begeht er eine schwere Siinde und setzt
sich auBerdem noch der Gefahr aus, Mitschuldiger an fremden
Stinden zu werden.*

Waéhrend es also fiir den Empfang der niederen Weihen geniigt,
dal man die begriindete Hoffnung haben kann, der Betreffende
werde ein wiirdiger Priester, wird fiir die Erteilung der
hoheren Weihen moralische GewiBheit ver-
langt®). Wo es sich um die Berufung zum Priestertume handelt,
darf der Probabilismus nicht angewendet werden. Solange es bloB
wahrscheinlich und nicht moralisch sicher ist, daB der Betreffende
ein wiirdiger Priester werden wird, darf ihm eine hohere Weihe
nicht erteilt werden. Im Zweifelsfall ist die ,,pars tutior* zu wih-

7) MN, 74.
) Vgl. Jone H, Gesetzbuch der lateinischen Kirche, II. Bd.,, 2 Aufl,
Paderborn 1952, 194.

»Theol.-prakt. Quartalschrift® II. 1955 8



106 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

len. Ausdriicklich sagt Pius XI. in der Priesterenzyklika ,Ad
catholici Sacerdotii“: ,...eaque in causa (Entlassung von
Alumnen) tutiorem semper sententiam amplectantur®)”. Der Blick
auf das ewige Heil des Bewerbers und der ihm einstens Anver-
trauten rechtfertigt voll und ganz diese Strenge. Nicht mit Un-
recht sagte vor kurzem ein Bischof: ,,Wieviel bliebe der Kirche
erspart, wenn bei der Auswahl der Kandidaten dieser einzige
Kanon immer gewissenhaft beobachtet wiirde.*

3. Manchmal hért man (nicht laut, aber doch deutlich vernehm-
bar) die Ansicht: ,Aber ist ein schlechter Priester
nicht doch noch besser als gar kein Priester?“
Auf den ersten Blick sieht dieser Satz fast ein wenig bestechend
aus, bei niherem Zusehen aber entpuppt er sich als durch und
durch falsch.

Der verstorbene Generalabt der Zisterzienser, P. Matthéus
Quatember, der als Konsultor mehrerer romischer Kongregationen
Einblick in Hunderte von Weiheprozessen hatte, schreibt: ,Viele
Ordensobere und Bischofe halten sich in threr Praxis leider an
diesen Satz. Wir haben es hier mit der Sucht zu tun, die Zahl der
Dibzesan- und Ordenspriester so rasch als moglich zu vermehren,
damit ja alle Pfarreien, Seelsorgestellen oder die zahllosen fieber-
haft errichteten Griindungen des Ordens besetzt werden koénnen.
Nun, soweit es sich um die Besetzung von Seelsorgeposten handelt,
mag man diese Tendenz irgendwie verstehen, wenn man sie auch
nicht gutheiBen kann; geht es doch in diesem Falle darum, den
Glaubigen in duBerster geistlicher Not (durch Spendung der Taufe
und des Viatikums) zu Hilfe zu kommen. In Wirklichkeit ist diese
Methode freilich eine Illusion und von unheilvollen Wirkungen.
Wenn nimlich der Klerus wahllos vermehrt wird, wird das, was
eine Hand aufbaut, von zwei Hinden wieder niedergerissen. Han-
delt es sich um Kloster, so ist diese Methode der sichere Weg zum
Untergang, zum Ruin und zur Auflosung. Eine hundertjdhrige
Erfahrung beweist dies iiberreich. Solange ein Kloster bei der
Aufnahme und Auslese seiner Bewerber streng ist, mehrt sich
die Zahl der Berufe, der Orden blitht und breitet sich aus. Sobald
jedoch in diesem Punkte Nachléssigkeit einreifit und man unter-
schiedslos jeden Bewerber aufnimmt und zu den Geliibden zulaft,
werden die wahren Berufungen immer weniger, und das Kloster
verfalltlo)«,

Dies ist die genuine Lehre der Kirche. Schon das 4. Lateran-
konzil erklirt im Jahre 1215: ,Es ist besser . . ., wenige, aber

% Pius X1, ,Ad catholici Sacerdotii® vom 20. Dezember 1935, AAS

XXVIII (1936) 41.
1) Quatember Matthius S. O. Cist., De vocatione sacerdotali, Torino

1950, Verlag R. Berrutti.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priesfererziehung 107

gute als viele, aber schlechte Priester zu haben!!)“, Pius IX. stellt
fest: , Es ist besser, wenige brave, geeignete und tiichtige Priester
zu haben, als viele, die fiir den Aufbau des Christusleibes der
Kirche nicht zu brauchen sind!?)“. Der hl. Papst Pius X. sagt:
»~Auf jeden Fall ist es besser, es ist in einer Pfarre iiberhaupt
kein Priester als einer, der durch seine schlechte Lebensfithrung
dem christlichen Volke statt Gesundheit Krankheit und Verder-
ben bringt!®)“. Und Pius XI. mahnt in seiner Priesterenzyklika:
»Die Bischofe und Ordensoberen sollen ja nicht — aus Furcht, sie
koénnten in der Didzese oder im Orden zu wenig Priester bekom-
men — von der notigen Strenge ablassen. Gott verldBt seine
Kirche nie so weit, daB sich nicht geniigend gute Priester finden,
wenn nur die wiirdigen geweiht, die unwiirdigen aber ausgeschie-
den werden4)“,

Da auBlerdem unsere Zeiten so geartet sind, daB selbst der
wahrhaft berufene Priester alle seine Krifte zusammennehmen
mulB}, um sein Priestertum durchhalten zu kénnen, muB die Kirche
heute mehr als in fritheren Zeiten darauf bedacht sein, Bewerber
mit bloB wahrscheinlicher und zweifelhafter Berufung abzuweisen. .
Tief beeindruckt von seinen Erfahrungen und Aussprachen im
Priesterblock des Lagers Dachau, erhob schon im Jahre 1947 der
Novizenmeister der ostdeutschen Jesuitenordens-Provinz, P. Pies
S. J., unter anderen Forderungen auch diese: ,,Dem zu erwarten-
den Priestermangel darf nicht abgeholfen werden durch Herab-
setzung der religiosen und wissenschaftlichen Anforderungen. Wir
diirfen das Priesterwerden nicht erleichtern, sondern miissen den
Zugang eher durch noch hthere Forderungen erschweren. Denn
in solchen Zeiten ist der Kirche nicht geholfen durch eine groBere
Menge, sondern nur durch geistliche Kraft!42)«.

Mitarbeit der Arzte

Bei unserer von den beiden Kriegen so sehr in Mitleidenschaft
gezogenen Jugend mufl, wie Pius XII. in seinem Mahnschreiben
an den Klerus ausdriicklich betont!®), sorgfédltig: auf die
physische und psychische Gesundheit der Theo-
logen geschaut werden. Ohne die entsprechende leibseelische Ge-
sundheit konnte die Bewdiltigung nicht nur des seelsorglichen
Arbeitspensums, sondern sogar der priesterlichen Existenz selbst
in Frage gestellt werden.

1) Enchiridion . Clericorum. Documenta Ecclesiae Sacrorum alum.mis
instituendis, Rom 1938 (zitiert unter EC.) Nr. 87.

35 IE 80T

18) BC. 847.

i e DB g R

142) Pies Otto S.J., ,Block 26 in: ,Stimmen der Zeit* 71 (1949) -27.

15) MIN. 76.

8%



108 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

1. Hier beginnen aber die Schwierigkeiten. Der Se-
minarvorsteher kann auf medizinischem Gebiete nicht Fachmann
sein. Die Fachleute wiederum, die Arzte, haben oft keine rechte
Vorstellung von den duBeren und (vor allem) inneren Lasten und
Problemen des Priesterlebens. Die Folge davon ist, daB auf diese
Weise Menschen zu Priestern geweiht werden konnten, denen es
an den noétigen physisch-psychischen Voraussetzungen fehlt, die
daher in ihrem Stande wohl kaum ihr Gliick finden werden. Wir
brauchen also Arzte, die in die Erfordernisse und Schwierig-
keiten des Priesterlebens tieferen Einblick haben. Und wir brau-
chen Priestererzieher, die von den Fragen der Medizin; Neurolo-
gie, Pathologie usw. wenigstens so viel verstehen, dafl sie in kon-
kreten Fillen ,zu zweifeln wissen® und sich rechtzeitig an Fach-
leute wenden koénnen.

Die franzosischen Priestererzieher sind in dieser Hinsicht bes-
ser daran. Thnen steht eine ganze Reihe einschligiger Schriften
zur Verfiigung!®). Vor mir liegt (in italienischer Ubersetzung) das
Buch der beiden franzosischen Arzte R. Biot und B. Galimard
,Guida medica delle vocazioni sacerdotali e religiose“. Ein dhn-
liches Werk, nur etwas auf unsere Verhiltnisse zugeschnitten,
brauchten auch die deutschen Seminarleiter, nicht nur, um schon
bei der Anmeldung der Bewerber sorgfiltig auswéhlen zu kénnen,
sondern auch (ja vor allem), um imstande zu sein, Symptome, die
im Laufe des folgenden Seminarlebens auftreten, bald genug
richtig deuten und den Fachleuten melden zu kénnen. Auch per-
sonliche Treffen zwischen Priestererziechern und Medizinern,
Psychiatern usw., wie sie in Belgien schon langer iiblich sind und
wie sie vor kurzem auch in Osterreich'?) versucht wurden, wéiren
sehr begriiBenswert. :

2. Insbesondere sollte der psychischen Gesundheit der
Bewerber — im Sinne des Kirchenrechtes!®) und der Instruktion
der Sakramentenkongregation!®) — in unserer Zeit erhdhtes

%) Biot, ,Psychonévroses et séminaires® in: ,Bull. des Anciens Eléves
de Saint-Sulpice® 1932; Tinel, ,Etude de quelques maladies mentales
au point de vue de l'admission au sacerdoce” in: ,Bull. de la Soc. de
St. Luc* 1929; Monisset, ,Importance des prédispositions pathologiques
héréditaires ou personelles pour l'orientation des enfamts vers la carrierre
ecclésiastique® in: IV. Congr. Sacerd, 1928; Pasteam, ,La protection de
la santé des prétres et séminairistes® in: ,VIII. Congr. Sacerd.” 1932;
Geraud, ,Contre-indications médicales a lorientation vers le clergé®,
Lyon, Vitte, 1943.

17) Ringel Erwin, ,Das Haller Symposion® in: ,Der Seelsorger” 25
(1955) 171; Roger Troisfontains S.J., ,,A propos de la vocation sacer-
dotale. Indications et contre-indications” in: ,Nouvelle Revue Théologique“
86 (1954) T716.

18) CJC. can. 984 n. 3.

- 19) Instruktion der Sakramentenkongregation vom 27. Dezember 1930,
AAS (1931) XXIII 123—124.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 109

Augenmerk zugewendet werden. Wenn ein Priesterseminarleiter
erklirt, von 30 erfolgten Austritten seien 17 auf neurotisch-patho-
logische Wurzeln zuriickzufiihren, gibt das wohl zu denken. Denn
Bewerber mit abnormalem Seelenleben werden kaum gliickliche
Priester werden. Wieviel bliebe diesen Menschen, dem Seminar
und der Kirche erspart, wenn man sie rechtzeitig auf eine fiir sie
besser passende Berufsrichtung lenkte. Dal — um eine Teilfrage
herauszugreifen — der Zolibat und die perfecta castitas des Prie-
sters nicht blofl eine Frage des guten Willens, sondern auch der
physisch-psychischen Tauglichkeit ist, hat die Enzyklika ,Sacra
Virginitas“ mit allem Nachdruck unterstrichen®?).

Leider entnehmen (gutmeinende, aber arglose) Seelsorger ihre
Priesterstudenten oft einem Milieu, das von vornherein viel zu
wenig Garantie fiir seelische Gesundheit des Bewerbers bietet.
Der eben erwihnte Leiter eines Priesterseminars wies an Hand
von Fragebogen und Erkundigungen einwandfrei nach, daB von
den 17 Alumnen, die wegen neurotisch-pathologischer Anlagen
ausscheiden muBten, nicht weniger als 14 aus einer mehr oder
minder infizierten Familie stammten!

Einige Indizien, auf welche die Seelsorger sowohl beim
Bewerber als auch bei dessen Familie und Verwandtschaft achten
sollten, sind neben anderen hauptséchlich folgende: 1. Erbkrank-
heiten: z. B. angeborener Schwachsinn, Geisteskrankheiten, wie
Schizophrenie, manisch-depressives Irresein (Melancholie, Manien);
Epilepsie; Veitstanz; schwere korperliche MiBbildungen; erbliche
Blind- und Taubheit. 2. Korperliche Anomalien: z. B. Riesen-
wuchs, Zwergwuchs. 3. Psychopathische Perstnlichkeiten: z. B. Hy-
steriker, Neurastheniker, Zwangsneurotiker, Trinker, Rauschgift-
stichtige, notorische Liigner, Asoziale, Querulanten, Pedanten,
Krakeeler, Aufschneider, Skrupulanten, Gehemmte, Unsichere,
Verschlossene, Verschrobene, Verwahrloste, Fanatiker, betonte
Astheten, sonstige Sonderlinge. 4. Sexuelle Triebanomalien: Homo-
sexualitdt, Masochismus, Sadismus, andere Perversitdten; Frigidi-
tdt, Impotenz. 5. Personlichkeiten und Ereignisse in der Familie,
die auf abnormes psychisches Verhalten schlieBen lassen: z. B. Kri-
minelle, Selbstmoérder, Brandleger, Landstreicher, Kleptomanen,
Bettnasser, Stotterer, zahlreiche uneheliche Kinder, gehduftes
Auftreten unverheirateter Personen weltlichen Standes ab mitt-
lerem Lebensalter, hdufiger Wechsel des Arbeitsplatzes, berufliche
Minderleistung, schwer erziehbare Kinder.

Die Regeln der Auswahl sind auf Grund des Gesagten klar.
Finden sich bei einem Buben solche Anzeichen, bringe man ihn
nicht zum Studium. Scheint der Bub davon frei zu sein, wihrend

2) Pius XII, ,Sacra Vinginitas® vom 25. Marz 1954, AAS XXXXVI
(1954) 180—181.



110 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererzichung

in der Verwandtschaft etwas ,steckt”, versdume man nicht, das
Knabenseminar oder Konvikt dariiber gewissenhaft zu informie-
ren. Besonders vorsichtig sei man, wenn der Bub auflerdem noch
sehr still ist. Diese auBergewohnliche Stille, die oft mit Bravheit
verwechselt wird, ist nicht selten ein deutliches Zeichen, daB die
innere Triebfeder des Buben schwach oder angekrénkelt ist.

3. DaB wir auch zur Beurteilung des Charakters und
der Gemiitsbewegung der Bewerber einen Fachmann oft
sehr notig hitten, sei nur nebenbei erwéhnt. Mit Recht schreibt
P. Georg Trapp S.J.: ,. . . und doch ist es wahr, daB auch die
charakterologische Struktur eines oder fiinf jener Talente be-
deutet, die dem Herrn Zinsen bringen sollen; daBl sie zu dem
Kapltal eines Menschen gehért, von dem die Heilige Schrift sagt,
daB wir es berechnen miissen, bevor wir einen Turm bauen wol-
len . .. Und was die Gemiitsbegabung und Gemiitsbelastung an-
geht, ist schon bei der Zulassung zum Priesterberuf friihzeitige
Uberlegung und Priifung geboten, weil gerade auf diesem Gebiete
dem besten Willen die charakterologischen Grenzen gezogen sind.
Im Zweifelsfall wird man sagen miissen, daBl der junge Mensch,
bei dem es fraglich ist, ob er ein gliicklicher Priester werden
konne, in Gefahr ist, auch kein guter Priester zu werden?®!)“,

4. Zweifellos gibt es sehr viele junge Menschen, deren psy-
chische oder physische Labilitdt so gering ist, daB sie — bei
normaler Belastung und bei normalen Lebensbedingungen —
latent bleibt und nur bei Uberforderung ausbricht. Solchen Theo-
logen gegeniiber — und wer aus dieser Zwei-Kriege-Generation
wiirde nicht dazu gehtéren? — besteht die Aufgabe der Seminar-
leitung darin, Lebensbedingungen und Milieu so
glinstig als moglich zu gestalten. Gelingt dies, so kOnnen diese
Menschen ohne Gefihrdung der Gesundheit die Seminarausbil-
dung absolvieren und spéter als Priester GroBes leisten. Ruhige
Lage des Hauses (bei Industriestddten womdoglich auBlerhalb der
Stadt), Einzelzimmer, gerdumige Spielplitze, gesunde Erndhrungs-
weise, Gelegenheit zu Sport, Schwimmen und Wandern, Mdglich-
keiten zur Erholung in den Ferien u. a. sollen mit allen Kriaften
gefordert werden.

Der HIl. Vater sagt chesbezughch »e « - (die Erziehung der
Theologen) geschehe in gerdumigen und luftigen Hiusern, die fir
Ruhe und Gesundheit gilinstig sind®*?)“, Und P. Lombardi S.J.
kommentierte bei der Tagung der italienischen Priestererzieher zu
Rom (die Referate wurden von der Seminarkongregation allen

) Trapp Georg S.J., ,Charakterologische Voraussetzungen fiir Ent-
flaltung und Fehlentwicklung priesterlichen Lebens“ in: ,Der Seelsorger“ 23
(1953) 146—150.

2% MN. 78.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung LIl

auBeritalienischen Seminaren zugesandt) diese AufBerung des
Papstes mit den Worten: ,Niemand mochte seine Kinder, wenn
er sie wirklich lieb hat, in dunklen H&dusern mit diisteren Géngen
und Riumen sehen. Gute Eltern wollen vielmehr, daB ihre Kinder
Licht, Luft, Bewegungs- und Spielmoglichkeit haben. Nun gut!
Dann schaffe man ein solches Milieu auch fiir unsere Seminaristen!
Vor allen anderen Ausgaben in der Ditzese denke man an die
Seminare und gebe ihnen Luft und Freude®?)!“

Ohne einem Luxus oder Wohlleben der Theologen auch nur
im mindesten das Wort zu reden, darf man wohl sagen: diejenigen
Mittel, welche die Menschen in der Welt drauBlen zur Stirkung
ihrer Gesundheit mit Fug und Recht beniitzen, diirfen und sollen
auch unseren Theologen, deren Gesundheit der Kirche so not-
wendig ist, nicht vorenthalten werden. Zu diesen Mitteln gehoren
Luft und Licht, Sonne und Wasser, Spiel und Sport, Bewegung
und Arbeit im Freien usw. Etwaige Ausgaben der Di6zesen werden
durch die Leistungskraft des kiinftigen Klerus wieder iiberreich
hereingebracht.

Verzogerte Personlichkeitswerdung

Ein Problem von nicht geringer Bedeutung (wenigstens in
Osterreich mit dem nur achtjihrigen Mittelschulstudium) bildet
die groBe Jugendlichkeit der Maturanten. Neueintretende,
die erst 1714 Jahre alt sind, werden immer hiufiger. Dies wére an
sich nicht so schlimm; das gab es auch friiher. Doch es kommt ein
Umstand dazu, den es friiher nicht gab. Wie die Erziehungskunde
behauptet, ist in den letzten Jahrzehnten eine nicht unerhebliche
Verschiebung in der Reifung unserer Jugend eingetreten. Die
korperliche Relfung, sagt man, tritt zwei Jahre friiher, die gelstlge
dagegen drei bis vier Jahre spiter ein®).

Die unmittelbare Folge dieser Tatsache ist, daf diese jun-
gen Menschen — wegen der noch nicht abgeschlossenen Aus-
reifung ihrer Personlichkeit — eine so tief einschneidende und
so weittragende Lebensentscheidung, wie sie der Entschluffi zum
Priestertum in sich birgt, in diesem Zustande des ,Noch-nicht~
fertig-seins“ — auch wenn sie wollten — noch gar nicht féllen

28) Lombardi Riccardo S.J. ,Lineamenti di una sama pedagogia
seminaristica® in: ,L’Esortazione ,Menti nostrae‘’ e i Seminari“, heraus-
gegeben von der Seminar- und Studienkongregation, Rom 1953, Verlag
Poliglotta-Vaticana.

M) Huth A. ,Pubertitsschwierigkeiten* in: ,Schule und Jugend*
7 (1953) 93—96; Muchow H. ,Ist eine Revision unseres Bildes von der
Jugend vonndten?“ in: ,Schule und Psychologie“ 1 (1954) 108—113; Un-
deutsch U., ,Somatische Akzeleration und psychische Entwicklung der
Jugend der Gegenwart® in: ,Studium Generale“ 5 (1952) 286—297; ders,
»Psychische Beobachtungen iiber die Akzeleration der Jugendentwicklung*
in: ,Homo* 2 (1951) 24—27.



112 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

koénnen. Die Erfahrungen scheinen dies zu bestitigen. Einem
Regens, der seine Alumnen hauptsidchlich aus dem Knabenseminar
erhilt, erklirten von 21 aus dem Knabenseminar eintretenden
Maturanten nicht weniger als sieben spontan am Tage des Ein-
trittes, daB sie noch gar nicht wiiBten, was sie werden sollten.
Die Zahl der Unentschiedenen diirfte in Wirklichkeit also noch
héher liegen.

Damit stehen wir vor einer ganzen Kette von Problemen. Wie
soll man junge Menschen konsequent und zielstrebig einem Berufe
entgegenfiihren, der ihnen noch gar nicht als ,ihr“ Beruf klar
geworden ist? Darf man das Subdiakonat mit seinen ewigen Bin-
dungen Menschen auferlegen, die dafiir noch gar nicht reif sind#)?
Soll man noch um Altersdispensen ansuchen? Ist das sogenannte
Alumnatspriestertum (so sehr es aus anderen Griinden vertretbar
ist) unter dieser Riicksicht zu begriiBen? Sollte die Einfithrung des
(vom Kirchenrecht geforderten) sechsten Jahres — von dieser Sicht
aus — nicht eher gefordert als bekimpft werden? — Wir sehen:
eine ganze Kette von Fragen, die der Priestererzieher allein wohl
kaum l6sen kann!

Klirung der Berufsfrage

In Anbetracht der eben angefiihrten Schwierigkeiten muf
groBe Sorgfalt darauf verwendet werden, den in das Seminar Ein-
tretenden bald eine systematische Einfiihrung in das
Priestertum zu geben. Die Instruktion der Sakramenten-
kongregation des Jahres 1930 verlangt diese Einfithrung vor der
Erteilung der Tonsur und des Subdiakonates?®). Gewi3 wird man
an diesen beiden Wendepunkten dieses Thema behandeln. Der
natiirlichste und passendste Ort fiir eine griindliche Einfiihrung
in diesen ganzen Fragenkreis wire aber zweifellos das erste Se-
minarjahr, denn in den ersten beiden Semestern fallen bekannt-
lich die meisten Berufsentscheidungen. Hier haben die Alumnen
die kldrende Hilfe am notigsten.

Ein Priesterseminar hat das Problem in der Weise gelost, daf
wihrend der ersten zwei Semester eine eigene Vorlesung ,De
vocatione sacerdotali®, die der Regens hilt, mit je einer Wochen-
stunde angesetzt ist. In den personlichen Aussprachen mit dem
Spiritual, die sich an die monatlichen Rekollektionen anschliefien,
kénnen dann die Theologen mit ihrem Seelenleiter (in foro in-
terno) iiberlegen, inwieweit die vom Regens (in foro externo) vor-

24a) In diesem Zusammenhange sei darauf hingewiesen, dafl nicht wenige
Psychologen (z. B. Oswald Schwarz) von einer Heirat des Mannes vor dem
28. Lebensjahre abraten. Man vergleiche damit das niedrige Weihealter von
24 Jahren!

%) Instruktion der Sakramentenkongregation wvom 27. Dezember 1930,
AAS (1931) XXIIT 120 ff.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 113

gelegten Regeln und Normen auf sie personlich zutreffen oder
nicht. So klart sich von selbst langsam das Wissen um die Be-
rufung, die Entscheidung wird bedeutend erleichtert.

Leider gibt es keine Unterlagen fiir diese Einfiihrungen. Be-
sonders jene Partien, in denen die medizinische, psychologische
und charakterologische Seite der Berufung dargelegt werden muB,
gehorten gemeinsam mit Fachleuten erarbeitet. Fiir italienische
Seminare, die zur Ermdglichung dieser Einfiihrung zwischen
Mittelschule und Philosophie ein zusitzliches Jahr einschieben
wollen®®), hat der ehemalige Rector Magnificus der Gregoriana in
Rom, P. Dezza S. J., ein Rahmenprogramm ausgearbeitet??).

Der wohltéitige Einflul, der von diesen Einfiihrungen ausgeht,
kommt nicht bloB den Theologen, sondern allen Faktoren, die mit
der Erziehung der Alumnen betraut sind (Regens, Spiritual und
Beichtvitern), zugute. Da sie auf Grund dieser Einfiihrungsvor-
lesungen das nétige Wissen bei den jungen Menschen voraus-
setzen kénnen, kénnen sie sich darauf beschrianken, den Theologen
bei der konkreten Anwendung der Grundsédtze auf sich selbst zu
helfen.

Ubertriebene Rezeptivitit

1. An die wissenschaftliche Ausbildung unserer
kiinftigen Priester haben, wie schon erw#hnt, Karl Rahner und
F. Bernard Meyer Wiinsche angemeldet. Rahner beflirwortet eine
Trennung der spezifisch wissenschaftlichen Ausbildung des ,, Theo-
logen“ von der Ausbildung des kiinftigen ,Seelsorgers“, dessen
Bildungsgang entlastet, konzentriert und vertieft werden solle.
Meyer meint, akademisches Studium betrachte die Probleme ab-
strakt und unpersonlich; Bekehrung aber, die spezifisch priester-
liche Aufgabe, ist die Entwicklung einer neuen personlichen Be-
ziehung zu Gott. Welche Ausbildung gibt nun eigentlich, fragt
Meyer, das heutige Seminar dem Priester mit fiir sein so durch
und durch personliches Wirken? Es gibt ihm ein Wissen davon!
Ob aber auch geniigend erlebtes Wissen?8)?

Was an beiden Vorschligen wohltuend bertihrt, ist die Energie,
mit der die wissenschaftliche Ausbildung noch stérker als bisher
auf den ,Priester” und den ,Seelsorger“ ausgerichtet wird. Diese
Grundhaltung wie auch eine Reihe von Einzelvorschligen sind
(besonders bei Rahner) sehr erwégenswert. Rahner und Meyer
geben Gedanken wieder, wie sie schon vor acht Jahren —-auf

%) Carozzi Giuseppe, ,Aktuelle Probleme im ILeben des dtalieni-
schen Klerus“ in: ,Anzeiger flir die katholische Geistlichkeit* 63 (1954)
230—232.

) Dezza Paolo S.J, ,I1 IV. anno di Liceo filosofico nei Seminari
d’Italia® in: ,Seminarium® 5 (1953) 69—73.

%) Vgl. ,Aktuelle Zeitschriftenschau® in: ,,Orbis Catholicus* 8 (1954) 93.



114 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

Grund seiner Erlebnisse im Priesterblock von Dachau — P. Otto
Pies S.J. in einem wirklich lesenswerten Artikel ausgesprochen
hat?®). Doch wollen wir — unserer bescheidenen Zielsetzung treu
bleibend — in diese groBen Fragenkomplexe nicht eintreten. Hier
sei (wieder einmal) nur so viel ausgesprochen, dafl unsere gegen-
wirtige wissenschaftliche Ausbildung zwei Ubel ausmerzen sollte:
das ,,Zu viel“ und das ,Zu seicht®,

2. Das StoffausmafB, das unseren Theologen geboten
wird, ist extensiv viel zu umfangreich. Wenn — wie es tatsichlich
der Fall ist — in der Woche den 23 (und mehr) Vorlesungsstunden
nur 12 (manchmal noch weniger) Studierstunden gegeniiberstehen,
so ist da zweifellos etwas nicht mehr in Ordnung. Wenn — um
einen (nicht boswilligen) Vergleich zu ziehen — Professoren und
Dozenten zum bloBen Vorbereiten einer (schon geschriebenen)
Vorlesung (also nur zum Nachlesen, Uberdenken, Stellen-Nach-
priifen usw.) durchschnittlich eine volle Stunde benétigen, mit
welchem Recht darf man dann von den Theologen, die diese
Materie zum ersten Male in ihrem Leben bei der Vorlesung in
ihr geistiges Blickfeld bekommen, verlangen, daf sie diesen Stoff
in der halben (manchmal noch kiirzeren) Zeit verarbeiten? Dieses
»Zu viel* fiilhrt notwendig zum ,,Zu seicht“. Es bleibt keine Zeit,
den Fragen tiefer nachzugehen. Die Folge davon ist, daBl der Stoff
kaum in die Tiefen des Verstandes und (wahrscheinlich noch
weniger) in die Tiefen des Herzens eindringen kann, wo er aber
ruhen sollte, damit der Priester spiter aus der Fiille des Herzens
zu den Herzen der anderen Menschen sprechen koénnte. Weniger
Vorlesungen und mehr Zeit zum Studieren! Um diese Forderung
kommen wir wohl kaum mehr herum. Freilich miifte dann auch
Vorsorge getroffen werden, da3 die Theologen die umfangreichere
Studierzeit auch wirklich beniitzen. Das beste Mittel dazu wéaren
wohl die ,Repetitionen*, wie sie die Jesuiten in ihren Kollegien
seit Jahrhunderten mit groBem Erfolge iiben.

3. AuBler dem Ausmal des Stoffes ist wohl auch die Art der
Darbietung einer Anderung bediirftig. Das dauernde Vor-
lesen erdriickt die selbstdndige Arbeit des Theologen. Er gleicht
immer mehr einem Fasse, in das die Professoren Tag fiir Tag
hineinschiitten. ,Rezipieren“ und wiederum ,rezipieren“ wird
seine einzige (passive) Beschidftigung. Kein Wunder, wenn die
aktiven Krifte in langsamer Atrophie ersterben und ein eigen-
stdndiges Sichauseinandersetzen mit den Problemen kaum mehr in
Frage kommt. Die Wirkungen fiir spiter sind bekannt. Die Ab-
neigung und Antipathie weiter Schichten des Klerus gegen die
Wissenschaft, wie sie in der Ablehnung jeder ,Theorie“ oft so

29) Vgl. Anm. 14a.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 115

peinlich sichtbar wird, diirfte in diesen Ubelstinden mitbegriindet
sein. Konnte die bisherige Art der Wissensvermittlung nicht etwas
»erginzt“ werden, derart z. B., daB reine Vorlesungen, Privat-
studien und auch gemeinsame aktive Erarbeitung der Probleme
und ihrer Losungen (in der ,Vorlesung®, nicht in zusétzlichen
»Seminaren®) abwechselten?

4. Sollte nicht auch in den Seminaren (wie an den Universi-
titen) die Ausbildung unserer Theologen — wenigstens in den
Hauptfichern — mit einer zusammenfassenden Prii-
fun g abgeschlossen werden? Geschieht dies nicht, so zeigt man
— in einem Vergleich gesprochen — dem Theologen Semester um
Semester einen Baustein nach dem anderen, aus denen der Dom
erstehen soll. Den ,fertigen®* Dom aber bekommt der arme
Theologe nie zu sehen, nicht im Seminar und auch nicht spéter.
Denn daBl dieser Dombau gelegentlich des Pfarrkonkurses nach-
geholt wird, wagt wohl fiiglich niemand zu behaupten. Gerade
die Zusammenschau des geschlossenen christlichen Weltbildes aber
wire ein Wert, den wir dem kiinftigen Priester nicht vorent-
halten sollten??),

5. Diirfte noch eine Anregung ausgesprochen werden, so ware
es der Wunsch nach Forderung der Seminarbiichereien.
Der junge Theologe, der in der Biicherei seines Seminars wenige,
meistens uralte Biicher vorfindet, wird kaum von der Gegenwarts-
maéchtigkeit der katholischen Lehre und Weltanschauung iiber-
zeugt sein, Er wird vielmehr allzu leicht Inferioritdtsgefithlen und
Minderwertigkeitsanwandlungen erliegen, ganz abgesehen davon,
daBl eine stindige Ergdnzung der laufenden (zeitlos giiltigen) Vor-
lesungen durch moderne Autoren ein Ding der Notwendigkeit ist.
Eine gute Seminarbiicherei wiirde auch der Fortbildung der jun-
gen Priester zugute kommen. '

Vertiefte, standesgeprigte und zielstrebige Aszese

1. Auffillig, wenn nicht befremdend, wirkt der Umstand, daB
alle Orden und ordensdhnlichen Genossenschaften ausnahmslos
durch die Institution des sogenannten Noviziates ihren neu
eintretenden Mitgliedern vor Beginn der philosophisch-theologi-
schen Studien eine tiefere und konzentrierte religits-aszetische
Formung angedeihen lassen, wihrend die Ausbildung der Welt-
priester nichts Derartiges kennt. Wihrend also der angehende
Ordensmann nach der Matura in die religios tief gesédttigte Atmo-
sphire des Noviziates eintritt, warten auf den Kandidaten des
Weltpriestertums niichterne Vorlesungen, indes die religiose Bil-
dung auf den frithen Morgen und den spédten Abend zuriick-

) Pies Otto S.J., & a. O. 26.



116 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

gedringt ist — nicht viel anders als in irgend einem anderen
kirchlichen Konvikt vor dem Eintritt in das Seminar.

Warum das? Brauchen wir Weltpriester eine tiefere religitse
Formung nicht oder doch nicht so notwendig wie die Ordensleute?
Wer das wirkliche Leben und Wirken des Weltpriesters, seine
Not und seine Klagen kennt, wird diese Frage kaum zu bejahen
wagen. Wenn aber das so ist, warum wird dann dem kiinftigen
Weltpriester diese tiefere aszetische Durchformung vorenthalten?
Warum empfingt man den Neueintretenden mit niichternen wis-
senschaftlichen Vorlesungen gerade zu der Zeit, wo er sich ent-
schlossen hat, sich ganz an Christus hinzuschenken, bereit, auch
sein Letztes zu geben? Wie sehr diese Frage in der Luft liegt,
sieht man daraus, dafl mehrere deutsche Seminare von sich aus
den Versuch unternommen haben, die Neueintretenden wenigstens
zwel oder drei Wochen vor Beginn des Seminarlebens tiefer in
das religiose Leben einzufiihren.

Wiére ein Ersatz des Ordensnoviziates nicht in der Art iiber-
legenswert, daB das erste Semester von der Wissenschaft »befreit
und zur religiosen Vertiefung verwendet wiirde? Von zwolf
Semestern ein einziges der religitsen Verinnerlichung widmen,
wére das zu viel verlangt? Die damit verbundenen Vorteile diirf-
ten das Opfer wohl rechtfertigen: es erstiinde ein solider Unterbau
fir das ganze sich anschlieBende Seminarleben; Berufszweifel
kénnten schneller behoben werden; Liicken und Mingel in From-
migkeit und Innerlichkeit (oft durch das laue Familienmilieu her-
vorgerufen) wiirden leichter beseitigt; die folgende wissenschaft-
liche Ausbildung wiirde durch die Vertiefung des priesterlichen
Berufsethos nicht unerheblich gewinnen.

P. Otto Pies S. J. schreibt diesbeziiglich iiber seine Erfahrungen
aus dem Priesterleben in Dachau: , Aszetik ist in Seminaren und
Ordensschulen ein Lehrfach unter vielen anderen, das zudem meist
recht stiefmiitterlich gehalten wird. Wir fanden (in Dachau) ver-
hdltnisméBig wenig Priester, die in den Fragen des geistlichen
Lebens griindlich unterrichtet waren und auf die wichtigen Fragen
der Seelenfithrung eine gediegene, auf Einsicht und Erfahrung
grindende Auskunft zu geben vermochten. Sehr viele hatten
fleifig und erfolgreich, zum Teil hervorragend in den verschie-
denen Sparten der Seelsorge gearbeitet, zum Teil bahnbrechend
manche Gebiete, wie Jugend-, Fliichtlings-, Gefangenenseelsorge,
erschlossen. Aber zu wenige traf man, die, aszetisch durchgebildet,
zum innersten Heiligtum des geistlichen Lebens, zum ganz per-
sonlichen Kontakt mit Gott, sich durchgerungen hatten . . . Diese
Beobachtungen haben die Gedanken der Priester in Dachau
sorgenvoll beschéftigt und die Uberzeugung wachgerufen, daB die
Seminare &hnlich wie die Orden ein Noviziat brauchen, das —
vielleicht kiirzer als ein Ordensnoviziat — Abstand, Stille und



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 117

Ausschwingen der bisherigen Erkenntnisse und Eindriicke ermog-
licht und das, wie das jetzige kirchliche Gesetzbuch es fiir die
Orden verlangt, die Tiefe und Bestindigkeit des Gebetslebens,
die Ausrottung der verkehrten Neigungen und den Aufbau des
Tugendlebens gemiB den bewéhrten Regeln katholischer Aszetik
und intensive Pflege des geistlichen Lebens unter Fiihrung erfah-
rener Geistesménner vermitteln soll31)“.

2. In diesem Zusammenhange sei kurz auf die (in letzter Zeit
sehr besprochene) Frage nach einer eigenen Spirituali-
tdt und Aszese des Weltpriesters hingewiesen. Die
zahlreichen Diskussionen und Erorterungen dariiber wie auch das
péapstliche Mahnschreiben ,,Menti nostrae“ (das keinen Unterschied
macht) haben gezeigt, daBl es eine eigene Spiritualitit des Welt-
priesters nicht gibt??), daB es aber notwendig ist, die allen (Welt-
und Ordens-) Priestern gemeinsamen religitsen Ubungen dem
Weltpriester in steter Blickrichtung auf sein nun einmal sehr
anders geartetes Leben und Wirken zu erkldren und nahezubrin-
gen. Betrachten — um ein Beispiel herauszugreifen — muf, dem
Wunsche der Kirche zufolge, der Monch und der Grofistadtkaplan.
Aber das Wie und Was der Betrachtung wird, wenn sie sinnvoll
und fruchtbringend sein soll, in beiden Fallen eine nicht unbedeu-
tende Differenzierung aufweisen. Den werdenden Weltpriester
schon im Seminar ,seine“ Art der Betrachtung, ,seine“ Art des
Rosenkranzgebetes usw. zu lehren, ist die schwierige, aber indis-
pensable Aufgabe des Spirituals an einem Weltpriesterseminar.

3. Fast ebenso wichtig wie eine vertiefte und standesgeprigte
religiose Formung des Weltpriesters scheint die Einheitlich-
keit und Zielstrebigkeit seiner aszetischen Ausbildung
zu sein. Dem Theologen und spiteren Priester sind eine ganze
Reihe religioser Ubungen vorgeschrieben oder empfohlen (Messe,
Breviergebet, Betrachtung, Rosenkranz, geistliche Lesung, Parti-
kularexamen, Gewissenserforschung, Schriftlesung, Morgen- und
Abendgebet, Beichte, Rekollektio usw.). Wie leicht kommt da der
junge Mensch in Versuchung, in diesem Vielerlei an Ubungen
keinen inneren Zusammenhang mehr zu entdecken und sie als
Ergebnis einer zufilligen (wenn auch gut gemeinten) kirchlichen
Gesetzgebung zu betrachten. Eine solche unorganische Schau der
religitsen Ubungen wire aber einem Durchhalten dieser Ubungen
wenig giinstig. Wire es da nicht angezeigt, dem Theologen recht-
zeitig das Zentrum zu zeigen, um das sich alle diese Ubungen,
vorbereitend oder nachbereitend, konzentrischen Kreisen gleich,
herumlegen und von dem sie Sinn und Wert empfangen? Nach

) Pies Otto S.J, a. a. O. 20/21.
) Vgl. Seiler Hermann S.J. ,Um die Spinitualitdt des Weltprie-
sters* in: ,Geist und Leben® 27 (1954) 358 ff. (mit Literaturangabe).



118 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

»Menti nostrae® ist dieses Zentrum das Herrenopfer, die hl. Messe.
Das Hinbeziehen aller unserer religitsen Ubungen auf dieses eine
Zentrum alles religiosen Tuns wére nicht so schwer. Die einzig-
artige Geschlossenheit alles religiosen Tuns und die dadurch
bedingte Freude wiren diese Arbeit wert?3).

~ In #Zhnlicher Weise wie dem einzelnen Tage sollte auch den
Jahren der religiosen Seminarbildung Einheit und Zielstrebigkeit
verliechen werden. Die naturgegebenen Kristallisationspunkte
wiéren die groBen Tage der Weihen. Es sollte nicht sein, dafl die
Priifungen, die Ferien oder auch das Kirchenjahr die Angelpunkte
‘unseres aszetischen Strebens in den Jahren der priesterlichen
Vorbereitung sind. Dies kommt einzig und allein jenen ,heiligen
Stufen® zu, auf denen wir zu unserem Ziele emporsteigen: der
Erteilung der Tonsur, der Niederen Weihen, des Subdiakonates,
des Diakonates und des Presbyterates. Dafl die Priesterweihe der
groBe leuchtende Stern ist, dem der Theologe vom ersten Tage
seines Eintrittes an sehnsuchtsvoll nachzieht, dal die Strahlen
seines Lichtes alle Perioden der Ausbildung erhellen, steht auler
Zweifel. Weniger aber kann man das (leider) von den anderen
Weihen sagen. Und doch sollten auch die iibrigen Weihen (auch
die Niederen Weihen!) Ziel- und Ausgangspunkt der priester-
lichen Formung, vor allem der charakterlichen und aszetisch-
religiosen Bildung, sein.

Voraussetzung fiir diese Auswertung der Weihen ist die Ein-
haltung der Weiheintervalle, Wenn die hl. Kirche eine Absicht
mit den Weiheinterstitien verfolgt, kann es ja nur diese sein, dem
jungen Menschen die Moglichkeit zu verschaffen, in diesen
Zwischenzeiten die Forderungen der bereits empfangenen Weihe
zu erfiillen und sich fiir die nichste zu bereiten. Damit die Kan-
didaten dies kénnen, mufl sie die Vorstehung zunichst die zeitlos
giiltigen Grundideen der einzelnen Weihe erkennen lassen, um
ihnen dann die konkreten Forderungen der betreffenden Weihe
in dieser unserer Zeit nahezubringen. DaB auch der Spiritual
beim Aufbau wie bei der Motivierung des aszetischen Gutes, das
er im Laufe der Jahre an die Theologen heranbringt, nach Még-
lichkeit von den Weiheterminen bzw. von den Grundideen der
Weihen ausgehen sollte, liegt in der Natur der Sache. Vorh Diszi-
plinéren her kénnte vielleicht mit dem sukzessiven Empfange der
einzelnen Weihen eine allmihliche stirkere Selbstverantwortung
und Selbstdndigkeit des werdenden Priesters geférdert werden.

Einfiihrung in die praktische Seelsorge

Was an der jetzigen Art der Priestererziehung vielleicht am
dringendsten einer Uberpriifung bedarf, ist die Vermittlung eines

) MN. 26—34.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 119

missionarisch-erobernden Geistes und die praktische Einfiihrung
in die Seelsorge.

1. Durch volle 14 Jahre werden unsere Priester in der (rela-
tiven) Abgeschlossenheit des Knaben- und Priester-
seminars erzogen. Diirfen wir uns da wundern, wenn sie am
Ende ihrer Ausbildung eine gewisse Angst vor der Seelsorge, ja
sogar vor dem Kontakte mit den Menschen in der Welt draufien
haben, daB sie sich duBerlich wie innerlich schwer tun? Kein
Geringerer als Pius XII. sagt zu diesem Anliegen: ,Die jungen
Menschen (die so ausgebildet werden) werden sich spidter im
Umgange mit dem einfachen Volke wie mit den Gebildeten schwer
tun. Die Alumnen miissen daher allméhlich und in kluger Weise
in das innere Denken und Wiinschen des Volkes eingefiihrt wer-
den®)“, In dieser Sicht sind die Ferien, welche die Theologen
bei ihren Angehérigen verbringen, ein groBler Vorteil. Freilich
muf3 auch zugegeben werden, dafl die Theologen (wegen der
singuldren Stellung, die sie infolge ihrer Priesterberufung bei den
Angehorigen und weithin auch in der Offentlichkeit einnehmen)
wohl nicht den ganzen und vollen Kontakt gewinnen werden.

2. Zu djesen Schwierigkeiten, die mehr in einer gewissen Ent-
fremdung vom Volke bestehen, kommt die Unsicherheit der Neu-
priester in der praktischen Seelsorge. Wie soll auch
ein junger Kaplan, der eben das Seminar verlassen hat, gern,
geschickt und zielbewul3t bei ders Seelsorgearbeit zugreifen, wenn
er vorher gar nicht eingefithrt wurde? Den jungen Theologen mit
seiner eigentlichen Berufsarbeit und seinem einzigen Lebens-
inhalt, der Seelsorge, schon wihrend der Seminarzeit vertraut zu
machen, ist unabdingbare Pflicht jeder Priesterbildung.

VerhéltnisméBig leicht lieB sich die theoretische Ein-
fiihrung in die Seelsorge unserer Zeit verwirklichen. Man hat
. einfach an die iiblichen iiberzeitlich giiltigen Themen der Pastoral
noch Vorlesungen iiber Geschichte, Art und Weise der modernen
Seelsorge angefiligt. Wenn die Vortragenden (meist Referenten
der Seelsorgeimter) und der Pastoralprofessor in wohliiberlegter
Planung zusammenarbeiten, stellt diese Art das Ideal der theore-
tischen Einfiihrung dar.

Viel schwieriger ist die praktische Einfiihrung. Als
ungangbar hat sich der Versuch erwiesen, der — unmittelbar
nach Kriegsende — von manchen Seminarleitungen eine Zeit-
lang geduldet wurde, dafl die Theologen wihrend des Semesters
gleichzeitig in der Seelsorge mitarbeiten. Bald zeigte es sich,
daB die seelsorglichen Arbeiten Geist und Kraft der Alumnen
allzu stark in Anspruch nahmen. Die Folgen filir die wissen-

34) MN. 81.



120 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

schaftliche und aszetische Ausbildung waren nicht giinstig. Eine
Koexistenz von Seminarausbildung und praktischen Seelsorge-
versuchen erwies sich als undurchfiihrbar.

Ein anderer Weg wurde in der Didzese Rom vom Heiligen
Vater selbst beschritten. Die romischen Theologen erhalten zu-
néchst die bisher iibliche Bildung in den Seminaren. Statt aber
nach der Priesterweihe sofort in die Seelsorge zu treten, werden
sie fiir ein oder zwei Jahre im St.-Eugen-Kolleg zusammengefal3t,
das im Gebidude der neu errichteten St.-Eugen-Pfarre unter-
gebracht ist. Dort erhalten sie von eigens dazu bestimmten Prie-
stern eine sorgfiltige Einfilhrung in Theorie und Praxis der
GroBstadtseelsorge der Stadt Rom. In der Errichtungsbulle sagt
der Heilige Vater unter anderem: ,,Zu jenen Problemen, mit denen
Wohl und Wachstum unserer Kirche aufs engste verbunden ist,
gehoren die richtige Ausbildung und Formung des jungen Klerus. .
Die jungen Priester miissen theoretisch und praktisch eingefiihrt
werden, damit sie die modernen Seelsorgemethoden gut und gerne
handhaben lernen®)“. Dem Papste scheint diese Losung so sehr
am Herzen zu liegen, daB3 er die Errichtung &hnlicher Hiuser auch
den anderen Ditdzesen der Weltkirche sehr empfiehlt®¢).

In Deutschland, wo die Hauptferien der Theologen eine
ungewobhnliche Ausdehnung haben, gingen die Seminare bald
dazu iiber, teils auf freiwilliger, teils auf pflichtméBiger Basis, die
praktische Seelsorgeeinfiihrung in die Ferien zu verlegen. Die
Theologen halfen und helfen — meistens unter dem Namen
»Feriendiakonat® — in der Diaspora, in Kinder- und Jugend-
lagern, im schulischen Religionsunterricht, in der Pfarrkanzlei,
in Flichtlingslagern, bei Unternehmungen der Caritas u. 4. Sogar
das deutsche Kolleg in Rom, das sonst seine Alumnen nie nach
Hause fahren lieB3, gibt seit einigen Jahren fiir dieses Ferien-
diakonat Heimaturlaub. In Osterreich gingen manche
Seminare denselben Weg. Andere wihlten einen Mittelweg. Sie
schickten ihre Theologen nicht direkt in die praktische Seelsorge
(wenigstens nicht pflichtméBig), sondern verpflichteten sie, wih-
rend der Ferien bestimmte Kurse und Schulungswochen (meistens
fir Jugendfiihrung) zu besuchen, die vom Seelsorgeamt zum Teil
eigens fiir die Theologen veranstaltet wurden.

Auler den genannten Losungen ist noch ein vierter Weg
denkbar: das theologische Studium wird (vielleicht in der Zeit vor
Erteilung des Subdiakonates) ein Semester lang unter-
brochen und diese Zeit flir eine praktische Seelsorgehilfe ver-
wendet. Die Vorteile einer solchen Losung sind nicht wenige:
Die jahrelange abstrakte und theoretische Ausbildung wird

%) Pius X 1L, ,Quandoquidem® vom 2. April 1949, AAS XXXX (1949)

165—167.
36) MN. 98—99.



Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung 121

endlich einmal unterbrochen. Die konzentrierte wissenschaft-
liche Téatigkeit und aszetische Ausbildung der anderen Semester
wird nicht gestért. Der Blick des Theologen wird energisch
auf sein eigentliches (und einziges) Lebensziel, die Seelsorge,
hingelenkt. Die praktischen Disziplinen (Katechetik, Piddagogik,
Rhetorik, Soziallehre, Pastoral usw.) werden im Spiegel des
wirklichen Lebens viel tiefer in ihrer Bedeutung erkannt und ge-
schiitzt. Neben den ,,intellektuell-schulischen® Begabungen werden
auch die ,seelsorglichen” Begabungen der Theologen offenbar. Da
bei dieser Art von Einsatz an ein Wohnen der Theologen innerhalb
des Seminars und an einen Einsatz in der Bischofsstadt gedacht
ist, konnten Seelsorger, Professoren und Vorsteher ihnen jeder-
zeit helfend, kldrend und ermutigend (sei es in Vorlesungen, sei
es in personlicher Aussprache) zur Seite stehen. Die jungen ,Seel-
sorgehelfer® konnten gegenseitig ihre Erfahrungen austauschen.
Endlich wiirde sich eine solche ,erste Aussendung® auf das gesamte
Seminarleben zweifellos befruchtend auswirken.

Angesichts dieser Vorteile wire es wohl zu rechtfertigen, von
den zwolf Semestern, welche die Kirche vorschreibt, am Beginne
des Seminars das erste Semester fiir die tiefere aszetische
Formung und in der Mitte der Ausbildungszeit ein zweites Seme-
ster fiir die praktische Seelsorgeeinfiihrung freizugeben. Das rein
wissenschaftlich-theoretische Studium umfaBte immer noch zehn
bis elf Semester; denn in die beiden freigegebenen Semester
miiBten ja namhafte Teile der Aszetik bzw. der Pastoral eingebaut
werden,

3. Die Frage der Werkarbeit unserer Theologen in
Fabriken usw. wéhrend der Ferien sei nur kurz gestreift. Die
Meinungen dariiber sind geteilt. Tatsache ist, daB den franzési-
schen Theologen durch.den Prifekten der Seminarkongregation
die Werkarbeit wihrend der Ferien verboten wurde. Die Theo-
logen wurden dafiir auf die Mitarbeit in den Pfarreien wver-
wiesen®?). Eine Reihe von Griinden mahnen denn auch tatsichlich
zur Vorsicht: unter anderem das lange Verzichtenmiissen auf die
tdgliche Messe und den héufigeren Sakramentenempfang; das
(besonders jlingere Theologen) entmutigende Milieu des Arbeits-
platzes; die Uberanstrengung der durch das Schuljahr ohnehin
schon geschwichten Nerven; die Versuchung, moglichst viel zu
verdienen und das verdiente Geld fiir unnétige Dinge (Radio, Mo-
torrdder usw.) auszugeben?®), DaB die Arbeiterschaft im deutschen
Sprachgebiete die Werkarbeit der Theologen oder Priester

37) ,,Orbis Catholicus® 7 (1953) 88.

%) Diese und andere Griinde brachte die Konferenz der deutschen
Seminar- und Konviktsleiter im Jahre 1953 in Tiibingen gegen die Werk-
larbeit der Theologen vor.

»Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1955 9



122 Schwarzbauer, Gedanken zur Priestererziehung

wiinschte oder nur so gewonnen werden kénnte, kann wohl auch
kaum behauptet werden. Doch gibt es Stimmen (Laien wie Prie-
ster), welche die Werkarbeit aus nicht von der Hand zu weisenden
Griinden giinstiger beurteilen®). Mit Riicksicht auf die im all-
gemeinen nicht gar so gute Gesundheit der jetzigen Theologen-
generation sowie auf die (wenigstens in Osterreich) verhaltnis-
mi#Big kurzen Ferien wird man die Werkarbeit kaum zu einer
allgemeinen Forderung erheben kénnen. DaB sie zur Kenntnis
des Arbeitermilieus viel beitragen konnte, steht jedoch auBler
Zweifel.

*

Das wiren einige schlichte Uberlegungen zur Frage der
modernen Priestererziehung. Den AbschluB mdge ein Gedanke
iiber die Priestererzieher selber bilden. Ein merk-
wiirdiger (fast paradoxer) Gegensatz steht da vor uns. Einerseits
gehért die Aufgabe des Priestererziehers nach dem Urteil aller
Zustindigen zu den weittragendsten und schwierigsten Stellungen
in der Kirche. Andererseits aber wird fiir Ausbildung oder Fort-
bildung des Priestererzichers wenig oder nichts getan. Wie in
keinem anderen Beruf herrscht hier der Autodidakt. Aus der
Unhaltbarkeit dieses Zustandes heraus, der von den Priester-
erziehern immer mehr gefiihlt wird, haben sich in fast allen
Landern die regelmiBigen Konferenzen der Priestererzieher ent-
wickelt. Ab und zu ging man auch schon dazu iiber, sich mit
Arzten, Erziehungsfachleuten, Psychiatern, Tiefenpsychologen
usw. zu gemeinsamen Beratungen {iber einschlégige Fragen zu
finden. In Rom denkt man sogar an ein Institut, das die Fort-
bildung der Spirituale und Seminarleiter fordern soll*’). Eine
groBe Hilfe, die dem deutschen Sprachgebiet leider noch fehlt,
wire eine Zeitsehrift oder (vielleicht besser) eine Sam-
melmappe, in der alles, was iiber Priestererziehungsiragen
in theologischer, medizinischer, psychologischer und paddagogischer
Sicht verdffentlicht wird, mag es nun die Form von Verordnungen,
Diskussionen, Vortrigen oder Versuchen haben, gesammelt und
an die Leiter aller Knaben- und Priesterseminare, Konvikte
Noviziate und Ordenskollegien ilibermittelt wird, wobei die Mog-
lichkeit eines Meinungsaustausches nicht ausgeschlossen sein

%) Mit Berufung auf die ,Kathpress® berichtet ,Der Volksbote“ vom
26. Dezember 1954 von einer Rede des Generaldirektors Mayer auf der
Miinchener Mitgliederversammlung der vereinigten Arbeitgeberverbinde in
Bayern, in der er fiir die Werkarbeit der jungen Theologen eintrat; wgl.
Pies, a. a. O. 26/27.

4 Balciunas V. ,Istituto di spiritualitA per i dirigenti del
Seminari® in: ,Seminarium® 4 (1951) 55; derselbe, ,La preparvazione dei
futuri dirigenti dei Seminari® in: ,Seminarium® 5 (1953) 118.



Pastoralfragen 123

soll*!). Viele und wertvolle Erfahrungen alter, erprobter Priester-
erzieher wiirden auf diese Weise erhalten, und der jungen Er-
ziehergeneration bliebe manch bitteres Lehrgeld erspart.

Pastoralfragen

»Unnatiirliche GroBfamilie?* Eine Zuschrift besagt folgendes:
In der von der Osterreichischen Bischofskonferenz herausgegebenen
Schrift ,De usu et abusu matrimonii“ heifit es Seite 51: ,Der Wille
zum Kind war in den alten Zeiten selbstverstéindliche Einstellung.
Eine freiwillig und kiinstlich herbeigefiihrte Beschriankung der Kinder-
zahl trotz ehelichem Verkehr kannte man nicht. Und das wére auch
heute die rechte Einstellung, und dazu miiite man die Eheleute
erziehen. Damit soll aber nicht der unnatiirlichen Grofifamilie das
Wort geredet werden.“ — DaB eine GroBfamilie unnatiirlich sein soll,
ist mir neu. Meines Erachtens ist jede Familie um so natiirlicher, je
groBer sie ist; sie wird erst unnatiirlich, wenn das Kind abgelehnt
wird oder man sich auf eines oder zwei Kinder beschrinkt. Ein weiterer
Satz, der mir neu ist, ist der auf den genannten unmittelbar folgende:
»Die Elfern haben das Recht, die Zahl ihrer Kinder zu bestimmen.*
Also entweder keines oder eines oder héchstens zwei! Oder wie soll
man das verstehen? Sind solche Sitze nicht bedenklich?

Darauf ist folgendes zu antworten. Zunichst ist zu sagen, daB
der Ausdruck ,unnatiirliche GroSfamilie“ nicht in sensu composito,
sondern nur in sensu diviso zu verstehen ist, d. h. nicht in dem Sinne,
als ob unnatiirlich ein wesentliches Merkmal der Grofifamilie an sich
widre, sondern zur Unterscheidung dieser GroBfamilie von einer an-
deren, der naturtreuen kinderreichen Familie. Benennung und Unter-
scheidung stammen vom bekannten Biologen und Theologen Her-
mann Muckermann, der in seiner Schrift »Kind und Volk*
die gemeinten Sachverhalte ausfiihrlich darlegt!). Als unnatiirlich
bezeichnet er jene GroBfamilie, ,deren Kinderzahl und Kinderqualitit
durch die Abweichung von den Lebensgesetzen lerzielt wird?)“. Als
erste Lebensbedingung in der Ehe nennt er die hingebende und
schonende Liebe. Die Hingebung, der eheliche Akt, soll Ausdruck der
Liebe zum andern sein, nicht einfach Befriedigung des Triebes, Die
Liebe aber fordert oder legt wenigstens zu gewissen Zeiten Schonung,
Verzicht nahe. So braucht der Korper der Frau nach einer Entbindung
Ruhe fiir mehrere Wochen. Wird diese Forderung der Natur erfiillt,
ist damit eine neue Schwangerschaft schon etwas hinausgeschoben.

Das Wohl von Mutter und Kind verlangt {iberdies, daB die Mutter

) Ttalien besitzt ein solches Organ in der Zeitschrift »Seminarium®,
die seit mehreren Jahren in Trient erscheint (Trento, Via Giardini 36) und
als Diskussions- und Publikationsorgan fiir Leiter von Knaben- und Prie-
sterseminaren wie auch von entsprechenden Ordensinstituten gedacht ist.

!) Hermann Muckermann , Kind und Volk. Der biologische Wert der
Treue zu den Lebensgesetzen beim Aufbau der Familie, Freiburg 1922. ;

O%



124 Pastoralfragen

ihr Kind selber und moglichst lange stillt. Denn die Muttermilch ist
die von der Natur dem Kinde bereitete beste Nahrung, von der es die
zum Aufbau seines zarten Korperchens notwendigen Stoffe in einer
ganz idealen Mischung erhilt. Die groBe Sauglingssterblichkeit in den
fritheren Zeiten hatte zumeist gerade darin ihren Grund, daf die
Miitter diesen Naturdienst ihren Kindern versagten. Die ausgiebige
Stillung bewirkt aber zugleich, daB wihrend dieser Zeit die Eireifung
gehemmt wird und darum eine neue Schwangerschaft nicht so rasch
folgt. Allerdings macht man heute die Erfahrung, daB viele Mitter
nicht mehr imstande sind, lingere Zeit zu stillen, und daB sie auch
wihrend der Stillzeit empfangen konnen — wohl eine Folge der
Zivilisation. Um so mehr ist der Mann dann von sich aus verpflichtet,
die Frau zu schonen, wie es ihre Gesundheit will. Stillt die Mutter
aber nicht und legt sich auch der Mann keine Zuriickhaltung auf, so
werden sich die Schwangerschaften ohne die naturgewollten Pausen
mehren, und es wichst dann eine ,unnatiirliche* GroBfamilie heran,
unnatiirlich deshalb, weil nur so gro8 durch das Abgehen von den
Geboten der Natur und den Forderungen der schonenden Liebe. Die
Mutter wird wegen Uberlastung erschopft werden, und bei den Kin-
dern muBl man damit rechnen, daB sie, da ihnen die natiirliche Nahrung
fehlt, schwichlich und fiir Krankheiten leichter anfillig werden. Und
wenn noch dazukommt, daB die Gattin zu jung in die Ehe eingetreten
ist, d. h. zu einer Zeit, wo der korperliche Ausbau und die seelische
Reife noch nicht vollendet waren — vollendet ist die Reife erst
zwischen 22 und 25 Jahren —, so wird die ,unnatiirliche* GroBfamilie
noch gréBer werden.

Muckermann hat fiir seine Untersuchungen zwei Familienbereiche
ausgewdihlt, In dem einen — die Statistik umfafit darin etwa 1500 Men-
schen — ist die fast unbedingte Treue zur Natur seit Menschen-
gedenken selbstverstindliche Lebenssitte. In dem anderen — die
Statistik umfaBt etwas iiber 1000 Kopfe — wird jedes Kind ebenfalls
als von Gott gesandt beurteilt und aufgenommen, nur bleibt ihm in
den weitaus meisten Féllen die natiirliche Nahrung vollkommen ver-
sagt und wird durch kiinstliche ersetzt. Im ersten Familienbereiche,
dem naturtreuen, betriigt bei den meisten Familien von 7 bis 13 Kin-
dern die Pause zwischen den Geburten durchschnittlich zwei Jahre,
in kaum einer Einzelfamilie unter 20 Monaten?®?*). Bei der zweiten Gruppe

5) A.a 0.11,S. 8.

22) Die glelchen Zwischenrume weist auch die Aufeinanderfolge der
CGeburten in der Familie des Don Antonio Pignatelli auf, aus der der
erst jlingst (12. Juni 1954) heiliggesprochene P. Josef Pignatelli S.J. stammt.
Der Heilige war das siebte Kind unter acht Geschwistern, als deren:Ge-
burtsdaten folgende verzeichnet sind: 1. Joachim, geb. 2. Mai 1724; 2. Vin-
zenz, geb. 3. Méarz 1726; 3. Franz, geb. 25. August 1728; 4. Maria, geb 22. Mai
1730; 5. Ramon, geb. 13 April 1734; 8. Nikolaus Johann geb. 30. August 1735
(starb sehr frUh), 7. Josef, geb. 27. Dezember 1737; 8. kaolaus, geb. 6. De-
zember 1740. i



Pastoralfragen 125

mit der Unsitte der kiinstlichen Erndhrung sind die Zwischenrdume
oft nur etwa ein Jahr®). Eine solche durch Nichtbeachtung der natur-
gebotenen Schonung der Frau und Erndhrung des Kindes herbei-
gefithrte VergroBerung der Familie kann man nicht als ein Ideal an-
sehen. Das Ideal ist die naturtreue kinderreiche Familie. Sie mag
nicht weniger Kinder haben als die andere. Aber in ihr sind die
Lebensgesetze gewahrt.

Das Gebot der Fruchtbarkeit besagt nun nicht die Pflicht, méglichst
viele Kinder in die Welt zu setzen. Sonst diirfte die Kirche nicht die
Josefsehe gutheifen und nicht die zeitweilige Enthaltsamkeit empfeh-
len, Sie tut dies letztere aber bereits am Traualtare. In den Rubriken
der Brautmesse lesen wir am Schlusse: ,Der Priester ermahne sie (die
Neuverméhlten) eindringlich, zu Gebetszeiten, namentlich an den Fast-
und Festtagen, sich vom Gebrauche der Ehe zu enthalten. Wenn die
Eheleute diese Mahnung befolgen, werden sie weniger Kinder haben,
als sie an und fiir sich haben Kénnten. Und je léanger sie sich ent-
halten, desto kleiner wird die Zahl der Kinder sein.

Unter Umsténden aber sind die Eheleute auch gezwungen und
sogar verpflichtet, ihre Familie klein zu halten. Bischof Franz von
Streng schreibt in seiner Braut- und Ehebelehrung ,Das Geheimnis
der Ehe“ in dem Kapitel ,Fruchtbarkeit“: ,Die Eheleute sollen bereit
sein, so vielen Kindern das Leben zu schenken, daB sie den Lebens-
raum, den Gott ihrer Familie gegeben hat, ausfiillen. Der Lebens-
raum der Familie ist nach Gottes Willen von drei Grenzen mehr oder
weniger klar umschrieben: 1. die Gesundheit beider Eltern; 2. die wirt-
schaftliche Lage wunter verniinftiger Beriicksichtigung der sozialen
Stellung; 3. die geistige Erziehungskraft, besonders der Mutter, und
die zeit- und umweltgegebenen Erziehungsméglichkeiten. In Zeiten
der Not und der Krise ist der Lebensraum vieler Familien beschrink-
ter geworden als in guten Zeiten. Deshalb gibt es eine notwendige und
erlaubte Einschrinkung der Kinderzahl, eine notwendige und erlaubte
sogenannte ,,Geburtenregelung®d).

Die Eheleute diirfen und sollen also in einer solchen Notlage iiber-
legen, wie viele Kinder sie im Vertrauen auf Gott aufnehmen und
erziehen kénnen. Auch die Erziehungskraft und die Erziehungsmog-
lichkeiten sind in die Uberlegungen einzubeziehen. Denn zum Haupt-
zwecke der Ehe gehort nicht bloB die procreatio prolis, sondern auch
die educatio prolis. Wo man dem Kinde nicht die educatio geben kann,
soll man ihm auch nicht die procreatio geben. Ein Kind um das andere
in die Welt setzen und sie dann der StraBe und der Verwahrlosung
liberlassen, kann nicht gottgewollt sein. Auch im Gebrauche der Ehe
darf nicht der blinde Trieb, sondern muB die Vernunft die Fijhrung
haben. Und wenn die Vernunft im Hinblicke auf die Gesundheit der

) A a O.H,S. 161
“) Franz von Streng, Das Geheimnis der Ehe. Einsiedeln 1937. S. 90.



126 Mitteilungen

Gatten, auf die Erziehung der Kinder und die Schwierigkeiten des
Lebens den Eltern sagt, daB der Lebensraum der Familie wenigstens
vorldufig eine gréBere Kinderzahl nicht zuldBt, dann miissen sie sich
danach richten. Die erlaubten Wege dazu sind die volle Enthaltsam-
keit und die Ausniitzung der unfruchtbaren Tage der Frau, beides fiir
lingere oder kiirzere Zeit, je nachdem die Umsténde es verlangen.

Gewill, wenn nur Bequemlichkeit, GenuBsucht und Selbstsucht und
andere unedle Motive die Kinderzahl klein halten lassen, erfiillen die
Eheleute den Sinn der Ehe nicht und leben in den genannten Siinden
und Fehlern. Wo aber Opfersinn, Sittenreinheit und Enthaltsamkeit
die Familie klein halten, handeln die Eheleute gut und diirfen nicht
getadelt werden. Es ist erlaubte Geburtenregelung, wenn sie jener
Zahl von Kindern gerne das Leben geschenkt haben, die sie aufziehen
und erziehen kénnen, und dann auf erlaubtem Wege der Empfingnis
weiterer Kinder Einhalt tun. Und es ist auch erlaubte Geburten-
regelung, wenn junge Ehepaare die ‘Geburten auf lingere Sicht auf-
schiebend verteilen, so daB diese nicht jedes Jahr, sondern in zwei-
oder mehrjdhrigen Zwischenrdumen aufeinanderfolgen; immer auf
erlaubtem Wege und aus lauter ehrbaren Griinden®).

In diesemn Sinne ist der Satz zu verstehen: ,Die Eltern haben das
Recht, die Zahl ihrer Kinder zu bestimmen®, worliber iibrigens die
weiteren Ausfiihrungen in dem betreffenden Kapitel keinen Zweifel
lassen. ;

Innsbruck Josef Miller S.J.

Mitteilungen

Kain und Abel. Unter allen theologischen Disziplinen hat wohl
keine eine so rasante Entwicklung durchgemacht wie die Bibelwissen-
schaft. Nichts ist deshalb dringlicher, als daB die anderen Fachgebiete
der Gotteswissenschaft, vor allem die Dogmatik und die Moral, sich
diese Fortschritte zunutze machen'). Aber auch der Seelsorger muf
darum wissen, damit er nicht heute oder morgen sauer reagiert, wenn
er etwa von gebildeten Laien oder jungen Theologen Probleme und
Antworten hort, die zu seingr Schulzeit noch ,haeresim sapientia®
genannt worden wéren. Hierher gehort z. B. auch die ganze Quellen-
kritik im Pentateuch, dann insonderheit die biblische Urgeschichte?).
Wir wollen hier nur ein Kapitel betrachten, nimlich Kain und Abel
(Gn 4).

Der Erzéhler berichtet uns zun#chst von zwei Opfern. Die

5 A a 0,8 91 ;

1) Darauf hat besonders P. Augustin Bea S.J. wieder hingewiesen:
Gregorianum 33 (Rom 1952) 85—105; wvgl. mein Referat in: Bibel und
Liturgie 19 (1952) 262 f.

%) Empfohlen seien hier die neueren Kommentare, die im folgenden
zitiert werden; eine gute, knappe Darstellung bei W. Kornfeld, Das
Alte Testament moch aktuell? Innsbruck - Wien 1954, 87—132,



Mitteilungen 1957

Aufspaltung der Menschheit hatte schon zur Bildung wverschiedener
Berufe und damit verschiedener Lebenshaltungen gefiihrt: der Hirt
opfert von seiner Herde, der Ackerbauer vom Ertrag seiner Erde.
»Und nun ist weiter gesagt, daB Gott nicht auf beide Opfer, sondern
nur auf das Opfer Abels sah. Man hat eifrig nach einem Grund fiir
diese Bevorzugung gesucht, aber er liegt weder im Rituellen noch in
der Gesinnung Kains. Es ist nichts dergleichen angedeutet . . . Offen-
bar liegt dem Erzdhler daran, die Annahme des Opfers ganz in den
freien Willen Gottes hinauszuverlegen. Und so scheut er sich, diese
Entscheidung fiir Abel als an eine menschlich einsichtige Logik gebun-
den darzustellen (,Ich erweise Gnade, wem ich gnédig bin, und erzeige
Barmherzigkeit, wessen ich mich erbarme‘ Ex 33, 19)%)“. SchlieBlich
erfahrt man auch nicht, auf welche Weise die beiden von der Annahme
bzw. Ablehnung ihrer Opfergabe Kenntnis erhalten haben. Es ist nicht
ausgeschlossen, daB Feuer die Opferstiicke verzehrte, wie Lv 9, 24;
Ri 6, 21; 3 Kg 18, 38. Wahrscheinlicher ist, dall dem Abel in der Folge-
zeit sein Tun und Arbeiten gelang, nicht so dem Kain%). Diese letztere
Auffassung finde ja darin eine Stiitze, dafl im Laufe der israelitischen
Geschichte immer das Wohlwollen Gottes daran erkannt wurde, daB
es dem Volke oder dem einzelnen gut ging, daB man Erfolg hatte und
siegte. So bittet Ps 89 (90) 16 . ausdriicklich:

»An deinen Knechten werde kund dein Walten,
deine Herrlichkeit an ihren Kindern!

Die Huld Jahwes unseres Gottes sei liber uns
Und fordere das Werk unserer Hénde!“

Besondere Bedeutung fiir die Interpretation unserer Erzdhlung
scheint dem Zuspruche Gottes an Kain beizumessen zu
sein. Da Gott auf das Opfer Kains nicht achtete, es nicht ansah, wurde
Kain sehr zornig und schlug sein Antlitz nieder (blickte finster drein)
(V. 5). ,Da sprach der Herr zu Kain: ,Warum bist du so zornig und
schldgst dein Antlitz nieder? Ist es nicht so? Wenn du gut bist, kannst
du dein Antlitz wieder froh erheben; wenn du aber nicht gut bist,
dann lungert die Siinde vor der Tiire (wie eine Straflendirne), deren
Verlangen nach dir geht und die du gebrauchen willst* (V. 6 £.).

Zunichst sei nun die hier gebotene Ubertragung von V. 7b gerecht-
fertigt. Gewdhnlich iibersetzt man: Die Siinde lauert vor der Tiire.
Allein ,rabaz“ wird von '‘den Lexikographen auch nur an unserer
Stelle mit der Bedeutung ,lauern“ angegeben. Sonst wird das Wort
stets von einem ruhigen Liegen gebraucht, von einem erschopften
Lasttier (Ex 23, 5), von einem Toten (Job 11, 19), oft von satten Her-
.den,- von Tieren in ihrem Lager, von Menschen, die in Ruhe und

3% G. v. Rad, Das erste Buch Mose (Gen 1—12, 9). Gottingen ed.
3. 1953, 84f.

9 P. Heinisch, Das Buch Genesis, Bonn 1930, 144; E. Konig,
Die Genesis, Giitersloh ed. 2. et 3. 1925, 282.



128 Mitteilungen

Frieden leben, vom Fluche oder vom Segen, der auf einem Ort oder
jemandem ruht (Gn 49, 25; Dt 29, 19). Das Bild vom Lauerer an der
Tiire ist also schon sprachlich nicht zu stlitzen, fraglich auch die
Parallele mit dem D#&mon Rabizu. Dazu kommt noch, daB die Siinde
sonst nie so dargestellt wird, daBl sie sich jemandes beméchtigte; schon
die Paradiesesgeschichte lehrt, daB hier nicht ein plotzliches Ansprin-
gen, sondern ein schlaues Verfiihren und Verlocken statthat. Weiter
mufl die Parallele mit Gn 3, 16 ins Auge gefaBt werden: Hier hat
teschukah ebenfalls (wie auch an der dritten Stelle, an der es in der
Schrift vorkommt: Hl 7, 11) die Bedeutung: ,Drang®, ,Trieb®, ,Ver-
langen®, ausdriicklich in geschlechtlicher Beziehung. In der gleichen
Sphéire ist das maschal (Beherrschen) zu sehen; es ist wohl jener
ngewisse Kern vitaler Brutalitdt® (in dem Akt der ehelichen Gemein-
schaft) gemeint, der mit der Vornehmheit und dem Adel des Geistes
irgendwie kontrastiert), was noch schiirfer in dem Verkehr mit der
Dirne zu Tage tritt (Gen 4, 7)%).

Nun zum ersten Teile unseres Verses: ,Wenn du gut handelst .. .,
wie man gewohnlich iibersetzt. Mit gutem Recht schreibt von Rad:
»Wenn du gut bist . . . bist du aber bose . . .7).Y Das hebriische Wort
(Hif. von jatab) zielt ndmlich nicht nur auf duBere Werke ab, im
Gegenteil, gewothnlich liegt der Ton gerade auf der Gesinnung.
Jer 4, 22: ,Sie verstehen nur schlecht zu handeln, gut zu handeln
haben sie verlernt”, wobei V. 4 des gleichen Kapitels dafiir ausdriick-
lich die malitia cogitationum namhaft macht und die Beschneidung
der Herzen fordert (vgl. Jer 7, 3, 5; 18, 11; 26, 13). 3 Kg 8, 18: ,DaBl du
im Sinne hast, mir einen Tempel zu bauen, daran tust du wohl®
(= 2 Chr 6, 8). So sprach Gott zu David. David baute den Tempel
nicht, aber er wollte . . . hatte im Sinne . . ., und das war ein ,, Wohl-
tun“, ,Rechttun“. Ahnlich Dt 5, 25 (28): ,Sie haben recht (tun recht,
,denken‘ recht) in allem, was sie sagten® (vgl. Dt 18, 17). Ps 35 (36) 2-5
zeigt den Siinder, der nicht weise ist, nicht ,gut tut®, was sich darin
zeigt, dafl er keine Gottesfurcht hat, Lug und Trug redet, Bosheit
ersinnt, einen schlechten Weg betritt und das Bése nicht von sich weist.
In diesem Sinne haben wir auch das Wort an unserer Stelle (Gn 4, 7)
aufzufassen. Die ,Siinde“, die vor der Tiire liegt, im hebriischen Text
cheth®) oder chatat, ist der Ausdruck fiir die duBere Siinde, die Tat-
stinde. Das zeigt die Verwendung des gleichen Stammes schon in der
Genesis allein (und hier fast ausschlieBlich in jahwistischen Partien):

; 5) D_.f von Hildebrand, Reinheit und Jungfriulichkeit, Miinchen
933, 96 1.

% Vgl. meinen Artikel: ,Er soll iiber sie herrschen.“ Der Seelsorger 24
(1954) 328—330. Etwas anders I. O. Smit in: Studia Anselmiana 27
(1951) 98 f.

7) A. a. O, 83.

8 Man zieht das ,thau“ zum Verb, um die Femininform zu erhalten
(kbnnte aber auch bei der von MT {iberlieferten Form ,chatat® bleiben,
dann wire das ,thau“ durch Haplographie ausgefallén).



Mitteilungen 129

13, 13 und 18, 20 von der Siinde der Sodomiten; 20, 6 und 9 sowie
39, 9 vom Ehebruch; 31, 36 vom Diebstahl; 40, 1 und 41, 9 vom Ver-
gehen des Mundschenks und des Béckers des Pharao (gegen dessen
Leben oder Eigentum); 42, 22 und 50, 17 von der Siinde der Briider
Josephs, die ihn verkauften?).

Aus diesen Darlegungen ergibt sich sehr viel fiir die Erklirung
der Worte Gottes in dem Zuspruche an Kain. Das Gutsein, das gefor-
dert wird, liegt vorab in Kains Gesinnung; offenbar ist er unzufrieden
mit dem Entscheide Gottes und voll MiBgunst gegen seinen Bruder.
Die Siinde vollends, vor der Gott warnt, ist der Brudermord. Der
hl. Johannes hat unseren Schrifttext ebenfalls in diesem Sinne
verstanden und theologisch tiefsinnig interpretiert: ,Wir wollen nicht
Kain gleichen, der von dem B&sen war und seinen Bruder mordete.
Und warum hat er ihn ermordet? Weil seine Werke bose waren, die
seines Bruders aber gerecht* (1 Jo 3, 12). Johannes zieht einfach den
SchluBl, der aus der géttlichen Mahnung an Kain und dessen darauf-
folgendem Brudermord klar folgt: Kain ist der Versuchung erlegen,
hat den Bruder ermordet, das heiBlt, er hat sich innerlich nicht um-
gestellt, den Unwillen Gott und dem (bevorzugten) Bruder gegeniiber
nicht abgelegt. Hierin sieht Johannes die ,érga ponera“. Bei Johannes
sind die ,érga“ nicht in erster Linie duBlere Werke, Taten, sondern eine
innere Haltung. Die Juden, die gottgefillige Werke tun wollen, werden
zu dem einen Werk aufgefordert: zum Glauben (Jo 6, 28 £.). Sie sollten
die Werke Abrahams tun (Jo 8, 39): gehorchen und glauben. Jo 6, 27 - 29
wird wie 2 Jo 8 auch das Verbum ,ergéazesthai“ (wirken) vom ,Glau-
benswillen“ gebraucht!?). Umgekehrt stehen die ,bésen Werke® Jo 3, 19
flir den Unglauben und 7, 7 fiir den Haf}, 2 Jo 11 fiir die Irrlehre!!).

Was heiit nun: ,Er war vom Bosen“? Zweifelsohne ist hier der
wponer6s” der Teufel, wodurch sich die klare Parallele zu 1 Jo 3, 8
ergibt: ,,Wer die Siinde tut, ist vom Teufel, weil der Teufel von Anfang
an slindigt.“ In diesem Sinne ist ,,ponerés” auch 1 Jo 2, 13 f. und 5, 18 £.
zu nehmen. Schnackenburg meint: ,Diese Deutung der Kainstat ins
Teuflisch-Unmenschliche geht mit der Beurteilung der Judastat im
Joh.-Ev. konform (vgl. 13, 2, 27)'%).“ DaB der Teufel Anstifter der Kains-
tat war, ergibt sich aus dem eben zitierten Text 1 Jo 3, 8. Aber auch
eine alte jlidische Schrift, die Abrahamapokalypse, spricht das aus
(24, 5): ,Kain, der durch den Widersacher Ungesetzliches veriibt hat!?).*

") Vgl. dazu auch besonders O. Proksch, Theol. des AT, Giitersloh
1949, 636f, und L. Kéhler, Theol. des AT, Tiibingen ed. 3. 1953, 158 f.

) R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe, Freiburg 1953, 279.

1) Ebd. 282.

12) Ebd. 174. i

13) P, RieBler, Altjlidisches Schrifttum, Augsburg 1928, 33. — Die
jetzt nur mehr in slawischem Text vorliegende Schrift geht wahrscheinlich
auf ein hebridisch oder araméiisch verfaBtes Original des 1. Jahrhunderts
rllgch Christus zuriick. Vgl. J. Ruwet in: Institutiones Biblicae I, Romae

51, 199.



130 Mitteilungen

Wo sich die Siinde in entscheidendem MaBe zeigt, da hat der Satan
seine Hand im Spiele. Das gilt fiir den Unglauben, dem Jesus begegnet,
im allgemeinen (Jo 8, 44 £f.); das gilt vor allem von Judas, dem Ver-
riter. Dieser wird deshalb geradezu ein Teufel genannt (6, 70), oder
es heift, da Satan dem Judas den bosen Entschluff ins Herz gelegt
(13, 2), ja daB er formlich von ihm Besitz genommen hat (13, 27)').
Das gleiche lesen wir von Kain in unsererm Passus 1 Jo 3, 12. Johannes
liebt diese SchwarzweiBzeichnung, diese Uberhéhung der Typen;
Judas wie Kain fungieren als Exponenten, als Typen, als Reprisen-
tanten des Satansreiches. Man wird deshalb fragen diirfen, inwieweit
wohl der Evangelist letztlich liber deren personliches, individuelles
Schicksal Aussagen machen willl?),

Kehren wir nun zu der Erzdhlung der Genesis zuriick und ver-
suchen wir, nach den vorausgeschickten Untersuchungen vielleicht doch
etwas tiefer in den Sinn des heiligen Textes einzudringen! Offenbar
schreibt Martin Buber mit gutem Rechte: ,Was hier (Gen 4) vorliegt,
scheint mir ein Beispiel jener unheimlichen Begebenheit zu sein, die
die Schrift selber als gottliche Versuchung versteht!®).“ Zu dem gleichen
Urteile kam ja auch von Rad, wie wir oben gezeigt haben (Anm. 3),
wenn er meint, da dem Hagiographen daran liege, die Annahme
_bzw. Ablehnung der Opfer in den freien WillensentschluB
Gottes hinauszuverlegen. Es ist also durchaus moglich und
wahrscheinlich, daB beide Briider, einer wie der andere, dankbaren
und freudigen Herzens jeder sein Opfer dargebracht haben!?’). Dann
erst begann die Priifung und Versuchung Gottes an Kain. Wenn wir
nicht fehlgehen, indem wir die Anerkennung des Abelopfers und die
Ablehnung des Kainopfers darin sehen, daf Gott die Werke des einen
gelingen, die des anderen miBlingen lieB, dann stellt sich fiir Kain
damals eben schon das Problem des Ubels: ,Wie komme ich, gerade
ich dazu, der ich ebenso gut geopfert habe wie Abel, daf Gott mir
nicht mehr Gliick und Freude und Gelingen in meiner Arbeit schenkt,
wéhrend sich Abel dieser Gmnaden erfreut? Schuldet mir nicht Gott
das gleiche, was er dem Abel fiir sein Opfer gibt? Warum gefillt ithm

4) M. Meinertaz, Theol. des NT II, Bonn 1950, 286. — Zur Beurteilung
der Judastat vgl. meinen Artikel: ,Judas’ Schicksal und Selbstmord®, Bibel
und Liturgie 20 (1953) 210—213.

15) Lehrreich ist in dieser Hinsicht der Vergleich mit der Typologisie-
rung Adams: Adam, dem Allvernichter, steht Christus, der Allbeleber,
gegeniiber. Vgl. Rom 5, 12—21; 1 Kor 15; Literatur dariiber bei W. Bauer,
Worterbuch z. NT, Berlin ed. 4. 1952, 27; bei H, Haag, Bibellexikon, 22.
— Ahnlich steht es mit der seit Justin und Irenius beliebten Gegeniiber-
stellung Evas als der Mutter des Todes und Mariens als der Mutter des
Lebens; vgl. dazu etwa P. Stréter, Marienkunde I, Paderborn ed.
2. 1952, 378 im Register unter Eva - Maria. — Hier ist es miiBig, nach dem
pensonl:chen Schicksal der Stammeltern zu fragen, trotz der Typmlemrng

16) Siehe Theologische Zeitschrift, Basel 7 (1951) 10 f.

1y M. Ammermamnn, Die rehgmse Freude in den Schrniften des
Alten Bundes, Rom 1942, 61.



Mitteilungen 131

das Opfer des Bruders besser?“ Daran, daB ihm alles gelingt, erkennt
der Mensch in der Regel, da der Herrgott mit ihm ist. Dieser Grund-
satz ist schon im ersten Buche der Schrift klar und deutlich aus-
gesprochen: der Herr ist es, der ein Vorhaben gelingen 148t (vgl. 24,
21, 40, 42, 56). ,Der Herr war mit Joseph, so daB diesem alles gelang®
(39, 2; vgl. 39, 23). Sirach spricht es spiter nochmals aus: ,In Gottes
Hand ruht der Erfolg eines Mannes'®). Um so leichter kann man sich
also in die Stimmung Kains versetzen und die Schwere der Priifung
ermessen.

Bleiben wir hier stehen, nachdem wir die ganze Tiefe der Kain-
Abel-Geschichte aufgerissen haben, soweit sie sich von den beiden
Menschen her fiir diese sehen lie. Wir haben einen Blick getan in das
Mysterium der Gnadenwahl Gottes, in das Mysterium seiner Freiheit
und zugleich in das Mysterium wachsender menschlicher Schuld. Aber
doch gibt uns der heilige Autor noch einen fiir den Leser des
hebriischen Textes (und das waren die urspriinglichen Leser!) uniiber-
sehbaren, kostbaren Wink: die Namen und ihre Deutung.
»Diese Deutungen sind oft volkstiimlicher Art, und der eigentliche
Sinn des Namens ist ein anderer. Aber sei dem, wie ihm wolle, es ist
beim hebrédischen Menschen stehende Anschauung, daB die Namen
einen Sinn haben, es sind ,redende‘ Namen. Erst spit, etwa von 400 an,
kommt der Brauch auf, daB ,herkémmliche’ Namen um eines friitheren
Trégers, nicht um ihres Sinnes willen gewihlt werden!?).“ Der Name
Kains wird vom heiligen Autor selbst (V. 1) mit dem Wort qanah,
d. h. ,erwerben®, zusammengebracht; Kain muB3 geradezu als , Besitz®
interpretiert werden??). Abel (Hébel) dagegen kommt oft in der Schrift
vor und bedeutet ,Hauch®, ,Nichts*)“. Diese Deutung der Namen war
ohne Zweifel vom inspirierten Autor beabsichtigt und von Gott
gewollt: Gott selbst spricht hier also zum ersten Male in der Heils-
geschichte jenes paradoxe Prinzip aus, das er dann in ihrem
Verfolg immer wieder anwendet und das schlieBlich Paulus formuliert:
»Was der Welt téricht erscheint, hat Gott auserwihlt, um die Weisen

18) 10, 5 — lies mit LXX, Lat. ,mizlachat®* (lectio difficilior gegen Hebr.),
so Eberharter, Hamp, Power u. a.

19 I. Kohler, Der hebridische Mensch, Tiibingen 1953, 51.

20) I.. Murillo, El Génesis, Rom 1914, 328 meint sogar, auch wissen-
schaftlich einwandfrei den Namen so interpretieren zu kénnen. Vgl
P. Humbert, ,Qana“ en hébreux biblique, Festschrift Bertholet, Tiibin-
gen 1950, 259—266, der klar erweist, daB unser Zeitwort hier ,erwerben¥,
sbesitzen* und nicht ,schaffen* heilt (gegen Junker, Genesis, Wiirzburg
1949, 21; Clamer und Buber a. a. 0.). Vielleicht bedeutet der Name urspriing-
lich ,Schmied”, ,Metallarbeiter wie in den verwandtem Sprachen; vgl.
Kohler-Baumgartner, Lexicon in VT libros, Leiden 1953, 837.
G. von Rad, a. a. O. 84, will Kain in der Bedeutung ,Lanze* (— 2 Sam
21, 16) nehmen. Selbst diese beiden Bedeutungen, die aber dem Autor kaum
vorgeschwebt haben, weisen auf , Macht“ und , Gewalt®.

%) Hébel wird gewbdhnlich mit dem akkadischen ,aplu“, d. i. Sohn,
zusammengestellt.



132 Mitteilungen

zu beschidmen; was der Welt schwach erscheint, hat Gott auserwihlt,
damit er das Starke beschidme, Was in der Welt niedrig geboren ist
und was nichts gilt, was iliberhaupt nichts ist, hat Gott auserwihlt,
um das, was etwas ist, zunichte zu machen, damit sich niemand vor
Gott rithmen kann“ (1 Kor 1, 27 - 29). Und eben vorher (V. 25) hatte er
geschrieben: ,Die Torheit Gottes ist weiser als die Menschen und
die Schwiche Gottes stirker als die Menschen.“ Die Vorliebe Gottes
fiir das Nichts, das Schlichte, ja Einfiltige und Unfihige ist unzéhlige
Male in der Schrift ausgedriickt. Wenn die Gottesmutter im Magnifikat
singt: ,Méchtige stiirzt er vom Throne, Niedrige hebt er empor®, dann
ist das nur der Widerhall von den Stimmen der heiligen Uberlieferung:
Tk 1092004 11018 4 Mt 23 1251 iSam 2.0 T £l Fe A 2d 400 37
Spr 29, 23; Job 5, 11; vgl. Is 40, 4; Ps 146 (147) 6; Spr 15, 33 (16, 4).
Besonders treffend (= 1 Sam 2, 8) ist Ps 112 (113) 5-9: Gott thront
in der Héhe und schaut doch in die Tiefe: den Armen und Niedrigen
hebt er vom Misthaufen auf und macht ihn zum Fiirsten, die ver-
achtete Unfruchtbare zur fréhlichen Mutter.

SchlieBlich geschieht Christi Erlésungswerk auf seinen eigenen
Wunsch ebenfalls in jener paradoxen Bevorzugung des unscheinbaren,
des verborgenen und — der Mensch héitte gesagt — eines Gottes
- unwiirdigen Weges®®) iiber das Leid und die menschliche Schwiche,
iiber das Kreuz. ,Vor ihm lag die Freude: er hitte nur zugreifen
diirfen. Aber er lie sich lieber ans Kreuz schlagen, ohne der Schande
zu achten, die der Tod am Galgen mit sich bringt®)“. Das gleiche driickt
Paulus im Philipperbrief aus (2, 6 ff.), wenn er sagt, daBl das gottliche
Wort nicht in Gottesgestalt, d. h. in gottlicher Herrlichkeit (wie bei
der Verkldrung), unter uns erscheinen wollte, sondern in unserer
menschlichen Knechtsgestalt, indem es sich selbst entduBerte und
gehorsam wurde bis zum Kreuzestod®). Und Jesus selbst sagt, daBl er
nicht die (Selbst-) Gerechten, sondern die Siinder berufen wollte
(Mt 9, 13). Man denke, daB er selbst einen Judas berufen hat; man
denke an die ersten Apostel, die ihn verleugnet und verlassen haben.
Und das setzt sich fort. Die Kirchengeschichte lehrt uns, wie sehr
Gott immer wieder nach diesem seinem Prinzip gewihlt hat. Das ist
wahrhaft gottlich: Er schafft nicht nur einmal seine Welt aus dem
Nichts und h#lt sie iiber dem Nichts ohne Stiitze und ohne Seil
(Job 286, 7). Er schafft immer wieder aus dem Nichts, aus dem mensch-
lichen Nichts der Schwiche und Siinde seine heilige Kirche, sein ewiges
Reich. DaB3 die Kirche eine Kirche der Siinder ist, entspricht also nicht

#) 1 Kor 1, 18: ,Die Predigt vom Kreuz ist den Heiden Torheit* (nicht
Dummbheit, sondern unversténdlich, paradox).

) Hebr 12, 2, Ubersetzung von F. Pfafflin, Das NT in der Sprache
von heute, Heilbronn 1949. Die gegebene Interpretation diirfte die besseren
Griinde fiir sich haben; so auch C. Spicq, L’épitre aux Hébreux II, Paris
1953, 387. Anders P. Theodorico, L’epistola agli Ebrei, Turin 1952, 208 f.

#) S. H. Kruse in: Verbum Domini 27 (1949) 355—360; meinen Artikel
in Bibel und Liturgie 18 (1951) 372—375.



Romische Erlisse und Entscheidungen :133

nur dem Dogma?®), sondern fiigt sich so gut in den ganzen gottlich-
paradoxen Zug der Heilsgeschichte und Heilsbkonomie, daB es gar
nicht anders sein konnte. In solcher Weite des Blickes 16sen sich auch
die driickendsten Aporien, die uns das Menschliche in der Kirche mit-
unter aufgibt.

Graz Dr. theol. Lic. bibl. Johannes B. Bauer

Romische Erlisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Rom

Osternachtfeier 1955. Mit Dekret der Ritenkongregation vom 15. Jénner
d. J. wird die versuchsweise Feier der ernéuerten Ostervigil, die zuletzt mit
Dekret vom 12. Jinner 1952 fiir drei Jahre gewihrt worden war, besonderer
Umstédnde halber auf ein weiteres Jahr verlingert. Infolgedessen ist es
auch heuer den Bischofen freigestellt, die Feier der Osterliturgie in der
Nacht zu gestatten oder in der alten Weise am Karsamstag frith begehen
zu lassen. Auf Grund der Berichte, welche die Bischéfe mit Angabe der
gemachten Erfahrungen und mit ihren Vorschligen und Wiinschen fiir die
Zukunft nach Rom einsenden miissen, wird dann die endgiiltige Regelung
%;;g?ﬁen (AAS, 1955, Nr. 1, p. 48; ,Osservatore Romano® vom 16. Jéanner

Biicherverbote. Schon in der allgemeinen Sitzung der Kongregation des
Hl. Offiziums vom 18. Mirz 1953 war folgendes Werk verurteilt und auf
den Index der verbotenen Biicher gesetzt worden: Dr. theol, Dr. med. Marc
Oraison. ,Vie chrétienne et problémes de la sexualité®, P. Lethielleux, Paris
1952, In der Audienz vom 13. April 1953 nahm der HIl. Vater diesen Be-
schluB zur Kenntnis und bestdtigte ihn. Mit Dekret vom 3. Janner 1955
wurde die Proskription verdffentlicht (AAS, 1955, Nr. 1, p. 46).

Dazu bemerkt der ,Osservatore Romano“ vom 8. Janner 1955: Uber
die Tatsache, dal das Werk von Marc Oraison ,Vie chrétienne et problémes
de la sexualité* (,Christenleben und Sexualprobleme®) in das Verzeichnmis
der verbotenen Biicher eingereiht wurde, werden sich jene nicht wundern,
die schon aus Fachzeitschriften, welche dieselben Probleme behandeln,
Kenntnis hatten von der scharfen Kritik, die am Buche dieses jungen Prie-
sters gelibt wurde. Noch weniger hat sie alle diejenigen tiberrascht, die
schon von der Anordnung wullten, die vor ungefihr einem Jahr getroffen
wurde, die Exemplare des genannten Buches aus dem Handel zu ziehen.
Das HIl. Offizium hielt zunichst die letztgenannte MaBnahme fiir hin=-
reichend und nahm Abstand von der Verdffentlichung des Dekretes der
Verurteilung, Aber leider stellte sich diese Verfiigung als unzureichend
heraus. Da man sie nicht geniigend wuBite oder nicht befolgte, wurde das
Werk von Oraison weiterhin viel gelesen, zitiert und empfohlen ohne die
nétigen Reserven. So haben die gefidhrlichen Behauptungen des Autors in
dieser duBerst delikaten Materie der Moral bei vielen Fachleuten und An-
hingern Verwirrung hervorgerufen und auch bei nicht wenigen Seelen-
fithrern Unklarheit und Unsicherheit aufkommen lassen. Als daher die
Wartezeit keine ausreichende Klirung brachte, fand man es nach mehr
als einem Jahre fiir notwendig, die Vertffentlichung des Dekretes doch
durchzufiihren.

Der medizinisch-psychiatrisch vorgebildete Autor war sicher von den
besten Absichten beseelt, als er in dem genannten Buche ,Christenleben
und Sexualprobleme® verschiedene Aspekte des Problems der Keuschheit

%) Besonders empfohlen sei das aufschluBreiche Biichlein von K. Rah -
ner, Kirche der Siinder, Wien 1948, Herder.



134 Romische Erlidsse und Entscheidungen

darlegte und sie mit einigen Resultaten seiner medizinischen Studien
begriindete. In seinem Forschungseifer hat er aber manchmal den moder-
nen sexuellen Schwierigkeiten zu stark Rechnung getragen, was mit den
Prinzipien der Moraltheologie nicht mehr vereinbart werden konnte. Wenn
das Wort wahr ist: ,Parvus error in principio fit magnus in fine“ so gilt
das mehr als sonst in der Lehre von dieser Tugend.

Der Hauptirrtum des Autors liegt in den Grundbegriffen des actus
humanus, der auf die Sittennorm gerichtet ist. Er iiberschitzt die Aus-
dehnung des Begriffes des voluntarium imperfectum, so daB dadurch die
Freiheit des voluntarium exsecutionis zu stark eingeengt wird. AuBerdem
betont er zu sehr den Unterschied zwischen dem objektiven und subjek-
tiven Aspekt der Verpflichtung des Sittengesetzes. Folgerichtig kommt er
zu irrigen und irrefithrenden Behauptungen beziiglich der Schwere oder
LiBlichkeit der Siinden. Nach dem Autor hitten die Theologen der neueren
Zeit dem rein gesetzesmiBigen Aspekt des Sittengesetzes, also der kasuisti-
schen Moral, zu viel Raum und zu groBe Wichtigkeit eingeriumt. Notwen-
digerweise miiite ihre Methode nun korrigiert werden im Lichte der neuen
wissenschaftlichen Forschungen, besonders auf dem psychiatrischen Gebiete.
Als Folge dieser angefiihrten Tatsachen legt Oraison nicht annehmbare
SchluBfolgerungen vor auf dem Gebiete der Keuschheit, besonders auch im
Hinblick auf die erforderlichen Bedingungen zum Empfange der hl. Kom-
munion. Deswegen hat nun die Kirche ihre mahnende Stimme erhoben.
Erneut sind heftige Diskussionen iiber diese immer wieder schwierigen
Probleme im Gange. Als Grundlage dazu miissen jedoch die Prinzipien der
Moraltheologie immer wieder betont und eingehalten werden.

Die Kongregation des Hl. Offiziums hat in der Sitzung vom 26. Jinner
1955 folgendes Buch verurteilt und auf den Index der verbotenen Biicher
gesetzt: Josef Thomé, ,Der miindige Christ, Katholische Kirche auf dem
Wege der Reifung®, Frankfurt am Main 1949, ¢

Am Samstag, 29. Jinner 1955, hat Papst Pius XII. diese Entscheidung
bestédtigt und deren Verdffentlichung angeordnet. (Dekret vom 2. Februar
1555.)

Der ,Osservatore Romano“ vom 4. Februar schreibt dazu: Nicht ohne
Schmerz sieht sich das kirchliche Lehramt gezwungen, Biicher zu ver-
urteilen, die von Katholiken geschrieben sind, welche nicht die Kirche
angreifen wollten, sondern eher meinten, ihr ein tieferes und reicheres
Leben zuschreiben und geben zu miissen. Wenn aber solche Biicher die
wahre Natur und Sendung der Kirche verkennen und ihre ,Miindig-
werdung® auf drrigen Wegen erreichen wollen, kann sich das kirchliche
Lehramt nicht seiner Pflicht enthalten, die Gliubigen wvon gefihrlichen
Lehren und Methoden abzuhalten, welche groBen Schaden fiir den Glauben
bringen konnen. In diese Reihe gehort leider das Buch ,Der miindige
Christ* von Thomé. Der Autor wendet sich besonders an die katholischen
Laien und damit an Personen, die im allgemeinen nicht vollstindig gefestigt
sind in der Theologie. Er schreibt in anziehender und interessanter Form,
aber ohne logische Genauigkeit und theologische Griindlichkeit, so daB es
dem weniger gebildeten Leser unméglich gemacht wird, das Wahre vom
Falschen zu unterscheiden. Der Autor spricht oft von der Kirche, aber man
sieht nicht klar, was er darunter versteht. Er unterscheidet eine unsicht-
bare Kirche, welche der ,geheimnisvolle Leib des ewigen Logos® ist, und
eine sichtbare Kirche, die, an Zeit und Raum gebunden, ein von mensch-
lichen Kriften geformter Korper ist. Ist nun diese sichtbare Kirche mit
ihrer hierarchischen Ordnung, mit ihren Dogmen und ihrem Recht die von
Christus gegriindete Kirche? Der Verfasser iiberldBt den Theologen die
Erbringung des Beweises, daBl die Kirche von Christus gegriindet sei. Nach
ihm griindet sich die Gewalt der Kirche iiber die Gléaubigen auf die tausend-
jahrige Erfahrung. Von einer Gewalt, die ihr unmittelbar von ihrem gott-
lichen Stifter iibertragen wurde und die nun vom selben Lehramt der



Romische Erlisse und Entscheidungen 135

Kirche verkérpert wird, wird in diesem Buche nie gesprochen, noch wird
der HIl. Geist erw&hnt, der von Christus seiner Kirche gegeben wurde als
Helfer und Beistand in der Fiihrung der Seelen. Aus solchen Pramissen
wird gefolgert, daB der miindige Christ in seinem Innersten sich nicht
beeinflussen lassen diirfe von irgend einer ZuBeren Macht. Die einzige Macht,
der er sich unterwerfen konne, ohne Furcht zu irren, ist das eigene Gewis-
sen. Falls die Kirche nicht dieses Recht des Gewissens anerkenne, verlassen
die Mutigen und Reifen die Kirche; in ihr werden dann nur die Kleinen,
Schwachen und Siinder zuriickbleiben. Wenn auch die Dogmen irgend eine
feste gottliche Wahrheit ausdriicken, so sind sie doch nur das Kleid, das
nach Zeiten und Einzelpersonen wechselt, Wenn jemand fiihlt, daf der
Grad der Wahrheit, in dem er sich befindet, fiir ihn nicht mehr paBt, so
stoBe er durch zur Héhe, zu einem hoheren Grad der Wahrheit. Das Lehr-
und Hirtenamt liegt nicht nur bei den Organen der hierarchischen Kirche,
sondern es gibt auch auBerordentliche Organe: , Apostel®, die unmittelbar
vom Herrn gerufen werden, ,Propheten®, getrieben vom HI. Geiste des
lebendigen Gottes; diese miissen kimpfen, ohne etwas zu fiirchten von
soben“ oder von ,unten“ gegen alles, was in der Kirche untédtig und
schléfrig ist und den lebendigen Geist hemmt. Die Kirche muB dem Laien
erlauben, frisch und frei, in klarer, ehrlicher Sprache iiber die aktuellen
Probleme zu sprechen. Nur so wird die Kirche wieder auferstehen aus ihrer
starren und unfruchtbaren Regungslosigkeit.

Schon in der Enzyklika ,Humani generis“ waren nicht wenige der hier
ausgesprochenen Ideen verworfen worden, und in seinen zwei Ansprachen
an die Kardinile und Blschéfe hat Papst Pius XII die richtunggebenden
Normen und Prinzipien iiber das dreifache Amt der Kirche und iiber das
Problem der Laien in der Kirche dargelegt. E

In der gleichen Sitzung vom 26. Jinner d. J. verurteilte und wverbot
das HI. Offizium auch die franzosische Zeitschrift ,L.a Quinzaine®
(Paris, rue de Babylone, 68); auch diese Entscheidung wurde am 29. Jinner
vom HI Vater gutgeheiflen und ihre Verdffentlichung angeordnet. (Dekret
vom 3. Februar 1955.)

Dazu schreibt der ,Osservatore Romano“ vom 5. Februar: Im November
1952 warnte die Gesamtheit der Kardinile und Erzbischofe Frankreichs
zum zweiten Male die Katholiken vor der Pariser Zeitschrift ,La Quin-
zaine®“. Da diese aber auf ihren irrigen Wegen weiterging, gab dieselbe
Versammlung am 11. Mérz 1954 eine noch ernster gehaltene Mahnung.

Die genannte Zeitschrift brachte oft Abhandlungen iiber die Frage der
Zusammenarbeit zwischen Katholiken und Kommunisten, ohne irgendwie
Notiz zu nehmen von den verschiedenen AuBerungen des HI. Stuhles in
dieser Materie, besonders vom Dekret des HL Offiziums vom 1. Juli 1949.
Die kommunistenfreundliche Tendenz irat immer offener zu Tage; so wur-
den z. B. die Katholiken aufgefordert, sich der sogenannten ,Friedens-
bewegung® anzuschlieBen, ebenso wurde die Verantwortlichkeit der Kom-
munisten an den Kirchenverfolgungen in den ostlichen Republiken voll-
sténdig geleugnet. So wurde das Eingreifen der obersten kirchlichen Behorde
notwendig.



136 " Das katholische Missionswerk

Das katholische Missionswerk
Der einheimische Klerus in Afrika
Von P. Johannes Bettray S.V.D, St. Gabriel-Modling bei Wien

Das Vorurteil, daB der schwarze Afrikaner einer Erhéhung seiner kul-
turellen Welt aus Mangel an Begabung und F&higkeiten nicht gewachsen sei,
ist niemals von einsichtigen Ménnern vertreten worden. Die Geschichte des
schwarzen Afrika beweist, daB die Negerrasse auf den verschiedensten Ge-
bieten zu Hochleistungen gelangt ist. Die ersten Versuche im 16. Jahrhundert,
schwarze Afrikaner zum Priestertum zu beférdern, hatten keinen bleibenden
Erfolg. Nicht wegen der Unfihigkeit der Schwarzen, sondern wegen der Uber-
stiirzung, mit der man den noch wilden Stidmmen das Edelreis des Priester-
tums aufzupfropfen trachtete. Als der Stifter der Heiliggeist-Viter, P. Liber-
mann, im 19. Jahrhundert die Versuche zur Heranbildung eines einheimischen
Klerus wieder aufnahm, war er sich der Wichtigkeit und Bedeutung des
Unternehmens bewuBt. ‘Ahnlich war sich Kardinal Lavigerie dariiber klar,
wenn er schreibt: ,Das wichtigste Werk ist unbestritten die Erziehung eines
einheimischen Klerus . .. Afrika mufB in letzter Linie durch Afrikaner fiir
die christliche Kultur gewonnen werden.“

Die Griinde zur Forderung des schwarzen Klerus sind -
duBerer und innerer Art. Die klimatischen Verhiltnisse fordern von den aus-
wiértigen Missionaren groBe Opfer an kostbarer Lebenskraft und Zeit. Die
Mentalitdt des Afrikaners macht es einem WeiBen sehr schwer, Denken und
Lebensweise des Volkes zu verstehen. Die Kirche dringt wegen des stindig
zunehmenden Nationalismus und des sich mehrenden Strebens nach Selb-
stindigkeit auf die Heranbildung dieser unentbehrlichen geistlichen Fiihrer-
schicht. Die Schwierigkeiten aber, die der Erreichung dieses Zieles ent-
gegenstehen, sind geradezu ungeheuer. Sie lassen sich kurz in zwei Momenten
zusammenfassen: in der Forderung der priesterlichen Ehelosigkeit und einer
ebenbiirtigen, philosophisch-theologischen Bildung der schwarzen Priester.
Obwohl aus Missionskreisen nicht selten wegen angeblicher Unméglichkeit
besonders der ersten Forderung Schritte unternommen wurden, Dispensen
zu erwirken, hielt Rom dennoch an den iiblichen Forderungen fest. Heute
diirfen wir sagen: Gott sei Dank! Rom erwies dadurch der schwarzen Rasse
den groften Dienst, indem es das Vertrauen in die eigenen moralischen und
intellektuellen Fihigkeiten gewaltig steigerte. Was es aber kostete, bis das
Eis gebrochen war, beleuchten folgende Angaben. In den Missionen der
Védter vom HI1 Geiste wurde 1847 das erste Knabenseminar (Senegal-
Dakar) gegriindet. 1864 ging der erste Priester aus dem Seminar hervor. Nach
erfolgreichen Anfingen wurde die Zahl der Ausgeweihten immer geringer.
In 50 Jahren brachte das Seminar nur zehn Priester hervor. Die Schwierig-
keiten waren so grof3, da man annahm, es werde der Folge mehrerer christ-
licher Generationen bediirfen, ehe man auf einen ausgiebigen Nachwuchs
rechnen koénne. Ahnliche Schwierigkeiten erhoben sich in Gabun. Hier begann
man 1857; 1899 erreichte der erste Priester sein Ziel, also nach 42 Jahren.
Dije tibrigen Missionen dieser Missionare zeigen ein dhnliches Bild. Ihre Er-
fahrungen bewogen die WeilBen Vidter von vornherein zu groBter Vor-
sicht. In Uganda begann man schon 1885 mit dem Lateinunterricht einzelner.
1893 begann der Seminarbetrieb. Die Ansitze waren verheiBungsvoll. Ein
Bischof sagte: ,,Gott, der diesem Volke die Gnade der Mértyrerpalme ver-
liechen hat, wird ihm sicher auch die Lilie der Jungfriulichkeit nicht vor-
enthalten.” Und doch erwiesen sich die Schwierigkeiten in der Folge als fast
uniibersteigbar. Von 650 Seminaristen, die in 20 Jahren in das Seminar auf-
genommen wurden, erreichten nur 36 das Ziel. Von den ersten 300 Kandidaten
gar nur drei. 1913 konnten die ersten Priester geweiht werden. Dann ging es
besser voran. 1926 zihlte man in den Missionsgebieten der WeiBlen Viter
52 und 1942 bereits 235 einheimische Priester. Das war die Rechtfertigung
konsequenten Festhaltens an wesentlichen Forderungen. Ahnliche Schwierig-



Das katholische Missionswerk 137

keiten hatten die Jesuiten im Kongo, die 1896 mit einem kleinen Seminar
begannen. Die Schlafkrankheit zerstorte das begonnene Werk. 1922 begann
man aufs neue, und 1937 konnten die ersten drei Priester geweiht werden.

Wenn nun auch seit jenen ersten bescheidenen Anféngen gewaltige Fort-
schritte erzielt wurden, die niemand geahnt hitte, so bleibt doch die Ver-
sorgung des Landes mit Priestern noch lange mit der Frage
verkniipft: Werden sich in Europa und in Amerika geniigend junge missions-
begeisterte Ménner finden, die hinausgehen, den afrikanischen Briidern das
Evangelium zu bringen und jene Arbeiten zu leisten, die Pionierdienst erfor-
dern? Wir diirfen nicht iibersehen, daf in Afrika auch heute noch nur ein
Seminarist auf 10.000 Katholiken kommt. Das normale Verhéltnis, wie wir
es etwa in Belgien, Holland und der Schweiz haben, wire 1:5000. Nur dann,
wenn die Zahl der Seminaristen verdoppelt wiirde, kénnten die schwarzen
Priester ausreichen, die schon bekehrten Afrikaner seelsorglich zu betreuen,
so dafl die auswértigen Missionare an weitere Eroberungen denken konnten.
So aber sind diese weitgehend gezwungen, die schon bekehrten Schwarzen
zu betreuen. Man spricht von einer Erstickungsgefahr des afrikanischen
Katholizismus, die sich ergibt aus dem ungestiimen Wachsen der Katholiken-
zahl und der zu geringen Zahl der Priester. In Léndern, die auf einer
niedrigen Kulturstufe stehen, geht das Wachsen des Klerus immer langsamer
vor sich als das Wachsen der Gliubigen. Umgekehrt ist es in Lindern mit
hoher Kultur, wie etwa in Indien, Hinterindien und China. Dort wichst der
Klerus bedeutend rascher als die Zahl der Glidubigen. Hier liegt eine der
wesentlichsten Schwierigkeiten der heutigen afrikanischen Mission, und doch
gilt es, die Zeit auszuniitzen, solange die Moglichkeiten noch so gut sind wie
heute. Auch Afrika ist vor dem Ansturm des neuheidnischen Materialismus
und Kommunismus nicht sicher.

Im einzelnen ist die Verteilung des einheimischen Klerus und seines
Nachwuchses in Afrika sehr verschieden. Arm an einheimischen Priestern ist
der mohammedanische Nordgiirtel des Kontinents. Marokko
zahlte 1951 37 Seminaristen; die Gebiete Algier und Tunis insgesamt 86 Se-
minaristen. In Agypten ist die Zahl der einheimischen Ordenspriester sehr
gering. Das von Leo XIII gegriindete Seminar in Tantah, Unterédgypten, hat
seit seiner Griindung 116 koptische Priester hervorgebracht. 1951 hatte es
15 Seminaristen. Im kleinen Seminar waren 97 Studenten. Insgesamt zihlte
 man im gleichen Jahre in Agypten, Eritrea (Seminar in Chéren), Athiopien
64 Seminaristen, von denen 28 in Addis Abeba und 13 in Adrigat weilten. Im
franzosischen Sudan konnten bis 1948 erst drei Einheimische an den Altar
geflihrt werden, doch gab es bis dahin schon etwa 200 Seminaristen. Der
Anglodgyptische Sudan hatte 1948 acht einheimische Priester und 19 Semi-
naristen.

Die folgenden Zahlen stammen von 1951. Sie geben nicht genau den
heutigen Stand wieder, vermogen aber ein ungefihres Bild der Verteilung
der Seminaristen in dem iibrigen Afrika zu geben. In West- und Zen-
tralafrika sowie in Nigeria leiten die Viter vom HIl Geist drei
Seminare: in Sebikhotane (Dakar), in Enugu (Nigeria) und Brazzaville mit
zusammen 57 Seminaristen. In den gleichen Gebieten leiten die WeiBen Viter
vier Seminare: Koumi (Franzosisch-Westafrika), Wiaga (Goldkiiste), Bau-
douinville (Belgisch-Kongo), Nyakibanda (Ruanda) mit zusammen 238 Semi-
naristen. Die Lyoner Missionare leiten dort drei Seminare: Ouidah (Fran-
zdsisch-Westafrika), Amisano (Goldkiiste) und Benin City (Nigeria) mit zu-
sammen 77 Seminaristen. In Franzosisch-Kamerun leiten die Benediktiner
das Seminar von Yaunde mit 91 Seminaristen. In Belgisch-Kongo leiten die
Jesuiten das Seminar von Mayidi mit 70 Seminaristen, die Scheutvelder das
Seminar von Kabwe mit 68 Seminaristen und die Dominikaner das Seminar
von Niangara mit 50 Seminaristen. Die Klaretiner leiten das Seminar von
Fernando Poo (Spanisch-Guinea) mit sechs Seminaristen.

In Ostafrika stehen die drei Seminare von Kachebere (Ny_assaland),
Kipalapala (Tanganyika) und Katigondo (Uganda) unter der Leitung der

»Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1955 10



138 Das katholische Missionswerk

WeiBen Viter mit 237 Seminaristen. Die Viter vom HI Geiste fithren die
Seminare Kibosho und Morogoro (beide Tanganyika) mit 46 Seminaristen.
Die Benediktiner leiten das Seminar von Peramiho (ebendort) mit 26 Se-
minaristen. Die Missionare von der. Consolata aus Turin leiten die Seminare
von Tosamaganga (Tanganyika) mit fiinf und von Nyeri (Kenya) mit neun
Seminaristen. Die Missionare von Mill Hill haben zwei Seminare, und zwar
in Ggaba (Uganda) mit 34 und Kagamega (Kenya) mit 10 Seminaristen. Die
Missionare von Verona leiten das Seminar von Gulu in Uganda mit
31 Seminaristen.

In Siidafrika leiten die Vidter vom HI. Geiste in Angola zwei Se-
minare (Luanda und Nova Lisboa) mit 92 Seminaristen. Die Jesuiten leiten
das Seminar von Rhodesien mit 14 Seminaristen, die Oblaten das von Roma
(Basutoland) mit neun, die Franziskaner das Seminar von Pretoria mit zehn,
die Mariannhiller das Seminar von Pevensey mit 15 Seminaristen. In Mozam-
bique besteht ein Seminar mit neun Seminaristen. In Inselafrika haben
wir in Ambatoroka (Madagaskar) und St. Denis (Réunion) unter der Leitung
der Jesuiten und der Viter vom HI Geist je ein Seminar mit zusammen
45 Seminaristen.

Nach Berichten von 1951 gibt es in Afrika rund 1500 Studenten in den
eigentlichen Priesterseminaren. Von diesen studieren 1243 in den Seminaren,
die der Propaganda unterstehen. Zehn Prozent dieser letzteren erhalten ihre -
Ausbildung im Ausland. In den sieben Seminaren der Weiflen Viter studieren
475 Seminaristen. In den drei Seminaren der Jesuiten 122, in den zwel
Seminaren der Benediktiner 177, in den sechs Seminaren der Heiliggeist-
Viter 110. Die restlichen 15 Seminare verteilen sich auf elf Ordensinstitute,
die zusammen 361 Alumnen betreuen. Letztere Zahlen gelten nur fiir die
Propagandagebiete. Nach neuesten Nachrichten ist die Zahl der Seminaristen
in den gleichen Gebieten auf 1389 gestiegen, die sich aus 6448 kleinen
Seminaristen ergédnzen. Damit ist in der Zahl der Seminaristen der Zahl der
Priester gegeniiber eine gewisse riickldufige Bewegung zu verzeichnen. Am
fruchtbarsten an Priesterberufen ist das Gebiet an den groBen Seen. In
Tanganyika kommt ein Seminarist auf 4400 Katholiken. In Nyassaland auf
6600, in Uganda auf 10.000.

Die Zahl der Priester entspricht der Zahl der Seminaristen. In
den Missionen der Viter vom HI. Geiste arbeiteten nach Berichten von 1950
zusammen 116 einheimische Priester, in den Missionen der Lyoner 62, in
den Missionen der Weillen Viter 342. Insgesamt arbeiteten 1951 1254 (?) Prie-
ster in den Propagandagebieten. Diese verteilten sich folgendermaBen: Nord-
afrika 16, Westafrika 119, Zentralafrika 430, Siidafrika 218, Ostafrika 320,
Inselafrika 154. Seither ist die Zahl der Priester erfreulich gewachsen. 1953
zéhlte man in den gleichen Gebieten 1443 Priester. Besonders auffallend ist
die glinstige Entwicklung in Ruanda. Dort wurde 1904, vier Jahre nach Erdff-
nung der Mission, das Kleine Seminar gegriindet. Von den ersten 15 Jungen
wurden drei Priester. Bis April 1954 brachte Ruanda 126 Priester hervor.
Etwas weniger als zehn Prozent aller Eintretenden erreichten das Ziel.

Als sehr bedeutsam ist die iiberall angestrebte und meist durchgefiihrte
Gleichstellung des schwarzen mitdem weilen Klerus zu
bewerten. Fiir den einheimischen Weltklerus von Dahomey, Togo und der
Elfenbeinkiiste konnten bereits einheitliche Regeln gedruckt werden. Das
bedeutet einen unleugbaren Fortschritt. Von besonderem Gewicht sind darin
folgende Bestimmungen: ,Kein Grund steht dem entgegen, daBl ein euro-
pdischer Missionar hinsichtlich des kirchlichen Dienstes der Autoritdt eines
einheimischen Priesters unterstellt ist. In den Kommunitéten oder in den
H&usern der Missionare erh#lt der Priester unter den Missionaren seinen
Rang nach dem Tage seiner Priesterweihe.“ Solche Bestimmungen sind fiir
das SelbstbewuBitsein der Schwarzen hinsichtlich der Gleichheit mit den
europdischen Missionaren von groBter Wichtigkeit. Ahnliche Bestimmungen
liegen fiir andere Gebiete vor.



Das katholische Missionswerk 139

Entwicklung der Seminare

Jahr Seminare Seminaristen
Kleine Grolle Kleine Grofle
1906 11 213
1913 24 358
1918 10 12 384 134
1923 48 17 1300 249
1929 68 25 2203 420
1933 il 29 3080 Y 748
1950 30 5030 1188
1951 32 1243
Insg. 44 1500
1953 6448 1389
Einheimische Priester i
1913 25 1939 358%)
1918 88 1948 958
1923 145 1949 1096
1929 237 1951 1254 (?7)
1933 281 1953 1443

Nachdem die Entwicklung so weit vorangetrieben werden konnte, wun-
dert es weiter nicht, da den Afrikanern auch das Hohepriestertum
anvertraut wurde. 1939 weihte Pius XII. Bischof Kiwanuka aus Masaka in
Uganda und Ignatius Ramarosandratana aus Miarinarivo in Madagaskar.

1951 erfolgte die Ernennung von Bischof Laureanus Rugambwa, Bischof von
Rutabo in Tanganyika. Der Ernannte erhielt Anfang 1952 die Bischofsweihe.
Einige Monate spiter wurde Aloisius Bigirumwami zum Bischof geweiht. Er
iibernahm das Gebiet Nyundo in Ruanda. Im Mirz 1953 erhielt der erste
Basuto, P. Mabathoana O.M. 1., die Bischofsweihe. Er steht dem Bistum
Leribe vor. Nicht ganz ein Jahr spiter wurde durch Abtrennung von der
Dibzese Mariannhill die Ditzese Umzimkulu gebildet, die der Leitung des -
ersten Zulubischofs, Msgr. Bonaventura Dlamini, anvertraut wurde. Bald
darauf las man von der Bischofsweihe des schwarzen Priesters Dominik
Ekanden in der Kathedrale von Calabar in Nigeria. Der Bischof fungiert
dort als Weihbischof. So haben wir binnen weniger Jahre sieben ein-
heimische Bischéfe aus jenen Stimmen erhalten, die fiir die Bildung des
neuen Afrika von besonderer Bedeutung sein werden, wobei wir die Bischofe
athiopischer Herkunft und den schwarzen, aber nicht afrikanischen Bischof
von Accra nicht eigens erw#hnt haben.

Dafl Rom trotz allen Priestermangels Vertrauen in die Entwicklung in
Afrika setzt, beweist die bereits in mehreren Gebieten des Kontinentes er-
folgte Errichtung der kirchlichen Hierarchie. Am 18 April
1950 errichtete Pius XII. in Britisch-Westafrika die Hierarchie. Diese Neu-
ordnung der kirchlichen Verh#ltnisse umfafite die britischen Kolonien West-
afrikas; Gambia, Sierra Leone, Goldkiiste, Nigeria und Teile von Togo und
Kamerun. Es wurden drei Kirchenprovinzen errichtet: Cape Coast, Lagos
und Onitsha mit neun Suffraganaten und einem exempten Bistum. Die rest-
lichen sechs Missionen behielten damals ihren Stand als Prafekturen oder
Missionen bei. Die neuen Bistiimer blieben jedoch der Propaganda unter-
stellt, da sie nach wie vor echtes Missionsland sind. Das gleiche gilt fiir die
Neuordnung in Siidafrika und Ostafrika.

In der Siidafrikanischen Union gab der damalige Apostolische Delegat,
Msgr. Martin Lukas S.V.D., am 19. Jinner 1951 die Errichtung der bischof-
lichen Hierarchie bekannt. In Anpassung an die vier Provinzen der Union
wurden vier Erzbistiimer errichtet: Kapstadt, Pretoria, Durban und Bloem-
fontein. 17 Apostolische Vikariate wurden Bistimer. Diese Neuordnung bezog

*) Ohne die 180 Priester der Agypter, Abessinier und Galla.
10%



140 . Das katholische Missionswerk

sich auch auf die Protektorate Basutoland und Swaziland. In diesen Gebieten
gab es 1900 erst rund 40.000 Katholiken, wihrend es 1951 schon mehr als
756.000 waren. Siidafrika erfreut sich eines relativ gut ausgebauten katho-
lischen Schulwesens, guter Wohlfahrtseinrichtungen, zahlreicher Ordens-
hduser und kirchlicher Vereine.

Am 25. Mirz 1953 errichtete der Papst auch in Uganda, Kenya und
Tanganyika die kirchliche Hierarchie. Es wurden vier Kirchenprovinzen ge-
schaffen: Uganda, Kenya, Ost- und Westtanganyika. Diesen vier Erzbistimern
unterstehen 19 Bistiimer, zwei Abteibistiimer und drei Apostolische Prafek-
turen. Somit hat der gerade hier auffallende Zug zur Kinrche in diesem
Vertrauensbeweis des Heiligen Stuhles eine wiirdige Kronung gefunden.
Ferner wurde am 1. Jinner 1955 in Siidrhodesien die kirchliche Hierarchie
errichtet. Salisbury wurde Erzbistum und erhielt als Suffragane die Bistiimer
Bulawayo und Gwelo. Zu dieser neuen Kirchenprovinz gehoren auch die
Apostolischen Prafekturen Umtalie und Wankie.

Zum SchluB in kurzen Ziigen etwas liber den Bildungsgang des
afrikanischen Priesters, wie ihn P. Beckmann in ,Die Kirche im
neuen Afrika“ darlegt. Die Klassiker in der Heranbildung des schwarzen
Klerus, die WeiBen Véirter, verlangen, daBl ihre Missionare jede Missions-
station zu einer Vorschule fiir das Kleine Seminar machen, auf der die
Begabteren eigens gesammelt und durch besondere Dienste in die Bahnen des .
kiinftigen Berufes geleitet werden. Da und dort nimmt diese Vorbereitung
ganz bestimmte Formen an. Darauf folgt der Eintritt in das Kleine Seminar.
An der Spitze der Studien steht die lateinische Sprache, zu der eine euro-
pdische Sprache kommt. Die Unterrichtssprache in Zentralafrika ist eine
einheimische, sonst — wegen der bisherigen Nichteignung der einheimischen
Sprachen zu diesem Dienste —, eine Fremdsprache. Griechisch wird nicht
doziert, Mathematik in bescheidenem MaBe, Naturwissenschaft erst im
GroBBen Seminar. Im Vordergrunde steht die Herzens- und Charakterbildung,
die vor allem durch angepafBte religitse Ubungen angestrebt wird. Damit -
die jungen Priester die Arbeit schitzen und fordern lernen. ist Hand- und
Feldarbeit vorgesehen. Die Lebensweise ist die des gewdshnlichen Volkes.
Man kleidet sich, it, schldft und wohnt nach den Gewohnheiten des Volkes.
Im GroBen Seminar und bei gefdhrdeter Gesundheit wird von dieser Methode
teilweise Abstand genommen. Die Dauer des Kleinen Seminars betriagt hoch-
stens acht Jahre, je nach der Vorbildung des Seminaristen, und schlieBt ab, so-
weit moglich, mit dem Cambridge Certificate. Auch im GroBen Seminar wird
das Hauptgewicht auf Charakterbildung und religiose Erziehung gelegt. Die
Zeit des Philosophiestudiums dauert zwei bis drei Jahre. In manchen Missionen
folgt dann ein Probejahr im Heimatvikariat. Daran schliefen sich sechs
Jahre Theologie an, so daB die Alumnen acht Jahre héherer Studien im
strengen Sinne hinter sich haben, wenn sie am Ziele angelangt sind. Vor
Erteilung der hoheren Weihen werden sie in die praktische Missionsarbeit
zu erfahrenen Missionaren hinausgeschickt, meist fiir zwei bis drei Jahre.
Nach dieser Probezeit folgt die letzte Vorbereitung auf die Weihe. Wahrend
der Probezeit werden die Studien nicht vernachléssigt, so dal wir insgesamt
auf etwa zwolf Jahre Vorbereitung in hoheren Studien kommen.

Damit ist deutlich gezeigt, wie ernst und solid die Ausbildung des schwar-
zen Klerus betrieben wird. Man tut das Menschenmdgliche, um wiirdige und
tiichtige Priester heranzubilden. Was die Studien betrifft, so sagte ein Weiller
Vater einmal: ,Schon jetzt ist es ausgemacht, daf keine Frage der Philo-
sophie und Theologie die Fassungskraft unserer schwarzen Studenten {iber-
steigt.“ Vielleicht darf man mit den Worten des erfahrenen Bischofs Roelens
schlieBen, die dieser 1932 gelegentlich der Bischofskonferenz von Belgisch-
Kongo iliber zehn einheimische Priester, dem Resultat seiner und seiner
Missionare Miihen, aussprach: ,Das ist wenig, so werden wohl diejenigen
sprechen, welche unsere Schwarzen nur oberflichlich kennen. Das ist sehr
viel, sagen diejenigen, die sie griindlich kennen. In Wirklichkeit ist es ein
Wunder der Gnade, daf aus dem intellektuellen und sittlichen Untergrund



Aus der Weltkirche 141

unserer Schwarzen fromme, gebildete, gehorsame und eifrige Priester her-
vorgingen.“ So diirfen wir hoffen, daB die Entwicklung in Afrika immer
starker im Geiste der pé#pstlichen Richtlinien verlaufen wird, die darauf
dréngen, daBl die in den Missionslindern eingepflanzte Kirche durch die
Heranbildung eines tiichtigen, leistungsfihigen und zahlreichen Klerus auch
konsolidiert wird.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I Die Enzyklika ,Ad Caeli Reginam® und der Ausklang des
Marianischen Jahres

Der Gedanke, daB die seligste Jungfrau Maria, die in vielen kirchlichen
Gebeten als , Konigin“ angerufen wird, durch einen feierlichen Akt des
Oberhauptes der Kirche als Kénigin des Himmels und der Erde proklamiert
und als solche durch ein eigenes Fest geehrt werden solle, hatte in letzter
Zeit wachsenden Anklang gefunden. Eine sehr riihrige Bewegung warb in
allen Léndern fir die Idee vom Koénigtum Mariens und sammelte Bitt-
gesuche, die dem HI Stuhle vorgelegt wurden. Papst Pius XII. bezeichnete
Maria in zahlreichen Ansprachen als Konigin, ohne jedoch die Bedeutung
dieses Titels ndher zu erértern. Nur in einer Radioansprache vom Mai 1948
an die portugiesischen Katholiken (Fatima) beleuchtete er etwas eingehender
das wesentlich miitterliche und ausschlieBlich wohltitige Konigtum der
seligsten Jungfrau. Er nannte sie bei dieser Gelegenheit ,Konigin des Welt-
alls® und begriindete die konigliche Wiirde Mariens aus ihrer Beziehung zur
heiligsten Dreifaltigkeit, aus ihrer Gottesmutterschaft und aus ihrer Teil-
nahme am Werke der Menschheitserlosung: , Weil sie als Mutter und dienende
Gehilfin dem Konig der Martyrer im unaussprechlich grofSen Werk der
Menschheitserlésung verbunden war, deshalb bleibt sie fiir immer, und zwar
mit einer sozusagen unbegrenzten Macht, mit ihm verbunden in der Aus-
teilung der Gnaden, die aus der Erldsung flieBen. Durch sein Wesen und
seinen Erlosersieg ist Jesus der Konig der ewigen Zeiten; durch ihn, mit
ihm, in Unterordnung unter ihn ist Maria Konigin; sie ist Konigin aus
Gnade, durch ihre Verwandtschaft mit Gott, durch rechtmiBigen Erwerb,
durch eine einzigartige Auserwihlung.“

Im Laufe des Marianischen Jahres wurde mitgeteilt, Pius XII. hege die
Absicht, am 1. November 1954 das liturgische Fest des Konigtums Mariens
fiir die Gesamtkirche zu proklamieren. Am vorausgehenden 11. Oktober, dem
Feste der Mutterschaft der seligsten Jungfrau, erschien sodann die Enzyklika
»Ad Caeli Reginam® unter dem Titel ,De regali beatae Mariae
dignitate eiusque festo instituendo®. Das pipstliche Rundschreiben erklirt
und begriindet das Kénigtum Mariens und setzt das Fest ,Maria Konigin®
ein. Nach der Einleitung bringt das Dokument vier Hauptteile, deren drei
erste doktrinellen Charakter besitzen.

Die Einleitung der Enzyklika geht davon aus, daB die Christen sich stets
vertrauensvoll an ihre himmlische Kénigin wenden, die mit miitterlichem
Herzen auf dem Erdenrund herrscht. Bei ihrer Himmelfahrt ist Maria iiber
die Engel und Heiligen als Konigin erhoben worden. Zur Krénung des
Marianischen Jahres will der Hl. Vater, gemiB der bisherigen Linie seiner
Bemiithungen um Vertiefung der Marienfrémmigkeit, ein neues Fest zu Ehren
von ,Maria Konigin“ einfiihren. Es wird dadurch keine neue Wahrheit vor-
gelegt, da ja Maria von altersher und mit guten Griinden als Konigin
betrachtet wird.

Der erste und zweite Hauptteil der Enzyklika entfalten die Zeugnisse
der kirchlich-christlichen Uberlieferung, die sowohl in den Schriften der
Kirchenviter, der Theologen und in den Aussagen der Pipste Maria als
Konigin bekennt als auch in der Liturgie die michtige und giitige Konigin
preist und ihr in der Kunst huldigt. Das christliche Denken erfaBte un-



142 Aus der Weltkirche

schwer, daf3 auf die Mutter des Konigs etwas von der koniglichen Wiirde des
Sohnes iiberstrahlte. In den Gebeten der orientalischen und der abend-
ldndischen Kirche wird Maria geldufig als Konigin angerufen. Zu erwidhnen
sind in der lateinischen Kirche vor allem die drei Antiphonen: Ave Regina
coelorum, Regina coeli, laetare, Salve Regina; zu erwéhnen ist ferner die
Lauretanische Litanei und schlieBlich das fiinfte Geheimnis des glorreichen
Rosenkranzes.

Der dritte Hauptteil der Enzyklika ist unstreitig der wichtigste, vor
allem in seiner zweiten H#lfte, wo der Unterschied zwischen ,Konig*
(Christus) und ,Konigin® (Maria) eindeutig hervortritt. Nach kirchlich-katho-
lischer Auffassung ist Maria nicht selbstdndige Konigin im Sinne von , weib-
licher Konig“, wie dies im Laufe der Geschichte ofters der Fall war (z. B.
Maria Theresia), sie ist Ko6nigin als ,Braut des Konigs“, als fiirbittende
Allmacht beim Konig, in fraulich-miitterlicher Funktion fiir das Wohl der
Untertanen. Zuerst wird in diesem Hauptteil die Doppelbegriindung der
koniglichen Wiirde Marias gegeben: es ist einerseits die Gottesmutterschaft
als solche und anderseits der hervorragende Anteil, den die Gottesmutter
gemifB Gottes Willen am Werke unserer Erlosung hatte. Gott hat Maria
in diesem Werke aufs engste mit Christus verbunden. (Zitiert wird u. a.
der Epilog der Enzyklika ,Mystici Corporis“ vom 29. Juni 1943)

In welchem Sinne ist nun Maria Konigin? Es heiit in
der Enzyklika: ,Wie Christus, der neue Adam, unser Konig ist, da er nicht
allein Gottes Sohn, sondern auch unser Erléser ist, so kann man in einer
gewissen Analogie (,guodam analogiae modof) ebenfalls sagen, dafi die heilige
Jungfrau Konigin ist . .. In der Tat ist in der vollen, eigéntlichen und
absoluten Bedeutung des Wortes nur der eine Gottmensch Jesus Christus
Konig; dennoch nimmt Maria, wenn auch in begrenztem MaBe und in analoger
Weise (,temperato modo et analogiae ratione‘) an seiner koniglichen Wiirde
teil, da sie die Mutter des Gottchristus ist und dem Werke des gottlichen
Erlosers beigegeben ist in seinem Kampfe gegen die Feinde und in seinem
Triumph, den er iiber sie alle davontrug.“ Aus ihrer Verbindung mit Christus
erlangt Maria einen Glanz und eine Hoheit, durch die sie an Erhabenheit
alle Geschopfe liberragt. IThre Wiirde und Herrlichkeit steht héher als die
aller geschaffenen Dinge, und sie ist die erste nach ihrem Sohne; diese Wiirde
liegt besonders in der Gnadenfiille und der unvergleichlichen Heiligkeit.
Sozusagen unmeBbar ist der Unterschied zwischen Maria und den iibrigen
Kreaturen. Doch die seligste Jungfrau besitzt auBerdem aus ihrer Verbindung
mit dem Erltser eine ,konigliche Vollmacht zur Austeilung der Reichs-
schitze des gottlichen Erldsers; ebenfalls aus der Verbindung mit Christus
entspringt flir ihre miitterliche Anwaltschaft beim Sohne und beim Vater
eine nie sich erschépfende Wirksamkeit®. Durch seine Gnade herrscht
Christus tiber Geist und Willen der Menschen, und an dieser Herrschaft 148t
er die Mutter als Austeilerin der Gnaden, als helfendes Werkzeug im Heils-
geschehen teilnehmen. Maria ihrerseits umfaBt uns alle mit mitterlicher
Liebe; sie sorgt fiir das ganze Menschengeschlecht und steht als die mit
miitterlicher Macht und Wirksamkeit Bittende zur Rechten ihres Sohnes,
ausgestattet, wie Leo XIII. sagt, mit einer ,beinahe unbegrenzten“ Macht
zur Austeilung der Gnaden, und wie der hl. Pius X. hinzufiigt, ,sozusagen
auf Grund ihres miitterlichen Rechtes®. Wir huldigen dieser Konigin und
unterwerfen uns ihrer Herrschaft, da sie konigliche Macht mit mitterlicher
Liebe vereint.

Maria ist also wahrhaft unsere Konigin, und der Papst durfte be-
schlieBen, ein eigenes Fest ,Maria Kénigin* fiir die ganze Kirche
einzufiihren, das alljdhrlich am 31. Mai zu feiern ist mit gleichzeitiger Er-
neuerung der Weihe der Menschheit an das Unbefleckte Herz Mariens. Von
dem neuen Fest verspricht sich Pius XII. eine Zunahme des Vertrauens auf
die Gottesmutter sowie reichen Segen fiir die einzelnen und die Vélker, fiir
die in mehreren Léndern hart bedrédngte Kirche und fiir die Herstellung des
ersehnten Weltfriedens. Als Pius XII. am 1. November 1954 im Petersdom



Aus der Weltkirche 143

das liturgische Fest ,Maria Konigin® feierlich proklamierte, waren 25 Kar-
dindle und etwa 250 Erzbischtfe und Bischtéfe anwesend. In der vorher-
gehenden Woche hatte in Rom ein Internationaler Mariologischer Kongrel3
(Immaculata Conceptio) stattgefunden, den der HI. Vater selbst am 24. Oktober
durch eine lateinische Rundfunkrede erdffnete, in der er die methodologischen
Prinzipien fiir die Entwicklung einer gesunden und soliden theologischen
Mariologie darlegte. Einiges zu dieser Frage lesen wir bereits in der Enzyklika
»Ad Caeli Reginam®: ,Es sollen die Theologen und die Prediger des gottlichen
Wortes bei der Behandlung der Fragen, welche die heilige Jungfrau betreffen,
Sorge tragen, gewisse Abweichungen vom rechten Wege zu vermeiden, um
nicht in einen doppelten Irrtum zu verfallen: Sie mogen sich hiiten vor
unbegriindeten Meinungen, deren iibertriebene Ausdriicke die Grenzen der
‘Wahrheit iiberschreiten, und ebenso vor einer libertriebenen Enge des Geistes
da, wo es sich um diese einzigartige, erhabene und sogar fast gottliche Wiirde
der Mutter Gottes handelt . . . Im iibrigen ist in diesem Punkte der christ-
lichen Lehre wie auch in anderen die unmittelbare und universale Norm der
Wahrheit fiir alle das lebendige Lehramt der Kirche, welches Christus
errichtet hat, auch um diejenigen Fragen aufzuhellen und zu erkléren, die
im Glaubensgut nur dunkel und gleichsam eingeschlossen enthalten sind.”
In den letzten Monaten des Marianischen Jahres richtete Papst Pius XII.
mehrere Rundfunkbotschaften an die Marianischen Kongresse, die in ver-
schiedenen Lindern abgehalten wurden (Spanien, Sizilien, Indien usw.). Ein
vom 28. November datiertes Schreiben an den rémischen Kardinalvikar
Klemens Micara gab kurze Anweisungen iiber die SchluBfeierlichkeiten des
Marianischen Jahres, die in einer Erneuerung der Weihe des Menschen-
geschlechtes an Maria gipfeln sollen. Wegen seiner schweren Erkrankung
konnte der Hl. Vater der Feier in der rémischen Basilika Maria Maggiore
am 8. Dezember nicht persénlich vorstehen. Es war ihm bloB mdglich, ein
paar innige Worte des Dankes und des Segens in seinem Krankenzimmer
aufnehmen zu lassen, die dann am Feste der Immaculata ausgesandt wur-
den. Gerade in jenen Tagen erweckte das Befinden des Oberhauptes der
Kirche die allergréBte Besorgnis, und so schlof das Marianische Jahr in einer
Atmosphire tiefster Wehmut mit dem ,Ave Maria“ des Papstes.

II. Aus piipstlichen Ansprachen und Schreiben

1. Die Ansprache vom 2. November 1954 an die Kardinéle
und Bischofe

Am Tage nach den groBen Feierlichkeiten des 1. November empfing Papst
Pius XII. die in Rom anwesenden Kardinile, Erzbischtofe und Bischife in
einer groBen Audienz und hielt vor ihnen eine lateinische Ansprache iiber
das Priester- und Hirtenamt der Bischéfe. Diese thematische Allocutio war
die Fortsetzung jener Rede, die der HI. Vater am 31. Mai 1954 iiber das Lehr-
amt der Kirche und der Bischéfe vor den rund 500 zur Kanonisativn
Pius’ X. in Rom versammelten Kardindlen und Bischéfen gehalten hatte
(vgl. diese Zeitschrift, Jahrgang 1954, 4. Heft, Seite 330—332).

Das Oberhaupt der Kirche behandelte zuerst, wiederum mit einem Hin-
weis auf den hl. Pius X., das kirchliche Priesteramt. Die hiochste Voll-
marcht und Amtshandlung des Priesters besteht darin, das eine und erhabene
Opfer des Ewigen Priesters darzubringen. Wo keine eigentliche und wahre
Opfervollmacht besteht, kann auch von einem wahren und eigentlichen
Priestertum keine Rede sein. Die Apostel, nicht alle Glaubigen, hat Christus
selbst zu Priestern gemacht und ihnen die Opfervollmacht gegeben. Es ist
der zelebrierende Priester, der in Vertretung der Person Christi
das Opfer darbringt; er allein, nicht das Volk, nicht die Kleriker und nicht
einmal die Priester, die in frommer Andacht dem Opfernden dienen, wenn-
gleich diese alle einen gewissen aktiven Anfeil am Opfer haben k&nnen
und haben. Durch diesen aktiven Anteil der Christglaubigen am eucharisti-
schen Opfer kommt ihnen deshalb doch nicht auch die Priestergewalt zu
(Enz. ,Mediator Dei%). Es gibt namlich einige, die nicht davon abstehen



144 Aus der Weltkirche

wollen, eine bestimmte wahre Opfergewalt beim MeBopfer fiir alle andéch-
tigen Teilnehmer, auch fiir die Laien, zu beanspruchen. Diesen gegeniiber
muf3 die Wahrheit ohne jede Unklarheit vom Irrtum geschieden werden.
Der Irrtum behauptet, das Volk sei im Besitze einer wahren priesterlichen
Gewalt, als deren eigentlicher Triger der Priester handle kraft des von der
Gemeinschaft ihm {ibertragenen Amtes. Deshalb halten solche Meinungen
das eucharistische Opfer fiir eine eigentliche ,Konzelebration® und
meinen, es sei besser, wenn die mit dem Volke anwesenden Priester ,mit-
zelebrieren®, als' wenn sie privat das Opfer darbringen ohne Volk. Es kann
sein, dafl jemand mehr Frucht gewinnt aus einer heiligen Messe, der er
fromm und andichtig beiwohnt, als aus einer heiligen Messe, die er obenhin
und nachldssig zelebriert. In unserer Frage geht es jedoch um die Fest-
stellung der Natur, des Wesens der Handlung, die sich beim Anhdren und
bei der Darbringung der heiligen Messe vollzieht und aus der die anderen
Friichte des Opfers flieBen. Aus dieser Schau der Dinge ist die Behauptung,
die heute nicht nur von Laien, sondern zuweilen auch von Theologen und
Priestern verbreitet wird, als Irrtum zu verwerfen, daB nidmlich die Feier
einer einzigen Messe, der hundert Priester in frommer Andacht beiwohnten,
dasselbe sei wie hundert Messen, die von hundert Priestern zelebriert wer-
den. Fir die Darbringung des eucharistischen Opfers gilt, dal es so viele
Handlungen des Hohenpriesters Christus sind, als zelebrierende Priester
sind; keineswegs aber so viele, als Priester sind, die der Messe eines Bischofs
oder Priesters fromm beiwohnen. Denn indem sie dem hl. Opfer beiwohnen,
vertreten sie nicht die Person Christi, noch handeln sie in ihr, sondern sind
den christgldubigen Laien gleichzustellen, die der hl. Messe beiwohnen. Im
ubrigen ist nicht zu bezweifeln, daf3 alle Getauften ein ,Priestertum® besitzen,
das in seiner Bedeutung nicht herabgesetzt werden darf; aber anderseits ist
festzuhalten, daB dieses allen Christen gemeinsame hohe und geheimnisvolle
wPriestertum® nicht nur dem Grade, sondern auch dem Wesen nach ver-
schieden ist vom Priestertum in der eigentlichen und wahren Bedeutung, das
begriindet ist in der Gewalt, das Opfer Christi selbst in der Stellvertretung
Christi des Hohenpriesters zu vollziehen. Der Hl. Vater verbietet nicht, dal
z. B. bei liturgischen Kongressen nur ein Priester das hl. Opfer darbringt,
die anderen aber diesem einen Opfer beiwohnen und in ihm die hl. Kom-
munion aus der Hand des Zelebranten empfangen. ,Wenn dies aus einem
rechtméBigen und verniinftigen Grunde geschieht und der Bischof, um
AnstoB bei den Gldubigen zu vermeiden, keine andere Anordnung trifft, ist
nichts einzuwenden, vorausgesetzt, dal dieser Handlungsweise nicht der von
Uns oben erwdhnte Irrtum zugrunde liege.“

Am Schlusse dieses ersten Teiles seiner Ansprache lobte Pius XII. die
Tatigkeit der liturgischen Institute, Vereinigungen, Tagungen und Kongresse.
Es diirfen jedoch die Bischofe nicht zulassen, daB die auf dem Gebiete der
Liturgie sich Betétigenden der Leitung und Aufsicht des Ordinarius sich ent-
ziehen und nach eigenem Ermessen die Liturgie dndern, entgegen den im
Kirchenrecht (can. 1257 und 818) klar erlassenen Weisungen: ,Es ist aus-
schlieBlich Sache des Apostolischen Stuhls, die hl. Liturgie zu regeln sowie
die liturgischen Biicher gutzuheillen. Unter Verwerfung jeder entgegen-
stehenden Gewohnheit beachte der zelebrierende Priester genau und ge-
wissenhaft die Rubriken seiner rituellen Bilicher und hiite sich, andere
Zeremonien oder Gebete nach eigenem Gutdiinken hinzuzufiigen.* Die
Bischofe diirfen solchen Versuchen und mehr ungestiimen als klugen Vor-
stoflen weder GutheiBung noch Vollmacht erteilen.

Der zweite Teil der Papstrede vom 2. November widmete sich dem
Hirtenamte der Bischéfe, um auf einige in unseren Tagen besonders
aktuelle Punkte hinzuweisen. Man begegnet Richtungen, welche die Hirten-
gewalt der Bischofe und des Papstes sehr eng umgrenzen wollen, so daB
deren Autoritdt, Verantwortung und Aufsicht sich nur auf das (sogenannte)
rein Religitse erstrecken solle: auf die Verkiindigung der Glaubenswahr-
heiten, die Anleitung zu den Ubungen der Frommigkeit, die Verwaltung der
Sakramente und die Vornahme der liturgischen Funktionen. Die Kirche solle



Aus der Weltkirche 145

sich von allen Angelegenheiten der ,Wirklichkeit des Lebens® fernhalten, da
diese auBerhalb ihrer Zusténdigkeit liegen. Diese Geisteshaltung wird zu-
weilen in offentlichen Reden bestimmter katholischer Laien (Pius XII. meint
auch Italien), selbst solcher, die hohe Amter bekleiden, ausgesprochen. Diesen
Irrtiimern gegeniiber ist die traditionelle Lehre und Praxis der Kirche ent-
schieden zu betonen: ,Die Gewalt der Kirche ist keineswegs an die Grenzen
der sogenannten ,rein religiosen Angelegenheiten‘ gebunden; vielmehr unter-
liegt ihrer Vollmacht auch der ganze Umfang der ,lex naturalis’, deren
Festlegung, Ausdeutung und Anwendung im Bereiche des Sittlichen. Die
Beobachtung des natiirlichen Gesetzes gehért ndmlich nach Gottes Anordnung
zum Wege, auf dem der Mensch seinem iibernatiirlichen Ziele zustreben
mull, Nun ist aber die Kirche auf diesem Wege zum iibernatiirlichen Ziele
die Fiihrerin und Hiiterin der Menschen . . . kraft des Auftrags und der
Autoritdt des Herrn. Wenn es sich daher um Vorschriften und Entscheidun-
gen handelt, welche die rechtmiBigen Oberhirten in Dingen des natiirlichen
Gesetzes erlassen, diirfen die Glaubigen sich nicht auf den Privatmeinungen
gegeniiber angewandten Satz berufen: Die Autoritdt gilt soviel wie ihre
Beweisgriinde. Selbst wenn also jemandem eine Anordnung der Kirche aus
den von ihr erbrachten Griinden nicht als gerechtfertigt erscheint, bleibt
doch die Verpflichtung des Gehorsams.*

Aufdemsozialen Gebiete gibt es eine Reihe sehr wichtiger Fragen,
die zugleich die ethische Ordnung, das Gewissen und das Heil der Seelen
betreffen. Dasselbe gilt auBerhalb des sozialen Gebietes von verschiedenen
Angelegenheiten des nationalen oder internationalen Bereiches, so z. B. von
den folgenden Fragen: Ziel und Grenzen der Zivilgewalt, Beziehungen
zwischen dem einzelnen und der Gesellschaft, totalitdrer Staat, totale Laisie-
rung des Staates und des offentlichen Lebens, restlose Durchfithrung der
Laisierung der Schule, die sittliche Natur des Krieges, der rechtmiBige oder
nicht rechtmé&Bige moderne Krieg, Mithilfe zum Kriege oder deren Ver-
weigerung, die sittlichen Bindungen und Grundlagen in den gegenseitigen
Beziehungen der Nationen. In solchen und dhnlichen Fragen, deren ethischer
Bezug sich nicht bestreiten 1483t, besitzt die Kirche das Recht auch zu &ffent-
licher Stellungnahme.

Zum Hirtenamte des Papstes und der Bischofe gehért ferner die Ver-
waltung der kirchlichen Disziplin, die Festsetzung und Durchfiih-
rung der Kirchenordnung. Klerus und Laien miissen sich befleiBigen, daB
durch treue Einhaltung der kirchlichen Disziplin die Titigkeit der Hirten
sich leichter und wirksamer gestalte, die Verbindung zwischen der Herde
und dem Hirten sich festige und ein friedliches Zusammenwirken herrsche.
In mancher Hinsicht stoBt die Leitung der Kirche heute auf Schwierigkeiten
und Widerstédnde bei manchen ihrer Gldubigen, die aus dem ,BewuBtsein
der Miindigkeit“ die unrichtige Folgerung ziehen, eine Fiihrung und Leitung
in den konkreten Fragen des Lebens sei fiir sie nicht mehr annehmbar. Die
Kinche solle zwar ihre Dogmen und Gesetze vorlegen, aber, da ihren Dienern
die konkreten psychischen und materiellen Umstidnde der Lebensverhiltnisse
fremd seien, solle sie jeden Gldubigen in den praktischen Anwendungen und
Entscheidungen nach seinem Urteil und Gewissen handeln lassen. Falls die
Bischofe bei ihrer Herde solche Anschauungen vorfinden, sollen sie die
Glaubigen darauf aufmerksam machen: 1. daB Gott die Seelenhirten bestellte,
nicht um die Herde zu belasten, sondern um fiir ihr Wachstum und Gedeihen
zu sorgen; 2. daB durch die Fiihrung der Hirten die wahre Freiheit der
Gliubigen gesichert werde, und zwar vor der Knechtschaft des Irrtums
und des Lasters; 3. daB3 also gegen Klugheit und richtige Selbstliebe handelt,
wer die von Gott angebotene sichere Hilfe abweist. — Besonders Kleriker
und Priester, die vielleicht von &hnlichen falschen Auffassungen angesteckt
sind, miissen zur engen Verbindung mit ihrem Bischof und zum treuen
Gehorsam angehalten werden.

In den SchluB3 seiner langen Ansprache flocht der Hl. Vater noch fol-
genden Rat fiir den gegenseitigen Kontakt unter den Bischifen: ,Zu einer
fruchtbaren und wirkungsvollen Fiihrung des Hirtenamtes trégt der haufige



146 Aus der Weltkirche

wechselseitige Verkehr unter den Bischifen viel bei. So vervollkommnet
der eine den anderen in Sachen der Erfahrung und Praxis; die Amtsfithrung
gleicht sich mehr aneinander an; die Verwunderung der Gldubigen wird
vermieden, die h#ufig nicht einsehen, warum in der einen Di6zese die
Dinge so gehandhabt werden, in der anderen, vielleicht angrenzenden,
Jjedoch anders, ja zuweilen sogar ganz entgegengesetzt. Um dies aber zu
erreichen, dazu vermdgen sehr viel die gemeinsamen Konferenzen, die fast
iiberall schon in Ubung sind, wie auch die feierlich abzuhaltenden Provinzial-
und Plenarkonzilien, die im Kirchlichen Gesetzbuch angeordnet und unter
feste Gesetzesbestimmungen gestellt sind.“ Der Kontakt der Bischofe unter-
einander findet seine Kronung im lebendigen, hiufigen Austausch mit dem
Apostolischen Stuhl. Die lebendige Verbindung aller Bischife mit dem
Vicarius Christi hat ihren Ursprung im goéttlichen Recht und in der Eigen-
art der Verfassung der Kirche. Aus der Verbundenheit mit Rom erhalten
die Bischofe in Zweifelsfillen Licht und Sicherheit, in Schwierigkeiten Rat
und Kraft, fiir ihre Unternehmungen Hilfe, in Sorge und Not Erleichterung
und Trost. Umgekehrt gewinnt der Apostolische Stuhl ausfiihrlichere Kennt-
nis tiber den Stand der Gesamtkirche, er erfdhrt auch besser und schneller,
welche Gefahren drohen und welche Mittel zur Heilung der Ubel angewandt
werden konnten.

2. Der pdpstliche Rundbrief ,Ad Sinarum gentem*

Nach einem Intervall von anndhernd drei Jahren erging dieses zweite
Schreiben des Hl. Vaters am Feste der Rosenkranzkoénigin (7. Oktober 1954)
an die chinesischen Katholiken. Die Lage der Kirche hat sich in letzter Zeit
nicht gebessert; im Gegenteil, die Anklagen gegen den Apostolischen Stuhl
wurden hiufiger, der Nuntius ist des Landes verwiesen, und die systematische
Tauschungskampagne wird weitergefiihrt. Trotzdem bleibt die groBe Mehr-
heit der chinesischen Katholiken dem Glauben und der Kirche treu. Doch
es gibt Getduschte, Furchtsame und durch Irrtiimer Verfiihrte, die sich
gefdhrlichen und von den Religionsfeinden organisierten ,Bewegungen® an-
schlossen. Obschon es nicht sicher ist, daB das pépstliche Schreiben zur
Kenntnis der Katholiken Chinas kommt, will Pius XII. ihnen dennoch ein
Wort der Ermunterung und der Klirung widmen. Zunéchst einmal ist es
eine Verleumdung, zu behaupten, es fehle den Katholiken an Vaterlands-
liebe und loyalem Biirgersinn. Die Christen der chinesischen Republik achten
die staatliche Autoritit auf allen Gebieten der ihr zustehenden Kompetenz
und sind zur Erfiillung aller Biirgerpflichten vollauf bereit. Aber sie wissen
auch, daf der Abfall von der katholischen Religion und vom Glauben an
Gott den Schopfer und Erloser, fiir den viele von ihnen harte Unbill erlitten,
stets unerlaubt bleibt.

Der Apostolische Stuhl hat in den letzten Jahrzehnten ganz eindeutig
seine hohe Achtung fiir China bekundet und vor allem fiir einheimische
Priester und Bischéfe gesorgt, so schon Pius XI. durch die von ihm per-
sonlich vorgenommene Weihe von sechs chinesischen Bischofen. Nach dem
letzten Weltkriege wurde eine eigensténdige kirchliche Hierarchie in China
geschaffen, nachdem kurz vorher ein chinesischer Kardinal ernannt worden
war. Es ist der innige Wunsch des HIl. Stuhls, daB méglichst bald ein-
heimische Bischofe und Priester in geniigender Anzahl fiir die Bediirfnisse
der Kirche in China zur Verfiigung stehen. Aber auch die auslindischen
Missionare verfochten keine irdischen Zielsetzungen, sondern erstrebten
einzig und allein die Verbreitung des Christentums. Und selbst wenn einmal
die chinesische Kirche ganz in der Hand eines einheimischen Klerus sein
wird, kann man ihr keine ,autonome Regierung® vorschreiben.
Jede christliche Gemeinschaft, die zur wahren Kirche Christi gehoren will,
mull untertdnig mit dem Stellvertreter des Herrn auf Erden verbunden sein,
und das in allen Fragen, die den Glauben, die Sittlichkeit und mithin die
Verfassung, Leitung und Disziplin der Kirche betreffen. Die Unterscheidung
. von Laikat und Klerus, die Hierarchie der Weihe und der Jurisdiktion ent-
springen dem gottlichen Willen. Kraft gottlichen Rechtes geht die Juris-



Aus der Weltkirche 147

A

diktionsgewalt nur durch die Vermittlung des Nachfolgers Petri auf die
Bischofe iiber. Ebenfalls kraft gottlichen Rechtes haben Volk und Staats-
gewalt nicht in die Rechte und die Verfassung der kirchlichen Hierarchie
einzugreifen.

Es ist gleichfalls der Wunsch des HI. Stuhles, da§ sich die Kirche Chinas
moglichst bald finanziell gegeniiber dem Auslande verselbstidn-
digen konne. Die bisher vom Auslande geleistete finanzielle Beihilfe war
keine politische Spekulation, sondern entsprang rein und allein der christ-
lichen Liebe.

Es gibt endlich einzelne Kreise unter den chinesischen Christen, die von
einer ,Autonomie“imLehrenund Predigen sprechen. Unstreitig
hat sich die Methode des Lehrens und des Verkiindigens dem Charakter und
den alten Traditionen des chinesischen Volkes anzupassen, und die Durchfiih-
rung dieses Grundsatzes konnte sich nur als fruchtbar erweisen. Aber die
Erklarung und Deutung des Evangeliums kann nicht nach den einzelnen
Violkern abgewandelt werden. Den Bischtfen als Nachfolgern der Apostel
und den Priestern als Mitarbeitern der Bischéfe ist die Sendung {ibertragen,
das authentische Evangelium in seiner unverfilschten kirchlich-katholischen
Deutung darzulegen. Die Kirche hat das Evangelium empfangen mit dem
Auftrage, das Depositum in seiner Reinheit zu schiitzen und es gemiB dem
ausdriicklichen Befehl des Herrn gewissenhaft zu verkiinden. So lehrt uns
zu wiederholten Malen der Volkerapostel Paulus. Die von der Kirche ge-
predigte Lehre kommt aus der gottlichen Offenbarung, an der weder ein
Mensch noch ein Engel etwas zu dndern vermag,

Niemand kann deshalb den Titel eines wahren Katholiken fiir sich
beanspruchen, wenn er anders lehrt oder denkt, als dieser pipstliche Rund-
brief in kurzer Skizze darlegt, wenn er also jenen gefidhrlichen Grundsitzen
folgt, die in den ,drei Autonomien“ oder sonstigen dhnlichen Grund-
sétzen ausgesprochen werden. Die Forderer der Bewegung von den ,drei
Autonomien“ gehen mit schlauer List vor, um die Einfiltigen und Furcht-
samen zu tduschen und vom rechten Wege abzufiihren. Falschlich behaupten
sie, nur jene seien wahre Patrioten, die der von ihnen entworfenen Kirche
der ,drei Autonomien* anhéngen. So versuchen sie, eine chinesische ,,National-
kirche“ zu griinden, die schon deshalb nicht mehr katholisch wire, weil sie
eine Verneinung jener Universalitit oder Katholizitit ist, durch welche die
von Christus wahrhaft gestiftete Gemeinschaft iliber allen Nationen steht
und sie alle liebend umgreift. Die katholische Kirche wendet sich nicht blo
an dieses oder jenes Volk, an diese oder jene Nation, sondern sie liebt die
Volker aller Rassen mit jener iibernatiirlichen Christusliebe, die alle als
Briider einen will. Deshalb darf niemand behaupten, die Kirche sei einer
bestimmten politischen Macht verschrieben oder sie miisse unter Verleugnung
der von ihrem Stifter gewoliten Einheit bei jeder Nation Partikularkirchen
zulassen, die vom Apostolischen Stuhle, wo Petrus, der Stellvertreter Christi,
in seinen Nachfolgern weiterlebt, getrennt sind. Eine christliche Gemein-
schaft, die sich vom Zentrum losrei3t, wird wie ein vom Weinstock ab-
geschnittener Rebzweig verdorren und keine Friichte des Heiles mehr bringen.

Der pépstliche Rundbrief schlieft mit einer Mahnung zur Riickkehr an
jene Christen, die sich durch falsche Ansichten betdren lieBen. Sie mogen
bedenken, dal man zwar dem Kaiser geben mufl, was.des Kaisers ist, mehr
aber noch Gott, was Gottes ist. Und wenn Menschen Dinge vorschreiben, die
dem Willen des Herrn widersprechen, dann gilt das Wort des Petrus, daB
man Gott mehr gehorchen miisse als den Menschen. Niemand kann zugleich
zwei Herren dienen, wenn deren Ansichten sich widerstreiten, und man
mufl gegebenenfalls bereit sein, fiir den Erloser Mihsal zu ertragen. Den
vielen treuen Katholiken, die harte Unbill auf sich nehmen, spricht Pius XII.
noch einmal seine Anerkennung und seinen Dank aus und er bittet, daB sie
diesen Weg des Heldenmutes nicht aufgeben. Der Kampf ist sehr schwer
und er hat die VerheiBungen der gotttlichen Anerkennung und des himm-
lischen Gnadenbeistandes.



148 Aus der Weltkirche

3. Die pédpstliche Weihnachtsbotschatft

Wegen seiner schweren Erkrankung konnte Pius XII. das Kardinals-
kollegium nicht zu der am Vorabende von Weihnachten {iblichen Gratulations-
audienz empfangen; der Dekan des hl. Kollegiums, Kardinal Tisserant, iiber-
mittelte schriftlich die Gliickwiinsche des obersten Senates der Kinche. Am
Heiligen Abend durften wir iiber den Rundfunk einen kurzen Weihnachts-
grufl des Stellvertreters Christi horen. Seit 1939 war dieser Tag in ununter-
brochener Folge gekennzeichnet durch die groBen thematischen Ansprachen
des Papstes liber die vordringlichsten Menschheits- und Kirchenprobleme.
Pius XII. hielt diese Ansprachen jeweils als Rundfunkreden. Er wollte nicht,
daB diese Tradition durch seine Erkrankung abgerissen werde, und da er
nicht liber den Rundfunk zur Welt sprechen konnte, versprach er uns eine
gedruckte Weihnachtsbotschaft, die uns zugehen werde, sobald sie abgeschlos-
sen sei. Die Verdffentlichung erfolgte am 3. Jinner 1955 im ,Osservatore
Romano“. Als Thema behandelt diese pipstliche Botschaft die Frage der
~Koexistenz® der Viélkerbldcke, eine Frage, die gerade vor
Weihnachten noch einmal ganz speziell ins politische Blickfeld getreten war.
Pius XII. warnt vor den Gefahren einer blofien Koexistenz des Nurneben-
einanders in der gegenseitigen Furcht und auf der Basis gewisser Tduschun-
gen und wirbt fiir die Zusammenexistenz auf dem Fundament der Wahr-

heit. Dementsprechend enthilt das acht Zeitungsspalten lange italienische °

Dokument drei Hauptteile: Koexistenz in der Furcht, Koexistenz im Irrtum,
Koexistenz in der Wahrheit. i

Die Menschheit hat noch immer den wahren Frieden nicht erreicht, und
die Friedensbemiihungen des Stellvertreters des gittlichen Friedensfiirsten
sind bis jetzt ebenso erfolglos geblieben, wie sie unermiidlich waren. Den
beinahe sechs Jahren des blutigen Krieges ist der angsterfiillte Zustand
des sogenannten ,kalten Krieges® gefolgt, den allmdhlich eine
gewisse Entspannung, die man etwas ironisch ,kalten Frieden®
nennt, abgeltst haben soll. Sonder Zweifel ein kleiner Fortschritt auf dem
Wege zum Weltfrieden, aber noch nicht der wirkliche Weltfriede! Unter
»Kaltem Frieden“ verstehen die Politiker die nackte Koexistenz der Volker
auf der Basis gegenseitiger Furcht und Enttiduschung. Wie aber kann man
dieses labile Nebeneinander, diese bloB auf gegenseitiger Furcht und Be-
rechnung wandelnde vorlaufige Ruhe als jenen Frieden bezeichnen, der die
»tranquillitas ordinis* ist und mithin eine Ordnung in der Gerechtigkeit
und einen Zusammenklang nach gerechten Zielen hin erheischt? Wegen
des Fehlens geistlicher Bande und Krifte, in denen alle Vilker geeint sein
miiBiten, ist die einstweilige Lage noch viel weiter von einer echten ,Pax
Dei“ entfernt. Die christliche Botschaft hat etwas anderes als den ,kalten
Frieden“ zum Inhalte, und auch die bedridngte Menschheit stellt héhere
Anspriiche. Wenn wir zeigen, was dem ,kalten Frieden® im einzelnen an
erhaltenden Lebenselementen fehlt, kann die Erkenntnis dieser verhing-
nisvollen Leere und Ungesichertheit den Leitern der Vilker sowie allen,
die in diesen Fragen einen EinfluB besitzen, zum gebieterischen Ansporn
werden, fiir den wahren Frieden in der Ordnung und in der Einheit zu
arbeiten. Von Christus allein kann dieser Friede kommen, da nur er die
Geister in der Wahrheit und in der Liebe einen kann und will.

Das Hauptfundament, das den gegenwiirtigen Zustand relativer Ruhe
unterbaut, ist die Furcht. Jeder der Vélkerblocke, in die sich die Menschheit
aufspaltete, duldet die Existenz des anderen, weil man nicht selbst zu-
grunde gehen will. Um dieser Gefahr zu entrinnen, fanden die beiden Blocke
nicht das ,Zusammen-leben“, sondern die ,Ko-existenz® (als Nebeneinan-
der), eine kalte Ruhe, die zwar kein Krieg, aber auch kein Friede ist.
Man lebt in bestindiger Furcht vor der militdrischen und wirtschaftlichen
Macht des anderen und ist sich auf beiden Seiten der katastrophalen Wir-
kungen der neuesten Waffen bewufBt. Man iiberwacht und beargwthnt
sich gegenseitig, und mit den Mitteln der Propaganda, die das Ubertreiben
liebt, schlégt man Kapital aus der verkiindeten Furcht des Partners. Die



Aus der Weltkirche 149

praktische Politik verfillt einem dumpfen Zweifel an den Prinzipien der
Vernunft und der Sittlichkeit. Das Absurdum der heutigen Einstellung
offenbart sich darin, daB man einerseits in einem Krieg die schlimmste
Katastrophe sieht, aber anderseits noch nicht von der Idee loskommt, der
Krieg sei das einzige Mittel zur Regelung internationaler Schwierigkeiten.
Auch Staatsménner erkennen diese Ungereimtheit und fragen sich ehrlich,
ob die Garantie des Friedens nicht auf einer héheren und menschlicheren
Ebene gesucht werden miite als auf jener, die ausschlieBlich von der
Angst beherrscht wird. So wichst der Drang nach einer iiber die bloBe
Ko-existenz in der Furcht hinausgreifende vitale Zusammen-existenz der
Volker. Und das Problem von Krieg und Frieden erhilt die Signatur der
Verantwortlichkeit vor Gott und dem Sittengesetz und, wenn man bis zu
Ende denkt, die Signatur heilsamer ,Gottesfurcht®. Das erst fithrt zur end-
giiltigen Ablehnung der groBen These vergangener Jahrzehnte vom Krieg
als dem wertvollen und beinahe natiirlichen Instrument der Politik, jenseits
sittlicher Verantwortung. Lange behauptete sich auch der absurde Irrtum,
der Kriegserkldrer setze sich hochstens nach eingetretenem MiBerfolg der
Anklage politischen Irrtums aus, kénne aber nicht eines moralischen Ver-
gehens geziehen werden. Diese absurde und unmoralische Mentalitit
beherrschte noch die verhingnisvollen Augusttage 1939; erst die schreck-
lichen Ruinen und Todeszahlen fiihrten zu einer neuen ethischen Besin-
nung, und man zitierte die Urheber des Krieges vor das Forum einer
moralischen Beurteilung. Dieses Gefiihl der notwendigen ethischen Bewer-
tung solcher Dinge hat sich verstirkt, und man will aus dem Frieden und
der Furcht zu einer authentischen moralischen Ordnung kommen, die den
Krieg vom sittlichen Standpunkte her betrachtet. Die Staatsm#nner haben
nicht nur die eventuellen Risiken eines Krieges zu erwigen, sondern miissen
die Kriegsfrage vor allem als personliche Gewissensfrage behandeln, unter
dem Auge des urteilenden Gottes, der Urheber und Mittelpunkt aller
Wirklichkeit ist. Weltfragen haben stets einen starken religisen Aspekt.
Deshalb bleiben Friedensbemiihungen und Friedenspropaganda der Gottes-
leugner duBerst problematisch und unfihig, die Furcht zu beseitigen, falls
sie liberhaupt nicht bloB eine auf Verwirrung zielende Taktik sind. Der
einstweiligen Ko-existenz in der Furcht stellt sich nur die Alternative,
entweder eine sittliche Ordnung, die das Zusammen-leben ermoglicht, zu
bejahen oder in einem gefahrvollen Zustande zu verharren, der zu jener
Explosion fiihren kann, die man um jeden Preis vermeiden will. AuBer-
dem kann kein Volk auf unbegrenzte Dauer den Riistungswettlauf durch-
halten, ohne verheerende wirtschaftliche Folgen zu erleiden. -

Lebt die Menschheit trotz des Klimas der Furcht nicht 'dennoch ein
intensives Leben? Die Wirtschaft ist von einem dringenden Rhythmus
durchpulst und schafft einen tiefgreifenden Wandel in den Lebensbedin-
gungen der Volker, deren Ko-existenz also mit starker wirtschaftlicher
Tatigkeit angefiillt ist. So bildet sich geméchlich die Tauschung, als ob die
Wirtschaft schon fiir sich allein den Weg in eine bessere Zukunft bereini-
gen koénne. In dieser ,Ko-existenz in der Tduschung¥ d. h. im
gleichen Vertrauen auf die Mdoglichkeiten der Wirtschaft zur Regelung der
Weltlage, begegnen sich wiederum die beiden Vélkerblécke. Die einen sehen
im Aufschwung der blofen technischen Produktivitit das Zeichen der
schopferischen Macht der Menschheit zur Selbsterlésung, die anderen erhof-
fen die Losung des Friedensproblems vom freien wirtschaftlichen Aus-
tausch. Ein Jahrhundert Geschichte hat uns belehrt, wie wenig der Glaube
an die magische Macht des Freihandels begriindet ist und wie wenig diese
Theorie und Praxis zur Einigung der Menschheit beitrug. Sie ist also kein
sicheres Fundament fiir den Bau der Zukunft, und speziell heute wird ihr
durch die wirklichen Tatsachen widersprochen, da bei den einen die reelle
wirtschaftliche Freiheit noch nicht besteht und von den anderen geradezu
als absurd abgelehnt wird. Vom rein Wirtschaftlichen her kann der Gegen-



150 Aus der Weltkirche

satz zwischen den beiden Volkerblocken nicht iiberbriickt werden, da er in
einer diametral entgegengesetzten Auffassung iiber die fundamentalsten
Lebensfragen besteht. Ubrigens ist die ethische Ordnung dazu berufen,
auch die Sozialwirtschaft zu ordnen. Geschieht das, dann kann sich die
Wirtschaft als Friedensfaktor erweisen, wiéhrend eine sittlich nicht geord-
nete Wirtschaft, die auf fremde Voélker keine Riicksicht nimmt, gefdhrliche
Spannungen zeitigt. Nur eine ethisch geregelte und vom Geiste der Liebe
und gegenseitigen Solidaritdt inspirierte Wirtschaft fordert den Frieden,
der uns nicht automatisch zufillt. Alle unsere Erwigungen fithren uns
immer wieder zum natiirlichen Sittengesetz, zum Naturrecht, zum Geiste
als Ebenbild Gottes, zu Gott.

Auch auf anderen und noch heikleren Gebieten sind die beiden ,ko-
existierenden“ Gruppen in derselben T#duschung befangen: beiderseits
sucht man auf falschen Wegen die Grundlagen der Einheit. Die einen opfern
dem inneren Zusammenhang die primérsten menschlichen und gottlichen
Rechte, die anderen vergessen, daBl sie eigentlich ein erprobtes Einigungs-
prinzip besitzen, und scheinen sich neuerdings wieder politischen Prinzipien
zuzuwenden, die eine wirkliche Einheit preisgeben. Man wollte in edlem
Bestreben eine harmonische und organische Einigung Europas schaffen;
doch die jiingsten Vertrédge, die im Zeichen des ,kalten Friedens“ stehen,
verkoérpern nicht mehr dieses Ideal. Kenner meinen, daB die hohe Politik
zur Idee des in sich geschlossenen nationalistischen Staates zuriickkehrt,
des Staates, der wie in der Vergangenheit seine Krifte zentralisiert und
eine unruhige Biindnispolitik verfolgt. Hier liegt das Wesen des Irrtums
darin, daBl man ,nationales Leben® mit ,nationalistischer Politik* verwech-
selt, die stets den Keim zu unsidglichen Ubeln in sich trug. Der groBSe und
fruchtreiche Wert des ,nationalen Lebens® wird dann und erst dann zum
Prinzip der Uneinigkeit, wenn er zu auBenpolitischen Zielen von einem
expansionsliisternen Machtblock miBbraucht wird. Sollte die europiische
Gemeinschaft den Weg nationalistischer Zerrissenheit wieder einschlagen,
dann wird ihr Zusammenhalt gegeniiber der anderen Gruppe #HuBerst
schwach sein, und das Gespenst des Nationalismus wird auch innerhalb
der europdischen Gemeinschaft die Atmosphire des MiBtrauens erneuern
sowie das gegenseitige Sichverstehen verhindern. Einziges Band ZuBerer
Einigung bliebe nur mehr die gemeinsame Ablehnung des anderen Volker-
blockes und der in ihm vertretenen Lebensauffassung der Unfreiheit.
Fruchtbar jedoch sind blof die positiven und geistigen Ideen des Natur-
rechtes, wie sie seit alters in der christlichen Zivilisation Europas vorliegen.
Diese positivern Krifte konnen die Trugbilder des anderen Blockes wider-
legen, dessen illusorische Verheifungen groBe Massen einen und beein-
drucken und sie zu Taten und Opfern beseelen, mit einer Ausstrahlungs-
macht, die stark iiber das Awusgangsland hinausreicht. Europa, das noch
immer das Erwachen des eigenen BewuBtseins erwartet, verliert unterdes
in nicht wenigen Gebieten des Erdkreises an Boden, d. h. an KultureinfluB.
Anstatt daBl es den Kolonialvolkern auf dem Wege zur politischen Reifung
half, hat es, wenigstens teilweise, durch das Beispiel des eigenen Nationalis-
mus manchen Feuerbrand vorbereitet. Jedenfalls muB das echte Europa
erhalten bleiben als Gehalt geistiger und zivilisatorischer Werte, die das
Abendland mit Hilfe seiner einzelnen Volker ausbaute und die es im
Dienste der gottlichen Vorsehung auch weiterhin verbreiten soll. Das wird
es soweit konnen, als es zu Gott und den christlichen Idealen steht. Hier
trégt es eine groBe geschichtliche Verantwortung. Befreiung vom Rausch
der Macht und der Hegemonie, unter der Herrschaft des Geistes Gottes|
mull das Ziel flir das Wiinschen, Beten und Handeln aller Gutgesinnten
in den beiden Lagern werden.

Im Namen des Erlésers Jesus Christus muBl die Briicke geschlagen und

das Band geschlungen werden, damit wir von der ,Ko-existenz® zum
Frieden fortschreiten. Unumgingliche Vorstufe ist die sKoexistenz



Aus der Weltkirche ' 151

in der Wahrheit® Die Briicke der Wahrheit ist nicht méglich zwi-
schen den Systemen der beiden Gruppen, wohl aber zwischen den Men-
schen, die in den beiden Vé&lkergruppen der Wahrheit anhangen. Sie sind
Millionen in beiden Blocken, die den Spuren Christi mehr oder weniger
Aufmerksamkeit schenken. An sie und an alle ferventen Glaubigen ergeht
der Appell. Besonders dort, wo der Irrtum frei bekdmpft werden darf,
miiBten die Staatsminner groBeres Selbstvertrauen und festeren Mut in
der Entlarvung gefdhrlicher Tendenzen aufbringen. ‘Die Wahrheit und
Gerechtigkeit darf auch die bis in ihre héchsten Giiter unterdriickten
volkischen Minderheiten nicht opfern unter dem Vorwande der Einigung.

Da die Basis der menschlichen Einheit geistlich sein muB, kann sie
weder von den Skeptikern noch von den Zynikern gelegt werden, die im
Fahrwasser eines offenen oder getarnten Materialismus geistliche Werte
nicht als Realitdten anerkennen, noch auch von jenen, die absolute Wahr-
heiten oder sittliche Bindungen auf sozialemm Gebiete ablehnen. Diese
letzteren, die frither ungewollt das Klima fiir die Diktatur schufen, dringen
sich wieder vor, um das aus christlichen Ideen gespeiste Werk der sozialen
und politischen Befriedung zu Hhemmen. Sie wollen keine -christliche
Beurteilung der Politik und des offentlichen Lebens. Sie sagen, der moderne
Mensch konne sich weder an festgelegte Ideen noch an ein geistliches
System binden. In diesen Kreisen, deren Haltungen opporfunistisch schwan-
ken konnen, lassen sich die Briickenbauer der Einheit nicht finden. Deshalb
ruft der Papst im Vertrauen auf Gottes Hilfe und mit dem Blick auf
gemeinsames geistliches Gut bei den Menschen der beiden Lager vor
allem die Christen jener Liander auf, die noch den Frieden besitzen, fir
dessen universale Herstellung alles ihnen Mogliche zu tun. Sie miissen die
ihnen geschenkte Wahrheit im Leben ausprigen, sie mitteilen und auf alle
Bereiche des Lebens anwenden. Gott wird liber das anvertraute Talent
Rechenschaft fordern. Miiiten nicht vielleicht manche katholische Priester
und Laien Unruhe im Gewissen spliren, wenn sie sehen, wie der Feind
so zielbewuBt und systematisch arbeitet? Und ebenfalls, wenn sie aus der
christlichen Liebe keine aktive Kraft machen oder angesichts sozialer
Ungerechtigkeiten schweigen? Dadurch veranlassen sie die MiBachtung der
katholischen Sozialdoktirin und setzen Jugendliche und sogar Priester der
Versuchung zum Irrtum aus. Noch schwerere Folgen filir die soziale und
politische Ordnung verschulden jene Christen, die bei ihrer wirtschaft-
lichen Betédtigung ihre sozialen Pflichten nicht erfiillen. Wer nicht bereit
ist, den Gebrauch der Privatgliter im richtigen MaBe dem Allgemeinwohl
anzupassen, sei es freiwillig nach der Stimme des eigenen Gewissens, sei
es mittels Organisationen von &ffentlichem Charakter, trigt dazu bei, die
notwendige Vorherrschaft der personlichen Verantwortlichkeit im Sozial-
leben hintanzuhalten. Ein solcher Irrtum der Haltung kann leicht in demo-
kratischen Systemen auftreten, wenn das Einzelinteresse den Schutz jener
Kollektiv- oder Parteiorganisationen genie3t, von denen man vielmehr
erwartet, daB sie die Summe der Einzelinteressen schiitzen, als dafl sie das
allgemeine Wohl fordern: So gerdt die Wirtschaft leicht in das Schlepptau
anonymer Kréfte, die sie politisch beherrschen.

III. Aus der zentralkirchlichen Chronik

Die Erkrankung des Papstes. Am 3. Dezember 1954 teilte
der ,Osservatore Romano® mit, dal der Zustand des Heiligen Vaters sich
am Nachmittag: des 2. Dezember unerwartet verschlimmert habe. Man ver-
suchte zwar, der Mitteilung jeden direkt alarmierenden Charakter zu
nehmen, verhehlte aber durchaus nicht, daB es sich um eine sehr schwere
Erkrankung handle, die sich lédnger hinziehen werde; Besorgnis erwecke
besonders auch der allgemeine Schwiichezustand des Kranken. Kardinal-
vikar Micara verordnete sofort in Rom dringende Gebete fiir das Ober-
haupt der Kirche. In der ganzen Welt verfolgte man mit bewegter Teil-



152 Aus der Weltkirche

nahme den Verlauf der Krankheit; die Journalisten taten gelegentlich des
Guten beinahe zu viel, und der ,Osservatore” unterstrich ein wenig unglaub-
haft die ,ununterbrochene“ Téatigkeit Pius’ XII. Seit der zweiten Dezember-
hilfte konnte man von einer wirklichen, langsam fortschreitenden Bes-
serung sprechen. Am 12. Jénner empfing der Papst sogar den franzosischen
Ministerprésidenten Pierre Mendes-France gelegentlich dessen Rombesuches
in einer viertelstiindigen Privataudienz.

Spannung zwischen Kirche und Staat in Argen-
tinien. Im November liefen aus Argentinien Nachrichten ein, daB es
zu einem Konflikt zwischen dem Présidenten Peron und dem Episkopat
gekommen sei. MaBnahmen der Regierung gegen einzelne Priester und
katholische Institute wurden gemeldet. Die argentinische Regierung erklirte,
es seien nur SchutzmaBnahmen, die sie wegen der Einmischung kirchlicher
Kreise in nichtkirchliche Fragen habe ergreifen miissen, und sie verwahrte
sich gegen die Beschuldigung antikirchlicher Haltung. Im Vatikan bewahrte
man {liber einen Monat lang vollstdndige Zuriickhaltung, um durch keinen
voreiligen Kommentar die Spannung zu mehren. Man wartete, bis das
wahre Gesicht der staatlichen Haltung sich klar nach auBen enthiille. Am
25. und 31. Dezember 1954 brachte dann der ,Osservatore“ zwei offiziose
Artikel, die den bloB episodenhaften Charakter der Ereignisse abstritten
und von einer sehr ernsten Lage sprachen, nach deren eigentlichen Hinter-
griinden man mit grofier Besorgnis fragen miisse. Unterdes hatte der
Peronistische Block durch einen Gesetzesartikel auch die Ehescheidung in
Argentinien eingefiihrt.

Verluste im Kardinalskollegium. Sehr bedenklich hiuf-
ten sich im letzten Drittel des Jahres 1954 die Namen der Purpurtriger
in der im ,Osservatore Romano“ fiir ihren Nekrolog reservierten Spalte.
Zuerst war es Kardinal Alfred Ildefons Schuster, Erzbischof von
Mailand, der am 30. August im 75. Lebensjahre starb. Geboren in Rom, trat
er daselbst als Novize in die Benediktinerabtei St.Paul ein. Nach der
Priesterweihe widmete er sich historischen und liturgischen Studien, die zu
einer Reihe von Publikationen fithrten. Im April 1918 wurde er Abt von
St. Paul, und im gleichen Jahre vertraute ihm Benedikt XV. die Leitung
des Pépstlichen Orientalischen Instituts an. Berithmt wurde Abt Schuster
durch den vielbéndigen und in mehrere Sprachen iibersetzten ,Liber Sacra-
mentorum® (geschichtliche und liturgische Studien iiber das romische MefB-
buch). Pius XI. ernannte den gelehrten und frommen Mann am 26. Juni 1929
zum Erzbischof von Mailand, verlieh ihm am darauffolgenden 15.Juli die
Kardinalswiirde und erteilte ihm personlich die Bischofsweihe. Wihrend
der 25 Jahre seines Wirkens in Mailand genoB Kardinal Schuster die
ungetriibte Hochschédtzung der beiden Pipste Pius XI. und Pius XII.; nicht
wenige hielten ihn fiir einen Heiligen. Vorbild in seiner bischoflichen Tatig-
keit war ihm Karl Borroméius, dessen viertes Geburtszentenar er 1938 feierte.
Im Privatleben bewahrte Schuster die Einfachheit und Demut eines wahren
Monches. Mailand hatte wahrend des Weltkrieges viel zu leiden, und zum
Schlufl der Kdmpfe in Italien (April 1945) vermochte der Kardinal zwischen
den kriegfiihrenden Parteien zu vermitteln. Zum Nachfolger des verstor-
benen Mailénder Erzbischofs ernannte Papst Pius XII. am 1. November 1954
seinen Prostaatssekretdr Joh. Bapt. Montini (einen Lombarden), den
der Kardinaldekan Tisserant am 12. Dezember im Petersdom konsekrierte.

Der 4. Oktober 1954 brachte die Nachricht vom Tode des siebzigjihrigen
Kardinalpriesters Francesco Borgongini-Duca. Zuerst Theologie-
professor, begann er jedoch bald seine Tatigkeit in verschiedenen romi-
schen Kongregationen und wurde im Oktober 1922 Sekretir fiir die AuBer-
gewohnlichen Kirchlichen Angelegenheiten. In dieser Stellung leistete er
unter dem bedeutenden Staatssekretiir Pietro Gasparri wertvolle Mitarbeit
bei der Vorbereitung der Lateranvertrige vom 11. Februar 1929. Zum Lohne
dafiir ernannte ihn Pius XI. zum ersten Apostolischen Nuntius in Italien.



Literatur 153

Beinahe ein Vierteljahrhundert bekleidete Borgongini-Duca diesen Posten,
bis ihn Pius XII. im Jinner 1953 in das HI Kollegium berief.

Am 21. Oktober 1954 starb im Alter von 87 Jahren Kardinal Domenico
Jorio, Prifekt der Sakramentenkongregation. Zum Kardinal hatte ihn
Pius XI. am 16. Dezember 1935 ernannt. Thm ifolgte im Tode am 10. Novem-
ber der Kardinaldiakon Giuseppe Bruno, Prifekt des Tribunals der
Segnatura, Kardinal seit dem 18.Februar 1946. Zu derselben Promotion
gehorte der am 26. November verstorbene Erzbischof von Lima in Peru,
Kardinal Joh. Gualbertus Guevara. Mit diesen Sterbefillen sank die
Zahl der Kardindle auf 64, von denen 21 Italiener und 43 Nichtitaliener sind.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden samtliche an die Redaktion zur Anzeige und Be-
sprechung eingesandten Schriftwerke wverzeichnet. Diese Anzeige bedeutet
noch keine Stellungnahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke.
Soweit es der verfiigbare Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten,
werden Besprechungen veranlaBt, Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Adam, August. Der Primat der Liebe. Studie iiber die Einordnung
der Sexualmoral in das Sittengesetz, 6. Auflage. (228.) Kevelaer 1954, Verlag
Butzon & Bercker. Ganzleinen DM 7.60.

Albert, Anton, S.J. Gesalbt und gesandt. Erwégungen fiir Prie-
ster. (132.) Freiburg, Verlag Herder. Pappbd. DM 4.80.

Alfred Delp S.J. Kimpfer, Beter, Zeuge. Geboren 15, September 1907.
Hingerichtet 2. Februar 1945. Letzte Briefe und Beitrdge von seinen Freun-
den. (118) Mit 9 Abbildungen. Berlin 1954, Morus-Verlag. Leinen DM 6.50,
kart. DM 5.20.

Blazovich, Augustin. Soziologie des Ménchtums und der
Benediktinerregel. (168) Wien 1954, Verlag Herder. Kart. S 35.—,
DM u. sFr. 6.50.

Blondel, Maurice. Das Denken. Erster Band: Die Genesis des Den-
kens und die Stufen seiner spontan aufsteigenden Bewegung. Ubersetzung
von Robert Scherer. (XXXII u. 390.) Freiburg-Miinchen 1953, Verlag Alber.
Leinwand DM 24.80.

Blondel, Maurice. - Philosophische Anspriiche des Chri-
stentums, (306.) Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen geb. S 94—,

Bohner, Philotheus — Gilson, Etienne. Christliche Philoso phie
von ihren Anfiangen bis Nikolaus von Cues. In Zusammenarbeit, Dritte Auf-
lage. (XXXII u. 636.) Paderborn 1954, Verlag Ferdinand Schoéningh, Brosch.
DM 31.—, Leinen geb. DM 35.—.

Bisch, Adolf. Ich fiihre mein Kind zu Gott. Eine Anleitung
fiir den ersten Religionsunterricht fiir Katecheten, Miitter und Erzieher.
2. Auflage. (240.) Luzern 1954, Verlag Riber & Cie. Leinen geb. sFr. 12.30,
DM 11.80.

Bruckberger, Raymond-Léopold, O.P. Maria Magdalena. Deutsche
Ubersetzung von Johanna von Herzogenberg und Walter Warnach. (264.)
Diisseldorf 1954, Verlag L. Schwann. Leinen geb. DM 10.50.

Brummel, Jakob. Seines Reiches wird kein Ende sein. Pre-
digten flr die Sonn- und Feiertage des Kirchenjahres. (XII u. 274.) Frei-
burg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 11.—, engl. brosch. DM 9.50.

Civitas Dei. Die Geschichtstheologie des hl. Augustinus als Apologie
der Kirche. Vortrag des Prorektors Professor Dr. Eduard Stakemeier
zur Erdffnung des Studienjahres 1954/55 der Erzbischoflichen Philosophisch-
Theologischen Akademie zu Paderborn, gehalten am 7. November 1954. (44.)
Paderborn 1955, Verlag Ferdinand Schéningh. Kart. DM 1.20.

Colin, L. Meine Ordensregel. Wesen, Feinde, Quellen, Vorziige.

+Theol.-prakt. Quartalschrift® IT. 1955 1



154 Literatur

Deutsch von Swidbert M. Soreth O.P. (276.) Kevelaer 1954, Verlag Butzon
& Bercker. Ganzleinen DM 9.80, kart. DM 8.—.

Cyrill von Jerusalem, Einweihung in die Mysterien des Christentums.
Aus dem Griechischen {ibertragen und eingeleitet von Ludwig A. Win-
terswyl 2. Auflage. (58.) (Reihe: Zeugen des Wortes.) Freiburg 1954, Ver-
lag Herder. Pappbd. DM 2.80.

Daim, Wilfried. Tiefenpsychologie und Erlésung. (360.) Mit
34 Abbildungen. Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen S 118.—.

Das Buch Ijjob. Hebriisch und deutsch. Ubertragen, ausgelegt und mit
Text- und Sacherlduterungen versehen von Fridolin Stier. (362.)) Miinchen
1954, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 25.—.

Das Opfer der Kirche. Exegetische, dogmatische und pastoraltheologische
Studien zum Verstindnis der Messe. Dargeboten von R. Erni, A. Gligler,
H. Haag, E. Kaufmann, B. Keller, J. Meier, J. Roosli, E. Ruckstuhl, E. Simo-
nett, J. Stirnimann, J. B. Villiger, Professoren und Dozenten der Theologi-
schen Fakultdt Luzern. (Luzerner theologische Studien, herausgegeben von
der Theologischen Fakultdt Luzern. Band 1.) (316.) Luzern 1954, Rex-Verlag.
Kart. sFr. 16.80, Leinwand sFr. 18.80.

Der Grofie Herder. Nachschlagewerk fiir Wissen und Leben. Fiinfte,
neubearbeitete Auflage von Herders Konversationslexikon. 4. Band: Georg
bis Italien. — 5. Band: Italiker bis Lukrez. (Je 8 S. u. 1520 Sp.) Freiburg
1954, Verlag Herder. Subskriptionspreis pro Band: Leinen geb. DM 39.—,
Halbleder DM 46.—, Halbfranz DM 52.—.

Der Lourdespilger. Gebete und Lieder filir die Wallfahrt zu Unserer
Lieben Frau von Lourdes. 3. Auflage. (128.) Bottrop i. W., Wilhelm Postberg,
- Buch- und Verlagsdruckerei, Kart. DM 1.13.

De usu et abusu matrimonii. Leitsitze und Hinweise fiir Beichtviiter.
Herausgegeben von der Osterreichischen Bischofskonferenz. Als Manuskript
gedruckt. Druck Felizian Rauch, Innsbruck.

Die Briefe des hl. Ignatius von Antiochien. Aus dem Griechischen iiber-
tragen und eingeleitet von Ludwig A. Winterswyl 4. Auflage. (60.)
(Reihe: Zeugen des Wortes.) Freiburg 1954, Verlag Herder. Pappbd. DM 2.80.

Die unter dem Namen des Albertus Magnus iiberlieferten mariologischen
Schriften. Eine literarkritische Untersuchung von Albert Fries C. Ss. R.
(Beitrdge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters.
Texte und Untersuchungen, begriindet von Clemens Baeumker, Fortgefiihrt
von Martin Grabmann in Verbindung mit Bernhard Geyer, Ludwig Oftt,
Franz Pelster, Michael Schmaus, herausgegeben von Artur M. Landgraf.
Band XXXVII, Heft 4.) (IV u. 138.) Miinster in Westf. 1954, Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung. Kart. DM 9.80.

Die Welt der Biicher. Literarische Beihefte zur Herder-Korrespondenz.
Orbis librorum. 2. Heft Weihnachten 1954. Freiburg i. Br. Kart. DM 2.50 im
%nﬁ.e;n;?enhang mit dem Abonnement einer Herder-Zeitschrift, sonst

Die Zwilfapostellehre. Eine urchristliche Gemeindeordnung. Aus dem
Griechischen iibertragen und eingeleitet von Ludwig A. Winterswyl
2. Auflage. (80.) (Reihe: Zeugen des Wortes.) Freiburg 1954, Verlag Herder.
Pappband DM 2.80.

Dillersberger, Josef. Matth#us. Das Evangelium des hl. Matthdus in
theologischer und heilsgeschichtlicher Schau. 5. Band: Die letzten Tage in
Jerusalem. (200.) — 6. Band: Die messianische Vollendung. (164.) Salzburg
1954, Otto Miiller Verlag. Leinen geb. je S 36.—.

Dold, P. Alban. Sursum Corda. Hochgebete aus alten lateinischen
Liturgien. (Reihe: Wort und Wahrheit, Band 9). (260.) Salzburg 1954, Otfo
Miiller Verlag. Leinen geb. S 48.—.

Eliade, Mircea. Die Religionen und das Heilige. Elemente der
Religionsgeschichte. Ubertragung ins Deutsche: M. Rassem und I. Kock.
(602.) Salzburg 1954, Otto Miiller Verlag. Leinen geb. S 94.—.

Eucharistie und Katechese. Beitréige zur eucharistischen Erziehung der



Literatur 155

Kinder. Herausgegeben vom Deutschen Katechetenverein im Jahre der Hei-
ligsprechung Pius’ X. (XII u. 114.) Freiburg 1954, Verlag Herder. Kartoniert
DM 5.80.

Fargues, Marie. Neuzeitlicher Religionsunterricht. Uber-
setzt und bearbeitet von J. HiiBler. (106.) Luzern 1954, Verlag Riber & Cie.
Kart. sFr. 6.—, DM 5.80.

Feckes, Carl (Herausgeber). Die heilsgeschichtliche Stell-
vertretung der Menschheit durch Maria. Ehrengabe an die
Unbefleckt Empfangene, von der Mariologischen Arbeitsgemeinschaft deut-
scher Theologen dargereicht. (XII u. 396.) Paderborn 1954, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 12.—,

Féret, H M, O. P. Die Geheime Offenbarung des hl Jo-
hannes. Eine christliche Schau der Geschichte. Deutsche Ubersetzung von
Nina E. Baring. (264.) Diisseldorf 1955, Patmos-Verlag. Leinen geb. DM 14.50.

Fischl, Johann. Geschichte der Philosophie V. Idealismus,
Realismus und Existentialismus der Gegenwart. (XVI u. 420.) Graz-Wien-
Koln 1954, Verlag Styria. Halbleinen S 83.50.

Fries, Heinrich. Die Kirche als Anwalt des Menschen.
Ein Beitrag zum Thema: Die Kirche und der Mensch der Gegenwart. (172.)
Stuttgart 1954, Schwabenverlag. Halbleinen DM 6.—.

Gajard, Dom Joseph. Der Rhythmus im Gregorianischen
Gesang. Bearbeitung in deutscher Sprache P. Haselbach. (74.) Tournai,
Belgien, 1953, Desclée & Cie.

Gajard, Dom Joseph. Die Methode von Solesmes. Thre Grund-
prinzipien, ihre praktischen Interpretationsregeln. Ins Deutsche iibertragen
von P. Stefan Koll S.O. Cist.,, mit einer Einfiihrung durch Prof. Dr. Franz
Kosch, Wien. (94.) Tournai, Belgien, 1954, Desclée & Cie.

Geppert, Theodor. Teleologie der menschlichen Gemein-
schaft. Grundlegung der Sozialphilosophie und Sozialtheologie. (Schriften
des Instituts fiir christliche Sozialwissenschaften an der Westfilischen Wil-
helms-Universitdt Miinster. Herausgegeben von Joseph Hoffner. Band 1I.)
(152.) Miinster i. Westf,, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. Kartoniert
DM 9.50, geb. DM 11.50.

Gicklhorn, Josef und Renée. Georg Joseph Kamel S. J. Apo-
theker, Botaniker, Arzt und Naturforscher der Philippineninseln. (Ver-
offentlichungen der Internationalen Gesellschaft fiir Geschichte und Phar-
mazie, Neue Folge. Herausgegeben von Georg Edmund Dann. Band IV)
(124)) 1 Bild im Text und 14 Tafeln. Eutin (Holstein) 1954, Internatmnale Ge-
sellschaft fiir Geschichte der Pharmazie.

Graef, Hilda. Leben unter dem Kreuz Eine Studle iber Edith
Stein. (312.) Frankfurt a.M. 1954, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei.
Leinen geb. DM 12.80.

Gréf, Richard, C.S.SP. Ja, Vater. Alltag in Gott. Taschenbuchaus-
gabe. 153. bis 177. Tausend. (221.) Regensburg, Verlag Friedrich Pustet. Kar-
toniert DM 2.20, Leinen DM 7.50.

Gumpel, Peter,S.J. Unbaptized infants: maythey besaved.
(The Downside Review. A Quarterly of Catholic Tought. Volume seventy-
two, No. 230, November 1954.) Catholic Records Press, Exeter.

Hadriga, Prof. Dr. Franz, Die religidose Erziehung. Psycholo-
gisch-padagogische Grundfragen flir Eltern und Religionslehrer. (Veroffent-
lichungen des Erzbischoflichen Amtes fiir Unterricht und Erziehung, Kate-
chetisches Institut, Wien. II1.) (384.) Innsbruck-Wien-Miunchen 1954, Tyrolia-
Verlag. Kart. S 78.—.

Hiring, Bernhard. Soziologie der Familie. Die Familie und ihre
Umwelt. (Reihe: Wort und Wahrheit, Band X.) (238.) Salzburg 1954, Otto
Miiller Verlag. Leinen geb. S 39.—.

Henze, Clemens M., C. Ss, R. Anna Katharina Emmerich
schaut Maria. Gesicht iiber Heimgang und Himmelfahrt Unserer Lieben

11%



156 Literatur

Frau im Rahmen der Zeugnisse von fiinfzehn Jahrhunderten. (96.) Wies-
baden 1954, Credo-Verlag. Kart. DM 3.80, geb. DM 4.60.

Hildegard von Bingen. Wisse die We ge. Scivias. Nach dem Original-
text des illuminierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche {ibertragen und
bearbeitet von Maura Bockeler, (414) Salzburg 1954, Otto Miiller Ver-
lag. Leinen S 150.—.

Hertling, Ludwig,S.J. Geschichte der katholischen Kirche
in den Vereinigten Staaten. (334) Mit 27 Abbildungen und sechs
Karten. Berlin 1954, Morus-Verlag. Leinen DM 15.80.

Jordani de Saxonia, Ordinis Eremitarum S. Augustini, Liber Vitas-
fratrum. Ad fidem codicum recensuerunt, prolegomenis, apparatu critico,
instruxerunt Rudolphus Arbesmann, O.S. A., Ph. D. Fordham University, et
Winfridus Himpfner, O. S. A., S. Th. D. Cassiciacum. Studies in St. Augustine
and the Augustinian Order. Volume I (American Series). (XCII et 548.) New
York 1943, Cosmopolitan science & art service Co, Inc. Zu beziehen durch
Augustinus-Verlag, Wiirzburg. Brosch. DM 18.50.

Langsam, Walter Consuelo. Franz der Gute. Die Jugend eines Kai-
sers. Titel des amerikanischen Originals: ,Francis the Good.* Ubersetzt von
Adelheid Hrazky-Stiegler. (286.) 12 Tafeln. Wien-Miinchen 1954, Verlag
Herold. Leinen geb. S 68.—.

Lentner, Prof. Dr. Leopold. Christ in der Schépfun g. Erkennt-
nis — Glaube — Bekenntnis. Ein Lese- und Werkbuch zum Religionsunter-
richt an der Obermittelschule. Zusammengestellt. (296.) Wien 1954, Verlag
Herder. Halbleinen geb.

Lippert, Peter, S.J. Aufstiege zum Ewigen. 3. Auflage. (259.)
Freiburg, Verlag Herder. Leinen geb. DM 8.80.

Lippert, Peter, S.J. Magd Gottes. Gedanken iiber Maria, (94.) Min-
chen, Verlag Ars sacra. Leinen geb. DM 5.60, brosch. DM 3.60.

Maritain, Jacques. Die Stufen des Wissens oder durch Unter-
scheiden zur Einung. Aus dem Franzdsischen iibersetzt von Hans Broemser.
(XVI u. 576.) Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 22.50.

Meyer, Hans. Systematische Philosophie. Band I: Allge-
meine Wissenschaftstheorie und Erkenntnislehre. (VIII u. 446.) Paderbox?n
1955, Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen geb. DM 22.—, Subskriptions-
preis DM 20.—.

Minichthaler, Kanonikus, Biblische Geschichte. Hundert Kate-
chesen zu den Bildern von Professor Fugel. (200.) Mit kleinen Bildwieder-
gaben des gesamten Fugel-Zyklus. Miinchen 1954, Verlag Ars sacra. Leinen
geb. DM 7.50, brosch. DM 5.80.

Nicolussi, Dr. Johann. Die Kirche Christi. (136.) Innsbruck 1954,
Verlag Felizian Rauch. Kart. S 21.—.

Parsch, Pius. Predigt in der Weihnachtszeit (Die liturgische
Predigt. Wortverkiindigung im Geiste der liturgischen Erneuerung. VII. Bd.)
(420.) Klosterneuburg bei Wien 1954, Volksliturgisches Apostolat. Halb-
leinen geb. S 59.80.

Pfatschbacher, Dr. Hermann. Reich Gottes. Eine kurze Einfithrung
in die kirchliche Politik, (48.) Innsbruck 1954, Verlag Felizian Rauch. Kar-
toniert S 9.—.

Rudloff, Leo von. Kleine Laiendogmatik Taschenbuchausgabe.
12., verbesserte Auflage. (215.) Regensburg 1954, Verlag Friedrich Pustet.
Kartoniert DM 2.20, Leinwand DM 7.50.

Schilling, Prof,, Dr. theol, Dr. rer, pol, Otto. Christliche Wirt-
schaftsethik (262) Minchen 1954, Verlag J. Pfeiffer. Kart. DM 9.40.

Schilling, Dr. theol., sc. pol. Otto. Handbuch der Moraltheolo-
gie II. Band: Spezielle Moraltheologie. Der individuelle und der religiose
Pflichtenkreis. 2. Auflage. (VIII u. 225.) Stuttgart, Schwabenverlag. Halb-
leinen DM 19.—.

Schnackenburg, Rudolf. Die sittliche Botschaft des Neuen
Testamentes. (Handbuch der Moraltheologie, herausgegeben von Univ.-



Literatur 157

Prof. Dr, Marcel Reding, Graz, Band VI.) (XII u. 284.) Miinchen 1954, Max
Hueber Verlag. Brosch. DM 9.80, Leinen DM 11.80.

Schnitzler, Theodor. Die Messe in der Betrachtung. I. Band:
Kanon und Konsekration. (VI u. 296.) Freiburg 1955, Verlag Herder. Leinen
geb. DM 8.80. :

Schindorfer, Ulrich. Philosophie der Materie. (Philosophie in
Einzeldarstellungen, herausgegeben von Univ.-Prof, Dr. Johann Fischl.) (228.)
Graz-Wien-Koln 1954, Verlag Styria. Geb. S 56.—.

Seifert, Josef Leo. Sinndeutung des Mythos. Die Trinitédt in den
Mythen der Urvilker. (356.) Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen
geb. S 88.—.

Seppelt, Franz Xaver. Der Aufstieg des Papsttums von den
Anféngen bis zum Ausgang des 6. Jahrhunderts. (Geschichte der Pipste von
den Anfingen bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Erster Band.) Zweite, neu
bearbeitete Auflage. (318.) Miinchen 1954, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 25.—.

Steiner, Franz. Anregungen fiir die Jugendseelsorger
zum Jahresthema. Welche Fiille der Herrlichkeit: Christus ist in Euch!
(40.) Wien 1954, Fahrmann-Verlag. Brosch. S 8.50.

Taschenkalender fiir den katholischen Klerus. 70. Jahrgang 1955. (224.)
Wiirzburg, Echter-Verlag. Ganzleinen schwarz cder dunkelrot DM 3.—,
Kunstleder schwarz oder dunkelrot DM 3.50.

Waach, Hildegard. Johannes vom Kreuz (330.) Wien-Miinchen
1954, Verlag Herold. Leinen S 84.—.

Waugh, Evelyn. Edmund Campion. Jesuit und Blutzeuge. 2. Auf-
lage. (372.) Miinchen 1954, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 10.80.

Wegweiser durch das katholische Deutschland 1955 mit Ubersicht iiber
die Weltkirche. (180.) Wirzburg, Echterhaus, Echter-Verlag. Kart. DM 2.20.

Wollen und Awufbau der Katholischen Jugend Osterreichs. (64.) Wien
1954, Fdhrmann-Verlag. Brosch. S 9.50.

Wiirbel, Werner. Wer antwortet? Lebensfragen im Lichte der
Bibel. (240.) Feldkirch 1954, Verlag der Quelle. Kart. S 39.—.

Zur Geistesgeschichte Osteuropas. Schriftenverzeichnis Hans Koch 1924
bis 1954, mit einer Einleitung wvon Hans Uebersberger. Miinchen 1954.
Manuskriptdruck im Isar-Verlag.

Kleinschriften

Bogsrucker, P. Alois, S. J. Ignatiuswasser. 85. Tausend. (20.) Zu
beziehen durch Exerzitienhaus S. J.,, Wien XIII, LainzerstraBe 138. Ab
50 Stiick S —.80 und Porto.

Bosmiller, Dr. Franziska. Heiliges Wagnis. Offene Aussprache mit
jungen Méadchen iiber wichtige Lebensfragen. (36.) Mit vier Tiefdruckbildern.
Miinchen, Verlag Ars sacra. Geh. DM —.70.

Hopfenbeck, P. Gabriel. Frauenbeichte. (64) Augsburg 1954, Ver-
lag Winfried-Werk. Geheftet DM 0.50, S 3.50. Osterreichische Lizenzauflage
unter dem Titel ,So beichten Frauen® im Erzbischofl. Seelsorgeamt, Wien I,
Stephansplatz 3. ‘

Ich gehe beichten. Beichtandacht fiir Jungmédchen. Linz 1955, Verlag
Veritas. S 1.—.

Malik, Dr. Rudolf,. Welt der Freude. — Interview mit Gott.
— Der Ersteundder Letzte. — Gestalterder Zukunft Inns-
bruck, Verlag Felizian Rauch. Jedes Heft S 2.40.

Pauleser, P. Saturnin, O.F.M. Erste Begegnung. Jungmann und
Médchen. (32) — Ehe im Alltag (Unterwegs. Kleinschriftenreihe fiir
wichtige Lebensfragen.) Miltenberg a. Main, Christkonigsbund. Je DM —.50.

Zeitschriften

Bijdragen. Uitgegeven door de Philosophische en Theologische Facul-
teiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten. Toongersestraat 53,
Maastricht,



158 Literatur

Die Ewige Weisheit und ihr Diener, der selige Heinrich Suso O. P. Er-
scheint vierteljahrlich. Freiburg i. Br.,, LudwigstraBle 49. Einzelheft DM —.40,
Jahresbezugspreis DM 2.—.

Ephemerides Carmeliticae. Cura Facultatis Theologicae de Urbe Ordinis
Carmelitarum Discalceatorum editae. Annus V.— 1951 —1954. Fasciculus
2. Roma, Piazza S. Pancrazio 5 A.

Forschung und Gewissen. Zeitschrift der Liga gegen Tierquéilerei und
Vivisektion. 1954, Folge 3. Wien VII, Schottenfeldg. 24. Jahresbeitrag S 15.—.

Fuldaer Geschichtsblitter. Zeitschrift des Fuldaer Geschichtsvereines.
30. Jahrgang 1954. Nr. 1/2, 3/6. Fulda, Verlag Parzeller & Co., vormals Ful-
daer Actiendruckerei.

Kalasantiner-Blitter. Soziale Monatsschrift der Kalasantiner-Kongre-
gation. Wien XV, Gebriider-Lang-Gasse 7.

Korrespondenz des Priester-Gebetsvereines ,Associatio Perseverantiae
Sacerdotalis“. Wien IX, Boltzmanngasse 9. :

La Vie. Catholique Illustrée. Hebdomadaire imprimé en France. Paris
17, Boulevard Malesherbes 163.

L’ Art d’Eglise. Revue des Arts Religieuses et Liturgiques. Publiée par
les Benedictins de I’Abbaye de Saint-André, Bruges (Belgique).

Nachrichten des Deutschen Caritasverbandes — Pressedienst. Heraus-
gegeben von der Presseabteilung des Deutschen Caritasverbandes e, V., Frei-
burg im Breisgau, Werthmannhaus.

Scriptorium Victoriense. 1954. Vol. I, Enero-Junio. Seminario Diocesano
de Vitoria, Espaiia.

The Irish Theological Quarterly. Edited by Professors of the Faculty
of Theology, St. Patrick’s College, Maynooth.

Buchbesprechungen

Aristoteles. Die Lehrschriften, herausgegeben, libertragen und in ihrer
Entstehung erliutert von Dr. Paul G ohlke. Paderborn, Verlag Ferdinand
Schoningh. Preis (broschiert) je nach Umfang DM 2.— bis 12.—.

Die deutsche Aristoteles-Ausgabe schreitet riistig fort. Jahr fiir Jahr
erscheinen neue Béndchen. Sie bedeuten einen Gewinn fiir jeden, der vom
»Meister derer, die da wissen” (Dante) echtes Problemdenken, Begriffs-
klarheit und die Fundamente einer weithin giiltigen Seinstheorie lernen
will, Seit Nicolai Hartmann wei auch die Ontologie der Gegenwart die
grundlegende Geistesarbeit des Stagiriten wieder neu zu schéitzen, Daran
kann auch seine Verketzerung durch die Existenzphilosophen nichts &ndern.
Gewill muBl Aristoteles auch heute noch weitergedacht werden, wie ihn
schon Thomas weitergedacht hat. Die besonderen Fragestellungen jeder
neuen Zeit bringen auch immer wieder neue Gesichtspunkte fiir das
Urgrund-Denken der Philosophie. Aber die Einsichten der groBten Alten
lassen sich nicht ungestraft ignorieren. Das beweisen gerade die trotz allen
gequilten Wortaufwandes sehr spérlichen eigentlich ontologischen FErgeb-
nisse jener Existenzphilosophien. So sei wieder einmal mit Nachdruck auf
die so dankenswerte deutsche Aristoteles-Ausgabe des Schiningh-Ver-
lages hingewiesen. Kein philosophisch Interessierter wird die Anschaffung
bereuen. Spezialverzeichnisse der bereits erschienenen Bindchen vermittelt
jede gute Buchhandlung.

Linz a. 4. D. Prof. Josef Knopp

Meditation. Der Weg nach innen. Philosophische Klirung. Anweisung
zum Vollzug. Von Johannes B. Lotz S.J. (168.) Frankfurt am Main 1954,
Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Geb. DM 5.80.

Das Anliegen des Buches ist echt und groB. Gerade in einer Zeit, da
alle Blicke auf das erwachende Asien gerichtet sind, mit der Frage, ob auch
dort nun der Rationalismus iiber die Weisheit triumphieren werde, wie er
es im Abendlande weithin bereits getan hat. Aus griindlicher Kenntnis
ferndstlicher Weisheit, zugleich die besten Anregungen abendlindischer



Literatur 159

Existenzphilosophie und Tiefenpsychologie aufgreifend, macht sich der an-
gesehene Pullacher Metaphysiker daran, den Begriff der ,Meditation® zu
klidren, der fiir eine Neubesinnung so wesentlich ist. Wie Lotz den Kern
der platonischen Ideen-Erinnerungslehre aus allem mythischen Beiwerk
16st und ihn im Sinne des groBen Augustinus-Gedankens von der ,Unruhe
des Herzens auf Gott hin“ deutet, ist schlechthin meisterhaft. Klar ist auch
herausgearbeitet, wodurch sich die Meditation von der iiblicheny Betrachtung
unterscheidet: dadurch, daB sie nicht bei den Seienden stehenbleibt, son-
dern zum Sein selbst durchdringt. Ebenso wie das Bilderlebnis des Unsag-
baren immer vor dem begrifflichen Denken des Sagbaren kommt, wenn-
gleich beide einander erginzen miissen. Aus allen diesen Untersuchungen
ergeben sich wegweisende Einsichten.

Den zweiten Teil des Buches, die Anleitung, méchte man sich freilich
konkreter wiinschen. Wer mit den modernen Fragestellungen weniger ver-
traut ist, wird schwerlich herausfinden, wie man nun praktisch vom bloBen
Betrachten zum eigentlichen Meditieren kommi. Ein einziges, wenigstens
skizziertes Beispiel wiirde rasch das Dunkel erhellen. Auch die wichtigen
Winke, z. B. beziiglich der pantheistischen Gefahren und der notwendigen
Unterscheidung der Geister, hitten etwas deuflicher ausgefithrt werden
miissen, wenn das Buch auch als Schule der Meditation dienen soll. Die
diesbezliglich angegebene Fachliteratur wird ja den wenigsten Lesern
zuginglich sein, zumal es sich vielfach um Zeitschriftenartikel und ver-
griffene Werke handelt.

SchlieBlich soll auch ein theoretisches Bedenken nicht verschwiegen
werden. Ist die augustinische Dreiteilurig des Seelenlebens in memoria,
intelligentia und voluntas wirklich unantastbar? Hat Theodor Haecker nicht
doch etwas Wesentliches gesehen, da er metaphysisch das sentire (Fiihlen)
eigenberechtigt neben das intelligere und velle stellte (wie es ja auch die
moderne Psychologie lingst tut), die memoria aber zur lintelligentia rech-
nete? Lotz selber anerkennt doch das Herz als Symbol des Seelengrundes.
Hat aber ,Herz“ nicht vor allem mit ,,Fithlen® zu tun? Diirfte es sich daher
nicht lohnen, die Haeckerschen schonen Gedanken von der unloslichen
Verwobenheit des Denkens und Wollens mit dem seelischen Urgrunde des
Fiithlens heranzuziehen und so den Ansatz des ,metaphysischen Gedéacht-
nisses“ noch weiter abzukldren?

Linz a. 4. D. Prof. Josef Knopp

Kausalitit im Verstindnis des Theologen und der Begriinder neuzeit-
licher Physik. Besinnung auf die historischen Grundlagen zum Zwecke einer
sachgemiBen Besprechung moderner Kausalitdtsprobleme. Von Heimo
Dolch (XII u. 240.) Freiburg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 11.80.

Diese Miinsterer Habilitationsschrift verspricht viel in der Einleitung,
hilt es aber auch. Es gibt derzeit iiber das Kausalitdtsproblem nichis
Griindlicheres als dieses Werk. An den sehr kritischen und klugen Vor-
bemerkungen {iiber wissenschaftliche und philosophische Grundhaltungen
und Ur-Intentionen wird kein Fachmann mehr voriibergehen konnen, ohne
ein Versiumnis zu begehen. Das Corpus der Untersuchungen arbeitet klar
den Unterschied heraus zwischen der Kausalititsauffassung des hl. Thomas
und den Auffassungen eines Descartes, Bacon und Newton. Scdann wird
ein aufschlufireicher Vergleich zwischen beiden Gedankenstromen gezogen.
Man brennt geradezu auf die in Aussicht gestellte Fortsetzung des Werkes,
die das Kausalititsproblem auch in der Physik der Gegenwart behandeln
soll. Gerade hier, wo es um eines der umstrittensten wissenschaftlichen
Probleme iiberhaupt geht, wo sich bereits zahllose MiBverstdndnisse ange-
setzt haben und deshalb die Vertreter der verschiedenen Meinungen fast
hoffnungslos aneinander vorbeireden, diirfte Dolch der rechte Mann sein,
kldrend einzugreifen. Hat er doch selber eine vollstindige Hochschul-
ausbildung in Physik hinter sich und zeigt im vorliegenden Buche, wie sehr
er sich auch mit Thomas vertraut gemacht hat.



160 Literatur

Eines aber will dem Referenten nicht einleuchten: warum Dolch auch
in diesem Werke wie in seinem fritheren (vgl. diese Zeitschrift, Jg. 1952,
S. 293) immer von ,Theologie“ spricht und nicht von ,Philosophie“. Die
Probleme, die hier abgehandelt werden, wurzeln doch nicht im Glauben
an die Offenbarung, sondern werden mit der natiirlichen Vernunft von den
Dingen selbst abzulesen gesucht. Und auch wenn die Existenz Gottes vor-
ausgesetzt wird, so geschieht dies nicht auf Grund des Glaubens, sondern
philosophiischer Aufweise. Was schlieBlich den hl. Thomas selber anlangt,
so hat doch erst jlingst wieder ein so bedeutender Denker wie Hans
Urs v. Balthasar (Gloria Dei 1953/2) iiberzeugend nachgewiesen, daBl gerade
Thomas, obwohl er sicherlich auch in der Theologie GroBes geleistet hat
(wenn auch mehr als Systematiker), personlich ein philosophischer, nicht
theologischer Genius war; und daB die Richtung, in der sich seine Neue-
rungen (vor allem die Einbeziehung aristotelischer Begriffe und Prinzipien)
entfalten sollten, auf die Philosophie, nicht auf die Theologie zugingen.
Schon seine Erstlingsschrift ,,De ente et essentia® gab fiir immer den Klang
seines 'Denkens an: es war ein primér philosophisches Denken und unter-
schied sich dadurch am tiefsten von der Denkweise Augusting und der
alten Viter. i

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Das Weltbild der Naturwissenschaften im Wandel der Zeiten. Eine
Geschichte der Naturforschung von den Anféngen bis zur Gegenwart. Von
Dr. Johannes Kriiger. (132) Mit Anhang: Zeittafeln. Paderborn 1953,
Verlag Ferdinand Schoningh. Brosch. DM 4.80, geb. DM 6.80.

Am Eingang steht eine kurze, aber treffende Kldrung der Begriffe
Weltbild und Weltanschauung sowie Naturwissenschaft und Naturphilo-
sophie. Dann zeichnet der Verfasser in groBlen Ziigen den Entwicklungs-
gang von den Griechen amgefangen bis nahe an die Gegenwart heran.
Es gibt zwar eine Reihe von Biichern dieser Art. Da aber die meisten
wegen irriger weltanschaulicher Vorurteile fiir weniger erfahrene Leser
nicht ohne Bedenken sind, ist der neue Versuch eines christlichen Verlages
dankenswert., Freilich kommt das Buch nur fiir eine erste Einfithrung in
Betracht. Gerade als solche aber konnte es auch Jugendseelsorgern fiir
Heimstunden gute Dienste leisten.

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Im Sinnkreis des Ewigen, Von Peter W ust. Herausgegeben von Her-
mann Westhoff. Mit einem Geleit von Karl Pfleger. (341.) Graz-Wien-Koln
1954, Verlag ,Styria“. Leinen geb. S 74.20.

Das Buch enthilt eine kostbare Auswahl aus weit verstreuten und
daher sonst schwer zuginglichen Aufsétzen. Peter Wust war bis zu seinem
ergreifenden Tode in schrecklicher Zeit (Miinster 1940) ein Bekenner im
Vollsinne dieses Wortes, nachdem er sich selber miihsam von einem Neu-
kantianer zur Philosophia perennis durchgerungen hatte, Thm ward ,der
Horsaal in seinen Vorlesungen zu einer Kapelle, das Katheder zu einer
Kanzel“ (Heinrich Scholz). Damit sind freilich auch schon seine Grenzen
angedeutet. Wust fiihlte sich von der klaren thomistischen Scheidung zwi-
schen Philosophie und Theologie nicht angesprochen. Sein Ausgangspunkt
blieb das amselmianische: ,Credo ut.intelligam®. Sein Anliegen war immer
vorwiegend religiser Natur. So mulite sein Werk fiir streng philosophische
Fragestellungen weniger ergiebig bleiben. Um so unerschépflicher aber ist
es an echter christlicher Lebensweisheit. Kein Besinnlicher wird vorliegen-
des Buch ohne groBen Gewinn lesen. ;

Linz a 4. D. Prof. Josef Knopp
Das Alte Testament — noch aktuell? Ein Handbuch fiir Katechese und

Laienbildung. Von Univ.-Doz. Dr. Walter Kornfeld. (238.) Innsbruck—
Wien—Miinchen 1954, Tyrolia-Verlag, Kart. S 44—,



Literatur 161

Das Buch enthélt Vorlesungen, die an der Wiener Katholischen Aka-
demie und im ,Theologischen Laienjahr“ gehalten worden sind. Es will
weiteste Kreise tiber biblische Fragen des A.T. kurz und gut informieren.
Aus Griinden eines leicht erschwinglichen Preises wurde auf einen Apparat
wissenschaftlicher Anmerkungen verzichtet; dafiir versuchen Literatur-
hinweise am Ende eines jeden Abschnittes Wege fiir ein tieferes Eindringen
in die Heiligen Schriften aufzuzeigen.

Das Werk hat drei Teile, deren erster die allgemeine Einleitung (In-
spirationsproblem, Kanongeschichte, Textgeschichte, Ubersetzungen und
Bibelausgaben) und eine spezielle Einfithrung in die einzelnen Biicher des
A. T.s bringt. Der zweite Teil behandelt die biblische Urgeschichte mit ihren
alten und immer wieder neuen, interessanten Fragestellungen biblischer
Kosmogonie und Anthropologie, unheimlicher Démonie, aber auch sieg-
hafter Gottesmacht. Der dritte Teil trégt uns im Fluge durch die Jahrhun~-
derte israelitischer Geschichte, angefangen von der Patriarchenzeit bis in
die Ara neutestamentlicher Zeitgeschichte.

Man muf3 schon sagen, dal dem Autor sein Vorhaben gelungen ist und
daBl auf dem schmalen Raum von gut 200 Seiten alles steht, was zu einer
schnellen Orientierung iiber die Biicher und Grundfragen des A. T.s not-
wendig ist. Landkarten von Paldstina und vom Vorderen Orient im 2. und
im 1. Jahrtausend v. Chr. sind beigegeben. S. 36 soll es anstatt »Haplitaren“
wohl Haphtaren heiBen.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner
Matthius. Das Evangelium des heiligen Matthius in theologischer und

heilsgeschichtlicher Schau. Von Josef Dillersberger. 4 Band: Das
grofle Zeigen seines Leidens. (170.) Salzburg 1953, Otto-Miiller-Verlag. Lei-
nen geb. S 36.—, bei Subskription S 32.—,

Der erste Teil des Bindchens (13—60) holt nach, was im 3. Band nicht
mehr untergebracht werden konnte: ,die Mitte des Evangeliums®, das Be-
kenntnis des Petrus zu Césarea Philippi. Der zweite Teil ist der Erklirung
von 16,21 — 20, 34 gewidmet. Was der Autor im Vorwort anklindigt, ,da
und dort auf Dinge zu verweisen, die anderswo nicht so gesehen werden®,
hat er reichlich und auch ertrignisreich erfiillt. Dadurch werden Einzel-
heiten leuchtend, die auch den, der — vielleicht allzusehr — an das Licht
des Evangeliums gewohnt ist, aufschrecken. Einige Beispiele! In der zweiten
Leidensweissagung 17, 22 £., steht , Hinde* ohne Artikel; ,der Menschensohn,
dieser gewaltige Herr iiber alle Menschen und Menschenschicksale, ausge-
liefert in (irgendwelche) Hinde von (irgendwelchen) Menschen“ (90), Aus
den kurzen Worten 18,15—20, werden die Umrisse des Idealbildes der
Kirche abgeleitet, wie sie in solcher Kiirze nirgendwo zu finden sind (111).
Der feine Unterschied zwischen der Frage des Jiinglings: ,Was muf} ich
Gutes tun, damit ich habe das ewige Leben®, und der verbessernden Ant-
wort Jesu: ,Wenn du willst zum Leben ein gehen® fithrt zur Erkenntnis,
dafl das .Leben“ (Reich Gottes) vom Menschen Besitz ergreift, nicht der
Mensch vom Leben. Manche wertvolle Notiz iiber den Evangelisten fillt ab
(z B. 108). Auch die Hermeneutik empfiangt Anregungen, wenn es z B.
heifit: ,Hier in diesem Gleichnis bei Mt (18,12 ff.) ist es nun wirklich so,
wie man — zu Unrecht! — von den Gleichnissen des Herrn ttberhaupt da
und dort gesagt hat: Es soll jeweils nur ein Gedanke damit veranschau-
licht werden®. Die Kommentare Dillersbergers sind immer Bereicherung.

St. Poélten Dr. Alois Stéger

Die Krieger Gottes. Die Regel Benedikts als Ausdruck friihchristlicher
Gemeinschaftsbildung. Von Ernst von Hippel Zweite Auflage. (102.)
Paderborn 1953, Ferdinand Schoningh. Kart. DM 6.80.

Ein Jurist, theologischer AuBenseiter, aber empfinglich fiir die Grund-
wahrheiten des Christentums, betrachtet und beleuchtet die altehrwiirdige
Regel des hl. Benedikt als Erziehungsmittel zu einer Gemeinschaft von

~Theol.-prakt. Quartalschrift* I1, 1955 12



162 ~ Literatur

Kriegern Gottes zur Wiedergewinnung der Herrschaft der Seele iiber den
Leib im Gegensatz zu den vielen materialistischen Versuchen, eine kriege-
rische Gemeinschaft durch duBere Machtordnung zu erzwingen. Benedikt
will Liebe und Erbarmen, durch Christus auf die Erde gebracht, in den
Menschenseelen entfachen, die noch nicht aus dem freien Wesen zu leben
vermogen. Da die Lehre Christi zeitlos ist, erhielt sich die Regel Benedikts
nicht blof als geschichtliche Tatsache, sondern ist der ewig geltende Aus-
druck einer Seelenhaltung, aus der heilende Krifte stindig in die Welt ein-
stromen, die in zunehmendem MaBe hilflos wird. Ein Bild der ,Dreifaltig-
keit des Bosen” bringt das Lexikon f. Th. u. K. im X. Band, Sp. 13, nach
einer Handschrift des 13. Jh., diese Vorstellung ist also schon vor dem
15. Jh. bekannt. Die Ausfiihrungen iiber hoéllische Trinitdt, Luzifer und
Ahriman, Krankheit und Siinde, Wiederverkdrperung in der Bibel und
»9“ als Zahl der Zwietracht wéren besser fortgeblieben. Das Buch ist wert,
von jedem Novizenmeister studiert zu werden.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Erbe des hl. Klemens Maria Hofbauer. Erlosermissiondre (Redemp-
toristen) in Osterreich 1820 bis 1951. Von P. Eduard Hosp C. Ss. R. (620.)
Wien 1953, Verlag der Prokuratur der Redemptoristen (Wien I, Salvator-
gasse 12). Leinen geb. S 90.—.

Nach der franzosischen Revolution, den napoleonischen Kriegen und
dem Wiener Kongrefl galt es, neues Leben aus den Ruinen zu wecken. Im
deutschen Sprachgebiete sammelten sich um einige hervorstechende Per-
sonlichkeiten junge Krafte: in Bayern um Bischof Johann Michael Sailer
und Joseph Gorres, in Wien um den hl. Klemens Maria Hofbauer, der die
Sthne des hl. Alfons von Liguori nach dem Norden verpflanzte. Dem Erbe
dieses heiligen Osterreichers, der Tétigkeit der Redemptoristen, die von
Wien aus in die ganze Welt hinauszogen, um sie dem Erldser zu erobern,
ist dieses Buch gewidmet, Freilich ist nur die Entwicklung bis 1855 aus-
fiihrlich dargeboten, wihrend sich der Verfasser fiir das abgelaufene Jahr-
hundert mit einer Skizze begniigt.

Ein umfangreiches Material wurde hier aus den einschldgigen Archiven
in Wien, Graz, Innsbruck, Linz, Brixen und Budweis, aber auch Rom zu-
sammengestellt. Darin beruht wohl vor allem der Wert dieses Buches, das
auch einen guten Einblick in die Verhiltnisse des Vormirz gewidhrt. Erst
allméhlich wurde der Josephinismus iiberwunden, von dem nicht nur die
Staatsbeamten angesteckt waren. Mit Aufrichtigkeit werden auch die
inneren Spannungen geschildert, die angesichts der Differenz zwischen der
pépstlich approbierten und der ,kaiserlichen® Ordensregel bestanden.
Schlieflich setzte sich auch in diesem Fall das Gute durch, und die junge
Gemeinschaft der Erlésermissionire konnte viel fiir die Verbreitung von
Frommigkeit und Sitte beitragen. Bis nach Amerika, Skandinavien und auf-
den Balkan erstreckt sich ihr Wirkungsfeld.

Linz a. d. D. DDr, Josef Lenzenweger

Das Geheimnis der Liebe im Weltplan Gottes. Von P. Dr. Theol. Ansgar
Deussen SS. CC, (408.) Innsbruck— Wien — Miinchen 1954, Tyrolia-
Verlag. Leinen geb. S 78.—.

Das Buch ist so wertvoll, daB es verdient, von allen Priestern und auf-
geschlossenen Laien gelesen, studiert und ausgewertet zu werden. Es ist ein
wahres Geschenk des Marianischen Jahres, weil es uns in die Weite und
Tiefe des objektiven Fundamentes der Marienverehrung fithrt. Nicht eine
Einzelwahrheit wird dargestellt, sondern ein groBer Durchblick durch eine
Fiille von Wahrheiten geboten, eine innere Linie und ein gemeinsamer
Nenner werden aufgezeigt. Das Mysterium caritatis, die liebeerfiillte und
liebebestimmte Zwei-Einheit brautlicher Vermé#hlung, durchwaltet ja Natur
und Ubernatur. Gott ist der rein aktive Brautigam, die Schopfung ist
grundsétzlich Braut, ,passive® Empfénglichkeit und liebendes Folgen-



Literatur 163

kénnen. Das ,Fiat” ist ihre GroBmacht und die einzige Art, an der Ver-
wirklichung des Schipfungs- und Erlésungsplanes mitzuwirken. Gott schuf
sich auch im Menschen selbst, in Mann und Frau, die Mdglichkeit zwei-
einheitlicher und briutlicher Verm#hlungsliebe. Daran kniipft er die Weise
der {libernatiirlichen Vermihlung seiner selbst mit der Menschheit. Die
Menschwerdungsverméhlung hat als Grundlage die Zwei-Einheit Christus —
Maria. Das ,Fiat“ Mariens ist der reinste Ausdruck der reinen Geschoépf-
lichkeit im Empfangen des Gottlichen. Das Mysterium caritatis setzt sich
in der hypostatischen Ordnung, die wesentlich eine Mittlerordnung ist, fort.
Der Erloserbriutigam feiert Vermihlung mit der siindigen Menschheit-
Braut, fiir die Maria das Jawort spricht. In Maria kann die Menschheit von
Gott nicht mehr abfallen. Das Vermittlungsprinzip lautet: Christus — Maria.
Auch fiir die subjektive Erlosung sollte das zwei-einheitliche Prinzip, nim-
lich Christus — Maria — Kirche, wirksam bleiben.

Noch auf ein paar Dinge, die im Buche sehr gut dargestellt sind, sei
hingewiesen: auf den inneren Zusammenhang zwischen der hypostatischen
Ordnung und der Gottesmutterschaft, auf die wundersame Verbindung
Maria — Kirche, auf das Mysterium caritatis im trinitarischen Licht, auf
die theologische Bedeutung des ,Fiat“ auf die Sinnbedeutung ,Haupt“ und
»Herz®, Fiir die Losung der einigermaBen festgefahrenen Frage nach der
einzigen Mittlerschaft Christi und der Miterldserschaft Mariens wird der
Weg besser beleuchtet.

St. Pélten_ Dr. Josef Pritz

Der Christus des Glaubens. Vorlesungen iiber kirchliche Christologie.
Von Karl Adam. (384.) Diisseldorf 1954, Patmos-Verlag. Leinen DM 16.—.

Jeder, der in seiner Theologenzeit mit innerer Ergriffenheit die Werke
Karl Adams las, wird sich vom Herzen freuen, daB der greise Gelehrte,
dessen Wesen in seltener Harmonie hochste Wissenschaft, edles Menschen-
tum und priesterliche Liebe zu den Seelen vereinigte, uns an seinem Lebens-
abend noch ein Werk iiberreicht. Aus der Fiille der Vorlesungen, die Karl
Adam durch drei Jahrzehnte an der Tiibinger Universitit gehalten hat,
schenkt er uns im wvorliegenden Bande die liber die Person und das Werk
Christi. Diese Auswahl darf uns nicht wundern. Der Christologie galt von
jeher Adams Interesse und Liebe, wie die beiden iiber die ganze Welt ver-
breiteten Blicher ,Jesus Christus“ und ,Christus unser Bruder®“ bezeugen.
Im ersten Teile des vorliegenden Buches handelt der Verfasser von der
Kirche als der Quelle des Christusglaubens, vom Christusbild der Evan-
gelien, vom messianisch-gottlichen SelbstbewulBtsein Jesu, vom Unterschied
zwischen johanneischer und paulinischer Christologie, von der ethischen und
intellektuellen Vollkommenheit des Christus. Im zweiten Teil befaBt sich
Karl Adam mit der Grundlegung der Erlosung durch die Inkarnation, mit
dem Heilstod des Christus und seiner Herrschaft. Die Darbietung ist bel
aller Wissenschaftlichkeit nicht schulmiBig, sondern von groBer Herzens-
wérme erfiillt und ist so vorziiglich geeignet, uns Christus in seiner Mensch~
lichkeit nahezubringen.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Katholische Moraltheologie. Von Joseph Mausbach., Zweiter Band:
Die spezielle Moral. 1. Teil: Der religitse Pflichtenkreis. Zehnte, neu-
bearbeitete Auflage von Dr. theol. Dr. phil. Dr. iur. utr. Gustav Ermecke.
(XXXII und 396.) Miinster/Westfalen 1954, Aschendorffsche Verlagsbuch-
hand’'ung. Kartoniert DM 19.—; geb. DM 21.—.

Uberraschend bald wurde dieser Band vorgelegt. Damit liegt nun der
»Gesamt-Mausbach® vor, den allerdings Dr. Ermecke griindlich bearbeitet,
erginzt und auf den neuesten Stand gebracht hat. Die empfehlenden
Besprechungen in dieser Zeitschrift 1954, Heft 1, S.75, und Heft 4, S. 347,
gelten in vollem AusmaB auch fiir den zuletzt erschienenen Band und das
Gesamtwerk. Die deutsche ,Moral® kann auf diese Leistung stolz sein.

19%



164 Literatur

Wenn etwas stoért, dann sind es die umsténdlichen Untertitel der einzel-
nen Binde. So hat der vorliegende neben dem leichtverstdndlichen und
prégnanten Titel ,Der religiése Pflichtenkreis“ den schwer verdaulichen
Untertitel ,,Di¢ Lehre von den sittlichen Pflichten zur Entfaltung der in
Christus geschenkten Lebensgemeinschaft mit Gott und zur Teilnahme an
seiner Verherrlichung durch Christus im Ku't seiner Kirche®. Gliicklicherweise
sini die Ausfithrungen im Buch selbst klar und prégnant, ja leicht leserlich.
Bearbeiter und Verlag verdienen Dank fiir diese ,,Moraltheologie®, die sich —
ebenso wie die fritheren Auflagen — allgemeine Hochschitzung erringen wird.

Linz a.d.D. Dr. Ferdinand Spiesberger

Christliche Moral in der Krise der Zeit. Prob em des christlichen Moral-
unterrichts. Von Jacques Leclercq. (306.) Einsiedeln-Ziirich-Kdln 1954,
Benziger-Verlag. sFr. 15.60, DM 14.80.

Geniigt die Moraltheologie unserer aufgewdiihlten Zeit, findet sie den
Weg zum gegenwirtigen Menschen? Diese Fragen behandelt Leclercgs Buch.
DaB es aber dabei nicht um eine Kritik oder gar um die Frage einer Revision
des christlichzn Sittengesetzes geht, besagt der Untertitel: ,Probleme des
christlichen Moralunterrichtes®. Der Verfasser sieht vor allem zwei
Hauptschwichen im Unterricht und in der Verkiindigung der christlichen
Sittenlehre: ,,Die Moraltheologie ist die Frucht eines Zeitalters, in dem der
Rationalismus zur Bliite kam. Sie stiitzt sich auf die Uberzeugung, dafl der
sittliche Wert eines jeden Aktes durch Gehirnvorginge vollstindig erfalit
werden konne. Ihre Hauptmiihe ist es, festzustellen, was Siinde ist; dabei
denkt sie — so muB man jedenfalls oft meinen — an Menschzn, die eigentlich
gar keine Liebe zum Guten haben, die aber als Glaubige bloB das Risiko der
Hille verhiiten wollen® (S.211). Die Losung konkreter Fille, sozusagen die
praktische Schulung fiir den Beichtstuhl, wird der Kasuistik iiberlassen. Ein
weiterer Mange., bedingt durch die iiberstarke Spez'alisierung der theologi-
schen Disziplinen, ist das Fehlen einer richtigen Einordnung in eine alles
umfassende theologische Gesamtschau, die zu einer richtigen Erkenntnis des
Ge'stes Christi und seiner Lehre sowie zur Erfassurg des tiefen Sinnes eines
christlichen Lebens als Nachfolger Christi fithren sollte. Durch diese Mingel
gingen dem Moralunterricht Dynamik und Antriebskraft verloren. Weit davon
entfernt, einer rein negativen Kritik an der bisherigen Unterrichtsmethode
das Wort zu sprechen, iibersieht der Autor weder das wertvol e Gedankengut
und die reiche Erfahrung der bisherigen Moraltheologie noch die notwendige
Schulung des Beichivaters (211). Leclercq hat ein reiches Ideengut zusammen-
getragen, das fiir die Gestaltung des Lehrvortrages wie auch fiir die Ver-
kiindigung der Sittenlehre brauchbare Anleitungen gibt. Besonders wertvoll
sind die Kapitel iiber die ,Grundgedanken im Moralunterricht Christi®,
,Christus in der christlichen Moral“ sowie die Ausflihrungen tiber ,,Moral-
theologie oder Siindenmoral® und ,,Die Moral ‘der Vollkommenheit“. Die reich-
lichen, jedem Abschnitt beigegebenen Literaturh'nweise zeugen von Jder
Griindlichkeit dieser dankenswerten Arbeit. Die Ubersetzung hat Professor
Joseph Ziircher in vorbildlicher Weise besorgt. 3

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Uber die Gerechtigkeit. Von Josef Pieper. 2. Auflage. (143.) Miinchen
1054, Kosel-Ver ag (Hochland-Biicherei). Kartoniert DM 5.40,

DaB dieses Biichlein des scharfsinnigen Philosophen nun schon in zweiter
Auflage erscheint, zeigt zur Genfige, daB es iiber die Fachkreise hinaus
Beachtung gefunden hat. ,Unter den Dingen, die uns heute bewegen, scheint
es nicht viele zu geben, die nicht auf sehr genaue Weise mit der Gerechtigkeit
zu tun haben®, schreibt der Verfasser einleitend zum ersten Kapitel. Unter
den Schriften, die iiber Gerechtigkeit handeln, wird es schwerlich eire zweite
geben, die in solcher Kiirze, wissenschaftlicher Klarheit und Schirfe dieses
Thema behandelt. Auch von diesem Werk Piepers gilt: ,,Wir kennen wenige



Literatur 165

zeitgendssische deutsche Autoren, die einen so geschlossenen, eleganten und
durchsichtigen Stil schreiben wie dieser Philosoph, und wir kennen wen'ge
Philosophen, deren Denken — ohne oberflichlich zu sein — so kristallklar
ist wie das Derken Piepers® (Nouvel Alsacien, Strasboung). Die einzelnen
Abschnitte des Biichleins, besonders aber die iiber ,Gerechtigkeit des Regie-
rens“ und ,Grenzen der Gerechtigkeit“, haben heute eine Aktualitét, derei-
wegen man sie mit besonderem Interesse iesen wird.

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leéitner

Wahrheit und Liige. Von Karl Héormann. Aus der Buchreihe , Wissen=
schaft und Weltbild“. (214.) Wien-Miinchen 1954, Verlag Herold. Leinen
S 52—, broschiert S 38.—.

Es ist kein Zweifel, daB eines der gréSten Zeitiibel die Unwahrhaftigkeit
ist, daB das Gefithl dér Ungeborgenheit, das aus dem MiB}trauen entspringt,
wie kaum ein anderes die Menschen unserer Tage bedriickt. Um so begriiBens-
werter ist ein Buch, das, wie vorliegendes, sich ernsthaft und griindlich mit
,Wahrheit und Liige“ auseinandersetzt. Der Verfasser behandelt zunéchst die
Frage ,,Was ist Wahrheit?“ und ,,Was ist Liige?“, um dann im dritten Kapitel,
das er mit ,,Weg aus der Not“ iiberschreibt, ausfiihrlich und ernsthaft auf
die Not iige, den geheimen Vorbehalt und das Gestiindnis einzugehen. In den
Sonderfragen des 4. Kapitels wird u.a. uber Kinderliige, Liige der Psycho-
pathen, Liige vor Gericht, im Beruf, in der Politik, tiber Hoflichkeitsliige und
Kriegslist gesprochen. Die reiche Literaturangabe sowie ein Namen- und
Sachregister erhthen den praktischen Wert dieses zeitgeméfBen Buches, dem
man nur wiinschen kann, dafl es die ihm zukommende Beachtung finde.

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe
Pius’ XII. Herausgegeben von Arthur Fridolin Utz O.P. und Joseph Fu ko
Groner O.P. I Band. (XVIII und 1—1342) — II. Bani (S.1343—2454.)
Freiburg (Schweiz) 1954, Paulus-Verlag. Je Band Ganzleinen sFr. 44.20,
DM 42.50.

Das ist die Publikation, auf die mit mir wohl Tausende gewartet haben!
Sie enthilt in zwei Banden.simtliche Verlautbarungen des Papstes Pius XII.
iiber die christliche Gesellschaftsordnung ,,in getreuer Ubersetzung und syste-
matisch geordnet, als soz'a.e Summe der Christenheit dargeboten. In liebe-
voller Akribie wurde alles zusammengetragen, was der Heilige Vater seit
Beginn seines Pontifikats bis jetzt iiber soziale Fragen gelehrt hat in
Ansprachen, Apostolischen Briefen, Apostolischen Ermahnungen, Botschaften,
Breven, Bullen, Apostolischen Konstitutionen, Enzyk iken, Motuproprios, Pre-
digten, Radioansprachen und Radiotelevisionsansprachen. Zur Ergénzung sind
auch ,P#pstliche Briefe“ des gewesenen Prostaatssekretdars Msgr. G. B. Mon-
tini aufgenommen, soweit sie sich mit gesellschaftlichen Problemen beschéi-
tigen. Das Inhaltsverzeichnis, dann ein Verzeichnis s@mtlicher. Reden und
anderer bedeutender Dokumente Pius’ XII. in zeitlicher Reihenfolge und end-
lich ein 138 Seiten umfassendes Sachverzeichnis, alle drei peinlich genau
bearbeitet, erleichtern das Zurechtfinden in diesem groflen Werk und lassen
leicht finden, was der Heilige Vater zu jeder der zahlreichen Fragen
gesagt hat.

Bei der Durchsicht staunt man iiber die Aufgeschlossenheit des Heiligen
Vaters gegeniiber allen Zeitfragen, staunt aber auch iiber die fast iliber-
menschliche Arbeitsleistung und die Urteilskraft, die hier bezeugt sind. Die
Herausgeber und der Verlag verdienen Dank und Anerkennung fir das
Geschenk, das sie mit dieser Publikation im Marianischen, Jahr dem Theo-
. logen, dem Seelsorger, dem Politiker, ja jedem. der auf den zahlreichen Ge-

bieten sozialer Kultur tdtig und verantwortlich ist, gemacht haben.

Linz a.d.D. Dr. Ferdinand Spiesberger



166 Literatur

Freiheit oder Gleichheit? Die Schicksalsfrage des Abendlandes. Von Erik
R.v. Kuehnelt-Leddihn. Aus dem Englischen ins Deutsche iibersetzt
durch Christiane E. v. Kuehnelt-Leddihn. (627.) Salzburg 1953, Otto-Miiller-
Verlag. Leinen geb. S 98.—, DM 17.50, sFr. 18.40.

In einer geistreichen, gewandten Sprache und mit einem blendenden Stil
bietet Erik von Kuehnelt-Leddihn in seinem Buch Gedanken, die uns auf das
merkwiirdige Verhédltnis von Freiheit und Gleichheit hinfiihren, welches
gerade in den Demokratien der Gegenwart vorzufinden ist. Die véllige Frag-
wiirdigkeit einer uns von falschen Propheten als letzter Schrei der Gerechtig-
keit gepriesenen demokratischen Verfassung wird darin ab und zu in bezau-
bernd gefdhrlicher Diktion und von einem, der sich als Seher in die Zukunft
fiihlt, dargeboten. Der Verfasser imponiert dabei durch die Zitierung einer
tiberreichen einschlédgigen Literatur aus den verschiedensten Sprachen; beson-
dere Vor'iebe zeigt er filir englische und franzésische Publikationen, aber auch
russische, spanische, italienische, ja sogar chinesische hat er verwendet (lie-
benswiirdigerweise wurden wenigstens diese schon im Text deutsch geboten).
In auBerordentlich gewandter Weise und unter Heranziehung aller zur Ver-
fiigung stehenden Mittel wird hier der Patient , Demokratie* durch einen
besorgten und verantwortungsbewulBten Arzt griindlichst untersucht. Es kom-
men allerhand Krankheiten zum Vorschein, darunter selbst solche, an die der
uberraschte ,Kurgast® zuvor bestimmt selber nicht gedacht hat. Unbefriedi-
gend bleibt aber auf alle Fille die Behandlung, die dieser zunichst so klug
und besorgt scheinende Arzt fiir den stark miigenommenen Kranken anord-
net. Wihrend die Diagnose einen Raum von 407 Seiten beansprucht, finden
wir den vorgeschlagenen Behandlungsmodus auf 15 Seiten zusammen-
gedréngt, und dabei wird man den bésen Verdacht nicht los, daB diese
Heilungsmethode doch nur sehr symbolischen Charakters wire.

Der Verfasser bekennt sich selber gleich am Anfang seiner Ausfiithrungen
als Katholik. Er macht aus seiner liberalen (im Sinne von grofBziigig und
verstdndnisbereit; besonderes Interesse zeigt er auch fiir die oft wirklich hart
mitgenommenen Juden), antidemokratischen und promenarchistischen Gesin-
nung kein Hehl. Lange Zeit verbrachte er als Emigrant in der Schweiz und
in Amerika, und man muB zugeben, daB er sich iiberall gut umgeschaut hat.
Doch kénnen auch wir uns (da habsn wir schon wieder den von ihm nicht
zu Unrecht angeprangerten Nostrismus!) der Befiirchtung nicht ganz ent-
ziehen, die er selber auf Seite 9 duBert: die Nachkriegsverhiltnisse im deut-
schen Sprachgebiet sind ihm doch nicht mehr genug bekannt,

Dieser Band stellt sicherlich fiir viele seiner Leser eine heilsame und
notwendige Gewissenserforschung dar. Auch eine Horizonterweiterung und
einen Ansporn fiir eigene Beobachtung bietet er bestimmt. Wir werden zur
Vorsicht aufgerufen, damit wir nicht auch in das Geheul der Mitmenschen
einstimmen, von denen die einen die Demokratie laut als hiochstes Gut und
die Gerechtigkeit preisen und die anderen in ihrem Denken immer noch nicht
von anachronistischen Diktaturgeliisten losgekommen sind. Der Priester und
See'sorger wird daraus erkennen kénnen, wie problematisch, ja wie gefdhr-
lich der MiBbrauch der Gewalt (auch der geistlichen) werden kann und wie
dankbarﬁer fiir die absolute Giiltigkeit der gottgeoffenbarten Heilswahrheiten
sein muB.

Linz a.d.D. DDr. Josef Lenzenweger

Geschichte des Kirchenrechts. Von Willibald M. P16 ch 1. Bd. I: Das Recht
des ersten christlichen Jahrtausends. Von der Urkirche bis zum groBen
Schisma. (440.) Wien-Miinchen 1953, Verlag Herold. Brosch. S 118.—, Leinen
S 140.—.

Der Verfasser bietet in seinem Werk (von déem der erste Band vorliegt)
aus der groflen Zahl von neueren und neuesten Monographien eine moderne
und umfassende Darstellung der Geschichte des Kirchenrechtes. Man kann
dieses Buch mit groBler Genugtuung lesen: das Kirchenrecht wird nicht von



Literatur 167

der Kirche losgelost, die Geschichte des Kirchenrechtes ist nicht auf eine
Aufziahlung von Kollektionen und Quellenverwandtschaften beschréankt,
sondern umfaBt das ganze kirchliche Leben Plochl bleibt bei seinen Aus-
fiihrungen Jurist und iiberschreitet nie seinen Rahmen; trotzdem ist seine
Arbeit eine Gesamtschau ohne jede Vivisektion. Bei voller Wahrung der
Systematik und der wissenschaftlichen Technik und bei aller Objektivitat
leuchtet der Mensch und der Christ durch, der — man merke wohl — ein
rechtshistorisches Werk geschaffen hat, nicht ein religioses oder theologi-
sches oder ein historisches.

Reiche Literaturangaben (besonders der deutschen und der englischen
Literatur) und ein genaues Sach-, Personen- und Ortsregister (nebst einem
Verzeichnis der bezogenen Konzilien) machen das Buch unentbehrlich fiir die
wissenschaftliche Arbeit des Juristen, des Jusstudenten und des Historikers;
dem Dogmatiker zeigt der Autor, wie sich in der Kirche Wesentliches und
Unwesentliches konkretisiert. Wer nicht nur Schlagworte priagen will iiber
moderne Fragen, wie Staat und Kirche, Laie und Kleriker, staatliches und
kirchliches Eherecht, findet klare Begriffe und gewinnt historische Distanz
zu den Problemen der Gegenwart. Wir freuen uns sehr, abschlieBend sagen
zu konnen, daB der Verfasser auch fiir den sogenannten Praktiker ein groBes
Stiick Arbeit geleistet hat. Weil Pléchl echte Kirchenrechtsgeschichte schreibt,
schreibt er damit im letzten Seelsorgsgeschichie.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bécklinger

Lehrbuch des Kirchenrechtes auf Grund des Codex Iuris Canonici. Be-
griindet von + Eduard Eichm ann. Neu bearbeitet und herausgegeben von
Klaus M érsdorf. Siebente, verbesserte und vermehrte Auflage. I. Band:
Einleitung, Allgemeiner Teil und Personenvecht. (556.) Brosch. DM 18.—,
Leinen geb. DM 22.—, Theologenausgabe DM 18.80. — III. Band: Proze(3-
und Strafrecht. (504.) Brosch. DM 16.—, Leinen geb. DM -20.—, Theologen-
ausgabe DM 16.80. Paderborn 1953/54, Verlag Ferdinand Schoningh.

Das von dem bedeutenden Kanonisten Professor Eduard Eichmann im
Jahre 1923 begriindete Lehrbuch liegt nun in der Neubearbeitung und Er-
weiterung seines Schiilers und Nachfolgers, Professors Morsdorf, in siebter -
Auflage in drei Binden wieder vollstdndig vor. Ein Vergleich mit der vor-
hergehenden Auflage zeigt das Bemiihen des Bearbeiters, alle Neuerungen
und Erklidrungen im Rechte der Lateinischen Kinche moglichst vollstdndig
zu erfassen und einzuarbeiten. Die verdffentlichten Teilkodifikationen des
Ostkirchenrechtes laden gelegentlich zu rechtsvergleichenden Betrachtungen
ein. Auch die Fragen des Teilkirchenrechtes, besonders Deutschlands und
Osterreichs, werden beriicksichtigt. Die Darstellung zeichnet sich durch Klar-
heit und Ubersichtlichkeit aus.

Wenn auch das Werk in erster Linie der kirchenrechtlichen Ausbildung
der Studierenden der Theologie dienen will, so wird es doch auch dem Juri-
sten, dem kirchlichen Verwaltungsbeamten und nicht zuletzt dem Seelsorger
beste Dienste leisten. Das gilt besonders auch vom dritten Bande, der das
ProzeBrecht enthilt, da gerade der Seelsorger heute sehr oft in eherecht-
lichen Fragen um Rat angegangen wird. Eine besondere Empfehlung dieses
bewidhrten Lehrbuches ist wohl iiberfliissig. Erwdhnt sei nur noch, dal nach
dem Vorwort im ersten Bande die Herausgabe eines noch umfassenderen
Handbuches des Kirchenrechtes in Aussicht genommen ist.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Kanonisches Eherecht. Ein Grundrifl fiir Studierende und Seelsorger.
Von P. Honorius Hanstein O.F. M, Dritte, verbesserte Auflage. (272.)
Paderborn 1953, Verlag Ferdinand Schoéningh. Leinen geb. DM 8.40; Theo-
logenausgabe DM 6.80.

Neben mannigfaltigen kleinen Verbesserungen und Kklidrenden Ergin-

zungen wird in der dritten Auflage eine Reihe von aktuellen Problemen des
Eherechts eingehender behandelt (besonders gut ist die Kasuistik zum Fra-



168 Literatur

genkreis der nichtvollzogenen Ehe). Einige Latinismen wurden beseitigt, das
Eherecht der Ostkinche (in der Auflage von 1949 als Anhang beigegeben),
die moderne Literatur und die neuesten Rechtsbestimmungen (z. B. die Aus-
wirkungen der Apostolischen Konstitution ,Exsul familia® iiber die Aus-
wandererseelsorge auf das Eherecht) sind in das Buch eingearbeitet. Neu
beigefiigt ist auch ein Canones-Verzeichnis.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bécklinger

Hausbuch der christlichen Unterweisung. Bearbeitet von August Hil-
denbrand. Zweite Auflage. (XVI u. 462.) Mit 16 Bildtafeln und einem
ausfithrlichen Verzeichnis zum Nachschlagen. Freiburg 1954, Verlag Herder.
Leinen geb. DM 20.—,

Das religiose Hausbuch spielte einmal eine groBie Rolle. Es hat eine Zeit
gegeben — und sie liegt noch nicht allzuweit zuriick —, wo daraus in vielen
katholischen Familien am Samstag oder Sonntag laut vorgelesen wurde.
Niemand wird leugnen, daB heute das Bediirfnis nach religiéser Unter-
weisung in der Familie besonders groB ist. Dazu will das vorliegende schéne
Werk beitragen. Es ist ein vollwertiger Ersatz fiir die heute teilweise ver-
alteten Hausbiicher friiherer Zeiten. Es bistet eine Gesamtdarstellung des
christlichen Glaubens und Lebens fiir das christliche Volk. Heilige Schrift,
Dogma und Moral, Liturgie und Kirchengeschichte werden zu einem Ganzen
verwoben. Auch die modernen Erkenntnisse der Naturwissenschaft und
Technik werden beriicksichtigt. Wo es moglich ist, sind die Fragen und Ant-
worten des Katechismus als Zusammenfassung angefiigt. 16 ganzseitige Bil-
der illustrieren das Werk, das iiber den h#uslichen Gebrauch hinaus auch
fiir den Religionsunterricht verwendbar ist. Der zweiten Auflage wurde ein
ausfiihrliches Verzeichnis zum Nachschlagen beigefiigt und damit der Wert
des Buches noch erhdht.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Die religiose Fiihrung des Mannes. Referate einer Exerzitienmeister-
schulung im Stifte Altenburg vom 10. bis 13. August 1953. Herausgegeben
von Domkapitular Dr. Karl Rudolf. (96) Wien 1954, Seelsorger-Verlag im
Verlag Herder, Kart, S 26—, DM und sFr. 4.50.

Der ,Mann von heute“ in Untersuchung! Die Broschiire wirft alle jene
Fragen auf, die die Problematik des ,Mannes* und die des ,Heute“ ein-
schlieit und bekommt so fast den Charakter eines kleinen Handbuches. Die
Referate filhren zu einer griindlichen Besinnung. Patentlosungen gibt es
keine. Sollen innere Lebensbereiche eines Mannes erreicht und gestaltet
werden, so ist ,dem Manne in seiner Welt nachzugehen®. Vielleicht miiten
wir uns doch noch mehr als bisher bemiihen, aus dieser Welt des Mannes
eine Welt der Religion nicht dadurch zu gewinnen, daB wir beschneiden und
ausscheiden. Es mifte sich vielmehr der Gedanke durchsetzen, daB nichts
so grof ist, das nicht in der Welt unseres Gottes Raum hitte. Religiés sein,
heifit nicht einengen, sondern ausweiten. ,Er wurde in allem uns Menschen
gleich, die Siinde ausgenommen.“

Linz a. d. D. Rudolf Gobl

Um die Seele der Frau. Die Frau von heute in pastoraler Schau. Wiener
Seelsorgertagung vom 28. bis 30. Dezember 1953, Herausgegeben von Dom-
kapitular Dr. Karl Rudolf. (112) Wien, Verlag Herder. Kart, S 26.—,
DM u. sFr. 4.50.

»Zum lebendigen Organismus der Kirche gehort unbedingt die Mitarbeit
der Frau.“ Dieser Satz aus dem ausgezeichneten Referate Dr. Josef Ruf3-
manns sagt uns schon, wie notwendig es fiir den Seelsorger ist, daB er sich
iber das Wesentliche und Charakteristische der Frau von heute, als Mutter,
als Gattin, als Seelsorgehelferin, informiert. Uber alle damit zusammen-
héngenden Fragen bringen diese von Priestern und Laien, Minnern und
Frauen gehaltenen Referate der Wiener Seelsorgertagung von 1953 sehr



Literatur 169

wertvolle Hinweise und Anregungen. Stoff genug fiir Vortrige und Aus-
sprachen. ;
Linz a. d. D. Pfarrer Heinrich Mayrhuber

Jung gefreit hat nicht gereut. Von Gabriele I1ming. (128) Wien 1953,
Féahrmann-Verlag. Brosch. S 16.—, Leinen S 25.—.

Eine Mutter hat hier ein wahrhaft miitterliches Buch fiir Brautleute
geschrieben. Ehrfiirchtig, aber ohne Priiderie wird alles gesagt, was not-
wendig ist. Uber den hohen Idealen wird das Praktische, auch der ,tdgliche
Kleinkram®, nicht iibersehen. Kardinal Innitzer hat dem Buch ein Geleit-
wort mitgegeben.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Familienviiter als geweihte Diakone. Von Wilhelm Schamoni. (76.)
Paderborn 1953, Verlag Ferdinand Schoéningh. Kart. DM 4.50.

Von Seite apostolisch gesinnter Laien ist in den letzten Jahren wieder-
holt die ernste Frage aufgeworfen worden, ob nicht in der heutigen Situa-
tion, wo die Kirche weithin Missionskirche ist und unter einem furchtbaren
Priestermangel leidet, durch die Weihe verheirateter Diakone eine entschei-
dende Hilfe gebracht werden kénnte. Dabei wurde eine solche Fiille von
Vorteilen und von Segen einer derartigen Losung aufgezihlt, daB dem Ver-
fasser der vorliegenden Schrift ,der Monolog der Laien nach der Antwort
eines Theologen zu rufen schien“. Schamoni untersucht die Bedeutung, die
das Weihe- und Amtsdiakonat von der apostolischen Zeit an hatte, bis es
schlieBlich nichts anderes mehr war als Durchgangsstufe zum Priestertum.
Die Frage, ob eine Wiederbelebung des Diakonates als kirchliches Amt bei
der heutigen Lage der Kirche in der ganzen Welt sinnvoll wéire, bejaht
Schamoni, und zwar denkt er in erster Linie an die Weihe von erprobten,
im Beruf stehenden Méinnern, die in ihrer Pfarre das Diakonat im Neben-
beruf ausiiben, aber auch an hauptberufliche Diakone, die sich aus beson-
ders befdhigten nebenberuflichen Diakonen, aus geeigneten Laienbriidern,
aus ehemaligen Theologiestudierenden, aus bewihrten Katechisten in den
Missionen und schlieBlich aus konvertierten evangelischen Geistlichen rekru-
tieren konnten. Neben zahlreichen Aufgaben, die sie als Laienapostel auch
ohne Weihe schon ausfithren, konnten die Diakone alle Seelsorgsarbeit mit
Ausnahme der Beichte und der heiligen Messe leisten. Besonders bedeu-
tungsvoll wire ihre Funktion als Leiter des sonntiglichen Gemeinschafts-
gottesdienstes in der Notsituation zahlloser Seelsorgestationen und Filial-
gemeinden, in denen die heilige Messe nicht regelmiBig gefeiert werden
kann (Gebets- und Lesegottesdienst, Kommunionspendung, Eucharistischer
Segen); als Leiter einer AuBlengemeinde, der ,die zerstreute Herde“ zu einem
Volk Gottes, zu einer sichtbaren Gemeinde formt; schlieBlich als Hilfe des
Priesters in der Spendung der Krankenkommunion und im Beistand fiir die
Sterbenden, Vielleicht diirfte man bei diesem Punkt den Autor noch ergin-
zen: Wenn sich das eucharistische Leben im Sinne der Weisungen des heili-
gen Papstes Pius X. weiterentwickelt, wenn es wieder Selbstverstindlich-
keit werden soll, daB alle, die die heilige Messe mitfeiern, auch am Opfer-
mahle teilnehmen, wird auch hiefiir der geweihte Diakon als Ausspender
der Eucharistie wieder notwendig werden.

‘Eine weitgehende Wiedererweckung des Diakonates als Kirchenamt
hétte zur Voraussetzung, daB so wie in der Ostkirche qualifizierten Laien,
auch wenn sie verheiratet sind, die Diakonatsweihe erteilt wiirde und daB
hinsichtlich des Pflichtgebetes jenes MaB gefunden wird, das sie weder in
ihrem weltlichen noch in ihrem geistlichen Beruf behindert. Als ersten
Schritt zur Erprobung des Diakonates schldgt Schamoni die Weihe und Ver-
wendung von Diakonen vor, die allen Anforderungen des gegenwirtigen
kanonischen Rechtes geniigen.

Angesichts der grofen Priesternot, insbesondere in den lateinamerikani-
schen Staaten, sind die Untersuchungen Schamonis keineswegs eine pastoral-



170 Literatur

theologische Spielerei, sondern das ernste Anpacken einer pastoralen Zeit-
notwendigkeit, tiber die die Diskussionen wunbedingt weitergefiihrt werden
sollen.

Linz a. d. D. Franz Viebéck

Anleitung zum innerlichen Gebet. Mit einer neuen Art von Betrach-
tungen. Von Johannes Crasset S.J., libersetzt von Herm. Zurhausen S. J.
Neu herausgegeben von Jakob Philippi S. J. 3. Auflage. (190.) Kevelaer, Ver-
lag Butzon & Bercker, Ganzleinen DM 2.95. ;

Das kleine Bindchen hat eine Neuauflage wahrhaft verdient. Diese An-
leitung, die vor dreihundert Jahren fiir M#nner in der GroBstadt verfafBt
worden ist, wird vielen Mut machen, es mit dem innerlichen Gebet zu ver-
suchen; den Fortgeschrittenen gibt es prachtige Winke, die Schwierigkeiten
des Gebetslebens zu meistern. Einfachheit, Sachlichkeit, Kiirze zeichnen die
Darstellung aus. Man mochte das Biichlein mit den angefiigten ,Betrach-
tungen“ nicht nur in die Hinde strebender Laien, sondern auch — an Stelle
mancher allzu weitschweifiger ,Betrachtungsbiicher®, die auch ein Hinder-
nis des freien, lebendigen, innerlichen Betens sein kénnen — in die Hinde
vieler Ordensleute wiinschen.

Linz a. d. D. P, Igo Mayr S.J.

Der Mensch zu Gotf. Exerzitienvortrige. Von P. Peter Lippert S.J.
(358.) Miinchen, Verlag Ars sacra. Leinen geb. DM 12.80, brosch. DM 9.40.

Das Buch enthdlt die Niederschrift von fiinftigigen Exerzitien fiir Leh-
rerinnen, die P. Lippert gehalten hat. Es ist also nicht geschriebenes, son-
dern gesprochenes Wort des grofen Menschenkenners und Menschenfreun-
des. Vielleicht 1Bt uns dieser Umstand einen noch tieferen Blick in seine
Gedanken und in sein Herz tun, Aus dem gleichen Grunde miiBte das Buch
aber nicht nur gelesen, sondern betrachtet und beherzigt werden, um seinen
ganzen Reichtum zu zeigen. Die einzelnen Vortrége sind iiberreich an tiefen,
bald aufwiihlenden, bald begliickenden Gedanken; sie bieten aber auch eine
Fiille von praktischen Ratschligen und Lebensweisheiten des begnadeten
Seelenfiihrers. Sind sie auch in erster Linie auf das Leben der erzieherisch
tatigen Frau zugeschnitten, so kénnen sie doch jedem strebenden Menschen
eine gute Hilfe zum Fortschritt sein.

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S.J.

Gigo von Kastell, Tagebuch eines Minches. Des Kartiuserpriors Gigo
Meditationen. Aus dem Lateinischen iibertragen und eingefiihrt von Paul
Alfred Schliiter. (192.) Paderborn 1952, Verlag Ferd. Schéningh. Geh. DM 6.80.

Der von P. A. Schliiter gewihlte Titel kénnte zur Annahme verleiten;
es handle sich um ein Tagebuch im fiblichen Sinne. In Wirklichkeit sind es
Reflexionen ohne ersichtlichen Zusammenhang, entstanden bei gelegentlichen
Begebenheiten, z. B.: Gigo hat im Chor falsch intoniert und sucht sich zu
entschuldigen; sein Bischof hat mit dem Grafen Streit; ihn quilt das Unge-
ziefer im Kloster usw. Das Tagebuch steht also auf einer Stufe etwa mit
Mare Aurels Selbstbetrachtungen, von dessen stoischer Grundhaltung es sich
allerdings durch seine streng christliche Haltung unterscheidet. Entstanden
sind diese Aufzeichnungen in den Jahren zwischen 1110 und 1116, also um
die Zeit der Ordensgriindungen der Zisterzienser, Pramonstratenser, Kartiu-
ser, der geistlichen Ritterorden, aber auch der Irrlehrer wie Tanchelm und
Peter de Bruys. Da sie fast 850 Jahre zuriickliegen, darf man sie, wenn
man einen Nutzen daraus ziehen will, nicht in einem Zuge lesen, denn, wie
Schliiter bemerkt: ,Gigo will meditiert sein, wie er meditiert hat.“ Manches
stammt aus der extremen Weltverachtung des Kartdusers und wird nicht
jedem einleuchten, auch besinnlichen Seelen nicht. Auch vermiBt man zur
Génze die Erwidhnung Mariens, der Eucharistie, der sakramentalen Heili-
gung. Nur die Taufe wird einmal gelegentlich genannt. Darin unterscheiden
sich die Betrachtungen Gigos von den iiber 300 Jahre spiter geschriebenen



Literatur 171

der Nachfolge Christi, mit der sonst manche Urteile iibereinstimmen. Wer
sich aber die Miihe genommen hat, das Biichlein Gigos bis zum Schlusse
durchzuarbeiten, der wird begeistert sein, wie der Christ als ,,Gottes Knecht,
des Menschen Gesell, der Welt Herr“ eingereiht wird.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Fatima. Ein Wunder des 20. Jahrhunderts. Von C. Barthas. Uber-
setzung aus dem Franzosischen von Ellen Sommer von Seckendorf. (270.)
Mit zwolf Bildtafeln und einer Karte im Text. Freiburg 1954, Verlag Her-
der. Leinen geb. DM 9.80, brosch. DM 17.80. }

C. Barthas, Kanonikus in Toulouse, verfafite mehrere im Ausland weit
verbreitete Biicher iiber das Geschehen in Fatima. Sein ,Fatima, Merveille
du XXieme siecle”, erschienen bei Fatima Editions in Toulouse, wurde durch
die vorliegende Ubersetzung dem deutschen Leserkreis zuginglich gemacht.
Die sachliche Darstellung empfiehlt das Buch unter den vielen Fatima-
publikationen. Es ist geeignet, manche, wenn auch nicht alle psychologischen
Hindernisse zu nehmen, die selbst Fatimapilger haben. Zwischen rationali-
stischer Wunderscheu und hyvperfrommer Wundersucht gibt es neoch eine
Reihe moglicher Geisteshaltungen Fatima gegeniiber. Die jahrzehntelange
abwartende Haltung der offiziellen Autoritdten, trotz der Aktualitdt der
Wunder und Geheimnisse von Fatima, soll und kann durch Forcierung in
Wort und Schrift nicht einfach aufgeholt werden. Ubertreibungen schaden
der guten Sache immer.

Linz a. d. D. Dr, Josef Hiupl

Willensschule. Von J. Lindworsky. Herausgegeben von Hubert
Thurn S.J. Finfte Auflage. (196.) Paderborn 1953, Verlag Ferd. Schéningh.
Leinen geb. DM 6.80.

Von lebendigen Idealen angeregt, erwacht in der Jugend vielfach das
Bediirfnis nach Selbsterziehung und Willensschulung. Lindworsky ist Weg-
weiser, nicht bloB fiir die Jugend, sondern im besonderen auch fiir die Pad-
agogie des Lehrers und Erziehers. Als Schiiler O. Kiilpes kommt Lindworsky
von der experimentellen Denkpsychologie der Wiirzburger Schule. Die ‘Wil-
lensstirke liegt nach seiner Psychologie des Willens, in der er vor allem
auch die experimentelle Willensforschung beriicksichtigt, in der Bereitstel-
lung von Motiven. ,Findet der Wille das entsprechende Motiv, so.ist er zu
allem stark genug“ (94). Ubung gilt nur dann als erziehlich, wenn mit ihr
ein Motiv beigebracht werden kann. Blofe Nétigung wirft ldhmende Unlust-
schatten auf die Seele. Im Zeitalter der Selbsttatigkeit und Arbeitsschule
hat die Willensschule im Sinne Lindworskys fiir Jugend und Erzieher dop-
pelte Bedeutung. Dem Herausgeber der fiinften Auflage, etwa 15 Jahre
nach dem Tode des Autors, miissen wir rechtgeben, wenn er in der Ein-
leitung sagt, daB eine Neurosenlehre und die Lehre von der Lebenskraft, so
fruchtbar dies fiir eine moderne Willenspadagogik wire, sich schwer in den
Rahmen dieses wertvollen Biichleins hiétte einfiigen lassen.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Das Leben Jesu, den Kindern erzihlf. Von Virginia Pagani. Ubertra-
gung aus dem Italienischen von Paula Topf. (168.) Linz 1954, Oberoster-
reichischer Landesverlag. Pappband S 38.50.

»la storia di Gesu“ ist der Originaltitel dieses von der ,Pro Civitate
Christiana“ in Assisi herausgegebenen Kinderbuches. Wir kennen die Ver-
fasserin bereits durch ihre Bubengeschichte ,Monello“. Fiir die Ubersetzerin
dieser ,Geschichte Jesu® ergaben sich gewisse Schwierigkeiten, da die Ver-
hiltnisse in Italien und bei uns doch einigermaBen verschieden sind. Sie
hat sie mit anerkennenswertem Geschick durch Anpassung an unsere
deutschen Verhiltnisse zu meistern gesucht. Die Geschichte vom Leben,
Leiden und Sterben Jesu ist in das Leben des Alltags hineingestellt und



172 Literatur

kniipft h#ufig an Begebenheiten im Kinderleben an. In einer Zeit, wo die
religios neutrale Erziehung immer mehr um sich greift, wird dieses Buch
vielen Miittern und Kindern helfen. den Weg zu Jesus zu finden.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Neues religioses Kleinschrifttum
Zusammengestellt von Dr. Helmut Schnizer, Linz a. d. D.

Alleluja. Ein Osterbiichlein. Von Monsignore Andreas Obendorfer,
Miinchen, Verlag Ars sacra. DM —.70, S 4.90.

Der biblische Bericht iiber das Leiden und die Auferstehung Jesu wird
nacherzihlt und in drei Gedankengruppen weiter ausgefiihrt: Glaube, Hoff-
nung und Liebe. Die Schrift kann Gebildeten, auch Konvertiten, das Erleb-
nis der Osterzeit nahebringen und vertiefen. Wiinschenswert wir es, daB
die Osterliturgie, die so viele tiefe Gedanken zu bieten hitte, mehr verwen-
det wiirde.

Mutter der Gnade. Betrachtungen zum Rosenkranz. Von Abt Emanuel
Maria Heufelder. Miinchen, Verlag Ars sacra, Josef Miiller, DM —.70,
S 4.90.

Diese Betrachtungen zum Rosenkranz zeichnen sich durch reichen theo-
logischen Inhalt aus, der in eine ideale, zum Betrachten anregende sprach-
liche Form gegossen wurde. Die Schrift kann viel Wesentliches aus der
Mariologie und der Erlosungstat der Betrachtung nahebringen

Maria, wir dich griiBen. Gedanken zum Geheimnis der unbefleckt Emp-
fangenen. Von P. Saturnin Pauleser O.F. M. Miltenberg am Main, Christ-
konigsbund. DM —.40.

Der durch seine Schriften iiber Lebensfragen bekannte Franziskaner-
pater legt hier eine kleine mariologische Arbeit vor, die der Unbefleckten
Empfingnis gewidmet ist. Er behandelt im ersten Abschnitt die Geschichte
des Dogmas, die Definition und ihren Inhalt und die Antwort Mariens dunch
ihre Erscheinungen. Im. zweiten Abschnitt zieht der Verfasser SchluBfolge-
rungen fiir uns und unser Apostolat. Im dritten Abschnitt behandelt er die
Schwierigkeiten, die die evangelische Christenheit in der Mariologie sieht.
Die Kleinschrift eignet sich gut fiir Gebildete, fiir Fiihrerschulungen und als
Unterlage fiir Predigten. i

Ablaigebetbiichlein. Miinchen 1953, Verlag Ars sacra. DM, —.70.

Das Biichlein bringt eine Sammlung verschiedenster AblaBgebete. Es
kann zur richtigen Pflege des AblafBlgebetes beitragen. Zu wiinschen wire,
daB der allgemeine Teil auf das Wesen des Ablasses einginge. Uber den
AblaB sind oft falsche Meinungen zu horen, die nur durch eine griindliche,
dem theologisch Ungebildeten versténdliche Erklarung zu beseitigen sind.

Gott braucht Priester., Von P. Clemente Pereira S. J. Donauworth,
Verlag Ludwig Auer, Cassianeum. DM —90. Lizenzauflage des Verlags
Felizian Rauch, Innsbruck 1955. S 8.40.

Die Kleinschrift des bekannten Jugendseelsorgers wendet sich an alle
katholischen Buben und zeigt ihnen die Notwendigkeit des Priesterberufes.
Im ersten Abschnitt erklart der Verfasser in netter, lebendiger Weise, war-
um es Priester geben mufBl. An gut gewéhlten Beispielen zeigt er, wie viel
Gutes und zum Heil unbedingt Notwendiges die Priester tun und was fort-
fallt, wenn es keine Priester gibt.

Im zweiten Abschnitt zeichnet er den Inhalt und die Aufgaben des
Priestertums in einer Weise, die Buben einen Begriff von der GroBe des
priesterlichen Amtes geben kann. Im dritten Abschnitt spricht der Verfasser
den Buben selber an, der vor der Berufswahl steht. Er erklidrt ihm, wie
man sich {iber den Priesterberuf klar werden kann, und gibt ihm gute
praktische Ratschldge, wie er mit sich und seinem Wollen ins Reine kommt.
Das Biichlein kann man jedem katholischen Buben in die Hand geben.



Literatur 173

. Was du gern wissen machtest. Eine Schrift von den Geheimnissen des
Lebens fiir reifende Jungen. — Damit du Bescheid weifit. Eine Schrift von
den Geheimnissen des Lebens fiir reifende Médchen. Beide von Klemens
Tilman. Recklinghausen 1954, Paulus-Verlag. Je DM 1.20, S 8.40.

Diese zwei Aufklirungshefte bedeuten eine Bereicherung der an sich
schon zahlreichen, vielleicht schon zu zahlreichen Aufkldrungsliteratur. Sie
sind flott aufgemarcht, sachlich und pidagogisch richtig geschrieben und so
warm und herzlich im Ton, daB man sich wirklich freuen kann, daB die
Behandlung dieses heiklen Gebietes eine so geschickte Hand gefunden hat.
Die Hefte kann man ziemlich unbedenklich verwenden. Vielleicht, daB fiir
sehr einfache b#uerliche Gebiete die Sprache zu gehoben ist. Besonders
empfehlen kann man die Hefte fiir sensible Buben oder Méidchen, weil die
Ausdrucksweise derart zart gewihlt ist, daB man nicht zu befiirchten
braucht, seelisch zu verletzen. Dabei ist keineswegs Vogel-Strau3-Politik
betrieben. Der Verfasser spricht deutlich aus, was ein Jugendlicher dieses
Alters wissen will und soll. Ich wiirde diesen beiden Heften neben den
Schriften von Pereira und Pius Fank einen vorziiglichen Platz in der
Jugendseelsorge einrdumen.

Warum nicht vor der Ehe? Von Peter Heide. Linz 1955, Verlag Veri-

tas. S 4.50. :
: Diese Schrift behandelt die Frage der vorehelichen Enthaltsamkeit. Sie
begriindet das Gebot vor allem mit natiirlichen Argumenten; daher eignet
sie sich besonders fiir Fernstehende, denen die Vorschrift der Kirche nichts
bedeutet. AuBer der Frage der vorehelichen Enthaltsamkeit werden auch
verschiedene Fragen des Ehelebens und der Ehegestaltung besprochen.

Die Schreibweise ist sehr offen und ohne Umschweife, daher empfiehlt
gich bei der Verwendung eine gewisse Vorsicht. Man sollte das Heft erst ab
18 Jahren verwenden, nur in begriindeten Ausnahmefillen konnte man bis
auf 16 Jahre heruntergehen. Wahlloses Schenken oder Empfehlen oder
unkontrolliertes Auflegen auf den Schriftenstand kommt nicht in Betracht.
Am besten wire es, wenn der Seelsorger oder Laienhelfer die Schrift durch-
lise und dann in Fillen, in denen ,schweres Geschiitz* angebracht erscheint,
geschickt verwendete.

Keusche Ehe. Von Pfarrer J. Aschenberger. Linz 1955, Verlag
Veritas. S 2.—.

Das Heft erscheint in der 3. Auflage. Es ist als Erginzung des pfarr-
lichen Brautunterrichtes gedacht. Daher bringt es eine sachliche Unter-
weisung dariiber, was Eheleuten erlaubt und was ihnen verboten ist. In der
Neuauflage sind die Gutachten mehrerer Moralprofessoren und Seelsorger
verarbeitet. Sie bedeutet einen wesentlichen Fortschritt gegeniiber der alten
Fassung. Die Sprache ist volkstiimlich,

*

Vom Riesenschatz der ‘Ablisse. Nach dem neuen amtlichen Ablafver-
zeichnis 1952 fiir Priester und Volk zusammengestellt von P. Alois Bogs-
rucker S.J. (88.) Bestellort: Exerzitienhaus S. J.,, Wien XIII, Lainzer-
straBe 138. S 4.80 und Porto.

Diese Kleinschrift des verdienten Volksmissionérs bietet zunéchst auf
93 Seiten in Frage- und Antwortform und volkstiimlicher Darstellung das
Wichtigste aus der AblaBlehre der Kirche. Dann folgt eine Auswahl von
AblaBgebeten und AblaBwerken aus der amtlichen Sammlung »Enchiridion
indulgentiarum®. Den AbschluB bilden eine Zusammenstellung praktischer
Abldsse fiir Priester und Ordensleute, die Weihevollmachten fiir Priester-
vereinigungen und ein alphabetisches Verzeichnis.

Linz a. d. D. Dr. J.Obernhumer
Das Heiligium Unserer Lieben Frau von Fatima fiir heilige Familien

und heilige Priester im Fronwald, Pfarre Schardenberg, Didzese Linz, Oster-
reich. (36.) 17 Bilder. Selbstverlag des Pfarramtes Schardenberg. S 3.50.



174 : Literatur

In der Pfarre Schardenberg, unweit von Passau, erstand seit 1949 eine
Fatima-Gelobniskapelle, die im Marianischen Jahre 1953/54 bereits von iiber
20.000 Pilgern besucht wurde. Vom Mai bis Oktober ist dieses neue Marien-
heiligtum besonders am 13. des Monats das Ziel vieler Wallfahrer aus nah
und fern. Eine gefillige Kleinschrift, verfaBt von Pfarrer Michael Mayr von
Schardenberg, berichtet uns iliber Entstehung und Ausstattung, Sinn und
Idee der Fatimakapelle, Die Botschaft von Fatima findet hier eine tiefe
Ausdeutung unter dem Motto: , Heilige Familien — heilige Priester — heili-
ges Volk.“

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer
Eigentlimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol.
Dibzesanlehranstalt in Linz, — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und

Druck: O.-O. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.

PARAMENTIK MM‘

IR, LINZ a. d. DONAU
KUNSTWERKSTATTE
FUR PARAMENTE UND FAHNEN 1iofgasse 9
JEDER ART Telephon 25 89 45
ALLE REPARATUREN GEGRUNDET 1900

SCHREIBMASCHINEN

MAYER

Fachgeschiift flir den
gesamten Blirocbedarf

Reichhaltiges Lager in Schreib-, Rechen-, Biiromaschinen
Vervielfdit'gungsapparaie / Eigene Spezial-Reparatur-
werkstitte / Samil'che Biiroari kel / Grofe Auswahl
in Fiithaltern / Reparaturen in eigener Werkstdtte
Linz (Donau). BischofstraBe 11

Telefon 25 65 35

Mlois Dobrefsherger EPRAREY

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

P> In eigener Werkststte angefertigte Anziige, Hubertusmantel
5 i und Touring-Coats [>» GroBes Stofilager fir MaBbestellung
PI‘IeStEI‘IHEIdIHIQ. und Verkauf [> Relche Auswahl in Regenbekisidung,
fertig und nach MaB < Plastikménteln, Gummimanteln und Dirtl-Trench

P Spezialabtellung far




175

: ; ORGELBAUANSTALT
eparature T
simmenner | GEBRUDER MAURACHER
Venﬁ,'aforen UNZ 4a. d. DONAU

el STIFTERSTRASSE 21 — TEL 21516
Orgel-Neu- [ Gegr. 1818 |
u. -Umbauten w7 g

130 Jahre Orgelbau in der Familie

Bolzldjindeldady e

Bekampfung von Hausschwamm, Fiulnis, Holzwurm usw.
durch wirksame Imprignierung

DACHSCHINDELN UND IMPRAGNIERUNGEN

Hans H. GroBegger — Linz — Elisabethsirafe 5

TELEPHON 257425

%% Ricchensitztafeet

’ sowie alle iibrigen Schilder in Porzellan, Email,

w"“‘

Aluminium usw.

Porzellan-GrabplaHen, mit und ohne Foto-

grafle, fiir Grabkreuze und Grabsteine.

ER 3’ JOSEF ENGLER, inHABER EDUARD SCHILLE

INM. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Hiederlage Hauptplaiz 22

LINZ - MAUPTPLATZ 219

ARCHITEKTURBURO

fiur kirchliche Bauten
und karitative Anstalten

ARG HELEKA

Hans Feichtibauer

Linz an der Donau, Auf der Gugl 4, Fernruf 2 47 59




(=%
-3

6

Z
1|
z
=
=
=
)
¢ 9]
=~
=
=)
=
Zz
=
o
ey
un
¢ 9}
=
=
o]
=
-
un
=
Z
Z
-«
==
o
(==Y
un
=
=
z
=
=
()
L]
£y
N
=
==

KARL ADAM
Der Christus des Glaubens

Vorlesungen iiber die kirchliche Christologie
384 Seiten, Leinenband, DM 16.—

w .. Es gibt Blicher, die viele andere ersetzen. Wir mdéchten sagen: Fiir viele
von uns, die wir nur wenige vielleicht unser eigen nennen kénnen, ist es eines
davon.“ Vatikansender

H: M O FPERE T O P

Die Geheime Offenbarung
des heiligen Johannes
Eine christliche Schaw der Geschichte
Aus dem Franzosischen iibertragen von Nina E, Baring
264 Seiten, Leinenband, DM 14.50
Nicht nebulose Prophezeiungen und Deutungen, sondern eine realistische, auf

die Wiederkunft des Herrn ausgerichtete Schau der Geschichte sind das Er-
gebnis dieser sorgfiltigen Untersuchungen.

ALFONS AUER
Die vollkommene Frommigkeit des Christen

Nach dem Enchiridion militis Christiani
des Erasmus von Rotterdam

260 Seiten, englische Broschur, DM 15—

Die Darlegung der Frommigkeitslehre des Erasmus bringt einen objektiven
Ma@Bstab flir die Beurteilung dieses grofien Humanisten und liefert zugleich
einen wesentlichen Beitrag zu einem Zentralproblem der Moraltheologie: der
dem Laien gemiBen Fréommigkeit.

JOSEPH FUCHS S..5L
Lex Naturae

Zur Theologie des Naturrechts
192 Seiten, Leinenband, DM 10.50

Diese theologische Erhellung eines viel diskutierten Begriffs ist in der Absicht
geschrieben, MiBverstindnisse der Naturrechtslehre zu beseitigen und eine
eindeutige Grundlage flir das Gesprich zwischen den Theologen und Laien,
Juristen und Politikern beider Konfessionen zu geben.

Durch jede Buchhandlung!

PATMOS-VERLAG DUSSELDORTF



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

103. JAHRGANG - 1955 3. HEFT

Priesterliche Frommigkeit
und Rubrikenvereinfachung
Randbemerkungen zum Generaldekret der Ritenkongregation
Von P. Josef L 6w C.Ss. R., Vizegeneralrelator der Ritenkongregation, Rom

Einleitung

Das Generaldekret iiber die Rubrikenvereinfachung!) kam wohl
fiir die groBe Offentlichkeit ginzlich unerwartet; daher auch die
kuriosen Entgleisungen der Presse. Angesehene Zeitungen Roms,
wie etwa ,,Giornale d’Italia“, ,Il Tempo*, ,,I1 Messaggero“, brach-
ten alsbald nach Verdffentlichung des Dekretes in den ,Acta
Apostolicae Sedis“ unter auffdlliger Uberschrift die Nachricht,
daB ab 1. Jdnner 1956 die Messe abgekiirzt werde, auf die Hilfte,
auf zwei Drittel . . . Die kommunistischen Blitter, wie etwa
»L’ Unita“ und ,Il Paese“, gingen noch weiter und nutzten die
Gelegenheit zu boswilligen Ausfillen, wie etwa dem, daB die
Messe nur mehr fiinf Minuten dauern werde, da ja die Kirche
wohl bemerkt habe, dal den Gldubigen der Gottesdienst nicht
mehr zusage; man koénne also kiinftighin am Sonntag die Messe
recht bequem in den hygienischen Morgenspaziergang einbauen.. .
Aber auch im Ausland konnte man_solche und #hnliche Nach-
richten lesen, wie etwa im Pariser ,Figaro“, der von einer
Kiirzung der Messe auf ein Drittel redete. Das vatikanische
Organ , L’ Osservatore Romano“?) brachte dann wohl eine noble
Antwort und eine kurze, aber treffende Ausdeutung des Sinnes
des Dekretes; aber trotz allem werden auch nicht alle Priester
seinen wahren Sinn erfassen. Manche reden von Revolutionie-

1) ,Decretum generale de rubricis ad simpliciorem formam redigendis“
vom 23. Maiarz 1955; Acta Ap. S. 47 (1955), 218—224. — Schreiber legt
Wert darauf festzustellen, daB dieser Artikel am 1. Mai abge-
schlossen wurde. also eine Woche nach Erscheinen des Dekretes; aus
dem einfachen Grunde, weil es nicht unmdoglich ist, daB bis zum Zeitpunkt
der Verdffentlichung die eine oder andere Evliuterung oder Zweifelslésung
erfolgen koénnte. Ebenso werden bis dahin auch richtige Rubrikenkommen-
tare herausgekommen sein. Es handelt sich hier, um es scharf zu betonen,
darum, solche Fehlurteile zu vermeiden, wie sie gleich unten angefiihrt
werden, erwachsen aus einer ginzlich irrigen Grundeinstellung zu den Mo-
tiven und Absichten der neuen Verordnungen.

}) Am Montag, mit dem iiblichen Doppeldatum: Montag—Dienstag,
25.—26. April.

13



178 Léw, Rubrikenvereinfachung.

rung der Liturgie, andere behaupten, es sei viel zu wenig, was da
verordnet wurde, andere meinen, das Ganze sei eigentlich ohne
rechten Zweck oder zumindest unniitz und unzeitgerecht. Es mag
daher nicht unangebracht sein, ein paar Worte {iber den wahren
Zweck und die tatsidchliche Tragweite des Dekretes zu sagen.

Welchem Brevierbeter und Zelebranten wire z. B. nicht die
gelegentliche H&iufung von Pater, Ave und Credo oder von
Oktaven aufgefallen? Fragen wir dann die ,Kalendaristen®, die
Rubrikenfachleute, die die Jahreskalender fiir die einzelnen
Didzesen oder Orden zusammenstellen! Diese kénnten Beispiele
angeben von Verwicklungen und Ineinanderschiebungen, von
Ubereinanderlagerungen und gegenseitigen Ausschliefungen, von
den hoffnungslos verzwickten Regeln der Prizedenz, dazu noch
Votivmessen, Chor- und Konventmessen, von Féllen, wo auch der
geriebenste Fachmann (man verzeihe den Ausdruck) die Faden
kaum mehr entwirren kann. Die Rubriken sind wie alle
Gesetzessammlungen auf Grund eines natiirlichen Prozesses ge-
wachsen, haben sich an die immer dichter werdende Materie an-
gepaB3t, muBten immer mehr verworrene Félle miteinbeziehen,
sind zu einem Urwald zusammengewachsen, in dem kaum mehr
ein Pfad zu finden ist, wie es ja auch jeder Advokat oder sonstige
Jurist an den staatlichen Gesetzen erfihrt. Die Grundkodifikation
der Rubriken (Rubricae generales, sowohl fiir Brevier wie fir
Missale) geht auf die Zeit nach dem Tridentinum zuriick. Jeweils
hat man dann angefiigt und eingeschoben, wie es eben ging. Unter
Leo XIII. wurde in Rubricis vielerlei neu gefaBt und eingebaut,
aber doch nur mit dem Gesamtergebnis, daB die Materie noch
verwickelter wurde®). Unter Pius X., der eine durchgreifende
Generalreform der Liturgie.in Aussicht nahm, die aber dann doch
nicht zustandekommen konnte, wurden Additiones et Variationes?)
geschaffen, die auf die Generalrubriken folgen, aber nicht zu
einem organischen Ganzen verarbeitet wurden (eben weil man
auf die endgiiltige Reform in rascher Folge hoffte, die dann aber
ausblieb). Unter Benedikt XV. und Pius XI. kamen neue Feste,
Rangerhéhungen, neue Oktaven, also ne'e Komplikationen.

Die Andacht, die Frommigkeit, die Feier der Liturgie, sei es
Brevier, sei es Messe, hat mit der schon sprichwér. wchen Kompli-

%) Es geniige anzudeuten, daB z. B. die Vorstudien iiber die Einfiithrung
des Unterschiedes von festum ,primarium® und ,secundarium® an die zehn
Jahre wihrten. Das betreffende Dekret erschien am 22. August 1893, be-
‘stdtigt am 27. desselben Monats (Decreta auth. 3810).

49 Diese ,Additiones“ erschienen fiir das Brevier im Jahre 1914,
fiir das Missale im Jahre 1920, in den jeweiligen typischen vatikanischen
Ausgaben. Der jlingst verstorbene, bekannte und verdiente P. Fr. X. Hecht
hat sich der dankenswerten Miithe unterzogen, die Generalrubriken und die
»Additiones® in eines zusammenzuarbeiten; Rubricae generales Missalis,
Romae, Ephemerides Lit, 1940; Rubricae generales Breviarii, ebenda, 1941,



Léw, Rubrikenvereinfachung 179

ziertheit kaum gewonnen. Im Gegenteil, die Ehrfurcht vor den
notwendigen Regeln des Gottesdienstes hat stark abgenommen,
die Willkiir hat sich breitgemacht. Ein einheitlicher, allgemein
verbindlicher ,Codex iuris liturgici“?), in dem man sauber und
klar die einzelnen Regeln in knapper Fassung eindeutig finden
konnte, besteht nicht; die authentische Sammlung der Dekrete
der Ritenkongregation®) ist langsam zu einem uniibersichtlichen
Massenwerk angewachsen, wo es in einzelnen Fillen auch Wider-
spriiche gibt und ungemein viel Ballast mitgeschleppt wird, so
daB auch hier nicht leicht und nicht in allen Fillen die heute
giiltige Norm gefunden wird. Die , probati auctores®, auf die wohl
auch die Ritenkongregation selber bisweilen hinweist, sind sich
nicht immer einig. Wie alles Lebendige wichst ja auch die Liturgie
immer weiter, die Verhéltnisse #ndern sich, Notwendigkeiten
tauchen auf, die noch vor einem Jahrhundert, ja vor einem Jahr-
zehnt nicht geahnt wurden. Das Gesetz der Anpassung, ein un-
umgingliches Gesetz fiir alles Lebendige, macht sich auch in der
Liturgie und damit im Rubrikenwesen geltend?).

Alles in allem: Die Gesamtlage der Liturgie, Form und Art
der Gottesdienstfeier, die pastorale Seite der Liturgie, Anteil der
Liturgie an der priesterlichen Frommigkeit (oder vielmehr For-

5 Der Wunsch nach einer modernen, einheitlichen liturgi-
schen Gesetzgebung ist weit verbreitet und durchaus berechtigt.
Es wire nicht undenkbar, daB im Laufe der erhofften und nunmehr auch
angekiindigten Reform auch dem Gedanken eines solchen Kodex n#her-
getreten werde. Es wire sicher keine leichte und einfache, aber eine sehr
dankenswerte Aufgabe.

f) Die bekannte Sammlung ist schon seit lingerer Zeit nicht
mehr zu haben. Einem Nachdruck, wie er schon mehrmals von bekannten
Firmen vorgeschlagen wurde, will die Ritenkongregation nicht zustimmen,
da eine solche nur mehr historischen Quellenwert hitte; eine brauchbare
Ausgabe verlangte eine sehr grofie und schwierige Arbeit, die unter den
gegenwirtigen Umstdnden nicht gerechtfertigt erscheinen mag.

Es dirfte nicht unangebracht sein, hier einen Hinweis auf dieses an
sich wertvolle, aber heute doch als Ganzes iiberholte Werk zu geben. Die
amtliche Ausgabe umfalit sechs Binde, von denen die ersten fiinf von der
Polyglotta de Propaganda Eige, der letzte von der durch Pius X. errichteten
Polyglotta Vaticana gedruckt wurden. Eine niitzliche, ja notwendige Fort-
setzung bildet ie private Sammlung ,Collectio Decretorum ad S. Litur-
giam spectanti. . ab anno 1927 ad annum 1946“, Roma, Edizioni liturgiche.
Es ist die 2. Auflage einer Sammlung, die in der Zeitschrift ,Ephemerides
Lit.* 1939, Heft 1 und 2, erschienen war. So gesucht und fiir den Fachmann
unentbehrlich auch diese Sammlungen sind, so ist es doch nicht immer leicht,
daraus den der augenblicklichen Lage entsprechenden Rechtsbestand fest-
zustellen.

) Allgemein verbindliche Dekrete erscheinen immer auch in den ,Acta
Apostolicae Sedis”und gehen in d.e lokalen bischiflichen Amtsblitter
iiber; auch die verschiedenen Klerusblitter berichten fortlaufend. Am wich-
tigsten bleiben aber doch die Verdffentlichungen, weil auch viel reichhaltiger,
der bekannten .Ephemerides Liturgicae“ Rom, von den PP. Laza-
risten besorgt, die sich in Liturgicis einen berechtigten Ruf erworben haben.

13%*



180 Léw, Rubrikenvereinfachung

derungen der Liturgie an die priesterliche Frommigkeit) und damit
der Gesamtkomplex des liturgischen Rubrikenwesens sind in den
letzten Jahrzehnten (und erst recht nach den ungeheuren Um-
wilzungen des letztvergangenen Zweiten Weltkrieges) derart, wie
man zu sagen pflegt, ,aktuell” geworden, daBl die allgemeine Mei-
nung der kirchlichen Kreise, sowohl im Seelsorgeklerus wie auch
an leitenden und verantwortlichen Stellen, immer dringender nach
Entscheidungen, EntschlieBungen, Reformen, neuen Formen zu
rufen begann®). Wie immer in &hnlicher Lage blieb auch trotz
ernsthafter Warnungen von seiten der allerhéchsten Autoritdt die
»Selbsthilfe® nicht aus. Eben diese oberste und allein zustindige
Stelle hat aber auch in der letzten Zeit ganz eindeutig kund-
getan, daB der Gesamtbereich der Liturgie ,aktionsreif* gewor-
den: ist.

Der Heilige Vater Pius XII. (um nur das Hauptséchlichste rasch
anzudeuten) hat in seiner groBen Liturgieenzyklika ,Mediator
Dei*“?) die Hauptfragen der Liturgie nach der theoretischen wie
nach der praktischen Seite hin griindlichst und richtungweisend
behandelt. Auf dem Gebiete der Ritualien ist eine merkliche
pastoral-praktische Einstellung wahrzunehmen!?). Die Psalmen,
einer der Hauptbestandteile des Offiziums, sind in einer neuen und
fraglos lesbareren Fassung vorgelegt und zugelassen worden!?);
die Osternachtfeier scheint eine weitere Entwicklung anzu-
bahnen!?), Das Dekret, das den Ausgangspunkt unserer Aus-
fiihrungen bildet, deutet nunmehr auch offen und kaum miBzu-
verstehend an, daB tatsichlich eine eigene Kommission an der

8) Es ist ganz unmdglich, auch nur anzudeuten, was alles an Studien-
material in dieser Hinsicht aufgelaufen ist, zumal in liturgischen Zeitschrif-
ten, in sonstigen Klerusblédttern, in eigenen Studien und vor allem in den
Archiven der Ritenkongregation. GroBes Aufsehen machte seinerzeit das
Werkchen des Kardinals von Bologna, Nasalli-Rocca, das drei Auf-
lagen erlebte und von vielen (irrig!) als amtlich angesehen wurde: De Bre-
viario Romano et Kalendario ejusdem Breviarii Reformando, 3. Auflage,
Bologna 1948. Die ,Ephemerides Lit.“ haben seit einigen Jahren Vorschlige
zur Generalreform der Liturgie gesammelt und verdffentlicht.

%) Acta Ap. S. 39 (1947), 521—600, Datum 20. November 1947; vgl
A, Bugnini, Documenta pontificia ad instaurationem liturgicam spec-
tantia 1903—1953, Roma, Edizioni liturgiche, 1953, 96—164; dazu die vielen
Kommentare in den verschiedensten einschligigen Zeitschriften.

10) Es geniige, auf das bekannte deutsche oder franzosische Rituale hinzu-
weisen, die stark zweisprachig sind. Uber den so wichtigen Komplex der
Volkssprache in der Liturgie ist jetzt vor allem nachzulesen: C. Koro-
levskij, Liturgie en langue vivante. Orient et Occident, Nr. 18 der Samm-
lung Lex orandi, Paris, Les éditions du Cerf, 1955.

1) Dariliber berichtet jetzt ausfiihrlich P. A. Bea in: Biblica 36 (1955),
161—181, unter dem Titel: I primi dieci anni del nuovo Salterio latino. Es
ist das eine erweiterte und tiefer begriindete Wiedergabe seiner viel be-
achteten Konferenz am Bibelinstitut, gehalten am 30. Jinner d. J.

12) Acta Ap. S. 43 (1951), 128—137; 44 (1952), 48—63; dazu zahllose Kom-
mentare und Berichte, die hier nicht nidher angefiihrt zu werden brauchen.



Low, Rubrikenvereinfachung 181

allgemeinen Liturgiereform arbeitet. Dieselbe Kommission er-
scheint denn auch als jenes Organ, das die Verordnungen iiber die
Rubrikenvereinfachung ausgearbeitet hat!?).

Motivierung der Rubrikenvereinfachung

Nach dieser etwas umstidndlichen Einleitung kommen wir zur
Sache. Das Dekret, welches den Verordnungen vorausgeht und
diese in Kraft setzt, gibt sehr eindeutig das Hauptmotiv an, um
dessentwillen sie erflossen sind: Cum nostra hac aetate sacerdotes,
praesertim illi qui curam animarum gerunt, variis novisque in dies
apostolatus officiis onerentur, ita ut divini officii recitationi ea
qua oportet animi tranquillitate vix attendere possint . . . Die
Uberbelastung vor allem des Seelsorgeklerus,
der sich Tag um Tag von immer neuen und dridngenden Aufgaben
tuberfallen sieht') und daher die zu einer ruhigen, gesammelten,
wahrhaft frommen und fruchtreichen Verrichtung des Brevier-
gebetes notige Zeit und Ruhe kaum mehr aufbringt. Dieser hochst
nachteilige Zustand, der dem innersten Kern der priesterlichen
Existenz gefahrlich wird, gibt den Anlaf zu einer zunichst freilich
nur vorldufigen, aber immerhin ausgiebigen Umordnung im Ru-
brikenwesen. Die eigentliche, endgiiltige Reform der Liturgie, die
eindeutig im Dekret als schon in Vorbereitung bezeichnet wird,
deren Erscheinen aber immerhin noch einige Jahre voraussetzt,
kann und wird dann, eben weil allumfassend, viel weitreichender
und tiefgreifender sein kénnen. Einiges sollte aber schon jetzt
getan werden, um einerseits eine wirkliche Abhilfe, wenn auch in
beschrinkterem AusmafBe, zu gewdhren und anderseits einen
langsam unertriglichen und sicherlich unguten Zustand zu bessern,
vor allem, wie das Dekret sagt, um der priesterlichen Frommig-
keit wieder neuen Halt zu geben. Darum also die Verordnungen
zur Vereinfachung der Rubriken! :

Also keine ,Revolution®, kein Umsturz des Vorhandenen! Im
Gegenteil, ein Grundsatz in der Aufstellung der Verordnungen
war gerade der, alles so anzuordnen, daB die bisherigen Biicher,
Brevier und Missale, weiterhin in Gebrauch bleiben — ohne
Zusitze, Ergdnzungen, Einlagen und derlei. Nur Kiirzungen,

13) Im Dekret heiBt es tatsichlich: Summus Pontifex Pius P. P. XII...
rem... commisit peculiari virorum peritorum Commissioni, quibus studia de
generali liturgica instauratione demandata sunt.

1Y) In diesem Zusammenhang darf ich auf einen Artikel hinweisen, der
in der Zeitschrift ,Heiliger Dienst“ 8 (1954), 107—122, erschienen ist, zumal
auf die Ausfiihrungen auf S. 1081, 111f, und vor allem S. 121f, wo aus-
driicklich von den Gegenmitteln gegen die Uberlastung des
Klerus gesprochen wird. Auch die endgiiltige Reform der Liturgie kann
und will kein Allheilmittel gegen die priesterliche Uberarbeitung sein; der
Priester mufB3 auf andere Weise und durch andere Mittel entlastet und fiir
seine echt priesterliche Aufgabe voll freigestellt werden. Die ,Actio catho-
lica® hitte hier eines der schonsten Betitigungsfelder.



182 . Léw, Rubrikenvereinfachung

Auslassungen, die am Grundstock der Biicher nichts &ndern,
sind vorgesehen. Diese maf3volle Grundhaltung legte auch wieder
Beschridnkungen auf, und manche an sich durchfiihrbare und
wilinschenswerte Anordnung wurde wieder vom Plane abgesetzt,
eben um die jetzt geltenden Biicher — und damit auch die Finan-
zen des Klerus — zu schonen. Daher die Klausel im Dekret, die
den vom Heiligen Stuhl anerkannten liturgischen Verlegern ver-
bietet, die Neuerungen in die liturgischen Biicher einzufiihren,
falls sie Neudrucke veranstalten wollten. Ohne diese Klausel wire
eine leicht eintretende Folge, daBl eine Art Wettlauf entstiinde,
die erste vereinfachte Ausgabe herauszubringen; der Klerus aber,
der zum GroBteil in den letzten Jahren sich des neuen Psalteriums
wegen neue Breviere angeschafft hat, wiirde wieder zu neuen
Ausgaben verlockt werden, die sich nach wenigen Jahren als
unniitz herausstellten, weil die endgiiltige Reform der Liturgie
ohne Zweifel die Neuanschaffung von Brevier und Missale erfor-
dern wird. Wer jetzt aus welchem Grunde immer neue Breviere
oder Missalien bendétigt, mag sie ruhig anschaffen, da ja auf Grund
der Verordnungen die Neuerungen nur in Auslassungen, aber nicht
in Textdnderungen bestehen.

Damit kommen wir zum Text der Verordnungen.
Hier kann nicht ein vollstdndiger und bis in das einzelne gehender
Kommentar gegeben werden; das wiirde zu weit fithren und ist
auch nicht so nétig. Es geniigt und ist eigentlich wichtiger, die
Grundhaltung und die Hauptneuerungen kennenzulernen, aus
denen sich die wichtigsten praktischen Folgerungen leicht ableiten
lassen. Im einzelnen muB sich ja doch der Brevierbeter und Messe-
leser an die Jahr um Jahr erscheinenden Ordines halten, in denen
die Feinheiten (ohne die es nun einmal im Rubrikenwesen nicht
abgeht) enthalten sind. Daher treten die Verordnungen, die
getroffen werden, mit 1. Jdnner 1956 in Kraft, um so dem Klerus
gleich auch den , Ordo“ in die Hand geben zu koénnen, in dem er
die genaue und bis in das einzelne gehende Anweisung fir die
Verrichtung des Breviers und die Feier der Messe finden wird.

Die Verordnungen im einzelnen

Nach dem iiblichen Schema der Rubrikengesetze gibt es ,, Tituli®
als Hauptteile und dann einzelne Nummern, bisweilen mit Unter-
titeln; im ganzen fiinf Titel und 54 Nummern. Titel I gibt allge-
meine Anweisungen, Titel II behandelt das Kalendarium, Titel III
die Kommemorationen, einen Gegenstand, der Brevier und Missale
gemeinsam ist, Titel IV und V behandeln sodann Brevier bzw.
Missale.

Titel I: Allgemeine Anweisungen

Das Generaldekret iiber die Rubrikenvereinfachung gilt nur
fiir den ro6mischen Ritus, also nicht etwa fiir den ambro-



Léw, Rubrikenvereinfachung 183

sianischen oder fiir den monastischen, den Dominikaner-, Karme-
liter-, Prdmonstratenserritus (um einige zu nennen), wohl aber
z. B. fiir die Franziskaner, Augustiner-Eremiten und andere, die
den rémischen Ritus befolgen, wenn auch mit sehr ausfiihrlichem
eigenem Proprium.

Unter dem Fachausdruck calendarium sind sowohl der
allgemeine Kirchenkalender wie auch die einzelnen Di6zesan- oder
Ordensproprien gemeint. Das Dekret gilt sowohl fiir die private
wie fiir die chormaBige Rezitation des Offiziums, wenn nicht aus-
driicklich anderes bemerkt wird. Endlich wird verfiigt, daB alle
Einzelindulte (indulta particularia) sowie alle Gewohnheiten, auch
solche, die ganz besonderer Erwdhnung bediirfen, insoweit sie
den Anordnungen dieses Dekretes entgegenstehen, als abgeschafft
zu betrachten sind. Es soll dem Vereinfachungsdekret ein allge-
meiner und genauer Vollzug garantiert werden. Privatfrommigkeit
oder derlei soll keine Handhabe bilden, um den Zweck des De-
kretes wieder in Frage zu stellen!®). Obwohl es eigentlich selbst-
verstiandlich ist, wird ausdriicklich festgesetzt, daB alle bisherigen
Rubriken in Kraft bleiben, soweit sie nicht im vorliegenden Text
abgeidndert werden.

Titel I11: Anderungen im Kalendarium

Dieser Titel enthédlt (Nr.1 und 2) eine grundlegende Verein-
fachung, welche dann AnlaB gibt, in einer Reihe von Untertiteln
weitere, vielfach damit zusammenhingende Vereinfachungen vor-
zuschreiben. Diese grundlegende Vereinfachung, die den ganzen
Kalender betrifft'é), bezieht sich auf den Grad und Ritus des

15) Hin Beispiel! Der Ordinarius einer groBlen Dibzese mit klingendem
Namen reicht ein neues Offizium fiir ein Ditzesanfest mit wirklich auffallend
langen Lesungen der 2. Nokturn ein. Man macht auf diese Lénge aufmerk-
sam, die dem Klerus beschwerlich fallen kénnte. Antwort: Der Klerus wird
sich gliicklich schitzen, daB er diese langen Lesungen bekommt, da sie ja
doch die Didzesangeschichte berithren.  Man approbierte also die langen Le-
sungen, weil der Bischof es so haben wollte.

GefithlsméaBig mag manche der Verordnungen etwas befremden, aber
schlieBlich ist die amtliche Liturgie nicht dazu da, um ,Devotionen“ zu pfle-
gen. Nicht nur dem Priester, auch dem Volke ist mit der schlichten, klaren,
aber gnadenhaft wirksamen Liturgie besser gedient als mit einer Uberladung
mit Elementen, die an sich liturgiefremd sind. Dabei soll der auBerlitur-
gischen Frommigkeit in keiner Weise nahegetreten werden. Aber es sind
doch zwei verschiedene Felder, auch wenn sie sich gegenseitig recht nahe
‘bertiihren.

18) Der ,Kalender® im Sinne von Heiligenliste ist nicht direkt betroffen
worden; kein Fest wurde ausgeschaltet, blol eine Reihe im
Rang erniedrigt. Eine Reform des Heiligenkalenders wére eine ganz andere
Sache und diirfte zu den schwierigsten und heikelsten Problemen der Gene-
ralreform gehoren. Anderseits hat die rein lineare Rangerniedrigung von
Festen bisweilen auch Unebenheiten im Gefolge, die man vermieden sehen
wollte; aber da hitte man eben gleich das ganze Heiligenkalendarium kritisch
durcharbeiten miissen, was gelegentlich dieser rubrikalen Vereinfachung
nicht ausfithrbar war.



184 Low, Rubrikenvereinfachung

Semiduplex, die hiemit abgeschafft werden. Tage, die bisher
als Semiduplex gefeiert wurden, sind in Hinkunft als Simplex zu
halten. (Die Pfingstvigil, bisher simplex, und die Tage innerhalb
der groBlen privilegierten Oktaven Weihnachten, Ostern, Pfingsten,
werden duplex.) Die Abschaffung des Semiduplex fiihrt nun zu
weiteren, vielfach sehr ausgiebigen Vereinfachungen.

a) Die Sonntage sollen — die liturgische Bewegung, zumal
unter pastoralem Gesichtspunkt, hat hier weitreichend wvor-
gearbeitet — wieder mehr betont werden. Schon der hl. Papst
Pius X. hat in dieser Richtung viel getan. Es blieb aber z. B. der
seltsame Gegensatz zwischen Grad und Ritus, so daB Pfeiler-
sonntage des Kirchenjahres — die Sonntage 1. Klasse — den Ritus
des Semiduplex hatten mit allem Zubehor, wie Preces, Suffragium
und derlei. Die tragenden Sonntage des Kirchenjahres werden
nunmehr einfachhin duplex 1. Klasse, zugleich mit einer Bereiche-
rung der Zahl. Es sind nunmehr alle vier Adventsonntage, die
Sonntage der Fasten- und Passionszeit, der Ostersonntag, der
WeiBle Sonntag, der Pfingstsonntag. Diese tragenden Pfeiler des
ganzen liturgischen Jahres werden absolut gesichert; sie werden
allen Festen vorgezogen, sowohl in der Ganzfeier wie in den
Vespern (Okkurrenz und Konkurrenz!?), Immerhin ist fiir den
2., 3., 4. Adventsonntag eine Milderung insofern angesetzt, als
gestattet wird, falls auf einen solchen Sonntag ein Fest 1. Klasse
trifft (gedacht ist vor allem an den 8. Dezember), alle Messen (aufler
der Konventmesse) vom Fest zu feiern'®).

Die iibrigen Sonntage (also bisherige Sonntage 2. Klasse [Sep-
tuagesima, Sexagesima, Quinquagesima] und die Sonntage ,per
annum®) werden duplex, die erstgenannten duplex 2. Klasse, die
anderen duplex minus (aber mit den bisherigen, bzw. mit neuen
Bevorzugungen). Da in den Brevieren die Sonntage alle als semi-

17) Die ,Okkurrenz“ und die ,Konkurrenz“ gehéren zu den
verwickeltsten Stlicken der Rubriken. Bekanntlich versteht man unter
Okkurrenz das Zusammentreffen zweier (oder mehrerer) Offizien am gleichen
Tag, unter Konkurrenz das Zusammentreffen in den Vespern. Dabei handelt
es sich darum, den Vorrang festzustellen und daraus abzuleiten, wie die
Tagesfeier und die Vesper gehalten werden muB. Das alles hat zu iiber-
feinerten MaBimethoden gefiihrt, die nur mehr den Spezialisten einigermaBen
geldufig sind.

: ) Das Fest Marid Empféangnis war der Grund, warum unter
ng X. bloB der 1. Adventsonntag ein Sonntag 1. Klasse wurde. Die Dog-
matisierung der Lehre von der Unbefleckten Empfingnis Marid hatte zur
Folge, daB das Fest immer weiter ausgebaut wurde mit Oktav (die bei einem
bloB dreiwtchigen Advent gleich ein Drittel davon wegnahm) und auch mit
Vigil, die aber doch nur in der Messe, aber nicht im Offizium gefeiert werden
konnte. Anderseits ist (leider!) das hohe Marienfest in sehr vielen Lindern
kein kirchlicher Feiertag, sondern Arbeitstag. Die Zulassung der Messe am
2. Sonntag (der hier in Betracht kommt) diirfte geniigen, um das Volk zu
befrl'liefligen. Es bleibt selbstverstéindlich frei, die Festoktav oder Festnovene
Zu halten. ;



Léw, Rubrikenvereinfachung 185

duplex behandelt sind, also u. a. die Antiphonen am Beginn der
Psalmen nur ,angedeutet” sind, so wird die eigentlich von nun an
geltende ,,Verdoppelung“ derselben gleich am Anfang nicht mit-
vorgeschrieben. Also eine augenfillige Ubergangsverordnung!

AuBerdem wird das Verschieben von Sonntagen auf den Sams-
tag vorher oder das Nachholen der Messe in der Woche nachher
abgeschafft. (Es bleibt nur das vollstdndige Verlegen der Sonntage
nach Epiphanie auf die Zeit nach Pfingsten.) Endlich wird noch
festgelegt, daBl jedes Fest des Herrn, falls es auf einen Sonntag
fallt, den Platz des Sonntages einnimmt, aber mit Kommemoration
desselben.

Es scheint hier ein erster Schritt getan zu einer noch weiter-
gehenden zukiinftigen Heraushebung der Sonntage aus der all-
gemeinen liturgischen Ebene, um dem ,,Tag des Herrn“, dem all-
wochentlichen ,Kleinostern®, zu seiner ihm von Rechts wegen
zustehenden Bedeutung zu verhelfen!?).

b) Die Vigilien werden merklich eingeschriankt. Man halte
sich vor Augen, daB sie schon lingst keine ,Nachtwachen® mehr
sind, sondern nur eine Art vorbereitende Kommemoration eines
nachfolgenden Festes. Also — wie so oft in der liturgisch-rubri-
kalen Entwicklung — eine Richtung in das rein Formalistische!
Von den privilegierten Vigilien, die absolut gefeiert werden miis-
sen, bleiben bloB zwei: Weihnachten und Pfingsten (die Ostervigil
hat ja einen eigenen Charakter). Von den iibrigen Vigilien bleiben
nur fiinf: Christi Himmelfahrt, Marid Himmelfahrt; Johannes der
Tdufer, Peter und Paul und Laurentius; also die friithen Vigilien,
die alte, eigene Formulare haben, die man nicht verlieren
mochte??). ;

c) Die Oktaven sind vielfach auch zu einem rein formali-
stischen Element geworden, zu einer Dekoration, die nun einmal

19) Die Feste 2. Klasse gehen bekanntlich den gewdhnlichen Sonn-
tagen vor, also u. a. die Apostelfeste, viele Marienfeste, aber auch andere
Feste, die an sich fiir den Bau und Lauf des Kirchenjahres weniger Wert
haben; zumal die vielen Proprienfeste, fiir die (noch oft aus ,Frommigkeits®-
Griinden) eigens der Rang der 2. Klasse erbeten wird. Eine noch weiter-
gehende Sicherung auch der einfachen Jahressonntage diirfte wohl gewlinscht
und erhofft werden. Freilich ist eine Voraussetzung dazu der Unterricht
des gldubigen Volkes, damit es im Sonntag wirklich den ,Tag des Herrn“
sieht und versteht, daB vor der Sonne die Sterne erbleichen. Die Frage der
Sonntagsheiligung ist bekanntlich eine der brennendsten, die die Pastoral-
liturgie kennt.

20) Den formalistischen Charakter, den heute die Vigilien vielfach
angenommen haben, sieht man auch daraus, daf3 sie sehr hdufig von anderen
Festen tliberlagert worden sind; auch die Auseinanderreifung von Vigil und
Fest ist an sich ein Unding. Die neuen Verordnungen bestimmen denn auch,
daB, falls eine der gebliebenen Vigilien auf einen Sonntag f#llt, sie nicht
mehr wie bisher vorausgenommen wird, sondern ausfillt. Da nun u. a. auch
die Vigil von Allerheiligen wegfillt, ist damit automatisch auch das vom
Kodex vorgesehene Fasten aufgehoben (vgl. Can, 1252, § 2).



186 Léw, Rubrikenvereinfachung

fiir gewisse Feste notig erschien und dabei die Liturgiefeier viel-
fach unnétig beschwerte, ohne die wahre Andacht zu férdern. Eine
»Diskriminierung* der Feste in Hinsicht auf allfillige Oktaven
erschien nicht angezeigt. Bei der wirklich fast maBlosen Aus-
dehnung (man denke an die vielen Partikularoktaven!) gab es
wohl nur eine Rettung, den vollstindigen Verzicht auf alle
Oktaven aufler der fiir die drei Grundfeste Weihnachten, Ostern
und Pfingsten. Diese behalten ihre privilegierten Oktaven. Sdmt-
liche anderen Oktaven sind aufgehoben. Ausdriicklich wird noch-
mals betont: sowohl im allgemeinen Kirchenkalender wie in den
Einzelkalendern®!). Wiahrend die Feier der Weihnachtsoktav
bleibt, wie sie jetzt ist (nur daB allfillige Tage innerhalb der Oktav
duplex werden), um in den bisherigen Bilichern nichts &ndern zu
miissen, werden die Tage der Oster- und Pfingstoktav zu duplex
und schlieflen jede Kommemoration aus.

Die Aufhebung der Oktaven macht nun eine Reihe von Uber-
gangsbestimmungen nétig, die sich auf die Ex-Oktaven von Epi-
phanie, Christi Himmelfahrt, Fronleichnam und Herz-Jesu-Fest
beziehen. Ohne den Fachausdruck zu gebrauchen, wird praktisch
ein ,tempus natalicium®, ein ,tempus Epiphaniae“ und ein ,tem-
pus Ascensionis® eingefiihrt. An den Tagen vom 2. bis 5. Jinner
(bisher Oktavtage von Stephan, Johannes Ev., Unschuldige Kin-
der und Vigil von Epiphanie) wird die Weihnachtszeit weiter-
gefiihrt (ohne in den Texten der Biicher etwas zu &ndern) als
Ferialoffizium, das die Wechselteile aus dem Text des 1. Jidnner
nimmt, ebenso die Messe. Ahnliches gilt fiir die aufgehobene Oktav
von Epiphanie und Himmelfahrt, hier bis Pfingsten (also die Hl.-
Geist-Novene!). Die bisherigen Oktavtage werden Feriae mit Wei-
terbeniitzung der Festteile. Eine Neuerung, die sich aber leicht
erklirt und die — praktisch — gar keine ist, findet sich am
13. Janner, bisher Oktavtag von Epiphanie, gewidmet der Feier
der Gottesoffenbarung anléBlich der Taufe Jesu. Dieses Gedenken
durfte nicht fallengelassen werden. Daher ordnet das Dekret die
Feier der ,Commemoratio Baptismatis D. N. Jesu Christi“ als

%) Die Hochfeste, die jetzt ihre Oktaven verloren haben, ktnnen bei
der geplanten Generalreform auch in anderer Weise hervorgehoben werden.
Paris und andere Dibzesen, wie auch einige Orden, haben z. B. die Oktav von
Marid IjIlmmc.elfahrt privilegiert; in Rom ist die Oktav von Peter und Paul
privilegiert; in einigen Orden ist das Fest des Stifters mit privilegierter
Oktav ausgezeichnet gewesen. Als Pius XI. die Heiligen Franz von Assisi
und Katharina von Siena als Hauptpatrone von Italien aufstellte, wurde
ausdriicklich die Feier der an sich vorgeschriebenen Oktaven ausgenommen,

Fiir die ganze Kirche werden nunmehr aufgehoben: vier privilegierte,
sechs gewdhnliche Oktaven und acht verschiedene Typen von gewdohnlichen
Partlkulgroktaven; ferner fiinf einfache Oktaven und der einzige bestehende
Typus einer Partikularoktav dieser Gattung. Davon sind 75 Tage im allge-
meinen Kirchenkalender betroffen; doch eine ausgiebige Vereinfachung!



Léw, Rubrikenvereinfachung 187

Duplex maius an mit den Formularen des bisherigen Oktavtages
(13. Jénner).

Die bisherigen Oktavtage von Fronleichnam und Herz-Jesu
werden einfache Ferialtage; die einfallenden Sonntage, die bisher
ein Officium ,mixtum* hatten, mit den Wechselteilen meist vom
Fest, werden beibehalten, wie sie jetzt sind (wieder, um in den
Biichern nichts zu dndern). SchlieBlich bleibt die hieraus folgende
Inkonsequenz insofern nicht ohne Rechtfertigung, als ja vielfach
an diesen Sonntagen, auch nach Abschaffung der liturgischen
Oktav, die duBlere Feier bestehen bleibt??).

d) Bei den Heiligenfesten wirkt sich die Aufhebung
des Semiduplex ausgiebig aus: die bisherigen Heiligenfeste mit
dem Grad des Semiduplex werden Feste mit Ritus simplex (also
aus Festen mit neun Lesungen zu solchen mit drei Lesungen); es
trifft fast 60 Tage.

Die bisherigen Simplex-Feste werden, um nicht deren Zahl
grundlos zu mehren, aber auch um neue Komplikationen durch
Zusammenfallen von mehreren Simplex-Festen zu verhindern, zu
einfachen Kommemorationen in Ferialtagen ohne historische Le-
sung (also bloB in den Laudes und in der Messe; das, was im
benediktinischen Ritus ,memoria“ heiBt); das trifft fast 40 Tage.

Ein letzter Punkt, nicht ohne pastorale Note, bestimmt, daB3 in
der Fastenzeit bis zur Karwoche, ausgenommen es féllt ein Fest
1. oder 2. Klasse ein, nicht nur (wie bisher schon) die Messe, son-
dern auch das Offizium (freilich nicht im Chor, nur
privat) von der Feria sein darf, was nebenbei auch eine Abkiirzung
bedeutet, aber als Hauptzweck den hat, die Fastenzeit mehr zur
Geltung zu bringen als bisher, zumal doch das eigentliche korper-
liche Fasten kaum je wieder seine alte Bedeutung zurlickgewinnen
wird?2s).

22) Wie schon in Anm. 18 gesagt wurde, bleibt es jedem unbenommen,
bisherige Oktaven (Novenen) weiter zu feiern, ganz nach Herkom-
men. Ja, es wire sogar unangebracht, diese volkstiimlichen Feiern abzu-
schaffen. Amtliche Liturgie und Volksfeier miissen durchaus nicht immer
haarscharf aufeinander abgepalit sein.

23y In der altchristlichen Praxis (als iiberhaupt noch sehr wenige Heiligen-
feste bestanden) war die Fastenzeit von Heiligenfeiern frei; die Auf-
merksamkeit von Klerus und Gldubigen war ausschlieBlich auf die grofien
und in die Tiefe gehenden ,Exerzitien“ gerichtet, die durch 40 Tage und
nicht nur mit Gottesdienst und leiblichem Fasten, sondern ebenso mit einer
Reihe von sonstigen Tugendiibungen, wie Almosengeben, guten Werken,
Armenbhilfe, Selbstzucht, auf das groBle Ostergeheimnis vorbereiten wollten.
Das unaufhaltsame Eindringen der Heiligenfeste, zumal im Mittelalter, zer-
brockelte langsam, aber sehr sicher das Grundwesen der Fastenzeit, und als
gar das Fasten als solches durch die Macht der Umstinde des heutigen Le-
bens praktisch auBer Gebrauch kam, war auch schon der Sinn der Fasten-
zeit so sehr verdunkelt, daB die vermehrte Praxis des christlichen Tugend-
lebens und die erhdhte Ausiibung der christlichen Karitas als ebenso echte
~Fastenzeitiibung® dem Volke (und auch dem Klerus) nicht mehr geldufig



188 Loéw, Rubrikenvereinfachung

Titie T I Kbmmemorationen

Das Kapitel der Kommemorationen ist in der Rubrikenlehre
eines der allerverzwicktesten, und es schien fast aussichtslos, den
Knéuel von Bestimmungen zu entwirren. Hier half nur eine
knappe Neufassung mit moglichst einfachen Grundregeln. Das ist
aber rascher gesagt als durchgefiihrt. Nur wer sich in dieser
Spezialmaterie sehr gut auskennt und selber, eventuell als Kalen-
darist, gendtigt war, den Wust von Regeln und die vielen Ver-
wicklungen, die es da geben kann, kennenzulernen und zugleich
die richtige Losung zu suchen, kann ermessen, was es gekostet
haben mag, hier mit ein paar Regeln durchzukommen, deren An-
wendung immer noch, wenn es einmal recht heikel wird, zu
Zweifeln fiihren kann. Die Kommemorationen sind jetzt grund-
sdtzlich in zwei Klassen geteilt worden: in solche, die niemals aus-
fallen kénnen und vor allen anderen Kommemorationen den
unbedingten Vortritt haben, und in solche, die allenfalls auch aus-
fallen konnen, wenn die betreffenden Bestimmungen zutreffen.

Kommemorationen, die immer gehalten werden
miissen, sind folgende fiinf: von jedem Sonntag; von jedem
Fest 1. Klasse; von allen Ferien des Adventes und der Fastenzeit;
von den drei Quatembertagen des September; von der Litania
maior (25. April). Diese Tage sind also sozusagen privilegiert und
konnen niemals libergangen werden. Sind sie zu kommemorieren,
dann immer an erster Stelle. Die Auswahl dieser Tage benédtigt
keine weitere Begriindung.

Alle iibrigen Kommemorationen, die etwa eintreten sollten, sind
nur zuldssig big zur Zahl von drei Orationen
im ganzen. Mit anderen Worten, um ja genau zu sein: aufler der
Tagesoration nur noch zwei andere Orationen! Alles, was hier
von Kommemorationen gesagt wird, gilt sowohl vom Offizium wie
von der Messe, sowohl von den Vespern wie von der Ganztagfeier.

Die nicht absoluten Kommemorationen unterliegen aber noch
weiteren Beschrinkungen. Abgesehen also davon, daB sie erst
nach den allfdlligen ,unausliBlichen“ (man gestatte den Aus-
druck!) eingeschaltet werden diirfen, wird noch bestimmt: An

war. Die vielen Heiligenfeste, die zumal in den letzten Jahrhunderten immer
noch in die Zeit der Quadragese einstromten, haben dann auch die rein
liturgische Feier dieser so wichtigen Zeit des Kirchenjahres schwer
beeintréchtigt. Der ‘hl. Papst Pius X. suchte etwas vorzubeugen; es wurde
gestattet, wenigstens die Messe vom Ferialtag der Fastenzeit zu lesen. Jetzt
geht man einen Schritt weiter: auch das Offizium ist nunmehr gestattet
(auBer an Festen 1. und 2. Klasse), und es ist unschwer vorauszusehen,
wohin die Gesetzgebung steuert. Der ambrosianische Ritus 1483t heute noch
kein Fest in der Fastenzeit zu (Josef und Marig Verkiindigung sind erst Ende
des letzten Jahrhunderts angenommen worden). Der Zug in das Wesentliche
zeichnet sich immer deutlicher ab, auch in dieser »vereinfachung®, und damit
ist dem Klerus ein Signal gegeben, das beachtet werden sollte,



Léw, Rubrikenvereinfachung | 189

Sonntagen 1. Klasse, also an den Grundpfeilern der Jahresfeier,
an den Festen 1. Klasse, an den privilegierten Ferien und Vigilien
(Weihnachts- und Pfingstvigil, Aschermittwoch und Wochentage
der Karwoche), auBlerdem, wenn eine feierliche Votivmesse ,in
cantu“ oder als ,solemnis“ (mit Diakon und Subdiakon) gehalten
wird, gibt es keine andere Kommemoration. An Festen 2. Klasse
und an den tiibrigen Sonntagen (die nicht 1. Klasse sind) gibt es
nur eine Kommemoration (immer auBer und nach den allenfalls
eintreffenden ,unausléBlichen“). An allen anderen Tagen gibt es
nur zwei Kommemorationen (denn im ganzen diirfen ja nur mehr
drei Orationen sein!).

Damit ist der nicht mehr gut tragbaren Hiufung von Kom-
memorationen, sowohl im Offizium wie in der Messe, ein Riegel
vorgeschoben. Notwendige Kommemorationen sind eigens ge-
schiitzt, so daB fiir das Kirchenjahr und damit fiir die Frémmig-
keit notwendige Gedéchtnisse nicht ausfallen; anderseits sind nicht
derart notwendige Gedichtnisse verniinftig geregelt. Man sieht
leicht, wie die Sonntage wieder bevorzugt sind. Man denke dabei
an die Pfarrmessen, an die sonntiglichen Gemeinschaftsmessen,
die nunmehr ohne den heute so oft lidstig empfundenen Apparat
von Kommemorationen gehalten werden kdnnen2?).

AufBler diesen Bestimmungen, die die Zahl der Kommemora-
tionen neu ordnen, wird nun auch die Form der Komme-
morationen vereinfacht. Diese geschieht nur mehr: im
Offizium durch Vers und Antiphon von Magnificat bzw. Benedic-
tus und Oration; in der Messe durch Oration, Sekret und Post-
communio; alle anderen Elemente, die bisher zu Kommemora-
tionen herangezogen werden konnten, wie z. B. die ,nona lectio®,
der Vers in der Prim (im Responsorium breve), die SchluB3strophe
gewisser Hymnen, in der Messe Credo und Préfation wie SchluB-
evangelium, sind auBer Kurs gesetzt (ausgenommen, wo es sich -
nicht um ein Fest, sondern um die ,,Zeit“ handelt, also Advent,
Weihnachtszeit, Epiphaniezeit, Fastenzeit, Himmelfahrtszeit).

Es bedarf wahrhaft keiner langen Beweisfilhrung, um zu
sehen, daBl diese neuen Bestimmungen das ganze Kommemora-

*) Es sei wiederholt, daB in der hier geschilderten Rubrikenreform, die
sich die ,Vereinfachung® zum ersten Ziele setzt, der der heutigen Zeitlage
so wichtige und heilsame Zug zum Wesentlichen immer wieder hervortritt.
Gerade die Wucherungen im Rubrikenbereich haben nur zu oft von wichtigen
und grundlegenden Dingen in der Liturgie abgelenkt und viel zuviel der
Kleinlichkeit und I-Tiipfelei Raum gegeben. Hier liegt wohl der grofie Ge-
winn und der wahre Wert der eben vorgenommenen, wenngleich interimi-
stischen Verordnungen. Man darf sich dann wohl von der eigentlichen
Generalreform der Liturgie noch viel mehr das Wiederherstellen des Grund-
satzlichen und Wesenhaften erwarten; jedoch sollte inzwischen, sowohl bei
Klerus wie Glaubigen, die liturgische Nacherziehung (wenn man sich so aus-
driicken darf) viel mehr gepflegt werden, damit einmal die eigentliche Reform
auch den Boden finde, auf dem sie wirklich zur Vollfrucht ausreifen kann.



190 Léw, Rubrikenvereinfachung

tionswesen auf eine ganz neue und wesentlich einfachere Basis
stellen und damit fraglos eines der vielfach listig empfundenen
Elemente der Zerstreuung und Unandacht ausschalten, immer
abgesehen von der mitfolgenden Kiirzung?®).

Titel IV: Anderungen im Brevier

Es folgen nun eine Reihe kleinerer Einzelverfiigungen, die sich
direkt auf das Offizium beziehen. :

a) Die Pater, Ave bzw. Credo am Anfang und Ende
der einzelnen Horen sind auBer Gebrauch gesetzt. Auch
sonstige etwa bestehende Gebete, die vorher oder nachher
,laudabiliter* vorgesehen waren, fallen weg.

b) Nur einmal, und zwaram Ende des ganzen Tages-
zyklus der Horen, also nach der Komplet, bleibt die
sogenannte Antiphona finalis bestehen, auf die auch die Ablisse
iibertragen sind, die bisher auf dem Gebet ,Sacrosanctae“ lagen.

¢) Beziiglich einiger anderer Teile des Offiziums gelten die
folgenden Bestimmungen. Eigenhymnen an Heiligenfesten,
die bisher unter Umstinden von einer Hore auf eine andere ver-
schoben werden sollten, werden stets so gebetet, wie sie eben
liegen, also ohne Umstellungen. Auch hort das m.t. v. auf; man
betet immer nur den Vers: Meruit supremos laudis honores.
Ferial-Magnificat-Antiphonen, die bisher in der Septuagesimazeit
bisweilen verschoben werden muBten, bleiben am Tag und werden
nicht nachgeholt. ;

Die Preces feriales, altes und durchaus schiitzens-
wertes liturgisches Gut, bleiben erhalten, aber stark eingeschrinkt;
sie sind nur mehr zu beten an den Mittwochen und Freitagen des
Advents und der Fastenzeit, wenn das Ferialoffizium rezitiert
wird; ebenso an den Quatembertagen des September. Alle anderen
Preces (also die sogenannten Preces dominicales und die Preces
in der Komplet) sind aufgehoben, die Preces feriales der kleinen
Horen natiirlich ebenfalls. Auch das Suffragium wie das
Gegenstiick in der Osterzeit, die Commemoratio de Cruce, sind
aufgehoben. Das Athanasianische Symbolum bleibt
nur mehr fiir das Fest der Allerheiligsten Dreifaltigkeit.

25) Nicht oft und eindringlich genug kann es gesagt werden, da3 das reine
Rechnen mit den Minuten bei der Liturgiefeier — auch das Beten
des Offiziums ist Liturgiefeier — durchaus ungehorig ist. Die Zeiteinsparung
als solche, um ihrer selbst willen, darf nicht Ziel sein. Und wenn einmal —
mit anderen Mitteln und auf anderen Wegen — bei der Generalreform eine
merkliche Kiirzung der Brevierzeit erfolgen sollte, dann sicher nicht dazu,
daB diese Zeit zum Privatvergniligen verwendet werde, sondern nur dazu,
daB die Liturgiefeier andichtiger, konzentrierter, tiefer wird und daB die
Zeitgewinne der Seelsorge zugute kommen. Die jetzige Vereinfachung der
Rubriken und eine kommende Reform der Liturgie werden ganz griindlich
miBkannt und miBverstanden, wenn man nur am AuBerlichen haften bleibt.
Auch diese Mafinahmen haben eine ,Seele”.



Low, Rubrikenvereinfachung : 191

Auch hier sieht man ohneweiters, daB bewuBt die verschie-
denen Elemente, die bisher zu so vielen Klagen AnlaB gaben und
die so oft als Grund fiir mangelnde Aufmerksamkeit und Andacht
angefiihrt wurden, nun einer sehr ausgiebigen Reform unterzogen
wurden, die sich sehr oft als génzliche Aufhebung darstellt.

. d) Es folgen noch einige Einzelverfiigungen, die sich
nicht in gréBere Kategorien einordnen lieBen.

Die erste, so unscheinbar sie aussieht, ist von groBSer Bedeu-
tung. Die erste Vesper steht nur mehr Festen 1. und
2. Klasse sowie den Sonntagen zu; alle anderen Feste, duplex
maius, duplex minus und simplex, beginnen erst mit der Matutin.
Damit ist mit einem Schlage eine ganze Menge von fast tiglichen
ZusammenstoBen ausgeschaltet. Die Vespern werden entlastet,
das ganze Kapitel der Konkurrenz ist wesentlich vereinfacht.
Wenn Duplexfeste aufeinanderfolgen, so gibt es nur eine (2.)
Vesper ohne Kommemoration des folgenden Festes, wenn Sim-
plexfeste aufeinanderfolgen, nur eine Ferialvesper?®).

Die néichsten Nummern sind klirend und zusammenfassend,
aber auch teilweise neuordnend. An den Offizien der Sonntage
und der Feste 1. Klasse é&ndert sich nichts; an den Festen 2. Klasse
und an den Festen des Herrn wie der Gottesmutter mit sonstigem
Duplex-Ritus bleiben Matutin, Laudes und Vespern unverindert,
in den kleinen Horen aber tritt das Psalterium feriale
ein, die Komplet ist vom Sonntag; an den iibrigen Tagen, ob Fest
oder Ferie, tritt immer das laufende Ferialpsalterium ein, auBler es
gidbe eigene Psalmen oder eigene Antiphonen. Das Ferial-
psalterium ist also weiter ausgedehnt, die Feste 2. Klasse sind
denen der 1.Klasse gegeniiber etwas herabgedriickt; man sieht
die Tendenz zur Einschrinkung des Sonntags- (Festtags-) Psal-
teriums, das heute ja manchmal wirklich stark iiberhandnehmen
kann.

Lesungen der Scriptura occurrens ‘samt den zu-
gehorigen Responsorien werden, falls am eigentlichen Tag ver-
hindert, nicht ‘mehr umgeschoben, auch dann nicht, wenn es sich
um den Anfang eines Buches handelt?’). Fiir alle Fille wird fest-

%) Die hier angefiihrte Verfiigung gehdrt wohl zu den gliicklichsten
der ganzen Rubrikenvereinfachung. Der Vorgang ist héchst einfach, der
Erfolg ausgiebig. Der Klerus wird sich diese Verfiigung leicht aneignen, und
der Umstand, daBl in den Brevieren die Rubrik fiir die folgenden Vespern,
wie sie jetzt darinnen steht, meist iiberholt ist, wird kaum eine Schwie-
rigkeit machen, sobald der einfache Mechanismus erfaBt ist. Alles, was nicht
Duplex 1. oder 2. Klasse oder Sonntag ist, hat niemals eine erste Vesper,
sondern héchstens eine zweite, nédmlich die Duplex-Tage; was simplex ist,
hért schon mit der Non auf, Dann tritt, falls sonst keine da ist, die Ferial-
vesper ein, :

*) Das Verschieben der Schriftlesung, zumal der ,Initia* (diese
mitsamt den betreffenden Responsorien), gab zu stédndigen Klagen AnlaB
und konnte wirklich andachtstérend wirken. Man denke zumal an die Zeit



192 L6w, Rubrikenvereinfachung

gesetzt, daB an Heiligenfesten in der ersten Nokturn, falls nicht
eigene Lesungen angeordnet sind, diejenigen aus der Scriptura
occurrens treffen. Sollten solche fehlen (was manchmal der Fall
sein kann), dann nimmt man die aus dem Commune. Eine all-
fillige Neuordnung des ganzen Lesesystems bei der Gesamtreform
der Liturgie wird dann auch auf diesem Gebiete einheitlich und
grundsitzlich vorgehen koénnen?®).

Titel V: Anderungen im Missale

Die Anderungen im Missale sind vielfach nur Folgerungen aus
den vorausgehenden Anderungen im Brevier. Beide liturgischen
Biicher héngen ja eng zusammen. Aber auch im Missale sollte
nichts am Text gedndert werden, so daB auch hier manche kleine
Unebenheit unvermeidlich war. Eine Anderung etwa des MeB-
ritus als solchen kam iiberhaupt nicht in Frage?®?).

a) Mit der Neuordnung der Kommemorationen und der Ab-
schaffung des Suffragiums hingt es zusammen, daBl auch im Mis-
sale die sogenannten Orationes pro diversitate temporum
assignatae unterdriickt werden. Das bedeutet eine sehr merkbare
Vereinfachung der Orationen, die auch darum unvermeidlich war,
weil deren Zahl im allgemeinen neu geregelt wurde. Die vielen
Orationes de tempore wiren dabei nur hinderlich oder vielfach
von selber iiberfliissig geworden. In Totenvotivmessen ist, falls sie
gesungen werden, nur eine Oration zulissig; falls sie bloB gelesen

im Herbst, wo die ,kleinen“ Propheten zu lesen sind. Wie oft kam es vor,
daB in einer Nokturn gleich zwei, ja drei ,Initia® zu lesen waren, Texte,
die oft genug weder wertvoll noch fiir den betreffenden Propheten charakte-
ristisch waren. Auch hier wieder ein purer Formalismus!

28) Es ist hier nicht der Platz, auf die Frage der zukiinftigen Neuordnung
des ganzen Lesewesens in Brevier und Messe auch nur andeutungs-
weise einzugehen. Es ist schon viel dariiber geschrieben und verhandelt
worden, zumal bei Tagungen und Studientreffen, und es fehlen durchaus
nicht konkrete Vorschlige. Aber die ganze Frage ist weitreichender, als wohl
manche denken.

29) Wegen der Anordnungen beziiglich der M esse wird es in gewissen
Kreisen Enttiuschungen geben. Doch zu Unrecht! Die MeBfeier als solche
in ihren tatséchlichen oder moglichen oder etwa wiinschenswerten Formen
ist absichtlich nicht in Betracht gezogen worden. Einige Punkte, die man
sich etwa unter Berufung auf Rubrikenneuerungen in der Osternachtfeier
(letztes Evangelium, aber auch Beginn der Messe, Doppellesungen von Zele-
branten und zustdndigem MeBdiener usw.) vielleicht auch hier geéndert
gewunscht hétte, sind nicht beriihrt worden. Im ganzen Komplex, der jetzt
vereinfacht wurde, geht es nur um die innere Gestalt, nicht um die dufBlere
Vollziehungsform. Das wire ein anderes Kapitel, und vielleicht sind auch
diese Dinge noch nicht so reif und klar, um schon jetzt gesetzgebend einzu-
greifen, so sehr auch einzelne (sehr zum Schaden der Liturgie!) vorwirts-
dringen oder gar glattweg vorwirtsgehen. Man vergleiche jetzt die vorziig-
lichen Ausfiihrungen des Bischofs von Stralburg, Weber, in seinem
»Directoire pastoral pour la célébration des Messes paroissiales ou commu-
nautaires a l'usage du Diocése de Strasbourg. Supplément au Bulletin
Ecclésiastique®, Nr. 4 (1955).



Low, Rubrikenvereinfachung 193

werden, kann man auch drei nehmen (niemals aber mehr)®?). Im
Zusammenhang mit der Vereinfachung der Kommemorationen
fillt auch die Totenoration Fidelium, die bisher in der Messe an
gewissen Tagen angeordnet war, ganz aus.

SchlieBlich wird auch die sogenannte Collecta oder Oratio
imperata in Betracht gezogen, jedoch nur die als simpliciter
imperata bezeichnete. Diese wird, liber die bisherigen Bestim-
mungen hinaus, auch am Sonntag unterlassen, ebenso in allen
gesungenen Messen und nach der'neuen Grundregel immer, wenn
sie die vierte Oration wiirde, also iiber die nunmehr giiltige
Hochstzahl von drei hinausginge. Die gewdhnlichen Kollekten sind
also von nun an den Orationen schlechthin beizuzdhlen®!). Uber
die imperatae pro re gravi und etiam in duplicibus Iae classis
wurde nichts verfiigt in der Annahme, daB die Ordinarien, denen
diese Materie zusteht, im Geiste dieses Dekretes ohnedies eine
Belastung des Klerus nicht in Betracht ziehen, wenn nicht wirklich
eine Notwendigkeit besteht.

b) SchlieBlich folgt noch eine Reihe von Einzelbestim-
mungen, die sich in ein allgemeines Schema nicht einordnen
lassen.

30) Zu den kiirzesten MeBformularen gehort die Missa quotidiana
pro defunectis. Man wird niemandem nahetreten, wenn man in dieser
Kiirze den wahren Grund fiir die grofe Beliebtheit dieser Messen bei man-
chen Geistlichen zu sehen glaubt. Die neuen Verordnungen erlauben nun
noch, sich mit nur einer Oration zu begniigen. Freilich wire der mitzu-
verstehende Sinn eigentlich der: nur eine Oration, wenn man auch weif,
fiir wen die betreffende Messe gelesen wird, so daB die richtige, zutreffende
Oration genommen werden kann; andernfalls ist es eben besser, die drei
allgemeinen Orationen zu nehmen, die allen Féllen Geniige tun. Die genannte
Bestimmung will also durchaus keine Ermunterung sein, jetzt noch mehr als
schon bisher ,schwarze* Messen zu lesen. Daher sind solche (,quotidianae®)
auch ausdriicklich fiir die Tage vom 2. bis 5. und wieder vom 7. bis 12. Jinner
sowie fiir die Tage der Ex-Oktav von Christi Himmelfahrt ausgeschlossen.
Anderseits will man einem durchaus gerechtfertigten Wunsche nach Toten-
messen nicht entgegentreten. Es sei aber darauf hingewiesen, daB die
Rubriken schon bisher gestatteten, auch in Nicht-Totenmessen Totenoratio-
nen einzuschieben. Die ganze Materie der Totenmessen stellt sich in Bezug
auf die vielfach geiibte Praxis und auf die realen liturgisch-dogmatischen
Prinzipien der MeBfeier — im Hinblick auf eine fillige Reform — nicht ganz
einfach dar.

i) Die Rubrizisten pflegten die Orationes von den Collectae zu scheiden.
Der urspriingliche Name fiir die MeBorationen war aber Collecta ; an sich
sind Oratio und Collecta das gleiche. Die Reservierung des Namens
Collecta fiir die Oratio imperata ist eine Willkiir der Rubrizisten, die ja
eine gewisse Klarheit schafft, wenn man nun einmal Typen von Orationen
kennzeichnen will. Die Verordnung zur Rubrikenvereinfachung bedient sich
ebenfalls des Ausdruckes Collecta fiir die ,imperatae“, aber de facto werden
sie nicht als Kategorien fiir sich, die nicht bei den Orationen mitzdhlen,
betrachtet, sondern auch sie (die simpliciter imperatae) werden genau so
wie die anderen Orationen gezéhlt und gelten nicht mehr und nicht weniger.
Warum die weiteren Gruppen von ,imperatae“ nicht in die Neuregelung auf-
genommen wurden, wird oben im Text hinldnglich angedeutet.

»Theol.-prakt. Quartalschrift* III. 1955 : 14



194 Lbw, Rubrikenvereinfachung

An Ferialtagen ,per annum?“ darf, falls ein Hei-
liger zu kommemorieren ist, von diesem auch die Messe gelesen
werden, als Festmesse mit Gloria (um die Hiufung von Sonntags-
messen unter der Woche zu vermeiden). Jedoch darf hier darauf
hingewiesen werden (obwohl das Dekret es nicht ausdriicklich
sagt), daB diese Neuordnung, die so viele Ferial- bzw. Simplex-
Feste zur Folge hat, auch die Votivmessen, ganz besonders die
Gruppe ad diversa, mehr zu Ehren bringen mdéchte?®2).

In Totenmessen kann die Sequenz Dies irae ausgelassen
werden, auller bei der eigentlichen Begridbnismesse oder einer
gleichwertigen. Am Allerseelentag muf} sie einmal gebetet werden,
in der Hauptmesse oder sonst in der ersten Messe.

Auch der Gebrauch des Credo in der Messe findet eine
kleine Neufassung. Es darf fernerhin nur gebraucht werden: an
allen Sonntagen, an allen Festen 1.Klasse, an allen Festen des
Herrn und der Gottesmutter (unabhingig vom Grad), an den
Todestagen der Apostel, Evangelisten und Kirchenlehrer (der
allgemeinen Kirche) und endlich in feierlichen Votivmessen, falls
sie mit Gesang gehalten werden??),

32) Es ist doch beklagenswert, daB sehr viele Geistliche viel zu wenig
Gebrauch machen von den Votivmessen, auler von den ,schwarzen®.
Flr sehr viele ist jener Abschnitt des Missales, wo die Votivmessen, zurpal
die ad diversa, ebenso die Votivorationen stehen, eine richtige terra incognita.
Und doch, welche schonen Formulare und welche Mannigfaltigkeit von An-
liegen der ganzen Kirche wie des einzelnen! Welche vielfdltige Anregung
wahrer und fruchtbringender Frommigkeit! Aus leicht begreiflichen Griinden
kann ein Rubrikendekret wie das vorliegende nicht auch noch liturgisch-
aszetische Anweisungen bringen. Die Seminarerziehung miite den jungen
Kleriker viel mehr auf diese Schitze aufmerksam machen, so dafl der Klerus
auch in diesen Teilen des MeBbuches bewandert ist und sich derselben sehr
zu seinem Vorteil und zum Segen der Kirche bedient.

Wer liest die Messe ,,contra paganos®, die alte Sturmmesse gegen Tiirken
und Hussiten, die heute so angezeigt wire gegen die {iberméachtigen Anstiirme
des Neuheidentums, ja des Neuantichristentums? Wer liest fiir seine eigene
Seele die schone Messe ,,pro gratia bene moriendi“? Eine Exkursion in diesen
Missalebereich wire vielen Priestern recht anzuempfehlen. Dann wiirde sich
auch an den ab 1. Janner frei werdenden Tagen bei der Feier der Messe eine
deg.Ch Andacht nur forderliche Mannigfaltigkeit der Formulare bemerkbar
machen. ¢

3%) Der Gebrauch des Credo in der Messe war bisher eigentlich doch
nicht ganz einfach, vor allem auch darum, weil dieses infolge von Komme-
moration (Oktav usw.) vielfach auch in Messen hineinkam, die es an sich
nicht hatten. Die bloBe ,solemnitas“ allein war auch nicht ausschlaggebend.
Auch die iibrigen Einteilungen und Klassifizierungen der Rubrizisten konnten
nie recht befriedigen. Der groBe Verkiinder, Johannes der Taufer, war ohne
Credo, die hl. Maria Magdalena hatte es, weil sie den Aposteln die Aufer-
stehung mitteilte. Nebenfeste von Hauptpatronen hatten Credo, Nebenpatrone
nicht. Das alles ist nun merklich einfacher. Das Credo ist vor allem kein
Kommemorationselement mehr. Mit den Festen 1. Klasse bekommt nun auch
der Wegbereiter des Herrn das Credo; aber alle Nebenfeste von Heiligen, die
am Hauptfeste (dies natalicius) Credo haben, sind dessen bar. Die Verwen-
dung des Credo (in der rdomischen Kirche ja ein spiter Eindringling!) ist
nunmehr nicht nur einfacher geworden, sondern auch grundsétzlich klarer.



Léw, Rubrikenvereinfachung 195

Dadie Prafation kein Element der Kommemoration mehr
ist, so wurde festgesetzt, daf fiir deren Auswahl folgende Reihen-
folge gelte: Eigenpréfation (im strengen Sinn, nicht bloB »aPPro-
priiert®), Zeitpréfation, endlich die communis®4).

Da die ,nona lectio“ abgeschafft ist, auch die eines Evangeliums
mit seinem Homiliestiick, f4llt auch der Ersatz des Johan-
nesevangeliums aus, der bisher statthatte, um eben ein
solches anderes Evangelium auch in der Messe unterzubringen,
wobei (immer nach dem schon einmal angefiihrten Gesetz der
formalistischen Weiterentwicklung) in den letzten Jahrzehnten
dieses letzte Evangelium proprium immer weiter ausgedehnt
wurde.

Schlulbemerkung

Wer diese Ausfithrungen durchgearbeitet hat, wird vielleicht
sagen: ,Alles recht und schén. Aber das Ganze ist immer noch
reichlich kompliziert; und eine wesentliche Verkiirzung des
Brevierpensums ist auch nicht erreicht.“ Und mancher andere wird
andere Bemerkungen und Ausstellungen zu machen haben. Man
darf es ruhig glauben: das ,rebus omnibus accurate perpensis®,
das im Dekret von der Vorarbeit der Kommission gesagt wird,
ist keine leere, herkémmliche Phrase. Aber Wunder wirken kann
man eben nicht, und eine Materie, die derart komplex ist wie die
der Rubriken, 148t sich nicht auf drei Regeln zuriickfithren; Aus-
nahmen und Einzelfille wird es immer wieder geben, wenigstens
solange im Grunde das jetzige Gesamtregime in Ubung bleiben
muB}. Auch wolle man nie vergessen: Es hat sich nicht darum
gehandelt, jetzt schon eine Kurzform des Breviers einzufiihren,
sondern nur darum, die wirklich tibermiBige Aufbauschung des
Rubrikenapparates zu vereinfachen mit dem Erstzweck, damit der
priesterlichen Frommigkeit einen Dienst zu
erweisen. Je glatter sich die Rezitation des Breviers abwickeln
kann, je mehr das Herumschlagen, das Herumsuchen, das Wieder-
holen gleicher Formeln, auch wenn es an sich die schonsten und

%) Auch die Prdfation wurde im Laufe der Zeit immer mehr zum
Gegenstand verwickelter Kombinationen, zumal infolge der Kommemoratio-
nen, fiir die sie ein Werkstiick geworden war. Man lese sich nur einmal
etwa in der Rubrik, die heute der Apostelpriifation vorausgeschickt wird,
den Einleitungssatz 'bis Punkt 1 mit seinen Einschachtelungen und dann
wieder die zwei Hauptpunkte mit dem ganzen In- und Durcheinander von
Bestimmungen, Ausnahmen, Bedingungen und wieder Ausnahmen, um chne-
weiters zu ‘begreifen, daB solche Rubriken (und die bei anderen Préafationen
sind kaum minder ,einfach®) fiir den praktischen Gebrauch unmdoglich sind.
Und sollte je ein Priester wihrend der Messe am Altare einen Zweifel tiber
die zu wéhlende Prifation bekommen, so wire er nicht imstande, sich mit
einem Blick auf die Rubriken zu helfen. Hier wie in vielen anderen
Stlicken wird einem die Vereinfachung erst ganz klar, wenn man sich der
Miihe unterziehen wollte, den einen oder anderen Punkt im bisherigen und
im neuen Text gegeneinanderzuhalten.

14*



196 Léw, Rubrikenvereinfachung

wertvollsten sind, eingeschrinkt wird; je einfacher die Haupt-
regeln werden, die das ganze unvermeidliche In- und Durchein-
ander der Tages- und Festfolgen ordnen, desto leichter kann man
vom Beter — bitte, vom ,Beter” — Andacht und Aufmerksamkeit
im ,,Gebet“ verlangen. Ahnliches gilt von der MeBfeier.

Wenn nebenbei auch noch an vielen Tagen eine Verkiir-
zung des Pensums eintritt, wie es ja der Fall sein wird
(die Semiduplex-Tage!), und wenn an allen Tagen eine merkbare
Vereinfachung in den vielerlei , Kleinigkeiten“ des Offiziums (und
der Messe) statthat, dann darf man dem HL Stuhl und dem
Hl. Vater wohl dankbar sein, daB endlich der Brevierbeter und
der MeBbeter von vielen Dingen befreit wurden, die sie bisher
wirklich stéren und ablenken muBten. Ubrigens, man merke sich
nur die paar ganz groBen Punkte: Wo heute im Brevier ,Semi-
duplex“ steht, bete ich ab 1.J&nner ,Simplex“, wo im Brevier
»Simplex“ steht, bete ich ,de feria®“ und kommemoriere den bis-
herigen ,Simplex“-Heiligen. Uberall, wo ich bei einem Heiligen
»,Duplex“ sehe, lasse ich den Heiligen dort aus, wo er irgendwie
in der Form einer ,1. Vesper* erscheinen wiirde (ganze 1. Vesper,
a capitulo, bloBe Kommemoration). Ich fange mit ihm erst bei der
Matutin an. In der Messe niemals mehr als drei Orationen! Mit
diesen paar wirklich hochst einfachen Normen ist schon ungemein
viel getan. Die Einzelheiten mufite man ja auch jetzt im ,Ordo®
nachlesen, der Jahr um Jahr ausgegeben wird. Wo ich Preces
finde und Suffragium, lasse ich sie aus (bis auf die paar Félle der
Preces feriales). Ich fange die Horen gleich mit dem Deus in
adiutorium an und schlieBe sie mit den Armen Seelen ab . . .
Kein Zweifel, die Neuregelung wird rasch geldufig werden; sie
ist zu sehr auf die gerechten Bediirfnisse des Klerus zugeschnitten.

Aber man vergesse eines nicht, die Hauptsache! Der Haupt-
zweck ist und bleibt, daB das Offizium andéchtiger, gesammelter
gebetet werde, daB die Messe aufmerksamer gebetet werde. Es
kommt nicht darauf an, ein paar Minuten gewonnen zu haben; es
kommt darauf an, diese paar Minuten durch ruhiges, aufmerk-
sames, andichtigeres Beten zu kompensieren. Das Generaldekret
,De rubricis ad simpliciorem formam redigendis® ist noch nicht
das SchluBwort in der Liturgiereform, es ist ein Anfang. Die ganze
Generalreform der Liturgie hat gar keinen anderen Zweck und
Sinn als den, den Gott gebiihrenden Kult zwar einfacher, aber
damit auch intensiver, heiligender, an sich und anderen heilswirk-
samer zu gestalten. Und wenn die Priester, die dann ab 1. Jénner
sich der immerhin bemerkenswerten Vereinfachungen in Rubricis
erfreuen werden, auch einmal die Intention machten, die Kom-
mission fiir die Liturgiereform miteinzuschliefen, so wire das um
der groBen und so iiberaus wichtigen, aber ebenso heiklen und
verantwortungsvollen Aufgabe willen ein verdienstvoller Gedanke.



191

Sakramentsnatur und Unaﬁf loslichkeit
halbchristlicher Ehen

Von Univ.-Prof. Dr. Carl Holbodck, Saldburg

Ist die halbchristliche Ehe, der giiltige Ehevertrag einer ge-
tauften mit einer ungetauften Brautperson, Sakrament oder nicht?
Die Frage war unter den Theologen sehr umstritten und kann auch
heute noch keineswegs als endgiiltig gekldrt betrachtet werden.
Sie 148t sich aus den beiden Glaubensquellen, Schrift und Uber-
lieferung, nicht 16sen. Das kirchliche Lehramt hat sie bisher nicht
entschieden, doch verleiht allméhlich die Haltung und Praxis des
Sacrum Officium, in dessen Zustidndigkeitsbereich ja alle Glau-
bensfragen gehéren, der einen Auffassung solches Ubergewicht,
daB sie bei weitem vorherrscht und wohl bald die gegenteilige
Auffassung vollig zuriickdrangen wird.

Die Auffassung, daB wegen der Identitdt von Ehevertrag und
Ehesakrament bei halbchristlichen Ehen auch die ungetaufte
Brautperson der sakramentalen Gnade teilhaft werde, braucht
nicht erdrtert zu werden; zu deutlich ist die Lehre der Kirche, da8
die Taufe das erste Sakrament ist, das erst zum Empfang anderer
Sakramente befahigt.

Sasse!), Rosset?), Pesch®) und andere vertraten die Auffassung,
daB beim Abschlufl einer halbchristlichen Ehe die christliche Braut-
person der sakramentalen Gnade teilhaft werde, nicht aber die
ungetaufte. Sie betonen, daBl ja kein Widerspruch darin liege, daB
der Ehevertrag bei jenem Partner, der zum Sakramentenempfang
fahig ist, zugleich Sakrament sei, nicht aber auch beim ungetauf-
ten. Der: christliche Gatte einer halbchristlichen Ehe bediirfe der
sakramentalen Gnade zur Fiihrung einer dem christlichen Sitten-
gesetz entsprechenden Ehe noch mehr als die Gatten einer voll-
christlichen Ehe. Daran, dafl bei dieser Auffassung der Ungetaufte
zum Spender des Ehesakramentes werde, brauche man sich doch
nicht zu stoBen; es steht doch auch fest, dal Ungetaufte giiltig und
— suppositis supponendis — auch durchaus erlaubt die Taufe spen-
den koénnen, warum dann nicht auch das Sakrament der Ehe?

Perrone*) und andere vertraten die Auffassung, dafl von sakra-
mentaler Wiirde des Ehevertrages kultusverschiedener Brautleute
nur dann gesprochen werden konne, wenn die halbchristliche Ehe
mit pédpstlicher Dispens vom Ehehindernis der Kultusverschieden-

1) Sasse, De Sacramentis Ecclesiae, II, de sacramento matrimonii,
th. 1—12, Friburgi B., 1898, p. 390. :

%) Rosset, De sacramento matrimonii tractatus dogmaticus, moralis,
canonicus, liturgicus et judiciarius, Parisiis, 1895—1896, n. 346 s.

3) Pesch, Praelectiones dogmaticae, VII, de matrimonio, Friburgi B.,
1920, n. 728.

4 Perrone, De matrimonio christiano, Leodii, 1861, vol. II, p. 811.



198 Holbick, Halbchristliche Ehen

heit%) geschlossen wurde. Sie schlieBen dies aus der Praxis des
Apostolischen Stuhles, der wohl andere halbchristliche Ehen, nicht
aber mit Dispens vom Ehehindernis der Kultusverschiedenheit
geschlossene Ehen dem Bande nach zu losen pflegt. Doch dieser
Schlufl ist unberechtigt, weil — wie wir sehen werden — eben
andere Griinde vorliegen, die den Apostolischen Stuhl veranlas-
sen, die Losung solcher Ehen zu verweigern. Andere Griinde las-
sen sich fiir diese Ansicht iberhaupt nicht anfiihren.

Eine dritte Gruppe von Autoren vertritt die Auffassung, daB
die halbchristliche Ehe in keinem Fall und bei keinem Partner die
sakramentale Wirkung hervorbringe®). Sie begriinden sie damit,
daB die Identitit von Ehesakrament und Ehevertrag es nicht zu-
lasse, daB dieselbe Ehe fiir den einen Partner Sakrament, fiir den
anderen aber nur naturrechtlicher Vertrag sei. So wie es unmog-
lich ist, daB der Ehevertrag fiir den einen Partner Rechtswirkun-
gen hervorbringe, fiir den anderen nichft, so sei es auch unmoglich,
daB die halbchristliche Ehe filir den einen Sakrament, fiir den
anderen bloB naturrechtlicher Vertrag sei. Es sei auch unberech~
tigt, aus der Fihigkeit eines Ungetauften zur Taufspendung auf
seine Fihigkeit zur Spendung des Ehesakramentes zu schliefien;
fiir die Annahme dieser Fihigkeit sei kein hinreichender Grund
vorhanden. Wenn dem Ungetauften die Fihigkeit zur Taufspen-
dung zuerkannt werde, so geschehe dies wegen der Heilsnot-
wendigkeit der Taufe, was von der Ehe doch wohl niemand zu
behaupten wage. Zur Spendung des Ehesakramentes miisse man
darum doch wohl die Teilnahme am allgemeinen Priestertum for-
dern,.die eben durch die Taufe begriindet wird. Die Vertreter
dieser Auffassung fithren auch an, dafl die Festigkeit des Bandes,
das die EheschlieBung um die beiden Gatten schlingt, doch wohl
bei beiden gleich sein miisse. Dafiir aber fehlt die Grundlage,
néamlich die Sakramentsnatur der Ehe, auf seiten des ungetauften
Gatten. Wenn einer der beiden bisher ungetauften Gatten einer
bloBen Naturehe sich taufen l&4Bt, wird die Ehe zunéchst sicher
noch nicht zu einer sakramentalen, das Band erhilt zundchst noch
keine groBere Festigkeit. Auch nach der Taufe, ja selbst nach Voll-
zug der Ehe nach der Taufe kann eine solche Ehe auf Grund des
Paulinischen Privilegs noch gelost werden, wenn die notwendigen
Voraussetzungen zutreffen?). Nun aber besteht denn doch volle

5 Can. 1070, § 1, CJC.

% Schmalzgrueber, Jus ecclesiasticum universum, lib. IV, Spon-
salla et matrimonium, Ingolstadii, 1716, n, 306; Pirhin g, Jus canonicum,
lib. IV, De sponsalibus et matrimonio, Venetiis, 17569, n. 71; Billot, De
Ecclesiae Sacramentis, II, thes. 35—37, ed. 7, p. 351 ss; Hurter, Compen-
dium theologiae dogmaticae, t. III, p. 526; Wernz-Vidal, t. V., Jus
matrimoniale Romae 1928, n. 42.

7) Can. 1124 CJC.



Holbéck, Halbehristliche Ehen 199

Gleichheit zwischen der Ehe, die durch die Taufe eines der beiden
bisher ungetauften Gatten zu einer halbchristlichen Ehe geworden
ist, und jenen Ehen, die von Anfang an halbchristlich sind, weil
eben getaufte und ungetaufte Brautpersonen sich ehelichten.

Die sakramentale Ehe ist innerlich und &uBerlich absolut un-
aufloslich, sobald sie durch den ehelichen Verkehr vollzogen
wurde. Den nichtsakramentalen Ehen kommt selbst nach ihrem
Vollzug eine solche Festigkeit nicht zu. Die Ehe von Ungetauften
kann dem Bande nach geldst werden, wenn einer der beiden Gat-
ten sich taufen 146t und die Aufrechterhaltung der ehelichen Ge-
meinschaft nach der Taufe ohne Gefihrdung des Seelenheiles
nicht mehr mdoglich ist. Die Losung erfolgt auf Grund des Privile-
gium Paulinums?).

In der Zeit der groBen Missionstéitigkeit der Kirche im 16. Jahr-
hundert erlieBen die Pédpste Paul IIl., Pius V. und Gregor XIII.
drei pipstliche Konstitutionen. Sie finden sich im Dokumenten-
anhang des Kodex. Sie bieten die Mdglichkeit zur Losung von
Naturehen in einem AusmafBe, daf die Rechtsquelle hiefiir nicht
mehr im Privilegium Paulinum allein liegen kann; sie stellen ja
ohne Zweifel erweiternde Auslegungen dieses Privilegs dar, wie
sie eben nur in einem Gesetz vorgenommen werden konnen. Die
Piapste mubBten sich darum dessen bewuBt gewesen sein, daB sie ihre
nur durch gottliches Recht eingeengte Machtfiille zur Lésung von
Naturehen auch in solchen Féllen beféhigt, welche vom Paulini-
schen Privileg nicht erfaBt werden. In einer Frage von solcher
Bedeutung ist es denkbar, daf im einzelnen Fall dem Apostoli-
schen Stuhl eine Fehlentscheidung unterliuft; es ist aber auf
Grund des immerwihrenden Beistandes des Heiligen Geistes vol-
lig undenkbar, daB durch Jahrhunderte sich eine durchaus be-
sténdige Praxis des Apostolischen Stuhles, und zwar nicht der
kurialen Behotrden, sondern der Pipste selbst, ausbildet. So ist die
tatsdchliche Ausiibung der Machtbefugnis zur Losung von Natur-
ehen durch die Pédpste schon nach den Grundsidtzen der katholi-
schen Dogmatik sicherster Beweis dafiir, daB die Pdpste wirklich
im Besitz dieser Macht sind, denn im anderen Falle miifite ja zu-
gegeben werden, dal die Péapste, obwohl mit der Gabe der Unfehl-
barkeit in Glaubens- und Sittenfragen ausgestattet, in der Aus-
legung der Ausdehnung der Glaubenslehre von der Unauflslich-
keit der Ehe in einen fiir die kirchliche Disziplin verhédngnisvollen
Irrtum gefallen sind.

Die gleiche Begriindung aus der bestindigen Praxis der Kirche
wird auch als beweiskriftig anerkannt filir den Nachweis der
péapstlichen Gewalt zur Losung der sakramentalen, aber unvoll-
zogen gebliebenen Ehe. Die Festigkeit des Bandes einer im Un-

8) Can. 1124 ss. CJC.



200 Holbdck, Halbchristliche Ehen

glauben geschlossenen Naturehe ist aber sicher geringer, so daf3
a fortiori geschlossen werden darf, dal3 die Pépste auch die Voll-
macht zur Losung der Naturehe haben. In den kirchlichen Doku-
menten wird einzig und allein die vollzogene sakramentale Ehe
als vollig unaufloslich bezeichnet. Von ihr sagt das kir(j:hliche
Rechtsbuch?), daB sie durch keine menschliche Autoritdt, sondern
nur durch den Tod gelost werden kdnne.

Durch die Taufe beider Gatten einer Naturehe erlangt diese
sakramentale Wiirde; solange sie aber nach der Taufe beider un-
vollzogen bleibt, gilt sie als unvollzogene sakramentale Ehe, als
matrimonium ratum tantum et non consummatum. Besonders
durch die Konstitution Gregors XIII. ,Populis“ vom 25. Jénner
1585 wurde die Losung solcher von Ungetauften geschlossener,
nach ihrer Taufe unvollzogen gebliebener Ehen gewéhrt.

Ist diese Konstitution auch anwendbar auf halbchristliche
Ehen? Betrachtet die Kirche solche Ehen als Naturehen, als matri-
monia legitima oder als sakramentale Ehen? Die Frage ist wissen-
schaftlich nicht endgiiltig geldst, doch gibt die Praxis des Aposto-
lischen Stuhles der Auffassung, die sie fiir nichtsakramental hilt,
immer gréBeres Gewicht, so daB3 die gegenteilige Auffassung vom
sakramentalen Charakter solcher Ehen auf Seite des christlichen
Gatten kaum mehr vertreten werden kann.

Auch der Kodex sieht vor, daB Ehen, die im Unglauben beider
Gatten geschlossen wurden und durch die Taufe eines von ihnen
zu halbchristlichen Ehen wurden, gelost werden kénnen'?). Er be-
tont, daB das Privilegium Paulinum sogar dann noch zur Anwen-
dung kommen koénne, wenn die Ehe nach der Taufe eines, nicht
aber beider Gatten abermals vollzogen wurde. So betrachtet der
kirchliche Gesetzgeber solche halbchristliche Ehen also weiterhin
als Naturehen und nicht als sakramentale Ehen. Wenn eine christ-
liche Brautperson die Ehe mit einer ungetauften schloB, so ist die
Ehe von allem Anfang an halbchristlich. Warum soll nun die durch
die Taufe eines der beiden Gatten einer Naturehe halbchristlich
gewordene Ehe als weiterhin nichtsakramental gelten, die Ehe
aber, die von einem getauften Partner mit einem ungetauften
von Anfang an halbchristlich geschlossen wurde, dagegen als sa-
kramental? Fiir eine solch unterschiedliche Wertung verschiedener
halbchristlicher Ehen lassen sich keine hinreichenden Griinde an-
fithren, Es miissen wohl alle halbchristlichen Ehen als Naturehen,
als matrimonia legitima, nicht aber als sakramentale Ehen gelten.

Koénnen nun auch solche, von Anfang an halbchristliche Ehen
durch den Papst auf Grund seiner Machtfiille dem Bande nach ge-
16st werden? Wenn die jahrhundertelange Praxis des Apostoli-

H Can 1118 CJC.
1ty Vigl. 1 Kor 7.



Holbéck, Halbchristliche Ehen 201

schen Stuhles die erst spédter halbchristlich gewordenen Ehen 16st,
so darf man a priori die Vermutung aufstellen, dafl die Pé&pste
auch die Macht haben zur Losung solcher Ehen, die von Anfang
an als halbchristliche Ehen zustandekamen. Diese Vermutung gilt
hinsichtlich aller von Anfang an halbchristlichen Ehen, gleichgiil-
tig, ob sie von nichtkatholischen Christen, die ja nun seit dem Ko-
dex nicht mehr an das Ehehindernis der Kultusverschiedenheit!!)
gebunden sind, mit Ungetauften geschlossen wurden oder ob
Katholiken sie mit pépstlicher Dispens von diesem Ehehindernis
mit Ungetauften eingingen..

Die kirchliche Praxis behandelt allerdings diese beiden Arten
halbchristlicher Ehen wverschieden. Das Band von Ehen, welche
Katholiken nach Gewidhrung der Dispens vom Ehehindernis der
Kultusverschiedenheit mit Ungetauften geschlossen haben, wird
bisher nicht gelést. Da die Gew#dhrung dieser Dispens am Charak-
ter solcher halbchristlicher Ehen nichts dndert, ist wohl nicht daran
zu zweifeln, daB der Papst auch solche Ehen losen konnte, wie er
ja tatsédchlich erst spiter halbchristlich .gewordene Ehen und Ehen
nichtkatholischer Christen mit Ungetauften zugunsten des Glau-
bens 16st. Wenn der Apostolische Stuhl bisher halbchristliche Ehen,
die mit Dispens vom Ehehindernis der Kultusverschiedenheit ge-
schlossen wurden, nicht 16ste, so wohl aus gewichtigen Griinden.
Die Kirche verbietet kultusverschiedene Ehen strengstens; wenn
sie auch durch Gewédhrung der Dispens vom Ehehindernis der
Kultusverschiedenheit ihre Eingehung ermdglicht, so dndert dies
doch an der grundsitzlich ablehnenden Haltung der Kirche und
an der MiBbilligung solcher Ehen nichts. Wenn die Kirche den
Gatten solcher Ehen in ihrem Recht und ihrer Verwaltungspraxis
die Aussicht auf Auflésung ihrer Ehen bote, wiirde dies einen An-
reiz zum Abschluf3 solcher streng verponter, nur aus gewichtigen
Griinden geduldeter Ehen darstellen.

Dieser gewichtige Grund, der den Apostolischen Stuhl hindert,
von seiner Machtfiille zur Losung solcher Ehen Gebrauch zu ma-
chen, spricht nicht in gleicher Weise dafiir, daB auch das Band von
Ehen, welche nichtkatholische Christen mit Ungetauften geschlos-
sen haben, auf jeden Fall aufrechtbleiben soll. Im Gegenteil,
in jenen Fillen, da einer der Gatten sich unter dem EinfluB der
Gnade entschlieBt, die Taufe bzw. die Aufnahme in die katholische
Kirche zu erbitten, kann ihm unter Umstéinden ein kiinftiges
wahrhaft christliches Leben bedeutend erleichtert werden, wenn
nun seine bereits zerriittete Ehe gelost und ihm so die Moglichkeit
zur EheschlieBung mit einer katholischen Brautperson eingerdumt
wird.

Die kanonistische Literatur berichtet nur von wenigen Beispie-

) Can. 1070, § 1, CJC.



202 Holbock, Halbehristliche Ehen

len der Losung solcher halbchristlicher Ehen!?). Der Bischof von
Helena, USA), unterbreitete dem Sacrum Officium folgenden
Fall: Im Jahre 1919 hatte ein Ungetaufter eine Anglikanerin
geheiratet. Auf Betreiben des Mannes wurde die Ehe fiir den
biirgerlichen Bereich dem Bande nach geschieden. Nun méchte der
Mann sich in der katholischen Kirche taufen lassen und eine
Katholikin heiraten. Das Sacrum Officium unterbreitete den Fall
am 5. November 1924 dem Heiligen Vater, der zugunsten des
Glaubens die Naturehe loste.

Im gleichen Jahre 1924 wurde dem Sacrum Officium folgender
weitere Fall unterbreitet: Georg, der in einem nichtkatholischen
Bekenntnis getauft worden war, hatte mit einer Ungetauften die
Ehe geschlossen. Diese verlieB ihn und schloB eine neue Ehe mit
einem gleichfalls ungetauften Manne. Georg hatte sich zur katho-
lischen Kirche bekehrt. Er hatte nun an seine erste Frau die
Interpellationen im Sinne des Paulinischen Privilegs gerichtet
und dann mit einer Katholikin eine neue Ehe geschlossen. An das
HI. Offizium wurde nun die Anfrage gerichtet, ob diese zweite
Ehe giiltig sei. Es gab zur Antwort, da8 auf seinen Antrag der
Heilige Vater die erste Ehe geldst habe, damit der nun katholisch
gewordene Gatte eine giiltige Ehe mit der Katholikin eingehen
kénne. Die erneute Ehewillenserklirung wurde nur vorsichts-
halber verlangt. Damit hat das HIl. Offizium zum Ausdrucke
gebracht, daB es zweifelhaft sei, ob im gegebenen Falle das Pau-
linische Privileg anwendbar seil4).

Seit 1934 ist es schon hdufig vorgekommen, daB solche
halbchristliche Ehen gelést wurden. Es sind mir auch Fille
bekannt geworden, daB Ehen von zwei nichtkatholischen Christen
geldst wurden, nachdem vorher einwandfrei nachgewiesen wer-
den konnte, daB die Taufe wenigstens eines Gatten als ungiiltig
betrachtet werden miisse. In dieser Hinsicht muB freilich darauf
hingewiesen werden, daB eine allgemeine Vermutung fir die
Ungiultigkeit der Taufspendung mancher Sekten nicht anerkannt
wird, obwohl in manchen Sekten es von vornherein sehr zweifel-
haft ist, ob die Taufspendung nach den Forderungen iiber die
Intention des Spenders, iiber Materie und Form gultig ist. So
wurde von nordamerikanischen Bischéfen dem Hl. Offizium die
Frage vorgelegt, ob die Taufe der Jiinger Christi, der Presby-
terianer, Kongregationalisten, Baptisten und Methodisten ungultig
sei, da es ja dem Taufer wohl fehle an der intentio faciendi quod
facit Ecclesia vel quod Christus instituit. Das Sacrum Officium

1) Wernz-Vidal 1. c. n. 637; Cappello, De sacramentis, voll IIIL.,
nn. 789 ss.;; Vromant, Jus missionariorum, De matrimonio, Paris 1938,
nn. 382 ss.

%) Ecclesiastical Revue, LXXII, 1925, p. 128.

14) T’Ami du Clergé, 1925, p. 409.



Holbock, Halbchristliche Ehen 203

gab auf diese Anfrage mit Zustimmung des Heiligen Vaters zur
Antwort, daB die Ungiiltigkeit der Taufe auch wegen des Fehlens
der notwendigen Intention des Tdufers in jedem einzelnen Falle
erwiesen werden miisse!?).

Sooft nun beim Apostolischen Stuhle um die Ldsung des
Bandes halbchristlicher Ehen zugunsten des Glaubens auf Grund
der Konstitution Gregors XIII. ,Populis“ vom 25.Jénner 1585
angesucht wird, ist folgendes zu beachten: Es muB ein eigentlicher
ProzeB gefiihrt werden, zu dessen Durchfiihrung das in Glaubens-
fragen allein zustindige HIl. Offizium'%) die Erméchtigung erteilt.
In diesem Verfahren mufB vollig einwandfrei nachgewiesen wer-
den, daB einer der beiden Gatten solch halbchristlicher Ehen
niemals getauft worden ist oder daB die empfangene Taufe ohne
jeden verniinftigen Zweifel ungiiltig gespendet wurde. Es muf
nachgewiesen werden, dal die Ehe wéhrend der ganzen Dauer
des ehelichen Zusammenlebens halbchristlich geblieben war.
Bestiinde ein verniinftiger Zweifel dariiber, ob die Ehe, nachdem
sie durch die Taufe des zweiten Gatten zu einer sakramentalen
Ehe geworden war, nochmals vollzogen wurde, kime eine Losung
nicht in Frage, da ja die vollzogene sakramentale Ehe durch keine
menschliche Gewalt, sondern nur durch den Tod gelést werden
kann. Fiir den Vollzug spricht aber dann die Rechtsvermutung'?),
wenn die Gatten weiter zusammenlebten.

Von dieser seiner Machtfiille macht der Papst Gebrauch aus
wichtigen seelsorglichen Erwégungen. Einer der beiden Gatten
der halbchristlichen Ehe ist katholisch geworden oder will es
werden; die Ehe ist zerriittet. So wire es nun an sich notwendig,
daB der Gatte, der nun Glied der katholischen Kirche geworden
ist oder es demnichst werden wird, dauernd ein eheloses Leben
fithre. Das stellt begreiflicherweise eine sehr schwere sittliche
Belastung dar. Um die Gefahren eines solchen aufgezwungenen
Zolibates zu vermeiden, 16st der Papst in solchen Fillen die schon
vorher zerriittete und wohl auch fiir den biirgerlichen Bereich
bereits geschiedene Ehe.

Seelsorgliche Erwigungen, die Riicksicht n&mlich auf das
kirchliche Gemeinwohl, konnten den Papst freilich auch veran-
lassen, die erbetene Losung der halbchristlichen Ehe zu ver-
weigern, dann nidmlich, wenn die Losung Aufsehen, ja vielleicht
Argernis erregen wiirde und die Gldubigen zur Auffassung ver-
anlassen konnte, daB die Kirche durch eine solche Ldsung des
Ehebandes der leider so verheerenden Seuche der Ehescheidung
Vorschub leiste. So muBl im Prozef3 auch festgestellt werden, dal
solches Argernis nicht zu befiirchten ist. Die Taufe des bisher

15) AAS 1949, p. 650.
16) Can. 247 CJC.
17) Can. 1015, § 2, CJC.



204 Overhage, Stammbaum des Menschen

ungetauften Gatten bzw. die Konversion des nichtkatholischen,
christlichen Gatten ist Voraussetzung dafiir, daf die Kirche sich
tuberhaupt um diese halbchristlichen Ehen kiimmert und die
Losung ihres Bandes in Erwégung zieht, Sie wird nur gewéhrt,
wenn dieser Gatte der bisher halbchristlichen Ehe nun eine neue
Ehe mit einer katholischen Brautperson eingehen will. Es wire
nun sehr wohl denkbar, daB diese katholische Brautperson, um
die EheschlieBung gemifB den Gesetzen der katholischen Kirche
zu erreichen, zur Taufe, bzw. zur Konversion dringt, dem bis-
herigen Gatten der halbchristlichen Ehe in Wirklichkeit aber gar
nichts daran liegt. So konnte es geschehen, daB die Eingliederung
in die katholische Kirche durch Taufe oder Konversion eben nur
fiir ein leider nicht zu umgehendes Mittel zum Zweck, zur Lisung
der bisherigen halbchristlichen Ehe und zur Erméglichung einer
neuen, von der Kirche anerkannten Ehe mit einer katholischen
Brautperson gehalten wiirde. Lastiges Mittel zum Zweck aber darf
die Eingliederung in die katholische Kirche niemals sein. So muf3
in diesem ProzeB auch klargestellt werden, daB die Taufe oder die
Aufnahme in die katholische Kirche aus ehrlicher, innerer Uber-
zeugung erbeten wurde oder wird.

Wenn diese Voraussetzungen zutreffen, dann kann die Lésung
des Bandes einer halbchristlichen Ehe auf Grund pépstlicher
Machtfiille dem Gemeinwohl der Kirche nicht zum Schaden ge-
reichen, umgekehrt aber einzelnen Personen ein Leben gemif3 den
Gesetzen Gottes und der Kirche ganz bedeutend erleichtern und
sich so sehr segensreich auswirken.

Problematischer Stammbaum des Menschen
Von Paul Overhage S. J., Koblenz

Jede biologische Forschung am Menschen wird den Ursprung
des Menschenleibes immer wieder aus natiirlichen Ursachen, durch
eine Evolution von tierischen Vorfahren her, zu erkliren ver-
suchen. Das Ergebnis dieser stindig wiederholten Versuche ist die
Herausarbeitung einer Stammesgeschichte (Phylogenie), die meist
in der Konstruktion eines Stammbaumes ihre anschauliche Darstel-
lung findet. In der Literatur, die von der Abstammung desMenschen
handelt, findet man deshalb fiir gewohnlich auch einen Stammbaum
des Menschen abgebildet. Weitverbreitet ist der Stammbaum, den
Weinert (1944) als Ergebnis seiner Untersuchungen an den héheren
Primaten (Hominoidea: Gibbonartige, Menschenaffen, Menschen-
artige) gezeichnet hat und der im groBen ganzen die Auffassung
der ,klassischen“ Abstammungslehre wiedergibt. Der Stammbaum
erstreckt sich {iber die beiden letzten erdgeschichtlichen Perioden,
das Tertidr mit seinen Unterperioden (Paldozéin, Eozin, Oligozin,



Overhage, Stammbaum des Menschen 205

Miozén und Pliozén) und das Pleistozén (Eiszeitalter), in deren
Verlauf er stindig neue Seitenzweige aussendet. So schlagen die
Halbaffen und die Breitnasenaffen der Neuen Welt (Cebusartige)
schon sehr friih, im Eozén, eine Eigenentwicklung ein. Im unteren
Oligozién folgen die Schwanzaffen der Alten Welt (Meerkatzen-
artige oder Cercopitheciden), im mittleren Oligozén die Langarm-
affen (Gibbonartige oder Hylobatiden). Von hier ab umfafit der
Stammbaum nur noch die eigentlichen Menschenaffen (Pongiden
oder Anthropoiden) und die Menschenartigen (Hominiden). Im
Miozén spaltet sich die Form des Orangutan ab, im mittleren
Pliozén die des Gorilla, und erst sehr spit, gegen Ende des Ter-
tidrs, trennen sich endgiiltig auch die Wege von Schimpansen und
Mensch. Ungefihr mit dem Ubergang zum Eiszeitalter beginnen
sich die Nachkommen des dort angenommenen ,Urahns“ men-
schentypisch und schimpansentypisch zu entwickeln und ihren
Eigenweg zu beschreiten. Bis dahin jedoch fallen beider Entwick-
lungswege zusammen, wodurch sie in engste verwandtschaftliche
Nihe gertickt werden.

Bei der Betrachtung dieses Stammbaumes dringt sich natiir-
lich die Frage auf: Ist die hier sichtbar gemachte Auffassung der
Primatenentwicklung gesicherte Erkenntnis oder wahrscheinliche
Deutung oder reine Annahme? Wir wollen versuchen, darauf eine
Antwort zu geben, und werden sehen, dafl die Stammesgeschichte
der Primaten und besonders die Abstammung des Menschen noch
weit davon entfernt ist, irgendwie geklidrt und in ihrem Verlaufe
mit Sicherheit nachgewiesen zu sein. Wohl vertreten die meisten
Forscher eine Abstammung des Menschenleibes von affenartigen
Wesen der Vorzeit. Aber es ist duBerst schwierig, dabei den rech-
ten AnschluBl und den richtigen ,Ahn“ zu finden, ganz zu schwei-
gen vom noch vollig ungelosten eigentlichen Ursprungsproblem,
wie man sich nidmlich die stammesgeschichtliche Entwicklung eines
Wesens vom Typus Mensch mit seinen wesentlichen und tiefgrei-
fenden Sonderheiten, die doch nicht zuletzt auch das Geistige um-
fassen, von niederen tierischen Formen her auch nur rein biolo-
gisch denken soll. Auf dieses bei weitem interessantere und wich-
tigere Problem gehen wir aber nicht weiter ein, da hier nur eine
Ubersicht iiber die moderne Hypothesenbildung in der Abstam-
mungsfrage gegeben werden soll, die durch neue Fossilfunde und
ihre Ausdeutungen ausgelést worden ist. Dabei wird sich zeigen,
daB der Stammbaum in seiner ,klassischen“ Form immer mehr
abgelehnt wird und wohl durch einen , Stammstrauch® zu ersetzen
ist, in dem die menschlichen ebenso wie die menschéffischen
Formen ihren eigenen Weg gegangen und deshalb nicht in eine
so enge verwandtschaftliche Néhe zu stellen sind. Das kenn-
zeichnet ‘den Wandel, der sich augenblicklich in den stammes-
geschichtlichen Vorstellungen vollzieht.



206 Overhage, Stammbaum des Menschen

Widersprechende Stammbaumkonstruktionen

Dieser Wandel kommt nicht unvorbereitet. Wir diirfen nim-
lich nicht glauben, es hétte beziiglich der Ableitung des Menschen
von tierischen Vorfahren eine einheitliche Auffassung gegeben.
Das ist nie der Fall gewesen. Im Gegenteil, die Meinungen
iber den #ffischen Ahn sind derart zahlreich und verschieden,
daBl Straus von einem ,riddle of Man’s ancestry“ (Rédtsel der Ab-
stammung des Menschen) und Remane von einem ,Meinungs-
chaos in der Frage der Hominidenphylogenie® spricht. Gregory
hat einmal auf Grund der verschiedenen Auffassungen in launiger
und origineller Weise eine Reihe von Autorengruppen aufgestellt,
die spéter von Heberer (1951) noch erginzt und schirfer umris-
sen wurde. Da sind zunichst die ,pithecophilians“, von Heberer
genauer ,Pongidophile“ genannt. Sie leiten die menschliche Lei-
besgestalt von GroBaffen (Pongiden im weiteren Sinne mit Ein-
schluB der fossilen Formen) ab und gliedern sich in ,Brachio-
nisten“ und , Antibrachionisten“. Nach ersteren, den eigentlichen
Vertretern der ,klassischen Abstammungslehre, sind baumbe-
wohnende Schwingkletterer (Hangler) nach Art der heutigen
Menschenaffen die Vorfahrenformen des Menschen gewesen, deren
Lebensweise die unerlédBliche Vorbereitung fiir die spitere Ent-
wicklung des aufrechten Ganges gebildet haben soll. Je nach der
Beurteilung und Bewertung der anatomischen Verhiltnisse durch
die verschiedenen Forscher wihlt man als Modellform den Schim-
pansen, den Gorilla oder den Gibbon. Auch an den Orangutan
hat man gedacht. Die ,,Antibrachionisten®, die sich heute durchzu-
setzen beginnen, bestreiten ein Hanglerstadium, vertreten jedoch
ein Menschenaffenstadium ohne diese einseitige Spezialisierung.
Eine weitere Gruppe, die ,protopithecophilians®, lehnen jegliches
Menschenaffenstadium als Durchgang zur Bautypik des Menschen
ab. Heberer nennt sie deshalb auch »Pongidophobe“. Einige unter
ihnen, die ,homuncolists“, halten die Halbaffen (Lemuriden) etwa
nach Art des noch heute lebenden Tarsius (Koboldmaki) oder des
ausgestorbenen ,,Anaptomorphus homunculus®, also die, wie Gre-
gory sagt, ,larged-eyed, large-brained erect ’little men’, as a
suitable starting point for Homo“!) (S. 419). Andere suchen in
meerkatzenartigen Formen (Cercopitheciden) Modelle fiir die Ab-
leitung der menschlichen Gestalt. Eine letzte Gruppe bilden die
»pithecophobians”. Sie betonen die Kluft, die zwischen Menschen
und héheren Affen besteht, lehnen ein Affenstadium ab und hal-
ten, soweit sie auf dem Boden der Abstammungslehre stehen, die
Ahnlichkeiten zwischen Menschen und GroBaffen fiir Konvergenz-

1) D. h. ,die groBidugigen, groBhirnigen, aufgerichteten ,kleinen Menschen®
fiir einen passenden Ausgangspunkt der Menschenlinie®.



Overhage, Stammbaum des Menschen 207

oder Parallelentwicklungen, denen kein blutméBiger Zusammen-
hang zugrunde liegt.

Die Zahl der Meinungen in der Abstammungsfrage ist also
ungewo6hnlich groB. Sie ist in Wirklichkeit noch gréBer, da sich
innerhalb der angefiihrten Gruppen deutlich weitere Varianten
und Schattierungen der Auffassungen abheben. Das beweist, daB3
von einer auch nur annéhernd iibereinstimmenden Deutung weder
des vorliegenden fossilen Fundmaterials noch der anatomischen
(morphologischen) Befunde an jetzt lebenden Primaten keine Rede
sein kann. Ein Vergleich der von den verschiedenen Autoren ge-
gebenen Stammbaumdarstellungen ist deshalb geeignet, wie
Boule-Vallois mit Recht sagt, ,,unsere Zuriickhaltung wenn mog-
lich noch zu steigern. Es bestehen nidmlich zwischen diesen ver-
schiedenen Darstellungen bedeutende, bisweilen sogar wesent-
liche Unterschiede (des différences considérables, parfois capita-
les). Die Gruppe der Hominiden reprasentiert sich in einer solchen
Fiille verschiedenartiger Beziehungen und Ankniipfungspunkte,
daBB man zu der Frage kommt, ob es nicht verniinftiger sei, zu
folgern, diese ganze Gruppe hinge noch ,in der Luft‘ und die Ein-
figungsstelle des Menschenzweiges in benachbarte Zweige oder
Stdmme sei nicht genau bekannt. Autant d’auteurs, autant d’hypo-
théses®, soviele Autoren, eben soviele Hypothesen (S. 536).

Immerhin hebt sich in den letzten Jahren eine neue Auffas-
sung stdrker heraus, die immer mehr von Weinerts (1944) ,An-
thropopithecus-Satz“: ,Nur in schimpansenhaften Men-
schenaffen waren die Bedingungen vereinigt, die d e n Menschen
schatfen konnten, der heute als ,Homo sapiens‘ lebt“ (S. 310), ab-
riickt und einen Eigenweg des Menschen behauptet, dessen Beginn
mit der Formenradiation (Formvermannigfaltigung) der héheren
Primaten (Hominoiden) im Oligozédn-Miozin zusammenfallen soll.
Gewi3 steht diese Forschungsrichtung heute noch an ihrem An-
fang, aber sie wird durch die in den letzten Jahren vollzogene
Herausarbeitung der biologischen Sonderheiten, die der Mensch
gegeniiber den Menschenaffen besitzt, und durch einige neue
Fossilfunde in manchen Punkten gestiitzt.

Vergleich zwischen ,Mensch“ und jetzt lebenden Primaten

Lange Zeit hindurch hat sich die Forschung vorwiegend fiir
die Gemeinsamkeiten und Ubereinstimmungen
zwischen Menschen und Menschenaffen interessiert
und auf ihnen eine ganze ,Menschenaffentheorie® aufgebaut. So
untersuchte Weinert die Stirnhéhlen, die Zwischenkiefernihte, die
Gestalt des duBeren Ohres, die Interorbitalbreite (d. h. den Ab-
stand der Augen voneinander), die Gaumenfalten, das Foramen
spinosum (ein kleines Loch an der Schidelbasis, durch das ein
Nerv aus der Schidelhohle austritt), die Variabilitit des Schidels,



208 Overhage, Stammbaum des Menschen

das Os centrale (einen kleinen rundlichen Knochen, der in der
Handwurzel des Orangutan vorhanden, beim Menschen, Schim-
pansen und Gorilla aber mit anderen Handwurzelknochen ver-
schmolzen ist)?), die Wirbel- und Rippenzahl, die Arterienabzwei-
gung am Aortenbogen, die Spermien, die Menstruation, die
Schwangerschaftsdauer und den EiweiBaufbau des Blutes. Nach
Weinert sollen diese Merkmale ohne Funktionsbedeutung sein,
so daB eine Konvergenz, d. h. gleiche Ausbildung durch gleiche
Inanspruchnahme und Lebensweise, wenig wahrscheinlich sei, eine
Annahme, die wohl kaum zu beweisen ist, da wir iiber die Pleio-
tropie der betreffenden zugrunde liegenden Gene nichts wissen.
Als Ergebnis seiner Untersuchungen stellt Weinert fest: Der
Schimpanse stimmt in allen diesen Merkmalen am meisten mit
dem Menschen iiberein, sehr stark auch der Gorilla, weniger der
Orangutan. Aus diesem beobachteten Befunde zieht er den weit-
tragenden ' stammesgeschichtlichen SchluB: Gorilla-Schimpanse-
Mensch sind die noch heute lebenden Nachkommen eines Stam-
mes. lhre Entwicklungslinien gehen bis in die letzte Epoche des
Tertisrs (Pliozdn) zusammen. Wir kennen zwar noch nicht das
 Aussehen des gemeinsamen Ahns, ,aber driiben in Afrika“, so
sagt er (1944) wortlich, ,da leben heute noch die Arten von Men-~
schenaffen, die, untereinander nahe verwandt, auch mit der
Menschheit so viel gemeinsames Erbgut teilen, daBl uns keine
andere Erkldarung iibrig bleibt, als uns eins zu fiihlen mit diesem
Stamm*® (S. 103). Um dieser engen Verwandtschaft Ausdruck zu
verleihen, gibt er ihnen den gemeinsamen Namen ,Summopri-
maten®.

Auch Remane (1952a) ist der Auffassung Weinerts. ,,Da manche
spezielle Ubereinstimmungen zwischen Hominiden und Schim-
panse bestehen®, sagt er, ,ist durchaus die Moglichkeit gegeben,
daB die Hominiden eine spezielle gemeinsame Stammlinie mit
dem Schimpansen besafBlen“ (S. 199). Die zahlreichen Sonder-
charaktere des Menschen, tiber die wir noch sprechen werden,
stlinden damit nicht im Widerspruch, weil sich die Abzweigung
schon im Tertidr vollzogen habe. Es sei deshalb Zeit fiir eine
selbstidndige stammesgeschichtliche Weiterentwicklung vorhanden
gewesen. Auf Grund der festgestellten Ubereinstimmungen (Ho-
mologien) besitzt deshalb nach ihm ,bei weitem die gréfte Wahr-
scheinlichkeit . . . die Abzweigung der Hominiden von der Gorilla-

2) Nach Schultz verschmilzt das Os centrale beim Orangutan und Gibbon
des ofteren noch nach Erreichung des Erwachsenenstadiums. ,Damit ver-
liert...% wie Heberer (1952 a) sagt, ,die phylogenetische Ausdeutung, die
Weinert den von ihm vere'nfachten Verhiltnissen gibt, ihren Wert. . .* (S. 250).
Es besteht nur ein deutlicher Unterschied hinsichtlich des Zeitpunktes der
Verschmelzung: beim Menschen im 3 Embryonalmonat, beim Schimpansen
zur Zeit der Geburt, beim Gorilla wihrend der Kindheit, beim Orangutan
und Gibbon des Ofteren im ausgewachsenen Zustande.



Overhage, Stammbaum des Menschen 209

Schimpansengruppe, so dafl die Zusammenfassung dieser drei
Linien als Summoprimaten, wie sie Weinert vollzogen hat, durch-
aus berechtigt ist“ (S. 199). Daf} eine groBe Zahl von Autoren eine
stammesgeschichtlich weiter zurlickliegende Abgliederung- des
Menschenstammes vertritt, fiihrt Remane unter anderem auch auf
Bequemlichkeit zuriick. Denn ,die nahe Angliederung der Ho-
miniden an die Summoprimaten erfordert®, so meint er, , die An-
gliederung an eine weitgehend konkret darstellbare Ahnenform;
je weiter zuriick die Angliederung verlegt wird, um so unschérfer
wird das Bild des geforderten Ahnen, um so mehr kann er nach
einem Wunschbild geformt werden® (S 200).

Wir wollen es dahingestellt sein lassen, ob diese Behauptung
berechtigt ist, und fragen jetzt nach dem Argument fiir die
enge Blutsverwandtschaft der ,Summoprima-
t en“, das Weinert auf den beobachteten Ubereinstimmungen auf-
baut. Es 148t sich, von ihm sténdig (zuletzt noch 1953) wiederholt,
etwa folgendermaBen formulieren: Hitte der Mensch unabhingig
von den Menschenaffen eine eigenstindige Entwicklung durch-
laufen und wiirde man ,die menschliche Stammeslinie schon an
den Ursprung der anthropoiden GroBaffen oder gar noch weiter
riickwirts verlegen®, dann miiBte ,,die Menschheit alle Merkmale,
die sie mit Gorilla und Schimpanse und schlieBlich nur noch mit
dem Schimpansen unter allen Tieren der Erde gemeinsam besitzt,
unabhéngig von den genannten Anthropoiden noch einmal in Kon-
vergenzentwicklung erworben haben“ (S. 293), und zwar in der
gleichen Zusammenstellung. Dall aber ein - reichhaltiger Merk-
malskomplex zweimal unabhingig entstanden sei, einmal im
Hominiden- und einmal im Pongidenstamm und dazu noch in der
gleichen Ausbildungsrichtung, sei bei der aufBlerordentlichen
Mannigfaltigkeit der Aufbaumdglichkeiten von EiweiBmolekiilen
»vollig unmoglich“. Konvergenz als Erkldrung komme auch des-
halb nicht in Frage, weil sie eine dhnliche oder gleiche Lebens-
weise voraussetze, die wohl beim Schimpansen und Gorilla einiger-
mafBen vorhanden sei, nicht aber beim Schimpansen, Gorilla und
Menschen. Darum bleibe als einzige Erkldrung nur Blutsverwandt-
schaft. Sehen wir davon ab, daBl es auch noch andere Méglich-
keiten einer Erkldrung gibt, z. B. eine gleiche Formidee, die dem
Bauplan der einzelnen Primatengruppen zugrunde liegt und sich
im Verlaufe der Erdzeitalter verwirklicht, so lassen sich diese
speziellen Gemeinsamkeiten auf Grund neuer Ergebnisse der ver-
gleichenden Genetik (Vererbungswissenschaft) biologisch auch
durch sog. ,Parallelevolutionen“ erkliren, d. h. durch
erbliche Weitergabe einzelner Merkmale oder Gene von einer
gemeinsamen, weit zuriickliegenden vormenscheniffischen Erb-
grundlage aus. Die  gemeinsamen Merkmale wéren dann, wie
Straus (1949) sagt, keine ,neuen Merkmale per se (d. h. jedes

»Theol.-prakt. Quartalschrift* ITI. 1955 15



210 Overhage, Stammbaum des Menschen

fiir sich genommen), sondern nur in toto, in ihrer Kombination
und Hiufigkeit. Die Ahnlichkeiten zwischen Menschen und Men-
schenaffen besagen deshalb nicht notwendig enge Blutsverwandt-
schaft. Sie kénnen folgerichtig durch die Annahme von parallelen,
unabhingigen Genkombinationen erkldrt werden, deren einzelne
Gene schon im gemeinsamen, weit zuriickliegenden Vorfahren vor-
handen oder wenigstens potentiell vorhanden gewesen wéiren®
(S. 218). Tatsachlich 146t sich heute zeigen, da3 bei der Vermannig-
faltigung eines gegebenen Bau- oder Organisationsplanes in viel-
filtiger Weise Erbiibereinstimmungen (Genkongruenzen) durch
Parallelevolutionen unabhéngig voneinander moglich sind. Es ist
deshalb, wie auch Heberer (1951) betont, ,,aus den heutigen Uber-
einstimmungen des Menschen mit den rezenten Pongiden (jetzt
lebenden Menschenaffen) kein Schluf3 auf die ndhere oder weitere
phyletische (stammesgeschichtliche) Verwandtschaft mit Eindeutig-
keit moglich® (S..8), eine Auffassung, der z. Z. immer mehr For-
scher folgen. Der stammesgeschichtliche Wert von gestaltlichen
Ubereinstimmungen fiir enge Verwandtschaftsbeziehungen ist also
fraglich geworden und damit die Ausdeutung der Ahnlichkeiten
zwischen Menschen und Menschenaffen durch die ,klassische®
Abstammungslehre genetisch nicht mehr gesichert.

In dieser ausschlieBlichen Betonung von Ubereinstimmungen
und der Geringschitzung oder AuBlerachtlassung der Sonderheiten,
die zwischen Menschen und Menschenaffen bestehen, liegt, wie
Straus mit Recht sagt, die groBe Schwiche der ,orthodox anthro-
poid-ape theorie“. Man hat sie jetzt erkannt und endlich damit
begonnen, auch das Sonderheitliche und Verschie-
denartige des menschlichen Formtypus ein-
gehender zu untersuchen. Diese Sonderheiten sind von entschei-
dender Bedeutung, weil sie die Voraussetzung fiir das umwelt-
offene, aus der Sphire des Geistigen bestimmte Verhalten des
Menschen bilden. Sie lassen sich nicht plausibel von der menschen-
affischen Organisation her verstehen und ableiten.

So ist z. B. die menschliche Hand von der Stiitz-
funktion befreit, vor einseitiger Spezialisation bewahrt und doch
zugleich mit einer Fiille von Muskeln, Nerven und Tastkorpern
aufs feinste differenziert, so daB sie als Instrument zum Aufbau
einer Kultur dienen kann. Die Hinde der wverschiedenen Affen,
besonders der eigentlichen Schwingkletterer, zeigen ausnahmslos
Anpassungen an bestimmte Lebensweisen und lassen sich in die
von O. Abel aufgestellten Handtypen einordnen: Zangen-, Kral-
len-, Haken-, Haftscheiben-, Such- und Kletterlaufhand, wvon
denen ,keine einzige von einer der fiinf anderen abgeleitet werden
kann. Alle sind durchaus extreme Typen, die das Ende einer
selbstdndigen Spezialisationsrichtung darstellen” (S. 349). Nur der
Mensch nimmt eine Ausnahmestellung ein, da seine Hand ,einen



Overhage, Stammbaum des Menschen 211

generellen Typus veranschaulicht (Kilin 1946), aus dem eher
die anderen é&ffischen Handformen abgeleitet werden kénnten.
Zwar zeigt die Hand des Gorillas eine gewisse Angleichung an
die Menschenhand, deren ,Typenhaftigkeit aber doch nicht
erreicht” wird (K&lin).

Der menschliche FuB besitzt, wie Schultz, Kilin,
Heberer u. a. betonen, wegen seiner engen Korrelation mit der
aufrechten Haltung eine hohe stammesgeschichtliche Wertigkeit
und ist nach Kélin (1946) ein ,StiitzschreitfuB“, bei dem neben
einer groBen Spezifitdt ,in eigentiimlicher Weise primitive Ziige
des Tetrapodenautopodiums® (d. h. des VierfiiBerfuB3es), besonders
in der deutlich ficherférmigen Anordnung der Strahlen, selbst
noch im ausgewachsenen Zustande erhalten sind. Beim Embryo
sind diese Ziige noch auffallender, da nach Schultz und Heberer
(1952 a) die Spezifitdt im fotalen Zustand vollig fehlt. Sie tragen
deshalb ,im Verein mit der z. T. vorherrschenden Linge des
dritten Strahles wesentlich zu jener frappanten Ahnlichkeit bei,
die den embryonalen Menschenful mit dem urtypischen Bauplan
des Tetrapodenautopodiums verbindet* (K&lin 1946). Das Skelett
des Menschenaffenfulles erweist sich dagegen als ein ,Stemmgreif-
ful“ mit sehr einseitiger Spezialisation. Nach Heberer (1952 a) ist
es deshalb unwahrscheinlich, daf sich der menschliche Fu8 von
dem bei heutigen Menschenaffen, auch nicht von dem beim Berg-
gorilla verwirklichten Zustand herleitet. Der Bau des FuBes dieses
Grofaffen kénne nicht als Zwischenform zwischen dem typischen
Menschen- und Menschenaffenfull aufgefaBt werden. Auch Kilin
leitet deshalb den StiitzschreitfuBl des Menschen nicht vom Stemm-
greifful der Menschenaffen ab, sondern beide vom Typus einer
noch unspezialisierten VierfiiBer-Extremitst,

Eine weitere Sonderheit des Menschen ist die gegeniiber den
Menschenaffen anders gebaute Eckzahngruppe (Eckzahn
und vorderer Prédmolar), besonders des Unterkiefers. Bei den
Menschenaffen ragt der Eckzahn im Gegensatz zum Menschen
machtig liber die Zahnreihe hinaus, und der erste untere Primolar
ist dem Eckzahn oft bis zur Einspitzigkeit angeglichen (sog. hetero-
morphe Eckzahngruppe oder sektorialer. Typ), wihrend er beim
Menschen zwei kréftige Hocker zeigt und den Backenzihnen
(Molaren) angeglichen ist (sog. homomorphe Eckzahngruppe oder
bicuspider Typ). Nach Adloff, Kilin, Heberer, Ehgartner u. a. 1i8t
sich die so charakteristisch gebaute menschliche Eckzahngruppe
nicht von menscheniffischen Verhiltnissen ableiten. Heberer
(1951) sagt sogar: ,Man darf es heute als unwahrscheinlich be-
zeichnen, daB diese pongidentypische Kombination von Merk-
malen des Unterkiefers — er rechnet dazu auch den parallelen
Verlauf der Zahnreihen im Gegensatz zur parabolischen Anord-
nung beim Menschen — in der Vorfahrenschaft der Hominiden

165%



212 Overhage, Stammbaum des Menschen

vorgekommen ist* (S. 6). Inzwischen hat er aber seine Meinung
geiindert und sich der Ansicht anderer Autoren angeschlossen,
nach denen eine solche Ableitung doch moglich sein soll. Beim
Eckzahn weist nimlich Le Gros Clark auf die ,Moglichkeiten
einer riickliufigen Entwicklung® (possibilities of retrogressive
evolution) hin, und bei der Struktur des ersten unteren Prdmo-
laren behauptet Remane (1952b) eine Uberschneidung der
Variationskreise von Hominiden und Schimpansen. Nach ihm kann
der Eckzahn der Menschenaffen und Menschen ,ein- und zwei-
hockerig sein; es bestehen nur graduelle Unterschiede in diesem
Merkmal® (S. 309). Eine endgiiltige Entscheidung in dieser fiir die
Konstruktion von Stammbdumen nicht unwichtigen Frage ist
z. Z. nicht moglich, da bisher keine eindeutigen Beweisstiicke fiir
die Entwicklung eines zweihdckerigen Primolaren aus einem ein-
héckerigen bzw. eines niedrigen, die Zahnreihe nicht oder kaum
iilberragenden Eckzahns aus einem groflen Eckzahn vorgelegt wer-
den konnten. Auch das von Remane behauptete Sichiiberschneiden
der Variationskreise bei Hominiden und Schimpansen konnte von
Heberer und Le Gros Clark nicht bestdtigt werden. Keiner von
zahlreichen untersuchten Schideln von Menschenaffen — Heberer
(1952 a) spricht von 500 — wies eine dem Menschen auch nur
annihernd dhnliche Eckzahngruppe auf. Zwar zeigt der vordere
untere Primolar, wie Le Gros Clark sagt, ,bisweilen etwas, das.
ein ,beginnendes‘ bicuspides Merkmal (an ,incipient’ bicuspid
character) zu sein scheint, aber auch in einem solchen Falle behélt
der Zahn durchaus seinen sektorialen Charakter und zeigt keine
echte Parallelitit zum menschlichen Zahntyp“ (S. 250).

Auch der .eigentimliche Zustand des neu-
geborenen Menschen, besonders die eigenartigen Pro-
portionen seiner Extremitéten (relativ lange Arme und kurze
Beine), erweisen sich als eine ausgesprochene Besonderheit, Man
erklirte sie vielfach mit Hilfe des ,Biogenetischen Grundgesetzes®,
also im Sinne einer Wiederholung von erwachsenen Ahnen-
zustdnden, und sah in ihr, wie z. B. Weinert, eine Reminiszenz an
eine schwingkletternde Lebensweise der Vorfahren, da ja schwing-
kletternde Affen stets kurze Beine und lange Aufhingearme
besitzen, um Pendelbewegungen ausfithren zu konnen. Auch
v. Krogh ist der Ansicht, das starke Wachstum der menschlichen
HintergliedmafBien erst nach der Geburt deute ,auf einen nicht
weit zuriickliegenden Vorfahrenzustand, bei dem die hintere
Extremitdt nicht die jetzige Lénge im Verhaltnis zur Vorder-
extremitit hatte®. Dies sei ,ein Beweis fiir den Ubergang vom
Hangler zum Génger“ (S. 595). ,,DaBl die Differenzierungen des
Menschen, die zum aufrechten Gang fiihrten, noch nicht sehr weit
in seiner Stammesgeschichte zuriick erworben wurden, dafiir
spricht auch die Tatsache, dafl der Mensch als einziger bei seiner



Overhage, Stammbaum des Menschen 28

Geburt noch nicht die Kérperhaltung seiner Eltern hat“ (S. 598).
Neuerdings hat auch Prechtl stammesgeschichtliche Reste im Ver-
halten des Sauglings festzustellen versucht. Weil die Verhaltens-
dulerungen des Neugeborenen, dessen Hirnrinde zu dieser Zeit
noch nicht funktionsreif ist, ,,ausschlieBlich Leistungen der stam-
mesgeschichtlich &lteren Hirnteile des Stammhirns und des
Riickenmarks“ sind, steht, so meint er, ,das eben zur Welt ge-
kommene Kind auf der Stufe der Jungen der héheren Sauger.
In der Tat dauert es ja auch Monate, bis man beim Sdugling die
ersten, fiir den Menschen spezifischen Verhaltensweisen beob-
achten kann“ (S. 656).

Nun ist das ,Biogenetische Grundgesetz® im Sinne einer Wie-
derholung von erwachsenen Ahnenzustinden praktisch
fallen gelassen worden. Dazu haben die fossilen Reste der Austra-
lopithecinen, besonders die mitgefundenen ' GliedmaBen- und
Beckenknochen, offenbar gemacht, da der aufrechte Gang eine
viel dltere stammesgeschichtliche Erwerbung sein muB, als man
bisher anzunehmen gewagt hatte. Ferner konnte Nauck nach-
weisen, dall einige Knochen der unteren GliedmaBen, z. B. Talus
und Tibia, frithembryonal durchaus in einer Gestaltung angelegt
werden, wie sie sich auch beim erwachsenen Menschen findet,
dann aber, vielleicht wegen der intra-uterinen Zwangslage der
Beine, einen Umweg in ihrer Entwicklung einschlagen, so da3
sie zur Zeit der Geburt in ihrer Ausbildung an Verhiltnisse bei
erwachsenen Menschenaffen erinnern, ein voriibergehender Zu-
stand, der nach der Geburt wieder riickgingig gemacht wird.
Weiterhin kamen Riesen und Kinder auf Grund ihres Vergleiches
zwischen der Entwicklung von Menschen und Schimpansen zu dem
Ergebnis, daB die auffallenden schimpansenihnlichen Haltungen
beim Neugeborenen, wie die Auswirtsdrehung und gebeugte Stel-
lung der Beine in der Bauch- und Riickenlage, das Beniitzen der
Hénde als Stiitze in sitzender Stellung, die Kriimmung der Zehen
und das Auseinanderspreizen der Fiiie in stehender Haltung usw.,
»hicht nach der alten Rekapitulationstheorie behandelt werden
konnen . . . Der Begriff Rekapitulation in seinem genauen Sinn
stimmt nicht mit den Tatsachen iiberein“ (S. 242). Die Entwicklung
der Haltung von Schimpansen und Menschen nimmt nimlich
keinen genau parallelen Verlauf bis zu einem Zustande, den man
als Trennungspunkt in der Abfolge stammesgeschichtlicher Stadien
bezeichnen kénnte. SchlieBlich hat Portmann gezeigt, daB der
aufféllige Zustand des neugeborenen Menschen in keiner Weise
dem Zustand von Siugetierjungen entspricht, sondern nur aus
dessen spdterem, umweltoffenen Verhalten verstanden werden
kann, auch wenn beim S#ugling der Thalamus primér noch das
oberste Fithrungszentrum ist, und erst sekund&r, immerhin sehr
frithzeitig, Verbindungen mit der Rinde geschaffen werden, die



214 Overhage, Stammbaum des Menschen

dann Schritt fiir Schritt in Beniitzung genommen werden. Port-
mann geht von den neugeborenen Jungen der Menschenaffen aus
und bezeichnet sie in Anlehnung an die bei Vigeln iibliche Be-
zeichnung als , Nestfliichter“ — , Nestfliichter” allerdings, die noch
von der Milch der Mutter abhéngig sind —, weil sie den eigent-
lichen , Nesthockerzustand® mit dem VerschluB der Sinnespforten
schon im Mutterleib durchlaufen haben und mit offenen Augen
und weit entwickelten Sinnesorganen geboren werden. Deshalb
vermdgen sie sich auch schon nach der Art der Eltern versténdlich
zu machen und vom ersten Lebenstage an die Mutter als Kletter-
baum zu beniitzen. Sie sind also schon verkleinerte Abbilder ihrer
Eltern. Beim Menschen dagegen liegen die Verhéltnisse ganz
anders. Obwohl auch er den ,Nesthockerzustand®“ mit dem ihn
kennzeichnenden VerschluB der Sinnesorgane schon im Mutter-
schof3 (vom 3. bis zum Ende des 5. Fétalmonats) durchmacht und
im Augenblick der Geburt bis zum Stadium eines ,,Nestfliichters®,
das fiir alle hoheren Sduger charakteristisch ist, herangereift ist,
erscheint er dennoch nicht als ein ,Nestfliichter” oder als ein ver-
kleinertes Abbild seiner Eltern. Er kann némlich weder aufrecht
gehen, noch zeigt sein Becken die typische Stellung, noch seine
Wirbelsdule die S-férmige Doppelbiegung, noch vermag er sich
nach Art der Erwachsenen zu verstindigen, da er liber die ersten
Elemente der Wort- und Gebérdensprache noch nicht verfiigt. Die
dadurch verursachte Hilflosigkeit 1468t ihn eher als einen ,Nest-
hocker“ erscheinen. Es ist das aber, wie Portmann sagt, ein
»sekundires Nesthockerstadium® von ganz eigenem Geprige, das
dem Geburtszustande des Menschen im Rahmen der Sdugetier-
verhéltnisse eine einzigartige Sonderstellung verleiht. Auf einer
viel fritheren Stufe als bei den hoheren Sdugern wird das Men-
schenkind aus dem Mutterschofle entlassen. Der Zustand, der dem
Geburtszustand der hoheren Sduger entspricht, wird erst ein volles
Jahr spéter erreicht. Dann erst besitzt der junge Mensch die
artgemife Bewegung, die aufrechte Korperhaltung und die Kom-
munikationsweise, d. h. die Wort- und Gebirdensprache der
Eltern, dann erst ist er ein verkleinertes Abbild seiner Eltern mit
artgerechter Haltung, Bewegung und Sprache. Die Erlangung
dieses wirklich menschentypischen Zustandes wvollzieht sich im
Verlauf des ersten Lebensjahres in Abhéngigkeit von der sozialen
menschlichen Umgebung zusammen mit intensivem Wachstum des
Korpers und des Gehirns. Hierbei zeigt sich, da Gehenlernen,
Sprechenlernen und erstes begriffliches Denken voneinander un-
trennbare Glieder einer Entwicklungsganzheit sind, welche die
sozial-menschliche Umwelt voraussetzen.

Diese eben geschilderte ausgesprochene Besonderheit des
menschlichen Geburtszustandes und des ersten menschlichen Le-
bensjahres verschafft dem Menschen eine einzigartige Aus-



Overhage, Stammbaum des Menschen 215

nahmestellung unter allen S&ugern und ist nach Portmann
aus menschenéffischen Verhéltnissen weder abzuleiten noch
irgendwie sinnvoll zu erklidren und versténdlich zu machen. Hier
werde vielmehr offenbar, daBl das Biologische am Menschen sowohl
in seinem gestaltlichen Geprige als auch in seinem ontogenetischen
Werden und Reifen in die Dienstbarkeit des Geistigen eingefiigt
und auf die umweltoffene und entscheidungsfreie Daseinsart hin-
geordnet sei. Dem weltoffenen Verhalten des erwachsenen Men-
schen entspréiche eben einzig und allein der dem Menschen zu-
kommende friihe Kontakt mit dem Reichtum der Welt. Gestalt
und Verhalten erscheinen hier also unlésbar miteinander ver-
bunden. Beide reifen beim Menschen nicht einfach im Schutze des
miitterlichen SchoBes heran und werden dort ohne Kontakt mit
der AuBenwelt nach ererbtem Bildungsgesetz voll ausgeformt und
der spiteren Umwelt gemifB ausgestaltet, der Mensch durchlebt
vielmehr entscheidende Ausbildungsphasen seiner Koérperformung
und seines Verhaltens in enger Wechselbeziehung von psychischen
und korperlichen Geschehnissen aullerhalb des Mutterleibes. Ge-
rade in dieser Friihzeit, vom Augenblick der Geburt an, wird das
GroBhirn oder, wie Kuhlenkampff sagt, das , Instrument Rinde*,
das ja um diese Zeit noch kein von Natur aus fertig gebauter
Fihrungsapparat ist, sondern als solcher erst im Lauf der mensch-
lichen Entwicklung ausgebildet wird, Schritt fiir Schritt in Be-
nutzung genommen. Hier tut sich wieder ,ein scharfer Gegensatz
zum Tier auf, dessen Instrument sofort in Gebrauch genommen
wird und keiner Erweiterung f&hig ist. Auch in der Dressur lernt
das Tier im wesentlichen nichts, was nicht in seinen ganzen Voraus-
setzungen einer Selbstbehauptung und gewissen Anpassungsfihig-
keit gegeben ist“ (Kuhlenkampff, S. 533). Von hier aus erschliet
sich noch einmal der Sinn der im Vergleich zum héheren Sduger
vorzeitigen Geburt des Menschenkindes: Beendigung des letzten
Teiles der Embryonalentwicklung unter der weckenden Einwir-
kung der sozial-menschlichen Umgebung durch direkten persén-
lichen Kontakt.

Ein Riickblick auf unseren Vergleich — wir wihlten von vielen
Besonderheiten nur den Bau der Hand, die Konstruktion des
FuBes, die Eckzahngruppe und den eigenartigen und einzigartigen
Zustand des neugeborenen Menschen — zeigt deutlich, daf der
menschliche Formtypus in seiner Auspréagung nicht zwingend, wie
die ,klassische“ Abstammungslehre behauptet, auf menschen-
affische, insbesondere schimpansenédhnliche, schwingkletternde
Wesen zurilickgefiihrt werden kann. Die Besonderheiten weisen
eher auf einen Eigenweg des Menschen hin und offenbaren zum
Teil den Abstand, der den Menschen auch im Biologischen vom
Tierischen trennt. Sie diirfen wegen ihrer groSen Bedeutung fir
stammesgeschichtliche Untersuchungen bei allen vorhandenen



216 Overhage, Stammbaum des Menschen

Ubereinstimmungen nicht tibersehen werden. Entscheidend sind
aber die eben angestellten Uberlegungen auf Grund vergleichen-
der Untersuchungen an jetzt lebenden Primaten nicht, zumal
unsere Kenntnis dieser Wesen, wie Straus (1953) sagt, auch jetzt
noch ,jimmerlich (woefully) unvollstindig ist und zahlreiche
Gebiete noch der Erforschung harren® (S. 77), wie die friihen
Stadien ihrer Keimesentwicklung, ihre Variabilitdt, ihre Fort-
bewegungsweisen, ihre Histologie, Neurologie, Physiologie und
Psychobiologie, so daB ein wirklich umfassender Vergleich mit
der Physis, der psychologischen Eigenart und dem sozialen Ver-
halten des Menschen gar nicht durchgefiihrt werden kann. Aus-
schlaggebend sind stets die Fossilfunde, weil sie als geschichtliche
Dokumente und Zeugen der Vergangenheit allein sichere Aus<’
kunft iiber den wirklichen Verlauf der Stammesgeschichte zu
geben vermégen. Diese 1a6t sich nicht a priori, auch nicht aus
noch so gut begriindeten Schliissen, die auf vergleichenden Unter-
suchungen an jetzt lebenden Primaten beruhen, eindeutig erschlie-
Ben oder rekonstruieren. Dafiir sind die Moglichkeiten der Form-
bildung in der Natur viel zu groB und mannigfaltig. Trotz des
groBen Arbeitsaufwandes, den man auf die vergleichende Ana-
tomie der Primaten verwandte, hat niemals ein Forscher an die
Rekonstruktion eines Wesens etwa vom Typ der Australopitheci-
nen mit ihrer liberraschenden Merkmalsmischung gedacht. Tat-
siichlich hat die Erfahrung ,in jlingster Zeit immer wieder gezeigt,
daB der wahre Geschichtsablauf mit indirekten rekonstruktiven
Methoden, wie sie die vergleichende Morphologie oder Ontogenie
(Embryonalentwicklung) der rezenten (jetzt lebenden) Organis-
men bieten, nicht mit Eindeutigkeit erfaBt zu werden vermag®
(Heberer 1951, S. 7). Die frither erwéhnte, rein quantitative
Analyse durch Aufzihlung von Ubereinstimmungen, die Weinert
versuchte, mag das bestitigen. Die Frage nach der Abstammung des
Menschen ist eben zu einem guten Teil, wie es Mayr einmal for-
- mulierte, ,the question of the ,missing link‘“ (die Frage nach dem
fehlenden Glied) oder, wie Heberer richtiger sagt, ,,of the connec-
ting link® (nach dem verbindenden Glied). Wir miissen deshalb jetzt
noch auf die Fossilfunde eingehen und ihren bestimmenden Ein-
fluB auf die Gestaltung der modernen hypothetischen Vorstellun-
gen vom Stammbaum des Menschen herausarbeiten.

Fossilfunde hoherer Primaten

Seit einigen Jahren besitzen wir die prachtvolle und reich-
haltige fossile Fundserie aus den Kalkgesteinen und Hohlen von
Transvaal in Siidafrika, deren Vertreter unter dem Namen
sAustralopithecinen® bekannt und berithmt geworden



Overhage, Stammbaum des Menschen 217

sind?). Sie treten in einer Reihe von Varianten in Erscheinung:
,Plesianthropus“ aus Sterkfontein, ,Paranthropus“ aus Krom-
' draai und Swartkrans, ,Telanthropus“ aus Swartkrans und
»Australopithecus prometheus® aus Makapan. Das Ungewohnliche
an diesen Funden ist ihre erstaunliche Menschen#éhnlichkeit. Ge-
wil3 wirken die Proportionierung des Schéddels und die Anordnung
seiner Teile, besonders auch die noch bedeutende Ausbildung des
Gesichtsschidels, menscheniffisch. Betrachtet man aber die ein-
zelnen Formmerkmale fiir sich, so zeigen sie iiberraschend viele
Ziige, die weitgehend menschlichen Eigentlimlichkeiten ent-
sprechen, ohne sie aber véllig rein darzustellen. Diese Ahnlichkeit
mit dem menschlichen Bauplan erstreckt sich iiber das ganze
Skelett, wodurch diese sonderbare Mischung von menschlichen
und menscheniffischen Merkmalen zustandekommt. Manche Teile
néhern sich besonders stark menschlicher Formausprdgung, wie
der Bau des Kiefers, die Struktur und Anordnung der Zihne
(menschentypische Eckzahngruppe mit nicht oder nur wenig tiber
die Zahnreihe hinausragendem Eckzahn). Die Beckenknochen zei-
gen eine Formung, die auf ziemlich aufrechten Gang schliefen
148t, und das aus den Abkauverhiltnissen der Milchzidhne erschlos-
sene lingere Erhaltenbleiben des Milchgebisses deutet sogar auf
eine Verlingerung der Jugendphase hin. Eine ganze Reihe von
Eigenschaften der Gestalt, die bisher allein den Menschen kenn-
zeichnen sollten, sind also auch bei einer nichtmenschlichen Le-
bensform ausgebildet; ja, es wird deutlich, sagt Kélin (1952), ,,dal
wir es in den Australopithecinen mit einer Formgruppe zu tun
haben, in welcher die Grenzen zwischen menschlicher und vor-
menschlicher Gestalt weitgehend verwischt sind“ (S. 96). Wegen
dieser deutlichen menschenhaften Bautypik werden die Austra-
lopithecinen von den meisten Autoren in der zoologischen Syste-
matik zu den Hominiden gestellt. Sie schlieBen deshalb noch nicht
die Kluft, die zwischen Menschen und schwingkletternden Affen
besteht, sondern zeigen, dafl die eben angefiihrten typischen
menschlichen Formeigenschaften, besonders auch das ,bipede
Aufrechtgingertum®, alte Erwerbungen in der Stammesgeschichte
der Hominiden sind, die deshalb bis tief ins Tertidr hinein ihrer
eigenen Gesetzlichkeit gefolgt sein miissen. Wer auf dem Boden
der Abstammungslehre steht, mag diese ,Fastmenschen“ als
Modellformen ansehen, wie sich die angenommene Evolution zum
Menschen hin vielleicht vollzogen hat. Als direkte Vorfahren kann
man sie nicht ansprechen, weil gewisse gestaltliche Merkmale

3) Bine ausfiihrliche Darstellung iiber die Australopithecinen siehe bei Paul
Overhage S.J.: Fastmenschen. .Plesianthropus® und ,Paranthropus“ von
Transvaal in Sitidafrika, Trierer Theol. Zeitschr. 62 (1953); P. Overhage S. J.:
,Fastmenschen.“ Uber die Australopithecinen-Funde in Stidafrika, Wort und
Wahrheit, 10 (1955), H. 1.



218 Overhage, Stammbaum des Menschen

entgegenstehen und sie erst im friihesten Eiszeitalter (Villafran-
chium) und noch spéter, wahrscheinlich sogar zusammen mit dem
Menschen, gelebt haben. Remane u. a. betrachten sie deshalb als
»blinden Seitenast der Hominiden®.

Suchen wir nun nach Resten fossiler Primaten,
von denen man die Formmerkmale des mensch-
lichen Typus plausibel herleiten k6énnte, in
den geologischen Schichten des Tertiidrs, so
findet sich hier kein einziges Fossil, das dieser Anforderung auch
nur in etwa entspricht. Alle fossilen Reste tragen Merkmale, die
keine direkte Ankniipfung erlauben, so da§ weder der Punkt, von
dem ab die Hominiden ihre Eigenentwicklung eingeschlagen ha-
ben, genau angegeben noch der Verlauf dieser Eigenentwicklung
verfolgt werden kann. Dazu ist das verfiigbare fossile Material
gerade an groflen Primaten trotz seines Anwachsens in den letzten
Jahren, besonders durch die sog. Rusinga-Funde aus dem Viktoria-
Nyanza-Becken in Kenya (Ostafrika), noch derart diirftig, dal es
fiir auch nur einigermaBen gesicherte Schliisse in keiner Weise
ausreicht. AuBBerdem besitzen wir bisher nur einen einzigen Fund,
»Proconsul africanus“, der nicht nur aus Unterkiefer und Zahnen
besteht, sondern auch Teile des Gesichts- und Hirnschidels und
wenige Reste von GliedmaBenknochen enthélt, die wahrscheinlich
zum gleichen Wesen gehéren. Von allen anderen bisher gefun-
denen fossilen groBen Primaten haben wir nur Bruchstiicke von
Unterkiefern und Zdhnen und — bei zweien aus ihnen — jetzt
auch geringe Reste von Extremitdten. ,Man darf also nicht damit
rechnen, genaue Stammb#ume zeichnen oder gesicherte Zusam-
menhénge herausarbeiten zu kénnen. Derartige Versuche, obwohl
von vielen Autoren unternommen, sind in den meisten Fillen
verfriiht“ (Vallois, S. 72). Das GebiB3 allein erlaubt eben keine
eindeutige Diagnose iiber den iibrigen Korperbau, weil man sonst
Gefahr lduft, wie wir noch sehen werden, mancher fossilen Pri-
matenform, z. B. des Miozéns, typisch schwingkletternde Bautypik
zuzuschreiben, obwohl das nicht zutrifft. Dies alles zeigt die
geradezu trostlose Lage, in der sich die Forschung am Stamm-
baume des Menschen auch in der Gegenwart befindet. Wir kom-
men liber das Eiszeitalter praktisch nicht hinaus. Trotz dieser
wenig erfreulichen Sachlage bemiiht sich die Forschung, die weni-
gen zur Verfligung stehenden Fossilien stammesgeschichtlich
untereinander zu verkniipfen, allerdings fast nur auf der Grund-
lage eines Vergleiches des Unterkiefer- und Zahnbaues. Solche
stammesgeschichtliche Verbindungen sind natiirlich nur reine
Arbeitshypothesen, ,Jeweilsgestaltungen der Theorie“, wie He-
berer sagt, die entsprechend der Zunahme der Funde und unseres
Wissens gebildet werden miissen, um unsere Kenntnisse zu ord-
nen. Sie sind , Ausdruck moéglicher Synthesen der Einzelbefunde



Overhage, Stammbaum des Menschen 219

zu einem Gesamtbild“ (Heberer 1951, S. 2) und kénnen jederzeit
umgebaut werden.

An die Basis des Stammbaumes stellt man zwei Primaten,
,sParapithecus® und ,Propliopithecus® aus unter-
oligozénen Schichten Agyptens. Da sie als einzige Fossilien zur
Verfiigung stehen und dazu nur in Unterkieferbruchstiicken und
Zihnen erhalten sind, liefern sie natiirlich eine sehr unsichere
und umstrittene Basis. Der &lteste ist ,,Parapithecus fraasi“. Man
betrachtet ihn als ersten Vertreter der héheren Primaten (Ho-
minoidea), zu denen die Menschenaffen, die Gibbonartigen und
die Menschenartigen (Australopithecinen und Menschen) gerech-
net werden. Die einfache Konstruktion der Prdmolaren, die kurze,
spateldhnliche Form des kleinen Eckzahns, die schwache Speziali-
sation des Reliefmusters der Backenzidhne, das Fehlen einer Zahn-
liicke und die geringe Asthohe des Unterkiefers offenbaren wohl
urspriingliche Zustdande und lassen die Méglichkeit offen, daB
,Parapithecus®“ weitgehend einer allgemeinen Stammform hdéherer
Primaten entspricht. Nach Le Gros Clark bestehen im Molaren-
muster zugleich auch deutliche Anklidnge an gibbonartige Formen.
~Propliopithecus haeckeli“ erscheint fortentwickelter und ist nach
Le Gros Clark wegen seiner Zahncharaktere ebenfalls gibbon-
artigen Formen zuzurechnen, widhrend nach Kilin (1952) eine
solche Zugehorigkeit ,durch noch nicht verdffentlichte Unter-
suchungen Hiirzelers sehr zweifelhaft geworden® ist (S. 57). Beide
Formen besaBen aber wahrscheinlich noch keine eigentliche men-
scheniffische Bautypik, sondern zeigten vermutlich eine Korper-
organisation, die den Meerkatzenartigen (Cercopitheciden) néher-
kam. Heberer nennt deshalb ,Parapithecus“ einen ,Vorpon-
giden“?).

Die Meerkatzenartigen (Cercopitheciden) sind in den
letzten Jahren iiberhaupt stirker in die stammesgeschichtlichen
Uberlegungen einbezogen worden. Es fehlt nicht an Versuchen
(z. B. von Straus, Le Gros Clark, v. Koenigswald u. a.), die Linie,
die zum Menschen, ebenso wie die Linie, die zu den schwing-

4) Die Unterkieferstiicke von ,Amphipithecus“ und ,Pondaungia“ aus dem
oberen Oligozin von Burma hat man herangezogen, um — unter Umgehung
der Meerkatzenartigen — die Linie, die zu den Menschenaffen fiihrt, direkt
auf die Halbaffen (die Tarsiusidhnlichen oder auch Lemur#éhnlichen) durch-
zufithren. Le Gros Clark neigt dahin, von einer Form nach Art des ,Amphi-
pithecus® die Gruppe der Meerkatzenartigen und die Gruppe der héheren
Primaten ausgehen zu lassen. Die systematische Stellung von ,Amphipithe-
cus“, des ,both ways ape“ (Gregory 1951), ist jedoch sehr umstritten, da er
wegen seiner drei unteren Pri@molaren zur Gruppe der Breitnasenaffen der
Neuen Welt gerechnet werden miufite, nach seiner Gesamtgestaltung aber ein
Menschenaffe zu sein scheint. Die vorliegenden Reste sind eben derart diirf-
tig, daB sie, wie Straus (1953, S. 87) mit Recht sagt, fiir die verschiedensten
Deutungen offenstehen. Man kann nur sagen: ,Amphipithecus“ ist ,a pos-
sible pongid of uncertain affinities” (ebda).



220 Overhage, Stammbaum des Menschen

kletternden Affen fiihrt, von derartigen Formen herzuleiten, die
allerdings in der Vorzeit, vielleicht im Oligozin, noch nicht eine
solch einseitige Anpassung, besonders des Gebisses, wie die heuti-
gen Vertreter zeigten. Besonders Straus (1949) vertritt die Auf-
fassung, ,daB die Hominiden unmittelbarer von stidrker meer-
katzen- als menschenaffenartig geprigten Formen (more monkey-
like than anthropoid-like) abstammen® (S. 220). Er begriindet seine
Auffassung damit, daB ein ganz betréchtlicher Teil der mensch-
lichen Formmerkmale im Gegensatz zu denen der Menschenaffen
nur als ,essentially generalized“ betrachtet werden kénne. In
seiner Arbeit fiihrt er 15 solcher Merkmale auf, unter anderem
die Art und Weise, wie das Milchgebil durchbricht und die
Schidelndhte verwachsen, das Fehlen der Basalplatte (,,simian
shelf“) am Unterkiefer, das Leistensystem der Haut (Papillar-
muster), den Bau des Beckens, des Fufies, der Hand und ihrer
Muskeln. Diese Merkmalsbildungen finden nach ihm ihr Seiten-
stlick nicht bei schwingkletternden Grofiaffen, sondern bei Pri-
maten vom Bau der Meerkatzenartigen und Halbaffen. Nach ihm
sind deshalb die friihesten Repridsentanten der Hominiden ,im
wesentlichen unspezialisierte VierfiiBer (unspecialized quadru-
peds), die fiir ein Boden- und Baumleben gleich geeignet waren
und ein vergréBerungsfihiges Gehirn, kurzen Schwanz und noch
keine einseitig ausgebildeten GliedmaBen (generalized extremities)
besaBen® (S. 217). Von ihnen aus habe sich dann die Evolution
zu den Hominiden unter Vermeidung des Schwingkletterns und
der damit notwendig verbundenen einseitigen Anpassung der
GliedmaBen, des Rumpfes, des Beckens, des Schidels und des
Gebisses vollzogen. Sie seien schon friihzeitig Aufrechtgénger ge-
worden. Dann aber miisse eine sehr frithe Trennung (etwa im
Oligozidn, was auch Le Gros Clark und Schultz annehmen) der vier
heute existierenden Hauptprimatengruppen der Alten Welt (Men-
schenartige, Menschenaffenartige, Gibbonartige und Meerkatzen-
artige) stattgefunden haben. Straus verlegt den Abzweigungs-
punkt der Hominiden nach der Verselbstindigung der Meerkatzen-
artigen und vor das Ausscheiden der Gibbonartigen und Mensch-
affenartigen, also viel friither als die ,klassische“ Abstammungs-
lehre. Diese von ihm aufgestellte Theorie soll den heute vor-
liegenden Befund besser erkldren als die ,klassische“ Abstam-
mungslehre, wenn sie auch, wie er eigens betont, in keiner Weise
als bewiesen gelten kann. ,Sie ist hochstens eine reine Arbeits-
hypothese, deren endgiiltige Bewertung und Beurteilung der
Zukunft iberlassen bleiben muB“ (S. 221). Jedoch wird seine Auf-
fassung in einigen Punkten durch die frithmiozinen ostafrikani-
schen Funde gestiitzt, auf denen die modernen Stammbaum-
konstruktionen vor allem aufbauen.

Von diesen groBen sog. Kenya-Primaten (Rusinga-



Overhage, Stammbaum des Menschen 2o

Funde) aus dem unteren Miozidn haben fiir uns vor allem zwei
Gruppen eine besondere Bedeutung: die ,Limnopithecus“-
Gruppe (vertreten durch ,L. legetet® von der Grofe eines
Gibbons und ,L. macinnesi“, eine noch gréfere Form) und die
sProconsul“-Gruppe (vertreten durch ,P. africanus® von
der GroBe eines Zwergschimpansen, ,,P. major“ von Gorillaaus-
mafien und ,P. nyanzae“, der seiner Korpergrifle nach etwa in
der Mitte der beiden anderen steht). Beide Formgruppen bieten
keinen direkten Ankniipfungspunkt fiir die Ableitung oder Wei-
terfithrung des Hominidenstammes, liben aber wegen des Befunds
an mitgefundenen Resten von Extremitédtenknochen und des
Gesichts- und Hirnschédels indirekt einen starken Einflufl auf die
augenblicklichen Stammbaumvorstellungen aus. Dieser Befund ist
ein doppelter. Zunichst 148t sich nach Le Gros Clark und Heberer
an Hand der Vorderextremititen nachweisen, da ,Limno-
pithecus®, auch wenn er auf Grund seines Gebisses und Zahn-
musters unbedingt auf die Linie zum heutigen Gibbon gestellt
werden mul3, kein Schwingkletterer gewesen ist, sondern in seinen
GliedmaBenproportionen, seiner Haltung und Bewegungsweise,
soweit sie sich aus den Skelettresten erschlieBen 14Bt, viel mehr
den Meerkatzenartigen (Cercopitheciden) glich. Auch die spér-
lichen GliedmafBenreste, die wahrscheinlich ,,Proconsul nyancae“
zuzuschreiben sind, erlauben dieselbe Feststellung. Auch er hat
sich wohl mehr auf der Erde als auf Biumen bewegt, sicher aber
nicht schwingkletternd gelebt. Heberer (1952 a) zieht aus diesem
interessanten und unerwarteten Befund den berechtigten Schluf3:
»Jedenfalls hat die Hypothese nunmehr einen auch von der
Paldontologie her tragfdhigen Boden, daBl die Brachiatoren-
(Schwingkletterer-) Spezialisation erst relativ spidt in der Pon-
gidenradiation erfolgt ist, vermutlich mehrmals unabhéngig von-
einander, und daB der Hominidenzweig bereits vorher, vielleicht
schon im unteren Miozédn, isoliert wurde und eine echte Brachia-
torenphase nicht durchlaufen hat® (S. 564), ein SchluB, der nahe
an die eben vorgelegten Uberlegungen von Straus herankommt.
Den zweiten Befund bietet der Schédel von ,,Proconsul
africanus®, der erste Schidelfund eines miozédnen GroBaffen.
Er ist linksseitig in seinem vorderen Teil ziemlich gut erhalten,
auf der rechten Seite jedoch stark verdriickt und zerbrochen. Von
der Hinterhauptregion haben wir nur einzelne Bruchstiicke, die
sich nicht mehr eindeutig zusammensetzen lassen. Der Unterkiefer
liegt fast unversehrt vor. Die obere und untere Bezahnung ist
vollstindig und ausgezeichnet erhalten und zeigt an den dritten
Backenzéhnen einen beginnenden Abschliff, ein Zeichen, dafi der
Schidel wohl einem eben erwachsenen Individuum angehdérte.
Dieses kostbare Fundstiick zeigt nun iiberraschende Eigenheiten,
vor allem die starke Schnauzenpartie, den relativ kleinen Hirn-



299 Overhage, Stammbaum des Menschen

schiddel, den zarten Jochbogen, die Neigung der Augenhohlen-
rédnder nach hinten und ihre gedriickt-langliche Gestalt. Diese und
noch weitere Eigenheiten (besonders auch das Windungsmuster
des Gehirns) entsprechen némlich nicht denen eines Menschen-
affen, sondern viel stirker einem meerkatzenartigen Wesen. Da-
mit legt also auch die Gestaltung des Schidels ebenso wie die
der GliedmaBenknochen nahe, daB ,Proconsul® kein Schwing-
kletterer gewesen ist. Ja, man kann annehmen, dal wahrschein-
lich alle groflen Affen des frithen Miozéns in ihrer Gestaltung
noch manche Ziige eines fritheren meerkatzenartigen Zustandes
an sich getragen haben. Allerdings geben die Stirnhéhlen und das
vollige Fehlen von Uberaugenwiilsten, verdickten Augenhshlen-
rédndern und der Basalplatte am Unterkiefer dem Schidel wieder-
um ein durchaus eigenes Geprige, das noch verstarkt wird durch
ein Gebil mit typisch menschenéffisch gepriagter Eckzahngruppe.
Bei einem solchen Befund ist es kaum méglich, ,,Proconsul® ein-
deutig in den Stammbaum der grofen Primaten einzuordnen. Der
»Proconsul“-Schédel trigt eben Strukturen, die man, wie Le Gros
Clark und Heberer ausfiihren, als Grundmerkmale eines Schidels
auffassen kann, der noch nicht durch besondere Differenzierungen,
wie etwa die Uberaugenwiilste u. a., einseitig abgewandelt ist.
Heberer sieht deshalb in ihm ein Modell, von dem aus vielleicht
eine Aufspaltung in den Typus der Schwingkletterer, also der
eigentlichen Menschenaffen, und auch — da er ja jetzt die Ab-
leitung der menschlichen (homomorphen) Eckzahngruppe von der
heteromorphen der Affen fiir moglich hilt — der zweibeinigen
(bipeden) Aufrechtgénger vorstellbar wire. Auch die Struktur der
GliedmaBen beséBe einen ,sufficiently generalized character” (Le
Gros Clark), um eine Evolution zum Hanglertypus wie zum auf-
rechten Gang zu erlauben. Nach dieser Auffassung stiinde die
~Proconsul“-Gruppe in der Ndhe des Gabelpunktes dieser beiden
Stammlinien.

Die néchste Primatengruppe, die sog. ,Siwalik-Prima-
ten® des unteren und mittleren Pliozéins der Siwalik-Hills
in Pandschab (Indien), zeigen gegeniiber den Kenya-Primaten
einen fortgeschrittenen Typus, der sich, wie es scheint, in Rich-
tung der jetzt lebenden Menschenaffen weiterentwickelt hat. Es
ist aber nach Heberer (1952 b) nicht wahrscheinlich, ,daB ihm
bereits typisch ausdifferenzierte Brachiatoren (Schwingkletterer)
angehérten® (S. 99). Auch ihre Gliederung stiitzt sich praktisch
nur auf Form und Muster der Zdhne. Hierin, besonders in den
oberen Prédmolaren, im Fehlen einer Zahnliicke (Diastemas), in
der geringen GroBe des Eckzahns und in der parabolischen An-
ordnung der Zahnreihe zeigt ,Ramapithecus” die meisten men-
schenéhnlichen Ziige. Weniger zahlreich sind diese Ahnlichkeiten
bei ,Sugrivapithecus®, ,Bramapithecus® und ,Sivapithecus®.



Overhage, Stammbaum des Menschen 223

Letzterer zeigt sogar weithin die typisch menschenéffischen Gebi3-
und Kiefermerkmale: heteromorphe Eckzahngruppe mit groBSem
Eckzahn als Fangzahn, parallele Zahnreihen, schriggestellte
Schneidezéhne und eine, allerdings nur schwach ausgebildete
Basalplatte. Diese Form findet sich auch schon unter den Kenya-
Primaten (,,Sivapithecus africanus®). Beide gleichen sich bis auf
kleine Abweichungen sehr. Eine letzte komplexe und deshalb noch
nicht endgiiltige Formgruppe bildet der ,Dryopithecus-Kreis“.
Er hat seine Vertreter nicht nur in den Siwalik-Schichten Indiens,
sondern auch in miozénen und pliozénen Schichten Europas. Alle
Kiefer- und Zahnreste tragen menschenéaffische Merkmale (,,Dryo-
pithecus-Muster“ der Molaren), jedoch scheinen die europiischen
Vertreter im allgemeinen fortgeschrittener zu sein als die des
indischen Formenkreises.

Die grofien Affen des Siwaliks zeigen also einen groBen For-
menreichtum und teilweise sogar betriichtliche Anniherungen an
menschentypische Zustéinde. Diese Ahnlichkeiten, wie sie hier an
Gebifl und Kieferbau auftreten, bedeuten nach Heberer (1952 a)
aber ,nicht notwendigerweise eine besondere Beziehung zu den
Hominiden“ (S. 533) oder daB sie sich ,auf dem Wege zum Men-
schen® befanden. Es sind wohl ,parallele Trends"“, Parallelevolu-
tionen von einer ,allgemeinen anzestralen potentiell gleichartigen
Grundlage aus, von der aus man sich die Entwicklung der Men-
schen und Menschenaffen denkt. Tatséichlich ist es , innerhalb der
weitverzweigten Formenradiation (d. h. der Formenvermannig-
faltigung des Typus) der miozinen und pliozénen Pongiden ver-
schiedentlich zu paralleler Merkmalsbildung gekommen* (Heberer
1951, S. 7). Direkte Schliisse auf spezielle stammesgeschichtliche
Verbindungen lassen sich deshalb aus diesen Bildungen oder Merk-
malskombinationen nicht ziehen, da, wie wir schon friiher sagten,
bei der Vermannigfaltigung eines Bauplans in vielfiltiger Weise
Erbilibereinstimmungen durch Parallelevolutionen unabhingig
voneinander moglich sind. Die Siwalik-Pongiden mdgen deshalb
wohl teilweise in einzelnen Merkmalen menschenihnlich sein, ,sie
bleiben trotzdem typische Pongiden, und wir werden kaum unter
ihnen eine Form besitzen, der die Ursprungsgruppe des Homini-
denzweiges entsprach oder ihr auch nur besonders nahestand;
denn die Angleichung in einzelnen morphologischen Eigenschaften
allein ist kein MaB fiir die phylogenetische Verwandtschaft®
(Heberer 1952 a, S. 537).

_Eine letzte Primatenform, die uns zugleich Gelegenheit gibt,
abschlieBend die heutigen Vorstellungen iiber den Verlauf der
stammesgeschichtlichen Entwicklung bei den héheren Primaten in
groflen Linien zu umreiBen, ist ,Pliopithecus antiquus®,
einer der héufigsten fossilen Menschenaffen Europas. Unterkiefer-
reste und Zihne wurden besonders in den miozinen Braunkohlen-



224 Overhage, Stammbaum des Menschen

bildungen von Gorrach in Steiermark und bei Neudorf an der
March (hier sogar mit Extremitdtenresten) gefunden. Die Struk-
tur seines Gebisses soll ihn dem heute lebenden Gibbon annihern.
Trotzdem konnen die Feststellungen, die fiir ,Limnopithecus” ge-
macht wurden, auf Grund der gefundenen GliedmaBenreste auch
auf ,Pliopithecus® iibertragen werden. Die Oberarme sind nidm-
lich kurz wie bei den Meerkatzenartigen. Das legt nahe, daB
~Pliopithecus“ ebenfalls noch kein echter Schwingkletterer nach
Art des Gibbons gewesen ist, sondern sich wohl noch auf allen
Vieren fortbewegte.

Die vorliegenden gibbonartigen Reste erlauben nun, eine
Stammlinie zu zeichnen, die aber fast ausschlieilich auf Merkmale
des Unterkiefers und der Zdhne gegriindet ist. Sie fiihrt von
»,Parapithecus” (nach einigen von , Propliopithecus®) iiber , Limno-
pithecus® zu ,Pliopithecus* und weiter zu , Hylobates“, dem heu-
tigen Gibbon. Erst spdt und unabhingig von den eigentlichen
Menschenaffen (Straus 1953) hat sich im Verlauf der Entwicklung
die extreme Hanglerspezialisation der jetzt lebenden Vertreter
herausgebildet. Le Gros Clark hélt es allerdings fiir unwahr-
scheinlich, daB ,Pliopithecus antiquus“ aus Europa ein Vorfahre
des Gibbons Hinterindiens und der Inselwelt gewesen ist, nicht
zuletzt auch aus geographischen Griinden. Auch berechtigen nach
ihm einige gestaltliche Befunde zu einem ,leisen Zweifel” iiber die
Einordnung des ,Pliopithecus antiquus“ in die direkte Gibbon-
linie. Er fithrt deshalb die Stammlinie von ,Limnopithecus® iiber
~Hylopithecus®, einen fossilen gibbondhnlichen Primaten des in-
dischen Siwaliks zur Zeit des unteren Pliozdns, und weiter iiber
»Pliopithecus posthumus“ aus mittelpliozénen Schichten der Mon-
golei zu ,,Hylobates"”, dem heute in Ostasien lebenden Gibbon. Auch
das zeigt wieder die auBlerordentliche Unsicherheit, mit der jedes
entworfene Stammbaumschema belastet ist. Dabei ist diese stam-
mesgeschichtliche Aufeinanderfolge, auch wenn sie sicher keine
swirkliche stammesgeschichtliche Reihenfolge“ (,actual evolu-
tionary sequence, Le Gros Clark) darstellt, von allen fiir hohere
Primaten entworfenen Stammlinien die am meisten begriindete.

Viel diirftiger sind die Unterlagen filir die Stammlinien der
anderen GroBaffen. Sie bieten, wie Le Gros Clark ausdriicklich
betont, hiochstens eine ,versuchsweise Formenfolge® (,tentative
morphological sequence®). Es ist dazu v6llig unmoglich, die Linien,
die zum Orangutan, zum Gorilla und zum Schimpansen fiihren,
in ihrem tatsdchlichen Verlaufe auch nur in etwa gesondert nach-
zuweisen. Die Diirftigkeit des fossilen Materials 146t das einfach
nicht zu. Erst recht besteht keine Moglichkeit, die Stammlinie des
Menschen in die Tiefen des Tertidrs in ihrem Verlaufe zu ver-
folgen, um sie dort irgendwo plausibel und iiberzeugend von einer
Primatenform herzuleiten. ,,Man darf sich keiner Taduschung hin-



Overhage, Stammbaum des Menschen 295

geben. Wir sind noch weit davon entfernt, die hauptsichlichsten
Glieder der menschlichen Stammreihe von urtiimlichen niederen
Formen her genau angeben zu kénnen. Was es auch unserer Eigen-
liebe kosten mag, wir miissen zugeben, daB wir noch viel zu
wenig wissen, um . . . das quilende Problem unseres Ursprungs
auch nur anndhernd l6sen zu kénnen“ (Boule-Vallois, S. 539/40).
Die Herkunft, bzw. der Werdegang des Menschen ist auch heute
noch in vélliges Dunkel gehiillt. Um stammesgeschichtliche Be-
ziehungen zwischen jetzt lebenden und ausgestorbenen Formen
der Vorzeit mit einiger Zuverlissigkeit (,with any degree of
confidence®, Le Gros Clark) aufstellen zu kénnen, benétigt man
ein viel vollstindigeres Material an aufeinanderfolgenden Formen.

Trotzdem lassen sich als Ergebnis der modernen
stammesgeschichtlichen Forschung zwei Erkennt-
nisse herausstellen, die die bisherigen Stammbaumvorstellungen
sehr modifizieren. Zunéchst haben sich die Stammlinien der
héheren Primaten (Hominoidea: Hylobatiden, Pongiden, Homini-
den) etwa an der Wende vom Oligozédn zum Miozin voneinander
getrennt und sich von da ab selbstdndig, parallel nebenein-
ander entwickelt. Simpson ist sogar der Ansicht, die allerdings
noch nicht allgemein anerkannt ist, daB die Hauptgruppen der
Primaten (Halbaffen, Breitnasenaffen, Meerkatzenartige, hohere
Primaten) alle in der Formvermannigfaltigung (Radiation) der
Halbaffen im Paldozin ihren Ursprung haben und dann gesondert
nebeneinander ihre Eigenentwicklung eingeschlagen haben. Sie
stellen deshalb nicht ,vier aufeinanderfolgende Stufen dar, von
denen jeweils die eine zur anderen fihrt . . .“ (S. 90), wie dies in
dem von Weinert konstruierten Stammbaum der Fall ist. Der
Stamm der hoéheren Primaten (Hominoidea) erlebte dann, wie
schon gesagt, an der Wende vom Oligozén zum Miozén seine groBe
Formvermannigfaltigung in die Gruppen der Gibbonartigen,
Menschenaffenartigen und Menschenartigen, die von da ab ihre
eigenen Wege gehen. Der ganze Stammbaum der Primaten ver-
wandelt sich auf diese Weise in einen ,Stammstrauch®, dessen
unbekannter Wurzel viele einzelne Stdmme entsprossen, und bietet
ein vollig anderes Bild als das von Weinert entworfene. Bei dieser
modernen Auffassung 146t sich natiirlich eine enge und nahe
stammesgeschichtliche Verwandtschaft, die sich auf Grund der
Ubereinstimmungen zwischen Menschen und Schimpanse-Gorilla,
also zwischen den ,,Summoprimaten®, zwingend zu ergeben schien,
nicht mehr verteidigen. Die gemeinsamen Merkmale zwischen
diesen noch heute lebenden Vertretern sind ,bedeutungslos fiir
eine besondere enge oder entfernte Blutsverwandtschaft (Simp-
son, S. 92). Jedoch ordnet sich jetzt auch der ,Stammbaum* der
Primaten in das Bild ein, das heute die stammesgeschichtliche.
Forschung vom Auftreten neuer Organisationstypen vom Range

»Theol,-prakt. Quartalschrift* I1I. 1955 16



226 Overhage, Stammbaum des Menschen

einer Familie, Ordnung oder Klasse im Verlauf der Erdzeitalter
entwirft. Allgemein erleben neu erscheinende Tiermodelle, z. B.
die Sdugetiere oder innerhalb der Siuger die Raubtiere, Huftiere
usw., eine mehrstimmige Entfaltung, eine Vermannigfaltigung
(Radiation) in parallelen Reihen. Zweitens waren die Formen, von
denen die Stammlinien der hoheren Primaten im unteren Miozén
oder noch friiher ihren Ausgang nahmen, noch nicht einseitig an
eine schwingkletternde Lebensweise angepalBt, sondern zeigten
mehr oder weniger ein Aussehen (Habitus) nach Art etwa von
»Proconsul” mit manchen meerkatzenartigen Ziigen. Die Hangler-
spezialisation ist deshalb eine spite, auf verschiedenen parallelen
Linien erworbene Struktur. Auch hier haben also die neuen Fossil-
funde groBer Primaten die Auffassung der ,klassischen* Abstam-
mungslehre, die auch den Menschen von schwingkletternden
Ahnen abzuleiten versuchte, nicht bestdtigt, wie das auf Grund
gestaltlicher (morphologischer) Vergleiche, besonders der Sonder-
heiten von Menschen und Menschenaffen und der Befunde bei
den Australopithecinen, schon zu vermuten war. Fiir die stammes-
geschichtliche Forschung am Menschen hat damit eine neue Etappe
begonnen, die sich im Umbau stammesgeschichtlicher Hypothesen
offenbart. Es zeichnet sich eine neue Auffassung der menschlichen
Stammesgeschichte ab, die immer mehr an Boden gewinnt und
einen Eigenweg des menschlichen Formtypus bis tief ins Tertidr
hinein vertritt.

Damit sind die neuen Gesichtspunkte und Ergebnisse der
Evolutionsforschung am Menschen dargelegt. Die Synthese dieser
Resultate ist allerdings, wie Heberer (1951) sagt, ,schwierig, und
wenn je, dann zeigt die Gegenwart, dafl diese Schwierigkeiten
stark unterschitzt wurden und daf sie durch zunehmende Ver-
breiterung der Induktionsbasis keineswegs geringer werden“ (S. 4).
So ergibt sich die merkwiirdige, aber eigentlich zu erwartende
Situation: Die zahlreichen Fossilfunde hoherer Primaten gerade
der letzten Jahre haben zwar die stammesgeschichtliche Forschung
auBerordentlich angeregt und sie neue Wege gewiesen, ,aber
anstatt die Stammesgeschichte des Menschen zu vereinfachen,
haben sie nur dazu beigetragen, ihre Kompliziertheit offenbar zu
machen, so dafBl ihr Verlauf, der so klar zu sein schien, gegenwartig
viel dunkler und unbekannter ist als einige Jahrzehnte zuvor"
(Straus 1949, S. 200).

*

Arbeitenderim Text zitierten Autoren

0. Abel: Die Stellung des Menschen im Rahmen der Wirbeltiere, Jena
1931. — P, Adloff: Das Gebil der Menschen und Anthropoiden und das
Abstammungsproblem, Zeitschr, Morph. u. Anthrop. 26 (1927). — P. Adloff:
Bemerkungen iiber das Gebil der siidafrikanischen Anthropoiden, Zeitschr.
Morph. u. Anthrop. 41 (1944/49). — M. Boule—H, V. Vallois : Les hom-



Pastoralfragen : 207

mes fossiles, 4. Aufl.,, Paris 1952, — W. Ehgartner: Fossile Menschen-
affen aus Stdafrika, Mitt. Anthrop. Ges. Wien 80 (1950). — W. K. Gregory:
The bearing of the Australopithecinae upon the problem of Man’s place in
nature, Amer. J. Phys. Anthrop, 7 (1949). — W. K. Gregory: Evoluticn
Emerging, New York 1951. — G. Heberer: Der phylogenetische Ort des
Menschen, Studium Generale 4 (1951). — G. Heberer : Fortschritte in der
Erforschung der Phylogenie der Hominoidea, Ergebn. d. Anat. u. Entwick-
lungsgeschichte 34 (1952a). — G. Heberer : Die pripleistoziine Geschichte
der Hominiden, Homo 3 (1952b). — J. K&lin: Zum Problem der mensch-
lichen Abstammungsgeschichte, Experientia 2 (1946). — J. K&41in : Die ilte-
sten Menschenreste und ihre stammesgeschichtliche Deutung, Historia Mundi,
herausg. v. F. Valjavec, Bd. I: Frithe Menschheit, Miinchen 1952 — C. v.
Krogh: Die Stellung des Menschen im Rahmen der Siugetiere, Evolution
der Organismen. herausg. v.G Heberer. Jena 1943. —D. Kuhlenkampff:
Uber den Einbau des Sympathicus-Systems in das cerebrospinale System,
Hypokrates (1950). — W. E. Le Gros Clark: New palaeontological evi-
dence bearing on the evolution of the Hominoidea, Quart. J. Geol. Soe. Lon-
don 105 (1950). — E. M ay r : Taxonomic categories in fossil hominids, Cold
Spring Harbor Symp. of Quant. Biol. 15 (1950). — E. Th. Nauck : Das Pro-
blem der Menschwerdung, Freiburg 1940. — A. Portmann: Biologische
Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, 2. Aufl.,, Basel 1951. — H. F. R.
Prechtl: Stammesgeschichtliche Reste im Verhalten des Siuglings, Um-
schau 53 (1953). — A. Remane: Methodische Probleme der Hominiden-
Phylogenie, Zeitschr. Morph. Anthrop. 44 (1952). — A. Remane : Die mor-
phologische Stellung des Australopithecinengebisses, Zeitsckr. Morph. An~
throp. 44 (1952). — A. H. Riesen and A. F. Kinder: The postural deve-
lopment of infant Chimpanzees, New Haven 1952. — H. A. Schultz: Man’s
place among the Primates, Man 53 (1953). — G.G. Simpson : The meaning
of evolution, New Haven 1950. — W. L. Straus jr.: The r.ddle of Man’s
ancestry, Quart. Rev. Biol. 24 (1949). — W. L. Straus jr.: Primates, in An-
thropology today, herausg., v. A. L. Kroeber, Chicago 1953. — H. V. Val-
lois: La Paléontologie et l'origine de I'homme, Paléontologie et transfor-
misme, herausg. v. C. Arambourg, Paris 1950. — H. Weinert: Ursprung
der Menschheit, 2. Aufl, Stuttgart 1944. — H. Weinert: Genetik und
Palidontologie als scheinbare Gegensitze bei Stammbaumdarstellungen, Zeit~
schrift Morph. Anthrop. 45 (1953).

Pastoralfragen

Sollen wir Kinder nichtpraktizierender Eltern noch taufen? Sicher-
lich kann in Stédten, in Diasporaverhéltnissen und auch anderswo das
Taufenlassen der Kinder in vielen Fallen nicht mehr als Beweis dafiir
angesehen werden, dafl die Eltern noch wirkliche Katholiken sind und
geniigende Garantie bieten, daB die Kinder auch im katholischen
Geiste erzogen werden und sich spéter im Glauben bewéhren. In vielen
Féllen ist das Elternhaus entchristlicht, kein religidses Zeichen in der
Wohnung erinnert an katholische Menschen, kein Gebet wird gemein-
sam gesprochen, vielleicht — und der Fall ist nicht selten — gehen
die Eltern seit Jahr und Tag in keine Kirche mehr. Das Taufenlassen
der Kinder geschieht einzig noch aus einer ererbten Familientradition
heraus, mit der man nicht ganz brechen will. Es gehort noch zum
guten Ton, daB die Kinder getauft sind, oder man fiirchtet Repressalien
von seiten gldubiger Eltern, die ,fanatisch“ katholisch sind. Bei meiner
Hausmission traf ich gar nicht so selten Eltern, die mir gestanden, daf3

16%



228 Pastoralfragen

sie religits ganz abseits stiinden und mit der Kirche gebrochen hétten,
aber die Riicksicht auf das Kind, das sonst in der Schule unter seinen
Kameraden und Kameradinnen gezeichnet wire, wenn es nicht einmal
einen Paten oder eine Patin hétte, habe sie bewogen, es trotz ihrer
negativen Einstellung zu Kirche und Religion noch taufen zu lassen.
SchlieBlich sei es auch deshalb geschehen, damit das Kind nicht um
die Patengeschenke komme. Wenn wir in manchen Stadt- und GrofB-
stadtverhidltnissen damit zu rechnen haben, daB héchstens ein Drittel
der getauften Kinder spéter sich religits betdtigt, dann stellt sich
die Frage: Ist es nicht besser, ein Kind, das unter so ungiinstigen
religiosen Verhiltnissen aufwachsen muB, tiberhaupt nicht zur Taufe
anzunehmen? Wird durch die Taufe nicht eigentlich dem Kinde nur
eine Verantwortung aufgebiirdet, die es nicht zu tragen vermag? Und
wird der Priester, der es spéter seelsorglich zu betreuen hat, nicht
mit einer Blirde belastet, die ihn hemmt und unter Umstdnden auch
die Kinder aus gutgliubigen und praktizierenden Familien dazu?

Die Kirche untersagt die Taufe von Kindern gegen den Willen
der Eltern, bevollmichtigt aber anderseits den Priester, Kinder von
Ungldubigen, die sich in Lebensgefahr befinden, selbst gegen den
Willen der Eltern zu taufen, wenn verniinftigerweise damit gerechnet
werden kann, dafB sie vor Erlangung des Vernunftgebrauches sterben
(can. 750, § 1). Selbst wenn der Tod nur wahrscheinlich ist, diirfen nach
einer Erkliarung des Hl. Offiziums vom 18. Juli 1894 solche Kinder
getauft werden (Gasparri, Fontes IV, p. 484, n. 1170). Es handelt sich
hier aber stets um Taufanwirter, mit deren frithem Ableben die Kirche
rechnet, so daB die Eltern beziiglich ihrer religiésen Erziehung weder
pro noch kontra etwas tun kénnen.

Es ist also unméglich, diese Weitherzigkeit der Kirche auf unseren
Fall anzuwenden. Anderseits darf auch nicht einfach auf die Praxis
in den Missionsléndern hingewiesen werden, wo Kinder heidnischer
Eltern erst zur Taufe zugelassen werden konnen, wenn sie das ent-
sprechende Katechumenat bestanden haben. Man {ibersehe nicht, daf
es sich hier um Aspiranten aus dem Heidentum handelt, deren Eltern
also Heiden sind, und um ,Erwachsene®, d. h. solche Kinder, die zum
Gebrauche der Vernunft gelangt sind. Als wdhrend der deutschen
Besetzung Frankreichs israelitische Eltern ihre Kinder katholisch
taufen lassen wollten, um sie vor den deutschen Rassegesetzen zu
schiitzen, verbot der franzosische Episkopat den Pfarrern die Taufe
der Kinder, die aus solchen Motiven heraus zur Kirche gebracht
wurden. Dieses Vorgehen der franzdsischen Bischéfe konnte uns in
der Auffassung bestirken, Kinder nichtpraktizierender Eltern von der
Taufe auszuschlieBen, weil die Beweggriinde ungeniigend bzw. ver-
werflich sind.

Die Schwierigkeiten beginnen erst dann, wenn es sich darum han-
delt, im Einzelfall einen Entscheid zu fillen, wer zur Taufe zugelassen
werden darf. Genfligt es, zu wissen, dall die Eltern oder wenigstens
ein Elternteil religios praktizieren, d. h. zur Kirche gehen und die



Pastoralfragen ; 229

Ostern machen, oder sind Kinder von Eltern, die religiés nicht prak-
tizieren, von vornherein von der Taufe auszuschlieBen, weil die im
Kanon 750 geforderte Gewdhr der katholischen Erziehung damit
unmoglich ist? Man wird verniinftigerweise nicht behaupten wollen,
daBl die zur Zeit der Taufe des Kindes von den Eltern geiibte katho-
lische Praxis in sich schon eine unbedingt sichere Gewédhr bedeute
fiir die katholische Erziehung des getauften Kindes. Gerade in unseren
religios so verschieden gearteten Milieus der Grof- und Diaspora-
stddte ist die Treue zum katholischen Bekenntnis erfahrungsgemall
und bedauerlicherweise oft von reinen Zufilligkeiten abhingig und
von Imponderabilien, die nicht selten zu einer plétzlichen Wende in
der religiosen Praxis katholischer Eltern fiihren konnen. Das unkluge
Wort eines Geistlichen, ein Streit mit einer gut katholischen Familie
im gleichen Hauserblock, Schwierigkeiten mit Priestern in der Heimat,
um derentwillen man das Dorf oder die Pfarrei verlieB und in das
Stadtmilieu fliichtete, konnen &uBerer und ausreichender AnlaB sein,
die religiose Praxis abzubauen, wenn nicht liberhaupt génzlich ein-
zustellen. So sind mir aus der Zeit des Zweiten Weltkrieges nicht wenige
Fille bekannt, wo sonst gewissenhaft praktizierende Deutsche der
Kirche endgliltig den Riicken kehrten, weil, wie sie sagten, in den
Kirchen besténdig gegen ihre Heimat gewettert werde. Sie begingen
dabei nur den Fehler, dafl sie Heimat und Natlonalsozmhsmus auf
gleichen Nenner brachten, d. h. gleichstellten.

Anderseits erleben wir das Kuriosum, dafl aus Familien, in denen
die natiirlichen Voraussetzungen fiir eine mégliche und wahrscheinliche
religiése Praxis der Kinder fehlen, sogar gut katholischer Nachwuchs
gekommen ist, gewiB als Ausnahme. Ein hochstehender katholischer
Priester hat einmal die AuBerung getan: ,Wire die religise Praxis
der Eltern eine notwendige Voraussetzung, um getauft werden zu
kénnen, dann wire ich nicht getauft worden.“ Zudem hieBe das, an
der Moglichkeit oder Wahrscheinlichkeit einer Sinnesinderung nicht- -
praktizierender Eltern zweifeln, was eines Priesters unwiirdig ist. Die
Erfahrung lehrt auch, daB manchmal der Kirche fernstehende Eltern
mit der Stunde, da ihr Kind die Schule und damit auch den Religions-
unterricht und den Gottesdienst besuchen mufl, selber mitgerissen
werden, und wéire es anfidnglich nur, um das Kind in der Stadt auf
dem Kirchweg zu begleiten und es vor Unféllen zu schiitzen.

In jedem Falle wéren wir gehalten, ein Werturteil iiber die schwie-
rigste Sache der Welt abzugeben, wie sie ,die religiose Dichtheit der
Seele“ darstellt, um ein Wort des franzosischen Dichters Bremond
zu gebrauchen. Ein solcher Entscheid, ex informata conscientia getrof-
fen, triige fast immer den Schein des Willkiirlichen an sich; die Gefahr,
daB nach Gutdiinken entschieden wiirde, wire groff und damit Fehl-
urteile unausweichlich. Zudem wiirde ein Verweigern der Taufe von
der ‘Familie des T&duflings als Affront empfunden und kaum mehr
verziehen werden. Die Folge davon wéire in nicht seltenen Fillen die
kollektive Apostasie der Familie. Damit hétte man den glimmenden



230 : . Pastofa]iragen

Docht endgiiltig ausgeloscht und einer eventuellen Riickkehr zur Kirche
die Tore verschlossen. Erfahrungsgem#f ist niemand schwerer zur
Kirche zurlickzufiihren als Menschen, die aus irgendeinem tiefen
Ressentiment sich von ihr losgesagt haben. Wer sich tibrigens ehrlich
Miihe gibt, diesem Menschenschlag der Nichtpraktizierenden, die ihre
Kinder immer noch katholisch taufen lassen wollen, nahezukommen
und bis zu ihrer Seele vorzustoBen, wird oft sehr bald zur Uberzeugung
kommen, daBl bei ihnen mehr Anhédnglichkeit an die katholische Kirche
zuriickgeblieben ist, als der Anschein vermuten lassen kénnte.

Alle diese Uberlegungen fiihren uns dazu, die Auffassung zu ver-
treten, daB Kinder nichtpraktizierender Eltern dennoch zur Taufe an-
genommen werden sollen, was sich auch mit einer Erklérung der
S. C. de Prop. Fide vom 31. Jinner 1796 (Collect. n. 625) deckt: ,,Quod
parentes catholice baptizati tam acatholice vivunt, ut parum spei sit
christianae educationis, non est ratio baptismum renuendi.“ Dieser Er-
1aB ist, soweit unsere Kenntnisse reichen, bis heute in Kraft. Das Bis-
tum Chur verpflichtet seit einigen Jahren die Pfarrer, Brautleute, die
eine Mischehe eingehen wollen, erst zur Trauung zuzulassen, wenn
sie bei ihnen wenigstens fiinf Stunden gemeinsam Unterricht genos-
sen haben iiber die wichtigsten Lehren der katholischen Kirche. Die
Erfahrung hat bis heute gute Resultate gezeitigt. Vielleicht lieBe sich
eine dhnliche Verfiigung auch in unserem Falle in Erwégung ziehen.
Natiirlich wiirde der Tauftag damit etwas hinausgeschoben, weil die
Mutter erst dem Wochenbett enthoben sein miite. Priester, die in
solchen GroBstadt- oder Diasporagegenden wirken, wissen {ibrigens
aus Erfahrung, daB sich so gesinnte Eltern meist nicht sehr beeilen,
ihre Kinder moglichst bald nach der Geburt taufen zu lassen.

Der Priester kommt durch die Taufmeldung in Kontakt mit den
Eltern. Er sollte diese vielleicht einmalige Gelegenheit seelsorglich
ausniitzen. Weil religiés nichtpraktizierende Eltern, wie angedeutet,
ihre Kinder in den seltensten Fillen gleich nach der Geburt zur Taufe
anmelden, sondern oft erst nach Wochen oder Monaten, wiirde der
Priester seelsorglich mehr verderben und verlieren als gewinnen, wenn
er bei der Taufanmeldung sich dariiber indigniert und erziirnt zeigte
und den Eltern mit Verweisen bedeutete, daB christliche Eltern ihre
Neugeborenen in den ersten Tagen nach der Geburt zur Taufe tragen,
und daB es ein Zeichen verflachten Christentums sei, wenn man mit
der Taufe wochenlang zuwarte. So wahr das in sich ist, so ginge die
Wirkung solcher Zureden mehr ins Negative als ins Positive und
wiirde den Priester in den Augen solcher Christen kompromittieren,
ihn in keinem Falle fiir sich einnehmen. Tats#ichlich wissen solche
Leute noch nach Jahr und Tag, wie man sie aufgenommen bzw. ,ab-
gekanzelt” hat. Vielmehr gilt es in diesem Augenblicke, alles zu mei-
den, was die Eltern kopfscheu machen konnte, und alles zu tun, was
einer kommenden Wende zur Wiederaufnahme der religiosen Praxis
f6rderlich ist.

Ubrigens hitten sicherlich manche Eltern ihre Kinder frithzeitiger



Pastoralfragen 231

zur Taufe gebracht, wenn der Seelsorger nach Bekanntwerden der
Geburt eines Kindes diese Familie aufgesucht, ihr gratuliert und, wo
die finanziellen Verhilinisse so sind, daB eine Unterstiitzung ange-
bracht ist, nach Moglichkeit auch geholfen hitte. Solche kleine Auf-
merksamkeiten tun wohl und werden nicht vergessen. Nach Jahrzehn-
ten noch sprechen die Leute davon. Sie kénnen so AnlaB sein, die
ungiinstige Meinung tiber Priester und Kirche einer Revision zu unter-
ziehen. Nicht selten sind sie geradezu eine Einladung zum Aufbruch
und zum Wiederbeginn der religitsen Praxis. Am Taufbrunnen liBt
sich eine kurze Erkldrung iiber Wesen und Bedeutung der heiligen
Taufe und {iber die Taufzeremonien geben, damit die Umstehenden,
eben die nichtpraktizierenden Eltern, Sinn und Tiefengehalt des Tauf-
ritus verstehen und wenigstens etwas von seiner Erhabenheit und
GroBe erfassen.

St. Gallen (Schweiz) P. Reinhold Wi ck, Hausmissionar

Zur praktischen Anwendung der Constitutio S. Pii PP. V ,,Romani
Pontificis®, can. 1125. Im Jahre 1938 hatte der Missionar P. Andreas
folgenden Fall zu 16sen: Der Heide Titius hat die Heidin Sybilla nach
Landessitte geheiratet. Es ist sicher ein matrimonium naturale legi-
- timum et in infidelitate consummatum. Einige Zeit spiter nahm Titius
eine zweite heidnische Frau, Sempronia. Sybilla und Sempronia lebten
mit Titius zusammen. Als die Mission in diesem Gebiete eine Schule
erdfinete, besuchten Titius, Sybilla und Sempronia sie fleifig. Nach
geniigender Vorbereitung wollten alle drei getauft werden. Sybilla
bestand energisch darauf, nach der Taufe die Ehe mit Titius fortzu-
setzen. Aber auch Sempronia bestand darauf. Titius entschied sich fiir
Sempronia und wollte Sybilla entlassen. Aber Sybilla wehrte sich da-
gegen. P. Andreas sagte zu Sybilla, sie kénnte zuerst getauft werden
und nach der Taufe mit Hilfe des Privilegium Paulinum einen anderen
katholischen Mann heiraten. Aber Sybilla wollte davon nichts wissen.
Sie wollte getauft werden und bei Titius bleiben. P. Andreas denkt
an die Facultas 24 der Formula Tertia Major, die bis zum Jahre 1940
fiir alle Missionsgebiete gegeben wurde: ,Dispensandi cum gentilibus
et infidelibus plures uxores habentibus, ut, post conversionem et bap-
tismum, quam ex illis maluerint, si etiam ipsa fidelis fiat, retinere
possint, nisi prima voluerit converti.“ Da aber Sybilla getauft werden
will, 148t sich diese Fakultdt nicht anwenden. Da also Titius auf dem
Zusammenleben mit Sempronia besteht, Sybilla aber nicht weichen
will, ist Titius als der heiligen Taufe nicht wiirdig zu betrachten. So
taufte P. Andreas Sybilla allein. Titius und Sempronia muBten heid-
nisch bleiben. Nach der Taufe der Sybilla lebten alle drei wieder zu-
sammen. Hat P. Andreas recht gehandelt?

P. Puthota Rayanna S.J. schrieb einen Artikel in der Zeitschrift
»Periodica“: De Constitutione S. Pii V. ,Romani Pontificis* (2. Aug.



232 Pastoralfragen

1571) (Canonis 1125)!). Nach dem Studium dieses Artikels kénnte man
Bedenken bekommen, ob P. Andreas richtig gehandelt hat. Rayanna
zeigt, daBl im Heidentum geschlossene Ehen nicht nur durch das Privi-
legium Paulinum geldst werden konnen, sondern auch durch eine
hohere Vollmacht des Papstes, fiir die man auch schon den Ausdruck
Privilegium Petrinum gebraucht. Schon seit Jahrhunderten wurden
flir Missionsgebiete durch die drei Konstitutionen , Altitudo® vom
1. Juni 1537, ,Romani Pontificis“ vom 2. August 1571 und ,Populis®
vom 25. Janner 1585 Vollmachten zur Ldsung von heidnischen Ehen
gegeben, die iiber die des Privilegium Paulinum hinausgehen. Im
Jahre 1924 wurden durch Dispens des Papstes zwei giiltige halbchrist-
liche Ehen gelst. Auf diese zwei Ehen lieBen sich die Bedingungen des
Privilegium Paulinum nicht anwenden, also konnte nur eine hhere
Vollmacht des Papstes in Frage kommen?). Es ist das groBe Verdienst
Rayannas gezeigt zu haben, dafB die bisher zu enge Auslegung der
Constitutio ,Romani Pontificis (,,Constitutio Piana“) dem Wortlaute
und dem Sinne der Konstitution nicht gerecht wurde. Als Hauptgrund
fiir die Gewédhrung der Vergiinstigung der Constitutio Piana ist der
Passus: ,quia durissimum esset separare eos ab uxoribus, cum quibus
Indi baptismum susceperunt“, anzusehen. Der andere Passus: ,maxime
quia difficillimum foret primam coniugem reperire®, bedeutet nur einen
partikuldren Fall, der nicht notwendig verwirklicht sein muB?). Es ist
auffillig, daB Sartori, der ja speziell fiir Missionare geschrieben hat,
die Ansicht Rayannas gar nicht erwidhnt und daB Van de Berg noch
den vergeblichen Versuch macht, die Constitutio Piana auf das Privi-
legium Paulinum zuriickzufiihren?).

Aus dem Artikel Rayannas scheint hervorzugehen, daBl in 'dem
obigen Falle Titius und Sempronia hitten getauft und kirchlich ver-
heiratet werden konnen. Woraus aber notwendig folgt, daB Sybilla
zur Trennung gezwungen werden koénne. Sicher ist, da bei Anwen-
dung der Constitutio Piana keine Interpellationen gemacht zu werden
brauchen. Im Texte der Constitutio Piana findet sich kein Wort iiber
Interpellationen.- Can. 1121, § 1, fordert die Interpellationen fiir das
Privilegium Paulinum, nicht aber fiir die Vollmachten des Can. 1125.
Aus der Antwort der Congregatio de Propaganda Fide auf das Vo-
tum 12 des chinesischen Plenarkonzils von Shanghai im Jahre 1924
(Akten verdffentlicht im Jahre 1929) geht klar hervor, daB bei An-
wendung der Constitutio Piana keine Interpellationen gefordert sind®).

1) ,Periodica de re Morali Canonica Liturgica®, Romae 1938, pp. 295—331;
1939, pp. 26—52, 112—134, 190—209.

2) Boudon, Memento du Privilége Paulin, Paris 1949, pp. 64—65.

%) Constitutio ,Romani Pontificis“, CJC. Documentum VIIL.; Rayanna, 1. c.,
1900

Y% Sartori O.F.M, Juris Missionarii Elementa, ed. 2, Roma 1951;
Dr. L. Van de Berg O.F. M, De Infidelium Polygamorum Conversione,
Maastricht (in Hollandia) 1951.

5 Primum Concilium Sinense, Zi-Ka-Wei 1929, p. 273.



Pastoralfragen 233

Das gleiche geht hervor aus der Antwort des Heiligen Offiziums vom
26. Mérz 1952 auf eine Anfrage des ersten Plenarkonzils von IndienS).

Wie liegt aber der Fall, wenn die erste, rechtm#Bige Frau eines
Polygamisten ungefragt aus sich heraus erklirt, sie wolle getauft
werden? Darauf antwortet Rayanna: S. Pius V. poterat apponere
conditionem privilegio a se concesso essentialem, videlicet, nisi prima
sponte declaraverit se velle baptismum, sicut apposuerat suis privi-
legiis conditiones essentiales S. Paulus: ,si infidelis discedit“; Grego-
rius XIIL.: ,dummodo constet... coniugem ... absentem moneri legi-
time non posse®, et Fac. n. 24: ,nisi prima voluerit converti“. Cum
huius conditionis ne vestigium quidem appareat nec in Brevi S. Pii V.
nec in dubio a Concilio proposito, nec in responso Congr. de Prop.
Fide, non licet inferiori principi et eo minus singulis interpretibus,
limitare iura superioris per aequitatem sibi apparentem. Secus actum
esset de privilegio a Summo Pontifice concesso’). Also im Wortlaut
der Constitutio Piana liegt kein Anhaltspunkt dafiir, da§ sie sich nicht
anwenden lasse, wenn die erste Frau getauft werden will.

Der Fall, den Rayanna an die Spitze seines Artikels stellt, spricht
von zwei heidnischen Ehepartnern, die sich getrennt haben und neue
Verbindungen eingegangen sind. Nun wollen alle vier getauft wer-
den, aber die neuen Verbindungen fortsetzen. Rayanna 1dst diesen
Fall mit Hilfe der Constitutio Piana. Diese Losung tut keinem der
Beteiligten Unrecht. Beim® Falle Titius-Sybilla-Sempronia liegt die
Sache aber anders, weil Sybilla auf dem urspriinglichen Zusammen-
leben weiter besteht und es als Unrecht auffafite, wenn man sie zur
Trennung zwingen wiirde.

Es fragt sich nun, ob man Sybilla zur Trennung zwingen darf oder
nicht. Rayanna sagt in dem Artikel in der FuBnote 117 im Kleindruck:
»,In suis prioribus editionibus Epitome Juris Canonici Vermeersch-
Creusen ad constitutionem ,Romani Pontificis® can. 1125 hoc adnota-
runt: ,Si omnes uxores simul cum viro baptizari velint, legitimam, si .
eam noverit, retinere debebit, reliquis dimissis. Quae verba potius
Privilegium Paulinum, constitutionem Pauli III. ,Altitudo’, et facul-
tatem n. 24 Formulae Tertiae Majoris respiciunt quam Breve S. Pii V.
Quare jure merito in ultima editione anni 1934 fuerunt suppressa“s).
Das ,si omnes uxores simul cum viro baptizari velint...* ist aber
gerade unser Fall. Aus dem Zusammenhange ist klar, da Rayanna
die Ansicht von Vermeersch-Creusen (in den friiheren Auflagen) mi3-
billigt. Also wére auch die Losung des P. Andreas in unserem Falle
nicht richtig gewesen.

Can. 1119 sagt: ,Matrimonium non consummatum inter baptizatos
vel inter partem baptizatam et partem non baptizatam, dissolvitur
tum ipso iure per sollemnem professionem religiosam, tum per dis-

8) The Constitutio Piana and India’s Indulte, in: , The Jurist“, Washing-
ton 1952, p. 441. :

) Rayanna, 1. c., p. 51.

8) Ibid., p. 50.



234 Pastoralfragen

pensationem a Sede Apostolica ex iusta causa concessam, utrague
parte rogante vel alterutra, etsi altera sit invita.” Sybilla spielt die
Rolle der ,altera pars invita“. Aber wo bleibt die ,iusta causa® fiir
eine solche Trennung? Ist der Umstand, daB es fiir Titius sehr hart
wére, sich von Sempronia zu trennen (durities separationis), ein
gentligender Grund, die Ehe Titius-Sybilla gegen den Willen der
Sybilla zu trennen? Behilt Sybilla nicht das Recht, die consummatio
matrimonii post baptismum zu verlangen?

Man konnte auf den Gedanken kommen, Titius und Sempronia zu-
erst zu taufen und gleich kirchlich zu verheiraten und Sybilla spiter
zu taufen. Aber Sybilla wiirde Unrecht geschehen, wenn man ihr die
Taufe verweigerte, wenn sie genligend vorbereitet ist und in verniinf-
tiger Weise darum bittet. Non faciamus mala ut eveniant bona.

Rayanna sagt: ,...omnes admittunt principem reipublicae valere
tollere ius tertii, si id expediat ad bonum commune. Bonum enim com-
‘mune semper praevalere debet bono privato. Nec haec potestas in
genere deesse dici debet principi reipublicae christianae quae est
Ecclesia. Praeterea in re matrimoniali, quae immixtum habet ius
divinum Christus Dominus suam Ecclesiae delegavit potlestatem.
Quare S. Pontifex potest aliquem privare iure suo, etiam in re matri-
moniali, si id conferat ad bonum commune, in favorem fidei“?). ,Ra-
tione gravissimae difficultatis separandi neophytum ab uxore cum
qua vivit, ius primae uxoris etiam ad fidemm amplectandam paratae
aufertur et neophytus simul cum secunda baptizari permittitur“i).

De Reeper sagt!!), dall es fiir den Fall, daB die erste Frau unge-
fragt den Wunsch duBert, getauft zu werden, zwei probable Ansichten
gibt. Einige Autoren lassen fiir diesen Fall die Anwendung der Con-
stitutio Piana zu, andere Autoren sind dagegen. De Reeper nimmt der
ersten Frau jedes Recht, den Mann an der Anwendung der Constitutio
Piana zu hindern: ,In other words, no right is granted to the first
wife to interfere with or to impede, the application of the constitution.
Neither her wish to live in peace with the convert, nor her wish to
be baptized, nor the fact that she is perhaps baptized already, need
to be taken into account. By dispensing from both interpellations the
application of the Constitution is made independent of any inter-
ference by the first wife“’®). Ebenso in ,,A Missionary Companion“*).
Allerdings betont de Reeper, daBl ein scandalum vermieden werden
soll: ,Finally, one must of course avoid all scandal when applying
these privileges and faculties. If there use would lead the heathens
to think that baptism is an easy way of obtaining divorce and of being
permitted to marry another wife, one would have to abstain from

®) Ibid., p. 2086.

10 Tbid., p. 207.

11) A Missionary Companion. A Commentary on the Apostolic Faculties,
Dublin 1952, p. 95.

12) The Constitution Piana, a hidden treasure in Can. 1125, in: ,The
Jurist“, Washington 1952, p. 435.



Pastoralfragen 235

using them. This circumstance of scandal would not affect, however,
the validity of its use“!®). Auch Rayanna!!), Boudon!®), ,Revue du
Clergé Africain“'®) machen &hnliche Einschrinkungen. Allerdings ist
in dem Artikel von de Reeper im , The Jurist® eine solche Einschrin-
kung nicht erwéhnt.

Um jedes MiBverstdndnis zu vermeiden, wurde der Fall Titius-
Sybilla-Sempronia P. Rayanna und Fr. de Reeper vorgelegt. P. Ray-
anna antwortete!®), daB die Losung des Kasus durch P. Andreas rich-
tig gewesen sei, dafl aber auch die andere Ansicht probabel sei: Taufe
von Titius und Sempronia und kirchliche Trauung, Taufe von Sybilla
zur gleichen Zeit, aber Sybilla miiite dann entweder allein bleiben
oder einen anderen Mann heiraten. Fr. de Reeper antwortete'), daf3
es probabel sei, daB P. Andreas ,tuta conscientia®“ Titius und Sem-
pronia taufen und ihrer Ehe assistieren und nachher Sybilla taufen
konnte. Da aber die gegenteilige Meinung auch probabel sei, miifite
P. Andreas selbst fiir sich entscheiden, welcher Meinung er folgen
wolle.

Aber P. Andreas will nicht zugeben, dafl beide Meinungen probabel
seien. Wenn beide Meinungen probabel sein sollen, ‘dann kénnte ein
Missionar in einem Falle die mildere Ansicht anwenden, in einem
anderen die strengere. P. Andreas konnte der strengeren Ansicht
folgen, wiahrend sein Nachbar, P. Paulus, der milderen Ansicht folgen
konnte. Was ein Polygamist dann bei P. Andreas nicht erreichte, das
wiirde ihm P. Paulus auf der Nachbarstation gewdhren. Wenn Rayanna
sagt, daBl ein Fiirst einen Untertanen seines Rechtes berauben kénne
zugunsten des bonum commune, so kann sich das aber nicht auf das
Band einer giiltigen Ehe erstrecken. Auch nach dem Naturrecht ist die
Ehe unauflgslich, und ein Fiirst hat nicht das Recht, eine Naturehe zu
l6sen. So lassen sich aus dem Vergleich der Macht eines weltlichen
Fiirsten mit der des Papstes keine Schliisse ziechen. Wenn Sybilla durch
die Naturehe ein natiirliches Recht besitzt, mit Titius zusammenzu-
leben, wie soll sie denn durch die Taufe dieses Rechtes beraubt werden?

In der Antwort des Hl. Offiziums auf das Postulatum des Plenar-
konzils von Indien wird eigens betont, daBl die Normen der Gerechtig-
keit, christlichen Liebe und natiirlichen Billigkeit beachtet werden sol-
len. Soll denn die praktische Anwendung eines Kanons des Kirchen-
rechtes das Naturrecht verletzen? Wohlhaupter sagt: ,, In diesem Wider-
streit der Normen entscheidet nun die aequitas canonica, und bei der
schon erwihnten Hochwertigkeit der lex naturalis kann es nicht zwei-
felhaft sein, welche Norm hier obsiegen mufi. So wird klar, daB die

13) P, 218.

14) T,. ¢, p. 208: Sed sub diligenti cura Ordinarii loci, cuius est invigilare
et urgere totam disciplinam Codicis, omnia rite componenda, ne bonum com-
mune et pax inter familias detrimentum patiatur.

18y 1. e, p. 54.

#a) Revue du Clergé Africain®, Mayidi, Congo Belge, 1949, p. 438.

16) Brief vom 18. Mai 1953.



9236 Pastoralfragen

Entscheidung ex aequitate canonica notwendig eine Entscheidung aus
dem Geiste des Naturrechtes sein muf3!8).

Man weist darauf hin, dal Pius V. den Polygamisten helfen wollte.
»In his anxiety to help converts from polygamous or polyandrous
unions, Pope Pius V. declares in the Constitution ,Romani Pontificis’
that he considers it sufficeient reason for the application of the privi-
lege which he is granting, quia durissimum esset separare eos ab
uxoribus, cum quibus ipsi Indi baptismum susceperunt“!?). In unserem
Falle wére es ,durissimum® fiir Titius, sich von Sempronia zu tren-
nen. Aber ebenso ist es ,durissimum® fiir Sybilla, sich von Titius zu
trennen. Warum dem Manne mehr Recht einriumen als der Frau?
Wenn Mann und Frau schon vom Naturrechte aus gleich sind, warum
sollen sie es dann als Katholiken nicht sein? Die Taufe kann doch
niemanden eines Rechtes berauben, das er vorher besessen hat. Also
148t sich aus dem Argument der ,durities separationis“ fiir unseren
Fall nichts beweisen.

Als Grund fiir die Gewdhrung der Vergiinstigung der Constitutio
Piana wird auch angefiihrt, dafl sie ,in favorem fidei“ geschehen soll*").
Aber mit Recht bemerkt Van de Berg: ,In hoc casu mulier prima,
quae a nova cum viro priore cohabitatione non abhorreret, facile
aversionem a fide conciperet e concessione, viro priori facta, ducendi
in matrimonium secundam vel ulteriorem mulierem“*!). Was also fiir
Titius ein ,favor fidei“ wire, wire fiir Sybilla ein ', odium fidei“. Wenn
aber der Grund des ,favor fidei“ nicht in Frage kommt, kann man
sich auch nicht auf Can. 1127 berufen: ,In re dubia privilegium fidei
gaudet favore iuris.“ Deshalb kann man de Reeper nicht zustimmen,
wenn er sich am Ende der Erkldrung der Constitutio Piana auf
Can. 1127 beruft: ,In case of doubt regarding the use of any of these
three Constitutions... one can avail oneself of Can. 1127, and use
them in favour of the Faith“??),

Wie oben bemerkt, soll bei der Anwendung der Constitutio Piana
jedes scandalum vermieden werden. Die Heiden sollen nicht den Ein-
druck bekommen, da die Taufe ein leichtes Mittel sei, eine Ehe zu
trennen und die Erlaubnis zu bekommen, eine neue Ehe einzugehen.
Da man aber eine neu geschlossene Ehe kaum geheimhalten kann,
wird sich dieses scandalum nicht vermeiden lassen. Auch wird das
natiirliche Rechtsgefiihl der Eingeborenen nicht dariiber hinwegkom-
men, dal Sybilla schweres Unrecht geschieht, wenn man sie zwingt,
sich von Titius zu trennen. Es bedeutet doch eine schwere Stérung des
hduslichen Friedens, wenn Sybilla wegen der Sempronia weichen muB.

Wie sollte auch die Trennung praktisch durchgefithrt werden? Man

17) Brief vom 14. Mai 1953.

®) Wohlhaupter, Aequitas Canonica, Paderborn 1931, p. 190.
1) A Missionary Companion, p. 216.

20) Periodica, 1. e, p. 207.

1) De Infidelium Polygamorum Conversione, p. 64.

2%) A Missionary Companion, p. 96.



Pastoralfragen 287

miifite doch so ehrlich sein und der Sybilla vor der Taufe sagen, daB
sie sich nach der Taufe von Titius trennen muB. Es wurde schon oben
erwahnt, daB ein Aufschieben ihrer Taufe nicht statthaft sei. Wenn sie
aber die Trennung verweigert, so kiime das auf einen Ungehorsam
gegen das Kirchengesetz hinaus. Wer sich aber den Kirchengesetzen
nicht fiigen will, kann auch nicht getauft werden. Also miiite Sybilla
auf die Taufe verzichten, um der zweiten, unrechtméBigen Frau Sem-
pronia diese zu ermdglichen. Aus der Absurditit solcher Folgerungen
geht klar hervor, daBl die entsprechende Ansicht nicht probabel sein
kann. Und wer hat das Recht, Sybilla zur Enthaltsamkeit zu zwingen,’
falls sie keinen anderen Mann findet, der sie heiratet?

Es sei noch bemerkt, daB die Vergiinstigungen der Constitutio
Piana fiir Polygamisten in gleicher Weise auch fiir Polyandristen gel-
ten. Wenngleich der Wortlaut das nicht sagt, so folgt es doch aus der
naturrechtlichen Gleichstellung von Mann und Frau, und wir haben
dariiber auch eine Entscheidung des Hl. Offiziums??). Es ist aber Tat-
sache, daB Polygamie (genauer gesagt Polygynie) viel hdufiger vor-
kommt als Polyandrie. Die Polygamie zeigt so recht die niedrige,
rechtlose Stellung der Frau im Heidentum. So wird die Constitutio
Piana zahlenmiBig viel mehr den Méinnern als den Frauen zugute
kommen. Die Idee, daB gerade das Christentum die Frau aus ihrer
unwiirdigen Sklavenstellung befreit, wiirde dadurch aber nicht gefor-
dert werden. Wenn Sybilla allein getauft wird, ist das ein sehr deut-
licher Anschauungsunterricht iliber den Begriff der christlichen Ehe
und die Freiheit, welche die Frau durch das Christentum erlangt. Es
dient jedenfalls in ganz anderer Weise dem favor fidei, als wenn man
durch die Taufe von Titius und Sempronia im Jahresbericht zwei
Taufen mehr zdhlen kann.

Stellen wir noch einen Vergleich an zwischen Polygamisten und
Monogamisten. Ein Polygamist diirfte die Constitutio Piana gebrau-
chen, um von seiner ersten, rechtméfBigen Frau loszukommen, auch
gegen deren Willen. Fiir den Monogamisten kommt aber nur das Pri-
vilegium Paulinum in Frage. Wenn seine Frau auch getauft werden
oder wenigstens friedlich zusammenleben will, hat er kein Recht, eine
neue Ehe einzugehen. Also wére der Polygamist besser gestellt als
der Monogamist. Wiren in unserem Falle Titius und Sempronia
getauft worden und hétten sie dann kirchlich geheiratet, so konnte ein
Monogamist leicht auf den Gedanken kommen, es sei doch schlieBlich
vorteilhafter, ein Polygamist zu werden, um von der rechtmiBigen
Frau loszukommen. Gedacht, getan! Der Monogamist nimmt vor der
Taufe eine zweite Frau. Wer will ihn daran hindern? De Reeper?) und
»Revue du Clergé Africain“?’) betonen, daBl eine Bedingung fiir die
Anwendungsmoglichkeit der Constitutio Piana ist, daB der Mann vor
der Taufe Polygamist war. Es wird nicht gesagt, wie weit die Zeit

23) 5. September 1858, zitiert aus -,,Collectanea‘ S. C. de Prop. Fide“.
24) A Missionary Companion, p. 94.
25) Jahrgang 1949, p. 436.



238 Pastoralfragen

zurtickliegen diirfte, wo er noch Polygamist sein kdnnte, ob vor Kennt-
nisnahme der christlichen Wahrheit oder auch nachher. Vor der Taufe
begangene Siinden werden durch die Taufe getilgt. Die Losung, die
fiir einen dhnlichen Fall in ,Revue du Clergé Africain® gegeben wird?®),
befriedigt nicht. Man braucht in so einem Falle die kurz vor der Taufe
genommene zweite Frau nicht als Konkubine zu betrachten. Denn der
Mann hat ja die Absicht, sie fiir sein ganzes Leben als Ehefrau zu
behalten. Can. 1085: ,Scientia aut opinio nullitatis matrimonii consen-
sum matrimonialem necessario non excludit.“ Wenn das im kanoni-
schen Recht gilt, warum sollte es nicht auch im Naturrecht gelten?
Siehe die Unterscheidung von Konkubinat und kirchlich nichtiger Ehe
bei Triebs?). Also eine kurz vor der Taufe genommene zweite Frau
wire doch noch eine uxor illegitima und keine Konkubine. Sie kénnte
also die Wohltaten der Constitutio Piana genieBen, falls die mildere
Ansicht probabel wire. Aber weil eben P. Andreas nicht die Polygamie
fordern will, hilt er diese Ansicht nicht fiir probabel.

Es ist auch der Fall denkbar, daB eine Frau sich aus einem gerech-
ten Grunde vom Manne trennte (z. B. weil er eine zweite Frau genom-
men hat), aber spiter vor der Taufe wieder zu ihrem Manne zuriick-
kehrt und mit ihm zusammen getauft werden will. Auch in diesem
Falle miiBte man der ersten Frau das Recht der Fortsetzung der Ehe
zugestehen.

Aus diesen Erwigungen heraus 1dB8t sich keine ,iusta causa®
(Can. 1119) finden, welche die Trennung fiir Sybilla erzwingen kénnte.
Also hat P. Andreas recht gehandelt und er héit seine Losung des
Kasus fiir die einzig richtige. Die mildere Ansicht von Vermeersch-
Creusen (Epitome, editio 1934) wurde oben erwihnt. Es ist auffillig,
daB P. Creusen in der Auflage von 1940 wieder die strengere Ansicht
vertritt: , Vi Constitutionis Pii V. non videtur interpellanda uxor legi-
tima, etiamsi cognoscatur. Si tamen sponte cum marito baptizari
voluerit immo e praxi S. Sedis si interpellata de voluntate conver-
sionis affirmative responderit, mon licebit privilegio Constitutionis
,Romani Pontificis‘ uti. Simul enim curandum est ut conversio poly-
gami non nimis difficilis fiat et dissolutioni morum nullus favor con-
cedatur28),

P. Johannes Gehberger S.V.D,,
Catholic Mission Yakamul, P. O. Aitape, New Guinea

28) Jahrgang 1951, p. 450.

27) Praktisches Handbuch des geltenden kanonischen Eherechtes, Breslau
1933, p. 82—83.

%) Epitome, ed. 1940, n. 436.



Mitteilungen 239

Mitteilungen

Sinn beschaulichen Lebens heute? Wie sehr man in den ersten
christlichen Jahrhunderten noch um den Vorrang des beschaulichen
vor dem tédtigen Leben wubBte, zeigt die Lektiire der Kirchenschrift-
steller, etwa des Origenes oder Kassian, oder der Kirchenlehrer, z. B.
des hl. Augustinus oder Gregor des GroBen. Erkldren sie das Alte
Testament, so sehen sie in der schénen Rachel das beschauliche, in der
triefdugigen Lia das tédtige Leben dargestellt. In ihren Kommentaren
zum Lukas-Evangelium heben sie Maria als Typ des beschaulichen und
Martha als Bild des tidtigen Lebens heraus. Dies zeigt deutlich, wie
lebendig man damals noch den Unterschied der beiden verschiedenen
Lebensformen fafte. Die Gedanken des hl. Augustinus iiber die Vor-
ziige des beschaulichen vor dem aktiven Leben begegnen alljihrlich
am Feste des hl. Apostels und Evangelisten Johannes im Brevier als
Lesungen zur dritten Nokturn der Matutin und diirfen hier voraus-
gesetzt werden.

. Ganz im Gegensatz hierzu ist auch im Bereiche des kirchlichen
Lebens vielfach Betriebsamkeit, Leistung, Téatigkeit, Actio das Aus-
schlaggebende. Der betriebsame Weltpriester, die aktiven Orden und
Kongregationen behaupten weithin das Feld. Es ist gerade, als habe
man in der heutigen Zeit das kirchliche Leben dem profanen angepaBt
und der vita activa die Palme zuerkannt; als habe man nicht gemerkt,
wie sehr man mit allem Aktivismus in einer Sackgasse gelandet ist.
Die Gedanken Christi und der Kirchenviter iiber den Vorrang des
beschaulichen Lebens vor dem aktiven scheinen in Vergessenheit
geraten zu sein. :

Wie sollte man sonst verstehen, was mir vor kurzem ein bekannter
Seelsorger erzdhlte. Als ihm eine 18jahrige, vielversprechende Abi-
turientin aus seiner Gemeinde mitteilte, daBl sie Benediktinerin der
Abtei zum Hl. Kreuz in Herstelle werden wolle, habe diese Eréffnung
in ihm beinahe eine Schockwirkung ausgeldst. Als ich ihm dann berich-
tete, daB in den USA seit 1944 tber 250 junge, vielversprechende
Amerikaner, von denen ein grofler Teil volle akademische Berufs-
ausbildung mit Staatsexamen hatte, wihrend andere als Minner vom
Bank- oder Ingenieurfach mit groBen Jahresgehiltern zu groBen Hoff-
nungen in der Welt berechtigten, sich entschlossen, in den strengen
Orden der reformierten Zisterzienser (Trappisten) einzutreten, da war
dieser Seelsorger doch sehr erstaunt. Ist dieser Mut zu einem vollig
unzeitgeméBen Leben, so meinte er dann, nicht vielleicht ein Zeichen,
daB der Mensch im geistigen Leerlauf einer allzu betriebsamen Zeit
die Sehnsucht nach dem kontemplativen Leben fiihlt? In einem Rund-
funkprogramm las ich vor kurzem das Thema ,Vom Gliick der Kon-
templation”. Je mehr wir dieses Gliick heute entbehren, um so mehr
gewinnt in manchen Menschen der Hunger nach ihm Raum.

Man darf nicht vergessen, daf die Anforderungen des modernen
Lebens nicht nur eine Reihe kérperlicher und seelischer Zivilisations-



240 Mitteilungen

krankheiten verursachten, sondern auch die entgegengesetzten Kréfte
des Gebetes und der Kontemplation auf den Plan riefen. Galt das
Kloster frither als mehr oder minder exklusive Lebensform, so scheint
sich hier eine Wandlung anzukiindigen. Die Biicher des Trappisten-
monches P. Thomas Merton wurden in den USA Bestseller. Ein
Schweizer Protestant schrieb ein vielbeachtetes Buch liber das Moénch-
tum (Walter Nigg, Das Geheimnis der Monche). Es ist bekannt, da8
auch im Protestantismus das Ménchtum erwacht, man denke nur an
die Versuche in Taisé-les-Clunys.

Es scheint, daBl gerade jene Kreise einer gestalt- und haltlosen Ge-
sellschaft, die eine geistige Sicherung ihrer Existenz suchen, diese
in einem Leben finden, das ganz Gott gehort, von dem unser Dasein
ausgeht und zu dem es zuriickkehrt. Offenbar hat man heute erkannt,
daB allzu méinnlich bestimmte Krifte unserer Zeit zu einem Leerlauf
gefithrt haben. Neben der , Allwissenheit®, die wir durch die Natur-
wissenschaften, und neben der ,Allmacht”, die wir durch die Technik
erlangt haben, ist fiir unsere Zeit doch eine erschreckende Verzweif-
lung, Unsicherheit und Existenzangst charakteristisch. Die Uberent-
wicklung der aktivistischen, méinnlichen Krifte, die zum Ruin des
geistigen Lebens gefiihrt haben, bedarf der Ablésung durch Krifte,
die dem weiblichen Typ angehoren. Schon Gandhi hat diesen Wert der
Krifte weiblichen Typs fiir unsere Zeit erkannt.. Er schreibt: ,Das
weibliche Geschlecht ist nicht das schwache Geschlecht. Nach meiner
Meinung ist es das edlere der beiden Geschlechter, denn noch heute
verkorpert es das Opfer, das stumme Leiden, den Glauben; und das
Wissen, die Intuition der Frau ist oft viel richtiger als der anmaBende
Eigendiinkel des Mannes.“ Nach Gandhis Auffassung ist ein Opfer-
leben der hochste Gipfel des Lebens. Das einzige Mittel zu siegen, ist
leiden, die eigene Aufopferung steht unendlich hher als die Hin-
opferung anderer. Ein Land ist nie in die Héhe gekommen, ohne im
Feuer des Leidens gereinigt worden zu sein. Gandhi wagt es, vom
Gebet als dem Mark des Menschenlebens zu reden. Er schreibt: ,Das
Gebet ist der Schliissel des Morgens und der Riegel des Abends.“ Er
hat seine Anhinger dazu veranlaBt, nach und nach von ihren Begier-
den abzukommen, und hat sie angehalten, nicht 24 Stunden im Tag
an das zu denken, was man essen wird. Er hielt die Seinen an, der
Menschheit zu dienen, bescheiden ,wie ein Wassertropfen inmitten des
Ozeans“. Mit seinem Glauben an die Macht des Opfers, des Gebetes
und des Leidens — alles Krifte des weiblichen Typs — besa Gandhi
die Schliissel des Lebens und zum Gliick des Lebens.

DaB das kontemplative Leben nicht nur ein integraler, sondern ein
wesentlicher Bestandteil der christlichen Religion ist, ergibt sich aus
folgenden Tatsachen. Die Kirche ist der mystische Leib Christi. Chri-
stus nahm in der Menschwerdung einen menschlichen Leib an, um
mit ihm das Werk zu tun, um dessentwillen er auf die Erde kam. Wie
vor 2000 Jahren der menschliche Leib Christi geboren wurde, lebte,
lehrte, litt und starb und auferstand vom Tode, so fdhrt Christus heute



Mitteilungen 241

noch fort, genau dasselbe in séinem ,mystischen“ Leib zu tun, der aus
den lebenden menschlichen Gliedern der Kirche gebildet wird. Das
Bild vom mystischen Leib gebraucht der hl. Paulus. Johannes, der
Evangelist, spricht auch von dem einen Organismus Christi, in den
alle Getauften aufgenommen sind, aber er gebraucht das Bild vom
Weinstock und den Rebzweigen. Man kann nicht an den Rebstock den-
ken, ohne auch zugleich sich der Reben zu erinnern Denn sie sind eins.
Der Weinstock ist wirksam durch die Reben. Sie selbst sind nichts,
aufler insoweit sie mit dem Weinstock verbunden sind. So mufB3 man
sich auch die Einheit zwischen Christus und Kirche vorstellen. Wie
die Glieder Christi das Leben ihres Hauptes fortsetzen, zeigt Paulus,
wenn er davon spricht, daB er vollende, was am Leibe Christi noch
fehlt. Dies bedeutet, dafl er die Todesangst und das Leiden des Ge-
kreuzigten weiterfiihrt, indem er sie in seiner eigenen Person fort-
setzt. Wenn Christus wirklich fortfihrt, in seinem mystischen Leib
das gleiche Leben zu leben, das er nach den Evangelien gelebt hat,
wird jeder Aspekt dieses Lebens genau so in der Kirche erscheinen.
Wie Christus in seiner Kirche in besonders hierzu Berufenen sein
Lehr-, Priester- und Hirtenamt fortsetzt, so muB3 er auch sein ,Ver-
borgenes” Leben fortsetzen, gegen das die Menschen fortwihrend Ein-
spruch erheber.

Man erkennt ohneweiters, daB das Leben eines Teiles der Men-
schen dem tédtigen Leben Christi gleichen muB, dem Dienst am Men-
schen gewidmet ist durch Krankenpflege, Wohlfahrtspflege, Unterricht,
Missionsarbeit, und 1468t auch die Ordensgemeinschaften, die fiir diese
Zwecke gegriindet sind, gelten. Weniger will man verstehen, daB die
sogenannten kontemplativen Orden, die den Anspriichen Gottes, seiner
Verherrlichung gerecht werden wollen, heute noch existenzberechtigt
sind. Dagegen hat die Kirche immer darauf bestanden, dafB ein ver-
borgenes Leben der Kontemplation nicht an zweiter Stelle stehen soll,
daB beschauliches Leben fiir sie wesentlich ist. Christus hat 30 Jahre
lang ‘unbekannt und verborgen im Gehorsam gegen seine Eltern in
Nazareth gelebt. Nach dieser Zeit erkléirte der Vater selbst durch eine
Stimme vom Himmel, da Christus ihm wohlgefalle. 40 Tage hielt er
sich darauf in der Wiiste auf, in #uBerster Finsamkeit und tiefster
Versenkung im Gebet. Und selbst wenn die Menschen ihn umdring-
ten, um geheilt zu werden, so daB er nicht einmal Zeit zum Essen
hatte, pflegte er doch bei Sonnenuntergang auf den Berg zu steigen
und die Nacht im Gebet zu verbringen. Christus hat uns vor allem
durch sein verborgenes Leben, sein Gebet und durch sein Leiden und
Sterben, durch sein Kreuzesopfer, erlost.

In den Gliedern, in denen die Kirche dieses verborgene, einsam im
Gebet mit dem Vater verbrachte, durch das Leiden und Sterben am
Kreuze sich vollendende Leben Christi fortsetzt, erfiillt sie ihre Sen-
dung, das Werk des Erlésers auf Erden fortzusetzen und zu vollenden,
am vollkommensten. In den kontemplativen Ordensgemeinschaften ist

.Theol.-prakt. Quartalschrift* III. 1955 17



242 Mitteilungen

der feierliche Vollzug der Liturgie, das ‘Stundengebet, dessen Gebets-
stunden das eucharistische Opfer wie die Planeten die Sonne um-
kreisen, die vorziiglichste Aufgabe, der man sich widmet. Da es die
einzige Leidenschaft Christi war, den Vater zu verherrlichen, und da
die Tage ihm hierfiir zu wenig Raum lieBen, er die Nacht noch zum
Gebet bentitzte, und auch seine erlosende Téatigkeit an den Menschen
die Ehre des Vaters zum Endzweck hatte und die Kirche diese Leiden-
schaft Christi fiir die Ehre des Vaters zu der ihrigen macht, ergibt
sich, daB die kontemplativen Ordensgemeinschaften Christus und die
Kirche in ihrem zentralsten Anliegen, der Verherrlichung Gottes, am
vollkommensten darstellen. Kein Geringerer als Papst Pius XII. hat
das dem Vollzug der Liturgie geweihte Leben in seiner Enzyklika
»Mediator Dei“ in seiner groB8en Bedeutung fiir die ganze Kirche
herausgestellt.

Aus seinem Gebets- und Opferleben zog Jesus die gewaltige gei-
stige Kraft, die hinter allem stand, was er sagte oder tat. In der
Kirche machen die Lehren, Predigten, die Krankenpflege, Missions-
arbeit das o6ffentliche Leben Jesu aus. Hinter all dieser Aktivitit
stehen die Kraftwerke der beschaulichen Orden, die durch ihr verbor-
genes Leben des Gebetes und der BuBle fiir die notwendige dynamische
Kraft des Geistes sorgen. Die Hilfe, die sie der Welt bringen, ist un-
begrenzt. Die Menschen, die mit Gott vereint sind, konnen kraft die-
ser Vereinigung in einer Sekunde mehr fiir Gott tun als wihrend
eines ganzen Lebens bloB menschlicher Aktivitdt. Der Platz der Kon-
templativen im mystischen Leib Christidst im Zentrum: an der Quelle
jener urendlichen, absoluten Kraft, die die Welt erschaffen hat und
erhilf. — : _

Herrischried bei Sickingen (Baden) P. Anselm Riid O.S.B.

Das Grabtuch von Turin. Ein Buchbericht!). Wenn man vor zwei
Jahren das Werk von J. Blinzler?) iiber das Turiner Grabtuch durch-
gearbeitet hat, mochte man den Eindruck gewinnen, daf sich auf diese
,geharnischte Epistel* hin nie mehr ein Werk iliber dieses strittige
Objekt an das Tageslicht trauen wiirde, da ein fiir allemal die geschicht-
liche Unméglichkeit der Echtheit nachgewiesen wire. Als ich das neue
Werk zur Hand nahm, meinte ich vorerst, Bulst wiirde in das gleiche
Horn stoBen, und hatte daher wenig Lust, wieder in die heiBl umstrit-
tene Arena hinunterzusteigen. Doch schon nach den ersten Seiten
splirte ich: hier ist ein Buch tiber das Turiner Grabtuch, das frei ist von
einer leidenschaftlichen, ,gefiihlsbetonten® Vorentscheidung und nur
das auf historischem, arch#ologischem, exegetischem, medizinischem
und theologischem Gebiet mit weiser Selbstbeschrinkung aussagt, was

1) Das Grabtuch von Turin. Forschungsberichte und Untersuchungen.
Von Werner Bulst S.J. (144.) Mit 36 Bildtafeln. Frankfurt am Main 1955,
Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Leinen geb. DM 12.80.

2) Das Turiner Grablinnen und die Wissenschaft. Ettal 1952.



Mitteilungen : 243

sicher beweisbar ist. Es hat auch den Mut zu bekennen, daB wir in
manchen Fragen iiber eine Wahrscheinlichkeitshypothese nicht hinaus-
kommen. Die wichtigsten Standpunkte, die mir neu schienen, seien
kurz hervorgehoben.

1. Das historische Beweismaterial. Die Gegner der
Echtheit stiitzen sich auf das Zeugnis Peters von Acris, Bischofs von
Troyes, aus dem Jahre 1389, das die Herstellung des Grabtuches durch
einen zeitgenossischen Maler behauptet. Bulst leuchtet nun in die ver-
wickelten Verhédltnisse der damaligen Zeit hinein (Gegenpapst in
Avignon, Streit zwischen Bischof und Abtei) und kommt zu dem Er-
gebnis, daBl wegen des polemischen Charakters der bischéflichen Schrift
nur eine beschréinkte Glaubwiirdigkeit zuzubilligen sei. Schwerwie-
gender ist dagegen das Schweigen des ersten christlichen Jahrtausends
liber das Vorhandensein einer solchen Reliquie. Doch wie wenig ein
argumentum ex silentio beweise, konne man aus dem Vergleich mit
der Synagogenmalerei ersehen. Auf Grund der rabbinischen Schriften
hétte man meinen konnen, die alte Synagoge wire bildfeindlich ein-
gestellt gewesen. Die neuen Ausgrabungen in Dura Europos am oberen
Euphrat und an vielen Orten Paléstinas haben das Gegenteil bewie-
sen. Die alte Synagoge war ebenso bildfreudig wie die alte Kirche. Die
Winde und FuBlbéden der Synagogen waren nicht bildlos und kahl,
sondern im Gegenteil ausgefiillt mit den verschiedensten Darstellungen
aus der Bibel. Das Schweigen des ersten Jahrtausends wire dadurch
zu erkldren, dafl die kostbare Reliquie eventuell im byzantinischen
Kaiserschatz verwahrt wurde und nicht allgemein zuginglich war.
Ein im engeren Sinn historischer Beweis fiir die Echtheit 1:Bt sich
demnach nicht erbringen, aber auch nicht fiir die Unechtheit. Es besteht
zumindest die geschichtliche Moglichkeit, daB die Reliquie bei der Er-
oberung Konstantinopels durch die franzosischen Kreuzfahrer im
Jahre 1204 als kostbarer Schatz erbeutet und nach Frankreich gebracht
wurde, wo wir das weitere Schicksal annihernd verfolgen kinnen.

2. Photographie als Forschungsgrundlage? Da der
historische Beweis sehr unergiebig ist, bleibt nur noch das Objekt
selber fiir die weitere Forschung. Aber gerade hier zeige sich der
schwichste Punkt. Ist doch das Grabtuch selbst unzuginglich und
missen fiir alle Forschungen die im Jahre 1931 von G. Enrie gemach-
ten Photos zugrunde gelegt werden. Blinzler weist solche Photogra-
phien als Forschungsgrundlage auf das schirfste ab. Nun aber weist
Bulst darauf hin, dafl gerade die modernen Naturwissenschaften weit-
gehendst mit solchen Grundlagen arbeiten, und niemand findet dies
als beanstandenswert. Wenn diese Methode fiir andere Gebiete als
exakt anerkannt wird, warum dann nicht auch fiir das Turiner Grab-
tuch, wo doch die Aufnahmen von einem Berufsphotographen unter
schirfster Kontrolle gemacht wurden.

3. Der Textilbefund. Es handelt sich beim Turiner Tuch um
eine Leinwand in Koperbindung. UnregelmiBigkeiten im Fischgriten-

il



244 Mitteilungen

muster lassen Handarbeit vermuten. Im franzosischen Raume tauchen
die ersten Koperbindungen erst im 14. Jahrhundert auf. Ist demnach
die’ Echtheit textilgeschichtlich widerlegt? Doch der Orient kennt
bereits genau datierbare Ko6perbindungen aus dem 1. bis 3. Jahrhun-
dert; demnach zeigt auch der Textilbefund das Antlitz einer Sphinx.
DaB der mittelalterliche Kiinstler sich fiir seine ,Falschung“ ausge-
rechnet orientalische Leinwand verschafft habe, wire in der Geschichte
der mittelalterlichen Reliquienfédlschung ein alleinstehender Fall.
Neuerlich verlangt man immer lauter, man solle doch endlich die Kar-
bonprobe durchfithren. Dazu miifite aber ein Stiick des Grabtuches in
der GroBe eines Taschentuches verbrannt werden, wozu man sich
begreiflicherweise nicht hergeben will. Zudem ist die Methode erst in
einer Schwankungsbreite von 130 bis 450 Jahren erprobt. Es scheint
daher ratsam zuzuwarten, bis die Karbonprobe ohne allzugrofien
Materialverlust préziser durchgefiihrt werden kann.

4. Der kunsttechnische und stilgeschichtliche
Befund. Auch stilgeschichtlich 148t sich das Turiner Tuchbild nicht
einordnen. Das gilt schon vom Gesamicharakter des Bildes in seiner
volligen Konturlosigkeit, dazu die Blutspuren und der Negativcharak-
ter des Bildes. Gerade die von R. Clément und J. Blinzler verfochtene
Abzugtheorie, wonach ein Kiinstler eine Christusstatue mit Chemika-
lien bestrichen und dann ein Tuch dariibergelegt hitte, um so die
Abdriicke zu gewinnen, ist mehr als fragwlirdig. Da die Turiner Ab-
driicke anatomisch auf das genaueste stimmen, miiite der mittelalter-
liche Kiinstler seiner Zeit um Jahrhunderte voraus gewesen sein, als
er seine Christusstatue formte. Zumindest mulBl zugegeben werden,
daB das Turiner Tuch stilgeschichtlich in der mittelalterlichen Kunst
keinen Platz findet.

5. Derexegetische Befund. Wenn gerade bedeutende Exe-
geten wie Kardinal Th. Innitzer, J. Belser, F. M. Braun, P. Géachter
und J. Blinzler gegen die Echtheit Stellung nahmen, so muf} einen das
aufhorchen lassen. Daher kommt gerade diesem Abschnitt bei Bulst
gréBte Bedeutung zu (S. 70—89). Gerade die neutestamentlichen Be-
gribnistexte diirfen nicht mit einem Seitenblick auf das Turiner Grab-
tuch untersucht werden. Bulst sucht nachzuweisen, dafl das Begrébnis
Jesu wahrscheinlich provisorisch war. Um 3 Uhr war Jesus gestorben,
um 6 Uhr muBte bei Sabbatbeginn der Stein vor das Grab gewilzt
sein. In diesen knappen drei Stunden muBte folgendes geschehen sein:
Josef von Arimath#a begibt sich zu Pilatus und bittet um den Leich-
nam Jesu, Pilatus schickt eine Ordonnanz nach Golgotha, um sich vom
Tode zu vergewissern, und 148t den wachehabenden Offizier zu sich
rufen. Erst auf dessen Bericht hin schenkt er Josef den Leichnam. Die
Abnahme des Leichnams wird ebenfalls ihre Zeit beansprucht haben.
Ob da noch viel Zeit blieb, die bei den Juden iiblichen Zeremonien
vorzunehmen, scheint sehr fraglich zu sein. ,Nach den RBerichten der
synoptischen Evangelien diirfte demnach kaum ein Zweifel bestehen,



Mitteilungen 245

daB Jesu Beisetzung am Karfreitag nur eine vorldufige war; nach dem
johanneischen Grablegungsbericht diirfte ein vorldufiges Begribnis
zumindest als wahrscheinlich anzusprechen sein® (73). Wenn aber Jesus
nur vorldufig beigesetzt wurde, besteht durchaus die Méglichkeit, da3
er, nur in ein groBes Tuch (Sindon) eingewickelt, in das Grab gelegt
wurde. Wie ist aber dann der johanneische Ausdruck ,Othonia®,
gewodhnlich mit ,Binden® iibersetzt, zu deuten? Wurde der Leichnam
Jesu tatséchlich mit schmalen Leinenstreifen (Othonia) einbandagiert?
Bulst untersucht daher die Wortbedeutung von Sindon und Othonia
(74—78), woraus hervorgeht, daBl Othonia im damaligen Sprachgebrauch
auch Gattungsbezeichnung fiir Leinwand sein konnte. Ich habe mir
selber die Miihe genommen, am Bibelinstitut in Rom mehrere Binde
der griechischen Papyrusausgabe durchzuarbeiten, und bin zur Er-
kenntnis gekommen, dafl Othonion durchaus nicht immer ,Binde,
schmaler Streifen“ bedeuten muB. Wenn z. B. jemand ein Othonion
aufspannt als Schutz gegen die Sonne, wird man wohl nicht an schmale
Streifen, sondern an ein grofes Tuch denken; oder wenn unter dem
Schlagwort Othonia auch ein Sindon als ein groBes Leinentuch auf-
gezéhlt wird. Fir unseren Zusammenhang kann man aber durchaus
bei der landldufigen Auffassung ,Binden“ bleiben. Denn auch so
widersprechen sich der synoptische und der johanneische Grablegungs-
bericht nicht. Die Gegner der Echtheit berufen sich auf die Begrébnis-
sitte der Juden und meinen, daB das Einbandagieren tatsiichlich zum
jiidischen Begrébnisritual gehorte. Bulst weist nun nach (79), daB die
altjiidischen Texte von einer Einwicklung des Leichnams nichts wissen.
Was bedeutet aber dann das ,Binden des Leichnams, von dem Johan-
nes ausdriicklich spricht (Joh 11, 44; 19, 40)? Jedenfalls heiBt das grie-
chische Wort ,,dein“ niemals einwickeln, sondern klar ,fesseln, binden*
(42mal im NT). Demnach waren Jesu Hinde und FiiBe tatsichlich bei
deér Grablegung zusammengebunden. Es konnte ja gar nicht anders
sein. Denn nach eingetretener Totenstarre strebten die GliedmalBen
wieder in die Lage wie bei der Kreuzigung zuriick. Daher muBte man
sie mit Othonia, Leinenbinden, ,fesseln*“. Desgleichen gilt es als erste
Ehrenpflicht bei einem Toten, das herabfallende Kinn aufzubinden,
was durch das Sudarion (Joh 20, 7) geschah. Der Blick des Johannes
beim Osterlichen Grabbesuch féllt vor allem auf diese kleinen Tiicher,
die Othonia, mit denen Hinde und FiiBe gebunden waren, und das
zusammengefaltete Sudarion. Dies war fiir ihn ein Beweis, daBf der
Leichnam nicht gestohlen worden sein konnte, da8 Jesus vielmehr aus
den ,Fesseln® frei erstanden sei. Er erwihnt das groB8e Sindon nicht;
dies ist flir seinen Auferstehungsbeweis belanglos (87). Hiefiir sind
die Synoptiker zustéindig. Welche Verwendung fand also das groBe
Tuch bei der Grablegung? Das damalige jiidische Grab war entweder
ein Trog- oder ein Bankgrab. Gesetzt.den Fall, es war ein Troggrab,
so breitete man vorerst das groBe Tuch aus, legte dann den an Hin-
den und Fiifen gebundenen Leichnam darauf schlug dann die zweite
Hélfte des Tuches dariiber, so daB es den Korper bedeckte. Bei einem



246 Romische Erlisse und Entscheidungen

Bankgrab mufBite es dhnlich sein. Damit war aber die Situation gegeben,
die fiir die Turiner Abdriicke postuliert wird. ‘

Daher kommt Bulst zu folgender SchluBfolgerung (94): ,Die Zu-
sammenschau dieser verschiedenen Beweismomente, dazu die Tatsache,
daB kein Umstand aufzuzeigen ist, der gegen die Identifizierung
spricht, diirfte eine Sicherheit ergeben, wie wir sie fiir dhnliche ge-
schichtliche Tatsachen in nur ganz seltenen Féllen haben. Wir diirfen uns
darum der ehrlichen Uberzeugung hingeben, daB uns Menschen des
20. Jahrhunderts im Turiner Grabtuch ein Zugang zu Christus geschenkt
ist, wie wir es nie zu hoffen gewagt hatten.“ — Die Ausstattung des
Buches ist vornehm, die Sprache edel, die Beweisfithrung ohne jede
verletzende Polemik. Sicher bediirfen noch einige Partien weiterer
Kldrung, aber einstweilen ist wohl bei Bulst das Beste zusammen-
getragen, was sich heute vom wissenschaftlichen Standpunkt aus iiber
das Turiner Grabtuch sagen 148t.

Mautern (Steierm.)  Univ.-Prof. DDr. Claus Schedl C. Ss.R.

Romische Erliisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Rom

Maltfeser-Ritterorden. In der Weltpresse ging seinerzeit die Meldung um,
daBl es zwischen dem HI. Stuhl und dem souveridnen Malteserorden, auch
Johanniter oder Jerusalem-Ritter genannt, zu Meinungsverschiedenheiten ge-
kommen sei. — Mit einem Handschreiben vom 10. Dezember 1951 setzte Papst
Pius XII. auf wiederholtes Ansuchen des Ordens einen Gerichtshof ein, um
die Rechtsnatur und Eigenart als souveriner Orden und als religitser Orden
zu bestimmen, ebenso auch den Umfang der betreffenden Kompetenz und
die Beziehungen zueinander und gegeniiber dem HI. Stuhl. Nach genauer
Priifung aller Dokumente der Pépste aus friiherer Zeit, der Quellen und
Urkunden des Ordens selbst, besonders des sog. ,Kodex des GroBmeisters
Rohan“ (von 1776), und nach dem Dekret vom 29. Dezember 1952 als ,sen-
tentia interlocutoria® wurde am 24, Jdnner 1953 die ,sententia definitiva“
verkiindet, in der die oben angedeuteten Fragen geklirt wurden. (AAS, 1953,
Nr. 15, p. 765 ss.)

Unterwerfung. Als Ergidnzung zum Bericht in der letzten Nummer iiber
die Indizierung von zwei Biichern und einer Zeitschrift kann nun mitgeteilt
werden, daf die Verfasser sich dem kirchlichen Urteil unterworfen haben,
und zwar Marcus Oraison, Doktor der Theologie und Medizin, als der
Verfasser des Buches ,Vie chrétienne et problémes de la sexualité”, Paris
1952 (AAS, 1955, Nr. 2, p. 89), und Josef T hom é aus der Didzese Aachen als
der Verfasser des Buches ,Der miindige Christ¥, Frankfurt am Main 1949
(»,Osservatore Romano* vom 17. April 1955).

Einer anderen Pressemeldung zufolge hat die verurteilte franzosische
Zeitschrift ,La Quinzaine“ welche der Linie der sogenannten: ,fort-
schrittlichen Christen® gefolgt war und immer im Sinne der kommunistischen
Parteipolitik Stellung genommen hatte, ihr Erscheinen eingestellt.

Exkommunikation. Da der frithere Generalvikar der chinesischen Erz-
ditzese Nanking, Johannes Bapt. Ly, sich wiederholt gegen die Autoritiit
des pipstlichen Legaten in China in Wort und in der Tat verging, erklirte
die ,Congregatio de Propaganda Fide“ schon am 1. Februar 1952 durch ein
Dekret, daB der genannte Prilat der Exkommunikation verfallen sei, welche
in spezieller Weise dem HI. Stuhl reserviert ist, auf Grund des kirchlichen



Romische Erldsse und Entscheidungen 247

Gesetzbuches, besonders der Kanones 2331, § 2, und 2334, n. 2, und besonderer
Verordnungen, die vom HI. Stuhl in dieser Angelegenheit erlassen worden
waren. Diese MaBnahme von 1952 wurde nun am 17. Mirz 1955 im »Osser-~
vatore Romano“ verdffentlicht, der dazu noch folgendes bemerkt: ,Dieses
Dekret wurde damals nur dem Betroffenen und einem kleineren Personen-
kreis mitgeteilt, brachte aber leider nicht das erhoffte Ergebnis, nimlich die
Sinnesdnderung des Schuldigen. Im Gegenteil, er verharrte in seinem Irrtum
und Widerstand und machte sich in jiingster Zeit innerhalb der Christen
Chinas zum Vertreter und Wortfiihrer von Bewegungen, welche die Spaltung
der Katholiken und damit die Verfilschung der Wesenheit der einen Kirche
zum Ziele haben.“ Es handelt sich also um die Mitwirkung bei der Griindung
und Forderung der sogenannten chinesischen Nationalkirche, die diese Ver-
urteilung durch die kirchliche Autoritit notwendig machte. (AAS, 1955, Nr. 5,
D. 247.)

Auswandererseelsorge. Die Konsistorialkongregation verdffentlichte
»Normen und Fakultdten®, die auf Anordnung des HIl. Vaters gegeben wur-
den und fiir die Priester (welche hier ,Missionare® genannt werden) und fiir
die Direktoren dieser Missionare bestimmt sind, denen die Seelsorge unter
den Auswanderern anvertraut ist. (Ahnliche Verordnungen und Vollmachten
sind schon vorausgegangen fiir die Seelsorge unter dem Schiffspersonal und
unter den Schiffsreisenden und Auswanderern zur See; vgl. die vorhergehen-
den Nummern dieser Zeitschrift!) Die wichtigsten Punkte sind folgende:

Als Auswandererseelsorger gelten rechtmiBig nur die, welche nach den
Normen der Apostolischen Konstitution ,Exsul Familia® durch ein beson-
deres Reskript der Konsistorialkongregation dazu ernannt worden sind. Die-
sen ,Missionaren® und ihren Direktoren sei es heilige Pflicht, alles genau zu
beobachten, was in der genannten Apostolischen Konstitution angeordnet
wurde. Fiir die Zeit ihrer T#tigkeit als Auswandererseelsorger werden ihnen
verschiedene Fakultdten oder Privilegien eingeriumt, die dem Dekret der
Religiosenkongregation zu entnehmen sind.

Die Auswanderer koénnen das ganze Jahr ihrer Osterpflicht geniigen.
Die Glaubigen, die der Messe eines Auswanderermissionars beiwohnen, die
auf einem Tragaltar oder unter freiem Himmel gefeiert wird, erfiillen ihre
Sonntagspflicht. Die Auswanderer kénnen auch den sogenannten Portiunkula-
AblaB unter den gewothnlichen Bedingungen gewinnen, sooft sie ein
Oratorium oder eine Kapelle besuchen, in der die hl. Eucharistie aufbewahrt
wird. (Dekret der Konsistorialkongregation vom 10. Dezember 1954; AAS,
1955, Nr, 2, p. 915s.)

Das Wort ,Auswanderer (emigrantes) ist sicher nicht eng auszulegen;
doch diirfte dieses Dekret auf die stindig im Auslande Wohnenden kaum
anzuwenden sein,

Ordenspriester als Militirkapline. Die Religiosenkongregation befaBte
sich mit den Militdrkapldnen, die aus dem Ordensstand genommen werden.
Da in manchen Lindern — besonders in Amerika — die Anzahl der zur
Verfiigung gestellten Weltpriester fiir die Seelsorge unter den Soldaten oft
nicht ausreicht, miissen die Militdrvikare (Vicarii Castrenses) oft Angehdrige
von Orden oder ordensihnlichen Gemeinschaften fiir die religitse Betreuung
der Soldaten heranziehen. Einige pipstliche Legaten fragten nun in Rom
an, ob von der genannten Religiosenkongregation in dieser Hinsicht schon
einmal fiir diese besonderen Umstinde nihere Weisungen ergangen seien.
Die Konsistorialkongregation hatte am 23. April 1951 eine Instruktion er-
lassen, die besagt: Zum Dienst als Militdrkapline mégen auch erfahrene
Religiosen herangezogen werden, freilich unter Einhaltung der besonderen,
von der Religiosenkongregation eigens dazu gegebenen Normen; und nach
Moglichkeit sollen sie in jenen Orten eingesetzt werden, in denen die Ordens-
gemeinschaft eine Niederlassung hat. Zur genaueren Regelung gab nun die
Religiosenkongregation am 2. Februar 1955 eine eigene Instruktion heraus,
auf die hier verwiesen sei. (AAS, 1955, Nr. 2, p. 92 s3.)



248 Aus der Weltkirche

Abendmessen. Der Kongregation des Hl. Offiziums wurde von verschie-
denen Seiten bekannt, daB nicht selten Abendmessen gefeiert werden lber
die Grenzen hinaus, welche von der Apostolischen Konstitution ,Christus
Dominus“ zum Wohle der Glaubigen festgesetzt wurden. Daher schérft das
HIL Offizium den Ordinarien ein, sie sollen keine Zelebrationserlaubnis fir
Abendmessen geben, wenn es sich nur um die Erhohung einer duleren Feier
oder um das Wohl von Privatpersonen handelt. Bei dieser Gelegenheit findet
es das Hl. Offizium iiberhaupt fiir angebracht, darauf hinzuweisen, daf} die
Apostolische Konstitution ,Christus Dominus® eine Interpretation verbietet,
welche die schon gewihrten Fakultiten noch weiter ausdehnen mdéchte. (Mo-
nitum vom 22. Mérz 1955; AAS, 1955, Nr. 4, p. 218.)

Fest des hl. Pius X. Ein Dekret der Ritenkongregation vom 1. Mérz 1955
besagt, daB das Fest des hl. Papstes Pius X. von nun an alljdhrlich am
3. September zu feiern sei, und zwar als ,Duplex“-Fest mit Eigentexten im
Offizium und in der Messe. Es wurde auBerdem auf Bitten des Episkopates
der ganzen Welt und der Orden und religiésen Institutionen auf die gesamte
Kirche ausgedehnt. (AAS, 1955, Nr. 5, p. 250s.)

Kanonistisches Institut in Miinchen. In Fortfiihrung der groBen Tradition
der deutschen kanonistischen Schulen war auf Betreiben von Univ.-Prof. Doktor
Klaus Morsdorf und durch wirksame Vermittlung von Kardinal Michael von
Faulhaber schon am 17. Mai 1949 das Institut fiir Jus canonicum innerhalb
der theologischen Fakultit der Universitdt Miinchen vom HI Stuhl ,ad ex-
perimentum® approbiert worden. Die Statuten wurden am 10. Janner 1950
bekriftigt und gutgeheiflen. Mit Dekret der Studienkongregation vom
30. April 1954 wurde nun dieses kanonistische Institut vom HI. Stuhl 6ffentlich
und endgiiltig anerkannt und ihm die Vollmacht verliehen, alle akademischen
Grade im kanonischen Recht zu verleihen; auBerdem wurden ihm alle Rechte,
Ehrenrechte, Amter, Pflichten und Privilegien zuerkannt, die derartigen
kirchlichen Fakultidten in herktmmlicher Weise zukommen. (AAS, 1955, Nr. 3,
p. 155s.)

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
L. Drei Jahre nach einem pipstlichen Aufruf

Vor drei Jahren, am 10. Februar 1952, rief Papst Pius XII. die Rémer
und etwas spéter die gesamte Christenheit unter dem Motto ,Fiir eine
bessere Welt“ zu einer universalen Erneuerungsbewegung. Besteht diese
vom HI. Vater geforderte und gesegnete Bewegung noch? Wurde sie iiber-
haupt geboren? Im allgemeinen arbeitet Pius XII. in seinen Ansprachen nicht
mit dem Mittel des Schlagwortes; er bevorzugt den reichen Inhalt, die tiefen
Gedanken in klarer Entwicklung und gepflegter Form. Von Zeit zu Zeit
springt jedoch aus seinen programmatischen Reden eine dringende Kreuz-
zugsparole hervor, die unmittelbar und dauerhaft ziinden will. Selten
predigt Pius XII. einen eigentlichen Kreuzzug mit einer entsprechend ge-
priagten Parole; vielleicht lassen sich alle derartigen Aufrufe an den Fingern
einer Hand aufzdhlen. Erinnert sei vor allem an die Weihnachtsbotschaft
1942, an die Osteransprache 1948 und dann an den 10. Februar 1952. Jedesmal
driickt es den Papst sehr, wenn ein solcher Aufruf nur ein kurzes papierenes
Echo hervorlockt. Weder der erste noch der zweite der eben genannten
Kreuzzilige kam zustande. Wird dem Appell vom Februar 1952 vielleicht end-
gultig dasselbe Schicksal beschieden sein? Vorldufig scheint es immerhin,
daB- sich, wenn auch schiichtern, doch allenthalben Kréfte sammeln, die in
zaher Arbeit das geforderte Werk versuchen. Pius XII. hat sich schon ldngst
als Seelsorger erwiesen, und aus seinen gesammelten pastoralen Reden liefie
sich manche Antwort herausschreiben auf die Frage der heutigen Seelsorge:
»Wie kommen wir weiter?*



Aus der Weltkirche 249

Was verlangte der Hl. Vater am 10. Februar 1952? Er sprach zu den
Romern iiber die planmiédfBige Einheitlichkeit des Handelns,
um so das Leben und die Welt christlich zu erneuern; ein méchtiger, sofortiger
und anhaltender Aufbruch im Raume des religiosen Geistes und der kon-
kreten Taten sei notig. Sein Ziel ist die totale Erneuerung des christlichen
Lebens, die Verteidigung der sittlichen Werte, die Herstellung der sozialen
Gerechtigkeit und der Aufbau einer christlichen Ordnung. Ein schlimmes
Hindernis sieht der Papst in der steigenden Apathie und Energielosigkeit,
die nur zu deutlich den tiefgreifenden EinfluB der heutigen Weltkrise mit
ihren bestindig drohenden Gefahren offenbart. Diese bedenkliche Lethargie
hat zur Folge, daB die meisten Menschen den allein entscheidenden Weg zu
Christus und zu einem christlichen Leben nicht finden. Jeder Katholik —
und nicht nur der Katholik — muB iiberlegen, was er persdnlich tun
kann, um einer Welt zu helfen, die auf der Bahn des Verderbens abwirts
rollt. Wenn alles mit Explosivstoff geladen ist, der sich jeden Augenblick
entziinden kann, darf niemand in der Rolle des untétigen Zuschauers ver-
harren. Alle sind zum Handeln verpflichtet, da es darum geht, die Welt
von den Fundamenten her zu erneuern, der Unkultur zu entreien und
wieder zu humanisieren. Von den Rémern — und Rom soll hier fiir alle
Ditzesen der Welt ein Beispiel sein — forderte Pius XIIL., daf sie sich tat-
séichlich zu einem machtvollen Aufbruche im Denken und Handeln die Hand
reichen. Es sei jetzt nicht mehr der Augenblick, sich im Diskutieren, im
Suchen nach neuen Prinzipien oder neuen Zielen zu erschipfen. An Prin-
zipien und Zielen fehle es nicht; worauf es einzig und allein ankomme, das
seien die konkreten Verwirklichungen. An alle Gutwilligen erging des
Papstes Einladung, sich spontan fiir das groBe Werk anzubieten. Unter der
Oberaufsicht des Bischofs sei in weiser Organisation der nutzbringendste
Einsatz der entschlossenen Katholiken zu regeln: ,Ein Arbeitsrhythmus ist
erforderlich, wie er der dringenden Notwendigkeit, zu verteidigen, zu erobern
und positiv/aufzubauen, gerecht wird.“ Mit seinem Weckruf vom 10. Februar
1952 wollte Pius XII. ,der Herold einer besseren Welt sein, der von Gott
gewollten besseren Welt*,

Die Verkiindigung der Erneuerungsbewegung ,Fir eine bessere Welt®
verfolgte die Absicht, in Rom und in allen Ditzesen des Erdkreises eine
stirkere Aktivierung der priesterlichen Seelsorge und der verschiedenen
Formen des Laienapostolats zu ermutigen. Fiir Rom erhielt Kardinalvikar
Klemens Micara den Auftrag, das Erneuerungswerk unverziiglich einzuleiten.
Den vorziiglichsten Beitrag zur Mobilmachung des Klerus leistete bis jetzt der
bekannte Jesuitenpater Lombardi, dem es auBlerdem oblag, durch Predigten
und Radioansprachen die Katholiken Roms und Italiens fiir den neuen
Kreuzzug zu schulen. Am 12. Oktober 1952 kam Pius XII. in einer Rede
an die Minner der Katholischen Aktion Italiens auf seinen Appell vom
10. Februar zuriick. Er unterstrich von neuem, dafl die Bewegung in allen
Landern FuB fassen miisse und daB er sehr stark auf die Méanner der Katho-
lischen Aktion und die iibrigen Gruppen dieses organisierten Laienapostolats
ziahle.

Drei Jahre sind unterdes vergangen, und so erlaubte sich am 5. Februar
der ,Osservatore Romano® einen Riickblick auf das in Italien zur Erfiil-
lung des pépstlichen Auftrages Geleistete. Der niichterne Bericht stellt fest,
daB der Ruf des Papstes nicht iiberhort wurde und daB tatséchlich neue
Krifte gewonnen, geschult und eingesetzt worden sind: ,Es sind bis heute
viele Ditzesen in Italien und in anderen Lé#ndern, die das p&apstliche Pro-
gramm durchfiihren wollen.* Wie aber steht es mit der tatséchlichen Verwirk-
lichung? Gibt es so etwas wie einen organisierten Kreuzzug ,Fir eine bessere
Welt* als christliche Erneuerungs- und Eroberungsbewegung? Der eben er-
wihnte Artikel weil zwar schone Ansédtze zu vermelden und darf auf
manche Initiative hinweisen, doch es bleibt schliefilich der Eindruck, daB der
LKreuzzug® erst im Stadium der Vorbereitung, sozusagen im Anfang dieses



250 Aus der Weltkirche

Stadiums steht. Was Pius XII. von der Christenheit verlangt hat, wurde noch
nicht hinreichend aufgegriffen.

Mit einem berechtigten Stolz diirfen die Italiener einen ihrer neuesten
Versuche zur Aktivierung der Seelsorge und des Apostolats erwdhnen. Sie
haben in Frascati bei Rom das sogenannte ,Zentrum von Mondra-
gone“ errichtet. Sitz des Zentrums ist das alte und beriihmte Jesuitenkolleg
Mondragone. Unter der Leitung von Pater Lombardi und einigen Mitarbeitern
werden in Mondragone systematische Schulungskurse abgehalten zur Heran-
bildung von Aposteln aus dem Klerus und der Laienwelt, die das pépstliche
Programm durchfithren wollen. Beinahe ohne Unterbrechung folgen einander
die Kurse; sie dauern jeweils zehn Tage. Vorlagen fiir Schulung und Dis-
kussion sind die verschiedenen pépstlichen Dokumente zum Kreuzzug ,Fiir
eine bessere Welt“. Die Kurse verzeichneten bisher einen starken Zudrang,
und Mondragone ist in Italien ein Begriff geworden, und nicht mehr allein in
Italien. Viele Bischife setzen sich bei ihrem Klerus fiir den Besuch der
Kurse in Mondragone ein. Zu Beginn dieses Jahres hatten bereits anndhernd
2000 Priester die Schulung durchgemacht. Einem vollstédndigen Kursus folgten
77 Kardinile, Erzbischéfe und Bischife. Auch einzelne Auslédnder, Bischife,
Priester und Laien, fanden sich mehrmals in Mondragone ein. Manches
geschieht in &hnlicher Form in verschiedenen Léandern, jedoch bei weitem
nicht in allen Teilen der Weltkirche und selten auf eine so systematische Art
und Weise wie in Mondragone. Die Friichte der von Pater Lombardi ge-
leisteten Apostolatsschulung kénnen nicht ausbleiben. Eine ganze Woche
hindurch, vom 27. Mérz bis zum 3. April 1955, sprach der Pater iiber den
Vatikanischen Sender zu den Katholiken Roms iiber die »Bewegung fiir eine
bessere Welt“; er nannte sie den »Kreuzzug des 20. Jahrhunderts® Die Zen-
tralisierung der Schulungskurse entsprang zunichst der Erkenntnis, daBB eine
Wanderarbeit bei groferem Aufwand von Kriften dennoch langsamer voran-
schreite.

IL. Pius XII. spricht zu den Pfarrern und Fastenpredigern seiner
Bischofsstadt

Der HI. Vater empfing am 10. Marz die Pfarrer und Fastenprediger Roms
zu der iblichen alljihrlichen Audienz und zugleich mit ihnen zwei andere
starke Gruppen, nédmlich 500 Pfarrer aus verschiedenen Diozesen Italiens,
die einen Kursus fiir ,Katholische Aktion auf missionarischer Basis® mit-
machten, und 130 Pfarrer aus dem Schulungskursus in Mondragone. Die lin-
gere Ansprache, die Pius XII. bei dieser Gelegenheit hielt, durfte uns nicht
bloB deshalb erfreuen‘, weil sie uns deutlich die Fortschritte in der Genesung
des HIl. Vaters zeigte; sie war inhaltlich ein Wort des obersten Hirten zur
Methodik der heutigen Seelsorge. Dreimal wurde in der Rede der
Appell vom 10. Februar 1952 erwédhnt, was uns zu erkennen gibt, wie sehr
seine Durchfiihrung dem Papste am Herzen liegt. So heiB3t es in den SchluB-
sétzen: ,Alles, was ihr tun werdet, um eure Tétigkeit zu koordinieren, wird
Unseren Segen empfangen und wird von Gott gesegnet sein. Auch Maria,
unter deren Schutz Wir an dem nunmehr fernen 10. Februar 1952 Unseren
;Weckruf‘ stellten, moge eure Bemiihungen und eure Hochherzigkeit weiter-
hin segnen. So wird das Ewige Rom immer heller vor allen Vélkern als
Leuchtturm des Lichtes und der Wahrheit aufstrahlen.“ Zu Beginn der An-
sprache sagte der Papst: ,Heute wird in Rom ein starkes neues Leben fiihl-
bar . . . Noch kiirzlich habt ihr an einem Ausbildungskursus ,Fiir eine bes-
sere Welt’ aktiv teilgenommen. Uber diese Kurse erreicht Uns von vielen
Seiten ein tréstliches Echo. Bischdfe und Priester heben besonders hervor,
wie gliicklich sie den Bediirfnissen unserer Zeit angepaBt seien und wie
auBergewshnlich wirksam sie sich zur Losung der dringendsten und drin-
gendsten Gegenwartsprobleme erweisen.“ .

Der Papst wollte am 10. Mirz den Pfarrern keine abgerundete Programm-
rede halten, sondern nur ,einige schlichte pastorale Anmerkungen iiber die
apostolische Titigkeit des Priesters® vorlegen, sowohl iiber jene Téatigkeit,



Aus der Weltkirche 251

die auf die Erneuerung der einzelnen abzielt, als auch iiber das Apostolat,
das eine Erneuerung der Gemeinschaft anstrebt.

Drei Ratschlige gibt Pius XII. im ersten Teil seiner Ansprache
fiir die Individualseelsorge: Beg nne mit kluger Diskretion, halte dann aber
fest und erlahme nicht vor der Erreichung des Zieles! :

Erstens: Kluge Diskretion zur Gewinnung der Seelen! Der Ubereifer,
der alles auf einen Schlag erreichen will, ist oft ein schédlicher Irrtum und
fiir den Seelsorger wird er beinahe unfehlbar zur Quelle von T&duschungen
und Enttduschungen. Der Priester mufl mit der moralischen Schwiche und
der geistlichen Unvorbereitung jener Menschen rechnen, die er aus einer ganz
anderen Welt an ein neues Ufer hiniiberfiihren soll. Unvorbereitete Seelen
konnen wir weder mit Argumenten und Motiven bearbeiten, die sie noch
nicht verstehen, noch auch Forderungen an sie stellen, zu deren Erfiillung
sie nicht vorbereitet wurden. Vielleicht mufB zunichst einmal eine An-
ndherung gesucht werden, und dazu ist ein taktvolles Vorgehen notig; ein
entschlafenes Interesse ist zu erwecken, und eine vergessene Sprache muB
wieder lebendig gehort werden. Doch diese notwendige Diskretion ist kein
Paktieren mit dem Irrtum und der Siinde, damit um jeden Preis der Friede
entstehe; er ist nicht méglich zwischen Gut und Bose. Es handelt sich darum,
den Menschen von seiner Verkehrtheit loszulosen und vor die Giite Gottes
zu stellen. Nur die Geduld, nicht die Hast kann hier die Arbeit des Apostels
leiten.

Zweitens: Festhalten und durchhalten! Der Seelsorger darf sein Werk
nicht aufgeben, weil der Erfolg ihn nicht sofort belohnt oder weil er auf
Gleichgiiltigkeit oder feindliche Haltungen st6Bt: ,Man muBl durchhalten, auch
wenn alles zum Aufgeben dréngt, fest bleiben, auch wenn man zusammen-
brechen mochte unter einer Todesangst, die uns in manchen N&chten, die
nicht enden wollen, in eine stumme Agonie treibt.“ Gott wird uns stdrken
und trosten.

Drittens: Den Mut aufbringen, den Christen das hochste Ziel vorzuhalten!
»Bs geht durch die Kirche ein Wehen des Heiligen Geistes, der zum Herois—
mus, zur ganzen Hingabe ruft. Zwischen den Dornen einer Welt, die wieder
heidnisch wurde, sprieBen in immer groBerer Zahl unbefleckte Blumen
empor, deren Frische erfreut und deren Wohlgeruch entziickt, erlesene Geister
jeden Alters und jeden Standes. Wir mochten, daB die Priester heiligen
Wagemut zeigen und nicht fiinchten, das Ziel hochster Heiligkeit anzu-
preisen. Warum verfallen so viele Seelen den Netzen der Welt? . . . Seid
mutig, geliebte Sohne! Lernt es, den Seelen die Hand zu reichen und sie
sanft, aber fest zu Jesus zu dridngen, zur Freundschaft mit ihm, zur Um-
gestaltung in ihm! Lehret sie begreifen, dal sie nur so den Frieden, den
Glauben, die Freude, die Hoffnung, die Liebe finden: nur so werden sie das
Leben finden.*

Im zweiten Teil seiner Ansprache — apostolische Téatigkeit zur Er-
neuerung der Gemeinschaft — legte Pius XII. ebenfalls drei Gedanken vor,
die er an seine Radiobotschaft vom 10. Februar 1952 ankniipfte.

Erstens: Keine Oberflachlichkeit beim Feststellen der Bediirfnisse einer
Gemeinde! Es ist verhingnisvoll fiir das Apostolat, wenn man sich keine
genaue Rechenschaft liber die Zustdnde ablegt. , Erforderlich ist eine sta-
tistische Arbeit. die mit Ernst, mit anspruchsvollem Realismus, mit
ruhiger Unparteilichkeit vorgenommen wird. So z. B. sind gefiillte Kirchen
und besuchte Gottesdienste ein Trost fiir den Pfarrer; aber ehe er sich da-
durch beruhigen 148t, mufB3 er mit hinreichender Genauigkeit die Zahl derer
erfassen. die zum Erscheinen verpflichtet waren und nicht kommen. Mag
sein, daB nicht selten genaue Berechnungen zur unliebsamen Uberraschung
werden! Nicht zu leugnen ist es, da in Rom der Religionsunterricht der
Kinder in trostlicher Weise besucht wird und daB vieles auf diesem Gebiete
geschieht. Wiederum: wieviel Kinder miiten in jeder Pfarre kommen und
wieviel kommen nicht? Die bisherigen Erhebungen verzeichnen trostliche
Listen, aber auch traurige Seiten. Manchmal liegt die Schuld an Umstin-



252 Aus der Weltkirche

den, die der Pfarrer nicht beseitigen kann. Und wie steht es mit der
religiosen Belehrung der Erwachsenen? Wie mit den Osterkommunionen?
Eigentlich miiBte der Pfarrer sogar annihernd dariiber im Bilde sein, wie
viele Glaubige in der Gnade Gottes leben. Die Zahlen allein geniigen dem
Seelsorger nicht: er forscht auBerdem nach der Erklarung und Deutung der
statistisch erhobenen Zahlen.

Zweitens: Alle Hilfskrifte der Pfarre erfassen! Nicht immer sind alle
Krifte, die eingesetzt werden konnten, dem Pfarrer bekannt; gelegentlich
werden einzelne dieser Krafte unterschiitzt oder ganz vernachlidssigt, ja sogar
offen zurlickgewiesen. Heute offnet der Seelsorger allen Gutwilligen die
Arme und segnet, was die Kirche billigt: ,Wer von gutem Willen beseelt ist,
soll seinen Platz im Weinberg des Herrn finden, denn der Herr freut sich
tiber jede Dienstleistung, und zu allen Stunden sucht er Arbeiter.“ In der
groBen Not der Zeit darf der Pfarrer nicht engherzig sein: jede von der
Kirche gesegnete Bewegung sei ihm willkommen, da das Feld Gottes weit
und die zu leistende Arbeit unmeBbar ist.

Drittens: Kein Individualismus, sondern geordnete Zusammenarbeit! Oft
entspricht dem unermiidlichen und selbstlosen Eifer mancher Initiativen
ein verhidltnismiBig geringer Erfolg. Vielleicht deshalb, weil man sich nicht
geniigend zusammenschlieBt und zu sehr in der Vereinzelung arbeitet. Auch
in Rom wiére es vielleicht angebracht, die Apostolatsarbeit nach den Grund-
sidtzen einer guten Zusammenarbeit neu zu iiberpriifen: ,Es ist dies heute
eine der dringendsten Forderungen fiir die Apostolatsarbeit des Klerus und
der Laienwelt.* Darum wird der Papst alles das segnen, was zur Forderung
der Zusammenarbeit unternommen wird.

Die Gedanken, die Pius XII. am 10. Mirz vor den romischen und
italienischen Pfarrern entwickelte, sind inhaltlich nicht neu; sie zeigen uns
jedoch, worauf nach Ansicht des Papstes die Seelsorge ein besonderes Augen-
merk richten soll. Zwei Punkte seien eigens unterstrichen: die Ausrichtung
der Einzelseelsorge auf die hiochsten Ideale und die warme Wiirdigung einer
genauen religidsen Statistik. Die Notwendigkeit des Zusammenarbeitens wird
bei jeder passenden Gelegenheit eingescharft.

IIL. Kirche und Staat in Argentinien

Kurz hatten wir in der letzten Nummer der ,Quartalschrift (S. 152)
liber den seit November 1954 schwebenden Konflikt zwischen dem Prisiden-
ten Peron und dem Episkopat berichtet. Wir hatten ebenfalls zwei offiziése
Artikel des ,Osservatore Romano“ vom 25. und 31. Dezember 1954 erwihnt,
die von einer sehr ernsten Lage und deren geheimnisvollen Hintergriinden
sprachen. Als letztes Faktum hatten wir die Einfithrung der Eheschei-
dung in Argentinien registriert; durch die Unterschrift Peréns vom 23. De-
zember ist das entsprechende Gesetz in Kraft getreten. Es verlautet, dieses
Gesetz sehe Bedingungen fiir die Ehescheidung vor, die das AuBerste an Er-
leichterung der Scheidung darstellen; allerdings solle es noch durch MaB-
nahmen ergédnzt werden, die eine Hiufung von EheschlieBungen und
Scheidungen unmoglich machen. Man versucht, das Gesetz dadurch zu recht-
fertigen, dafl es zusammen mit dem Gesetz iiber die Gleichstellung der un-
ehelichen und ehelichen Kinder etwas mehr Ordnung in die recht ungebun-
denen Familienverhiltnisse in den stddtischen Einwanderungszentren und
auf dem Lande bringe.

Offiziell wird die staatlich-peronistische These weiterhin verkiindet, es
bereite sich in Argentinien keine Kirchenverfolgung vor; die Regierung
wolle nur die politische Wiihlarbeit gewisser Kleriker und einzelner katho-
lischer Kreise unterbinden. In den Monaten Jinner bis April 1955 blieb der
Vatikan in seiner abwartenden Haltung; jedoch war es dem ,Osservatore
Romano“ gestattet, durch einige Artikel, die von einem Hauptredakteur ge-
zeichnet waren, das eigentliche Gesicht des Konflikts ganz klar zu ent-
hiillen. So lasen wir am 23. Mirz: ,Der Kampf gegen die Kirche verschirft
sich in Argentinien“ (es wird u. a. die Abschaffung von fiinf gebotenen kirch-



Aus der Weltkirche 2h3

lichen Feiertagen erwihnt) und am 31. Mirz: ,Ungerechte Angriffe gegen
den Hirtenbrief der Bischofe.* Am 27. Mérz schrieb die vatikanische Tages-
zeitung: ,So wie die Dinge jetzt liegen, wird es evident, dafl die Kirche vor
totalitdren Anspriichen steht, die sich, ohne vorhergesehen zu sein, als Wille
zur Zerstorung vortaten. Im Bilde dieses Kampfes verdienen die angewandten
Methoden eine aufmerksame Beachtung ... Wir kennen die letzten Ziele
nicht, aber nicht wenige oratorische und praktische Kundgebungen lassen an
echie laizistische, freimaurer.sche und sogar kommunistische Tendenzen den-
ken, die sich in einem absolutistischen Rahmen vorschieben. Diesen Stro-
mungen leiht der autoritdre Staat des Generals Peron alle seine Hilfsmittel.“

Gemeldet werden ebenfalls, und zwar fortlaufend, durchgreifende MaB-
nahmen der argentinischen Regierung auf dem Gebiete des Schul-
wesens, Zu einer dieser Verordnungen verbreitete der argentinische
Staatssender folgenden Kommentar: ,Die argentinische Regierung verbietet
den Religionsunterricht an Volks- und Mittelschulen sowie an anderen Er-
ziehungsanstalten, die dem Ministerium fiir Unterricht unterstehen. Das
Unterrichtsministerium wird zur Dunchfitihrung des Regierungsbeschlusses
die SchlieBung aller konfessionellen Schulen im Interesse der nationalen
Kultur verfiigen. Diese MaBnahme wurde ergriffen, da das bisherige Er-
ziehungssystem sich als ungeeignet erwiesen hat.“ Im Laufe der ersten
Monate 1955 gingen die Entlassungen katholischer Priester und Laien aus
verschiedenen offentlichen Stellungen weiter. Auch wurden einzelne aktive
Katholiken und Priester entweder zeitweilig verhaftet oder sonstwie behelligt.

Manche MaBnahmen, die die Regierung nach Zeitungsberichten und auch
nach dem letzten Hirtenschreiben der Bischofe ergreift, diirften, politisch
gesehen, zum mindesten ungeschickt sein. So wenn z. B. die {iblichen Mani-
festationen der Volksfrommigkeit, gldnzende Prozessionen und Massenver-
sammlungen zu marianischen Feierlichkeiten, untersagt oder behindert und
wenn gebotene Feiertage abgeschafft werden. Angesichts solcher Verfiigun-
gen verstdrkt sich der Eindruck, daB hinter Peréon Krifte am Werke sind,
die radikal antikirchlich denken und es auf einen wirklichen Bruch abgesehen
haben. Nach den Zeitungsberichten, die natiirlich mit Vorsicht zu lesen sind,
hétte das Verbieten und Beschridnken der Prozessionen schon mehrmals Re-
aktionen gegen den Présidenten hervorgerufen. Die sonstigen MafBnahmen
hingegen, die fiir den Katholizismus viel gefdhrlicher sind, werden bei den
breiten Schichten des Volkes nicht ohne weiteres ebenso heftige Reaktionen
veranlassen. Daf3 die Ehescheidung eingefiihrt wurde. ist in einem Lande, wo
viele wilde Ehen bestehen, keine Angelegenheit, die spontane Proteste
zeitigt.; Ubrigens hat auch Peron sein Verhidltnis zu der beriihmten Eva
Duarte erst geregelt, als er die hochste Stufe der Macht erklommen hatte;
denn dadurch wurde eine kirchlich geschlossene Ehe fiir ihn obligatorisch.
Dagegen, dafl den Protestanten die Radiosender zur Verfiigung stehen, kon-
nen die Katholiken keine Gegenpropaganda starten, weil ihnen der Zugang
zum Rundfunk einfachhin versperrt bleibt. Perdn hatte den katholischen
Religionsunterricht in den Schulen eingefiihrt. und so hatte die Kirche das
wertvollste Mittel erhalten, um den katholischen Glauben der Bevdlkerung
zu vertiefen. Und wenn ihr jetzt dieses Mittel auf der ganzen Linie wieder
genommen wird, wird dann ein Volk, bei dem der Religionsunterricht in
den Schulen erst ein sehr kurzes Leben hat, so eindringlich seine Stimme
erheben. daBl das Staatsoberhaunt sich besinnen mufi? Und wenn die Tatig-
keit katholischer Organisationen lahmgelegt wird, wird dadurch nicht eine
weitere Moglichkeit zur Frontstellung der Katholiken ausgeschaltet? Es
bestehen machtvolle peronistische Organisationen, die eine unumschrinkte
Unterstiitzung geniefen und unmittelbar mit dem Brotkorb verkniipft sind.
Percn liel es sich sehr stark angelegen sein, die Studentenorganisation an
seine Person zu binden. Ebenso wie die Gewerkschaften in der Hand des
Staates sind und auf widerspenstige Mitglieder ihren Druck ausiiben, ist es
auch die Presse, die es nicht unterldt. die Kirche und die Priester anzu-
klagen, und alle bisherigen MaBnahmen als berechtigte Verteidigung gegen



254 Aus der Weltkirche

Ubergriffe ,einzelner® katholischer Kreise darstellt, die beschuldigt werden,
die segensreiche Téatigkeit der Regierung untergraben zu wollen. Die Kirche
figuriert als Angeklagte, und es ist dafiir gesorgt, daB ihr alle Mittel zur
tffentlichen Verteidigung aus der Hand genommen sind.

Die Bischofe Argentiniens.haben ihre Protestaktion fortgesetzt. Das bis
jetzt letzte diesbeziigliche Dokument ist der gemeinsame Fastenhirten-
brief des gesamten Episkopats. Er ist unterzeichnet von den
beiden Kardinélen Luis Copello von Buenos Aires und Antonio Caggiano von
Rosario. von fiinf Erzbischofen. fiinfzehn Bischofen und zwei Kapitelvikaren.
Dieses Schreiben gibt zunichst eine Darlegung der Natur und der Eigen-
schaften der katholischen Kirche sowie der eigenrechtlichen Sendung, die
ihr zur Verkiindigung und Verteidigung der Wahrheit des Evangeliums {iber-
tragen wurde: ,Das Lehren ist Daseinsgrund. wesentliche Aufgabe und un-
verduBerliches Recht der Kirche. Das Recht der  Kirche ist das Recht
Gottes, und als Mandatarin Gottes schreibt sie den Menschen, den Ein-
richtungen und den Volkern ihre eigenen Gebote vor ... Gott gibt der
Kirche Anteil an seiner Gewalt. seiner Autoritdt und Souverinitdt, damit
eine von ihm gesetzte Autoritdt iiber die Reinheit der Dogmen gegeniiber
den Vorurteilen der Unwissenheit und den Sophismen des Hochmutes wache,
damit sie gegen den Ansturm der menschlichen Leidenschaften die unver-
filschte christliche Sittlichkeit erhalte, die in der Geschichte der Menschheit
ailzeit die Grundlage einer unvergeBlichen Zivilisation war und es noch im-
mer ist . . . Die Kirche ist weder ein im Raum der Spekulation verschlos-
senes philosophisches System noch auch eine Sekte, die innerhalb der
Mauern eines einsamen Tempels ihr abgeschlossenes Dasein fithrt; anderseits
1st sie keine Organisation mit irdisch-politischer Zielsetzung; aber sie ist
eine wirkliche und lebendige Organisation. deren Geist, deren Lehre und
Gesetze dazu bestimmt sind, die menschliche Seele und die Gesellschaft zu
durchdringen und iibernatiirlich zu beleben. damit so die Kraft und Erhaben-
heit der Gnade unseres Herrn Jesus Christus erfahren werde: durch diese
(Gnade mufB das jetzige Leben geordnet werden, damit wir nach den Ab-
sichten Gottes das ewige Leben erreichen.“ Es ist nicht die Aufgabe der
Kirche, das Evangelium wie eine schéne Erinnerung oder eine ehrwiirdige
Reliquie aufzubewahren; sie muB es in das Leben einpflanzen, und dazu ver-
lieh ihr Christus Gewalt und Autoritdt; sie fihrt das Werk Christi weiter.
Daraus ergibt sich ihr Anspruch auf eine ihr eigene Freiheit und Unab-
hingigkeit von jeder anderen auf Erden bestehenden Gewalt. (Die Bischife
erinnern hier an verschiedene Erklirungen Leos XIIIL, Pius’ XI. und
Pius’ IX.) Es ist nicht der Staat, der die Rechte der Kirche definiert oder
die Grenzen umschreibt, innerhalb derer sie ihre Rechte ausiibt. Das Recht
der Kirche, mit voller Freiheit zu lehren, ist niemals wohlwollende Konzes-
sion irgendeiner anderen menschlichen Gesellschaft, denn es flieBt unmittel-
bar aus dem Wesen der Kirche. Ubrigens hat die Geschichte die Wohltaten
des kinchlichen Lehrens reichlich bestétigt und ebenso die Verdienste fiir
den Aufstieg der menschlichen Personlichkeit. Es hat also die Kirche das
Recht, in Freiheit die geoffenbarte Wahrheit zu lehren, frei ihren Kultus
zu vollziehen und die Sakramente zu spenden, frei jene Tétigkeiten aus-
zuiiben, die zu ihrer Erhaltung und zur Erfillung ihrer Sendung gehoren.
Zu dieser Sendung gehort ganz besonders die religiose und sittliche Erziehung
der Jugend; sie hat deshalb auch das Recht, liber die religiose Erziehung
ader Jugend in allen Schulen zu wachen: ,Es verdient daher ein Lob die har-
monische Zusammenarbeit von Kirche und Staat, damit in allen Schulen
durch die Kirche die Gldubigen in der rechten Lehre Christi unterwiesen
werden, und zwar durch solche, die dazu von der Hierarchie beauftragt sind.
So geschah es in den argentinischen Schulen mit der Wiedereinfithrung des
Religionsunterrichtes, und es ist zu hoffen, dafl das Verstindnis und der gute
Wille der Regierenden diesen Fortschritt erhalten, der sogar von Vbélkern, die
der katholischen Kirche fernstehen, als Notwendigkeit anerkannt wird.”
Ferner kann der freie Zugang zu den modernen Mitteln zur Verbreitung von



Aus der Weltkirche 255

Ideen, als da sind Presse, Radio, Kino, Television, der Kirche nicht verweigert
werden. Auf Grund ihrer Sendung und ihrer im positiven géttlichen Rechte
begriindeten Existenz darf sich die Kirche eigenrechtlich die notwendigen mate-
riellen Existenzmittel beschaffen und sichern. Ubrigens wird sie im
Artikel 33 des argentinischen Biirgerlichen Gesetzbuches ,als 6ffentlichrecht-
liche Personlichkeit notwendiger Existenz“ anerkannt.

Die Kirche war gestern, ist heute und wird morgen sein; die Zeiten gehen
vorbei, aber die Kirche geht nicht unter, selbst wenn sie bekdmpft wird. Sie
lehrt die Achtung vor der rechtméBigen Autoritit und den gerechten Gesetzen
und sucht stets in friedlichem Einverstdndnis jene Fragen zu lésen, in denen
sich staatliche und kirchliche Gewalt begegnen. Fiir das Volk ist sie wirksame
Lehrerin der Sittlichkeit, und ihr Wirken in Argentinien ist bisher ZuBerst
segensreich gewesen. Der Glaube schiitzt vor den Abirrungen des Geistes,
ein geformtes Gewissen reinigt die bosen Triebe, und die christliche Sittlich-
keit besteht auf der Pflichterfiillung. Der Geist, den die Kirche predigt,
stérkt die Gesetze und die Sitten eines Volkes. Es empfiehlt sich, alles das
hervorzuheben, was die Kirche im Laufe mehrerer Jahrhunderte zum Wohle
Argentiniens beigetragen hat. Heute, wo die christliche Zivilisation ernstlich
bedroht ist, muB die Kirche mehr denn je ihre volle Wirksamkeit entfalten
konnen. Man hat gegen die Kirche auch die Anklage erhoben, sie habe sich
auf dem sozialen Gebiet nicht geniigend eingesetzt. Dieser Vorwurf ist nicht
berechtigt; sie hat sich in Argentinien um die Losung der sozialen Probleme
bemiiht, doch verfiigte sie nicht iiber alle dazu notwendigen Mittel. Die
Kirche, deren Titigkeit geistliche Zielsetzungen hat, wird verdachtigt, mit die-
ser ihrer Tétigkeit in Argentinien politischen EinfluB zu erstreben; diese An-
klage miissen die Bischéfe entschieden zuriickweisen. Die Kirche bleibt ver-
pflichtet, durch ihre Werke und Organisationen den christlichen Geist beim
argentinischen Volke zu erhalten. Ein verschwommenes und nur gefiihls-
betontes Christentum ist nicht ausreichend, um die héchsten Werte auch
unseres heimischen Geistes gegen das Uberfluten einer materialistischen Le-
benshaltung zu beschiitzen.

In vier Angelegenheiten miissen die Bischéfe noch eigens Be-
schwerde erheben, nimlich 1. daB man Prozessionen und Versammlungen in
jener Form und an jenen &ffentlichen Orten verbietet, wo sie bis jetzt immer
zugelassen waren; 2. daB man Eiferer fiir dissidente Kulte (Protestanten)
erméchtigt, mit jeglicher Erleichterung und voller Freiheit ihren Proselytis-
mus in offiziellen Instituten zu betreiben, wo doch das katholische Element
Uberwiegt; man ermutigt also die Propaganda zum Abfall vom wahren
Glauben; 3. daB die Radiosender allwéchentlich mehrere Stunden protestan-
tische Propaganda machen diirfen, wihrend die Aussendung katholischer
Programme nicht gestattet wird; 4. daB Staatsdiener aus religitsen Griinden
ihres Amtes enthoben werden. Die Bischife sprechen offentlich ihre Sym-
pathie aus fiir jene, die wegen der Religion ihre Dienstjahre, ihre Stellung,
ihren Ruf und die Mittel zum Lebensunterhalt verloren oder in das Ge-
fingnis wanderten, ohne daB man ihnen ein Vergehen nachweisen konnte.
»GemiB einem bekannten Worte (Peron?) diirfen wir behaupten, daB wir
nur der Kirche und der Heimat angehéren.” Das gemeinsame Hirtenschreiben
war am Passionssonntage, 27. Mérz, in allen Kirchen und bei allen Messen zu
verlesen.

Viele Vermutungen werden ge#dufBert {iber die Hintergriinde und
eigentlichen Ursachen des ziemlich unvermittelt ausgebrochenen
Konfliktes zwischen Staat und Kirche. Diese Vermutungen laufen auf den
verschiedensten Bahnen und sind mit groBer Vorsicht aufzunehmen. Kon-
flikte dieser Art konnen reinigend und erneuernd wirken, das katholische
BewuBtsein einer Bevélkerung stirken und wertvolle Krifte auf den Plan
rufen; sie kénnen aber auch &uBerst verheerende Folgen haben. Das héngt
alles in Lateinamerika sehr stark von der Art und Weise ab, wie staatlicher-
seits der Kampf gefiihrt wird. Das Christentum der siidamerikanischen Re-
publiken ist eine vorwiegend gefiihlsbetonte Religiositat, die zwar bestimmte



256 : Aus der Weltkirche

Formen des Brauchtums leidenschaftlich verteidigen wird, andererseits aber
viel schwerer ganz wesentliche Rechte und Pflichten der Kirche versteht. Ver-
gessen wir auch nicht, daB in Sitidamerika ein gewaltiger Priestermangel
herrscht. Wenn auch Argentinien in dieser Beziehung eines der bestgestell-
ten Lénder ist, so kommt doch nur ein Priester auf 3800 bis 3900 Taufkatho-
liken, wobei dann weiterhin nicht zu vergessen ist, daf diese Priester sehr
ungleichmifig zwischen Stadt und Land verteilt sind. IThre Zahl und ihre
Kraft ist z. B. keineswegs der religiosen Erziehung der Kinder durch Erteilen
von Religionsunterricht gewachsen, Durchaus nicht zu tibersehen ist ferner die
Offensive des Protestantismus in Stidamerika, die in den letzten Jahren be-
sonders anschwoll. Vor drei Jahren gaben wir in der ,Quartalschrift (1952,
S. 287) die Zahl der Protestanten in Argentinien mit 259.000 an. Oft handelt
es sich bei den zum Protestantismus Ubergetretenen um Menschen, deren
religiose Bediirfnisse wegen des Priestermangels nicht befriedigt wurden
und die sich deshalb ohne weiteres dem ersten Prediger anvertrauen. Wer
die soziale Lage in Siidamerika kennt, versteht sehr leicht, da der Kom-
munismus den lateinamerikanischen Kontinent als aussichtsreiches Arbeits-
feld betrachtet. Ein wirklicher Konflikt zwischen Staat und Kinche scheint
uns angesichts der realen religiosen Verhiltnisse fiir Argentinien wenig
wiinschenswert zu sein. Nach den bis jetzt vorliegenden Anzeichen scheint
auch der Hl. Stuhl den offenen Konflikt, der zum Bruch zwischen Staat und
Kirche fiihrt, beschwoéren zu wollen. Man 148t jedoch in Rom nicht zu, daB
das wahre Gesicht der Ereignisse vertuscht werde; die beiden offiziosen
Kommentare des ,Osservatore Romano®, die wir im letzten Heft erwéhnten,
schlugen wohl deshalb einen sehr eindeutig scharfen Ton an, um durch eine
unmiBverstdndliche Warnung die Regierung von weiteren gefihrlichen Vor-
haben zuriickzuhalten. Ein vom Papste verurteilter Perén hitte wirklich
dadurch nichts gewonnen; es wiirden sich nur die Reihen der Opposition an-
fiillen. Ohne sich irgendwie mit der in Buenos Aires bestehenden Regie-
rungsform des peronistischen Justizialismus solidarisch zu erklédren, hat Papst
Pius XII. seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges der argentinischen Nation
oft sein besonderes Wohlwollen bekundet. Er weill, welche Bedeutung Ar-
gentinien fiir die Kirche in Lateinamerika besitzt; er weil}, da die pépstliche
Anerkennung die verschiedenen Initiativen der Katholiken ermutigt; auch
die Ernennung eines zweiten Kardinals sollte ausdriicken, dal man den
kirchlichen Wert Argentiniens in Rom richtig einschidtzt. Das argentinische
Volk seinerseits ist mit vollem Rechte fiir diese wiederholten Anerkennungen
empfinglich; der Eindruck, den Kardinal Pacelli 1934 als pépstlicher Legat
beim Internationalen Eucharistischen Kongre in Buenos Aires machte, ist
trotz des Abstandes in der Zeit noch nicht erloschen. Man fiihlt so etwas wie
eine personlichie Verbindung mit dem Papste in Rom, und ein Duell zwischen
dem Présidenten und dem Stellvertreter Christi konnte den Diktator in eine
schlechte Lage bringen.

Wir sind nicht in der Lage, iiber die mutmaBlichen Hintergriinde des
Konfliktes ein definitives Urteil abzugeben, und miissen uns darauf be-
schranken, die Vermutungen aufzuzihlen, die bis jetzt ausgesprochen wur-
den. Da ist zunichst die Personlichkeit des Prisidenten selbst. Seinen Ent-
schliissen (z. B. Einfiihrung des Religionsunterrichtes in den Schulen) ver-
dankte die Kirche grofle Vorteile. Daraus folgt jedoch nicht unmittelbar, dai
Perén in seinen kirchenfreundlichen MaBnahmen aus wirklicher katholischer
Uberzeugung handelte. Der personliche Katholizismus des Présidenten hat
schon mehr als einmal aufmerksame Beobachter stutzig gemacht, denen die
dogmatische Unklarheit auffiel. Als Benito Mussolini 1929 die Lateranver-
trige mit Papst Pius XI. abschloB, war dieses Vertragswerk von seiten des
italienischen Diktators ganz anderen Erwigungen entsprungen als einer echt
kirchlichen Glaubigkeit. In Argentinien ist gemif der Verfassung die katho-
lische Religion offizielle Staatsreligion. Als Perdn 1946 die Macht erlangte,
wurde er Staatsoberhaupt in einem offiziell katholischen Staate. Sollte ihm
da die Staatsrdson nicht anraten, sich in der Offentlichkeit und &uBerlich als



Aus der Weltkirche 257

katholischen Prisidenten zu geben? Der neue Diktator sah ferner ein, daB
sein Regime sich drei Stiitzpfeiler — Arbeiter, Gewerkschaften, Kirche —
sichern konnte. Staatsménnisch handelte er klug, wenn er auf diese drei
Pfeiler baute. Inhaltlich ist der Peronismus keine eindeutige Ideologie. Kann
nun ein solcher Mann, dessen personlicher Glaube an der Schwelle bleibt,
nicht unter geidnderten Umstinden aus politischen Riicksichten eine andere
Haltung gegen die Kirche annehmen, wenn er z. B. etwa fiihlt, daf die
klar und uneingeschrénkt verkiindete katholische Sozialdoktrin die falschen
sozialen Prinzipien des Regimes indirekt aufdeckt? Es wird gesagt, Perdns
erster Flinfjahresplan habe das Land wirtschaftlich an den Rand des Ruins
gebracht oder wenigstens weitgehend geschadigt. Ist da nicht das Anwachsen
der Unzufriedenheit zu fiirchten, und werden die Arbeiter den Unterschied
zwischen dem Peronismus und den Sozialforderungen des Katholizismus
nicht mit wacherem Geiste beurteilen? Hier liegt ein durchaus moglicher
Grund fiir das Ressentiment des Préasidenten gegen die Kirche und gegen die
sozialgesinnten Priester.

Die stidamerikanischen Republiken kénnen offiziell katholisch sein, diplo-
matische Verbindungen mit dem HI1. Stuhle unterhalten und zugleich starke
kirchenfeindliche und freimaurerische Elemente in ihrer fiihrenden Schicht
zdhlen. In der Regierung Peréns sitzen einige Minner, denen man eine po-
sitiv kinchenfeindliche Tendenz nachsagt und die unfer dem Druck der
Verhiltnisse freie Hand erlangten, so der Vizeminister Teisaire, der Innen-
minister Borlenghi, der Erziehungsminister Mende San Martin und der
Sekretdr Raul Mende. Unter ihrem Schutz vermogen Freimaurerei und
Marxismus einen Feldzug der Untergrabung der Stellung der Kirche und der
antireligiosen Propaganda zu fiihren. Anscheinend waren noch weitere Mal-
nahmen als die bisherigen gegen Kirche und Kléster geplant. Sie wurden aber
nicht ergriffen, der Nuntius und die Hierarchie haben interveniert, und die
Regierung hat wohl eingesehen, daf3 zu groBe Schirfe eine allgemeine Mobil-
machung der groB8en Masse des Katholizismus bewirken wiirde.

Es gibt auch Stimmen, die behaupten, Perén wolle die Kirche bloB ein-
schiichtern. Periodisch taucht in der Presse das Geriicht auf, es werde ein
Abkommen zwischen der Regierung und dem HI. Stuhl den Konflikt beenden.
Ein Abkommen kann aber niemals als einseitiger Verzicht auf wesentliche
Rechte erwogen werden. Einzelne Zeitungen wollen schon von Vorbespre-
chungen zu einem Abkommen wissen. Eine Zeitung sprach die Vermutung
aus, man denke an die Trennung von Kirche und Staat und wolle dann auf
dieser neuen Basis ein Konkordat erhandeln. Die argentinischen Bischofe
haben im Fastenhirtenbrief ihre Glaubigen sehr eindringlich zur kirchlichen
Treue und zum Gebete aufgerufen.

1V. Der Schulkampf in Belgien

Nach den allgemeinen Wahlen vom 11. April 1954 hat eine sozialistisch-
liberale Koalition die christlichsoziale Partei in der Regierung Belgiens abge-
16st. Ministerprésident ist der Sozialist van Acker. Die neue Regierung
erklérte, sie wolle einen echten und dauerhaften Schulirieden. Tatséchlich ist
der Schulkampf entbrannt, den/Belgien seit Jahrzehnten nicht mehr gekannt
hat. Nicht, weil die Regierung das theoretische und in der Verfassung
gefestigte Prinzip der Schulfreiheit angreift, sondern weil sie MafBnahmen
ergreift, d. h. Gesetze votieren ldBt, die praktisch und konkret der von den
Katholikenerworbenen Schulfreiheit wieder groBere Schwie-
rigkeiten bereiten und zugleich die katholischen Schulen in den Augen der
Bevolkerung entwerten wollen. An vollstdndige Gleichstellung auf finanziel-
lem Gebiet mit den offiziellen Staatsschulen denken die Katholiken nicht,
aber sie verlangen, daB die Schulfreiheit, die sie rechtlich und historisch
besitzen, eine wirkliche Freiheit der Eltern bei der Schulwahl bedeute, d. h.,
daB die katholischen freien Schulen wenigstens soweit aus den 6ffentlichen
Mitteln unterstiitzt werden, da die Eltern nicht zugleich Steuern zahlen

,Theol.-prakt. Quartalschrift* ITI. 1955 i 18



258 Aus der Weltkirche

und {iberdies betrichtlich fiir die Schulen ihrer Wahl aufkommen miissen;
ferner, daB die freien Schulen nicht als minder hochstehend verdichtigt
werden und daf3 ihre Diplome ohne Einschréinkung fiir staatliche Anstellun-
gen Giltigkeit haben. Diese Mindestforderungen werden in den drei Ge-
setzesvorschldgen des sozialistischen Ministers Collard tatséchlich mit FiiBen
getreten, und zwar in einem weltanschaulich sektiererischen Geist, den der
Minister gelegentlich deutlich durchblicken lie. Mit Recht haben sich daher
die Katholiken zu einer méichtigen Gegenaktion erhoben; sie verteidigen
keine Privilegien, sondern Rechte, die ihnen auf Grund des Naturrechtes, der
Billigkeit und der Geschichte zukommen. Der Kampf wird heftig gefiihrt,
weil man den Erfolg will, und auch die christlichsoziale Partei hat erklért,
daB sie trotz unvermeidlicher Siege der gegnerischen Koalition im Par-
lament die Waffen nicht strecken wird. Mag sein, daB sie auch auf einen
neuen Sieg bei den néchsten Wahlen spekuliert, was iibrigens die jetzige
Mehrheitskoalition zur Besinnung fiihren kann; denn auch das nichste Par-
lament wird vom Volke gewihlt, und das belgische Volk kann des Schul-
streites entbehren. Jedenfalls ist es die Pflicht einer christlichen Partei, die
Schulfreiheit der Katholiken zu verteidigen. Es mag auch sein, dafl im bel-
gischen Schulkampfe nicht nur religiose und konfessionelle Momente wirk-
sam sind, sondern zugleich gefiihlsbetonte Griinde mitspielen. Belgien ist in
zwei Volksteile geschieden, Flamen und Wallonen, zwischen denen manche
Zwiste und Reibereien bestehen., Die Flamen bilden die Mehrheit der Be-
volkerung und betonen ihre katholische Gesinnung, wahrend sie im Sozia-
lismus eine vorwiegend wallonische Erscheinung sehen. Sie denken des weite-
ren an die Vergewaltigung der Volksmeinung bei der Abstimmung in der
Konigsfrage im Sommer 1950, Konig Leopold III. hatte starken Anhang in
Flandern, und obschon das Referendum ein Stimmenmehr von 12 Prozent
zu seinen Gunsten ergeben hatte, mullte der Monarch dennoch abdanken.
Das wurde beim flimischen Volke als bitteres Unrecht empfunden, und so
erklart sich zum Teil die Niederlage der Katholiken bei den Wahlen von 1954;
man warf ihnen vor, den Konig nicht entschieden genug verteidigt zu haben.
Aber diese der Schulfrage fremden Elemente nehmen dem Schulkampf der
belgischen Katholiken nicht das geringste von seiner vollen Berechtigung;
bestenfalls kann die Regierung dadurch zur Einsicht gelangen, dall ein Schul-
kampf in Belgien noch andere Gefahren heraufbeschwort. Wer Belgien kennt,
findet nicht, daB die Katholiken sich zu ,dramatisch“ zur Wehr setzen; sie
zeigen, daB die Freiheit des katholischen Gewissens nicht durch geruhsames
Zusehen verteidigt wird.

Seit Ende 1954 kam es zu vielen Versammlungen, Konferenzen und
Einzeldemonstrationen, die gelegentlich stiirmisch verliefen. Am 24. Novem-
ber fand ein Schulstreik statt, der 30.000 Lehrer und mehr als eine Million
Schiiler erfaBte. Der von den Christlichen Gewerkschaften fiir den 13. Jinner
angesagte ,Marsch auf Briissel® wurde abgesagt, weil die Regierung zu
Konzessionen bereit schien. (Die Christlichen Gewerkschaften zdhlen in dem
kleinen Lande insgesamt 650.000 Mitglieder). Als das TAduschungsmanéver der
Regierung entlarvt war, wurde fiir den 26. Marz eine Massendemonstration
in Briissel vereinbart. Sie wurde durch die Behérden verboten und durch ein
riesiges Aufgebot von Polizei und andere Mittel abgedrosselt. Der belgische
Episkopat hatte bereits am 14. August 1954 durch ein gemeinsames warnen-
des Schreiben dem Ministerprasidenten und dem Unterrichtsminister seine
Beschwerden und Befiirchtungen vorgelegt, und als dennoch die ersten der
Kammer vorgelegten Gesetzesvorschldge auf die Mindestforderungen der
Katholiken keine Riicksicht nahmen, protestierten die Bischiéfe in dem ge-
meinsamen Hirtenschreiben vom 9. Februar 1955, das den Glaubigen von den
Kanzeln verlesen wurde.

_ Es ist nicht so leicht, einem Fremden ein genaues Bild vom bel-
gischen Schulwesen zu geben. Wir wollen wenigstens in ein paar
Zigen die Grundlinien zeichnen. Als Belgien 1830 gegen Holland den Kampf
um seine Unabhéngigkeit begann, gab es sich ein freiheitliches Schulsystem



Aus der Weltkirche 259

und verankerte die Schulfreiheit in der Verfassung, die den freien und den
offiziellen Unterricht gleicherweise anerkennt. Die Katholiken bauten bald
ein vollstdndiges Schulwesen mit EinschluB der Universitit (Léwen) aus;
die Liberalen griindeten in Briissel eine freie Universitdt. Durch das Schul-
gesetz von 1842 ward jede Gemeinde verpflichtet, eine Volksschule zu er-
richten; es geniigte aber, daf3 sie eine freie (d. h. katholische) Schule adop-
tierte. Im Jahre 1879 erliel die liberale Regierung Frére-Orban ein neues
Schulgesetz, das den Gemeinden die Adoption katholischer Schulen verbot
und unbedingt neutrale, laizistische Schulen verlangte, ohne offiziellen Reli-
gionsunterricht. Sofort bauten die Katholiken ohne staatliche Unterstiitzung
ihr eigenes Schulsystem wieder aus. Wihrend 1878 die offiziellen Elementar-
schulen 600.000 Schiiler zdhlten gegentiiber 100.000 in den freien Schulen,
zéhlten diese 1880 schon 455.000 Schiiler gegeniiber 338.000 in den offiziellen
Anstalten. Die Wahlen von 1884 stiirzten die liberale Regierung, und ein
drittes Schulgesetz erlaubte den Gemeinden wieder, freie Schulen zu adop-
tieren. An den offiziellen Schulen durften sie Religionsunterricht oder laizi-
stische Moral einfiihren. 4000 offizielle Schulen entschieden sich fiir den Re-
ligionsunterricht und nur 153 fiir den Moralunterricht. Aber erst das vierte
Schulgesetz von 1895 gewihrte auch den freien Volksschulen, die dem Staat
gewaltige Ausgaben ersparten, endlich gewisse staatliche Subsidien. Trotzdem
mulliten die Katholiken noch grofle finanzielle Opfer zur Erhaltung ihrer
freien Schulen bringen. Ein wesentlicher Fortschritt war das Gesetz von
1919, durch das der Staat die Besoldung aller Lehrer des staat-
lichen und des freien Elementarunterrichtes {ibernahm. Die Kosten jedoch fiir
den Ausbau und Unterhalt ihrer freien Schulen hatten die Katholiken noch
weiterhin zu tragen. Unterdes riickte ein neues Problem in den politischen
Vordergrund, das des technischen Unterrichtes und der Mittelschulen. Unter
schweren finanziellen Opfern hatten die Katholiken die weitaus grof3te Zahl
der heute bestehenden technischen und beruflichen Schulen gegriindet; vor-
erst erlangten diese Schulen nur die Hilfe der Provinzen, spiter dann auch
des Staates, der aber bloB fiir die Besoldung der Lehrer aufkam, so da3 den
Katholiken noch ein groBer Teil der finanziellen Lasten aufgebiirdet blieb.

Fiir die freien Mittelschulen brachte die jungste Nachkriegszeit
eine wenigstens teilweise befriedigende Losung. In den staatlichen Mittel-
schulen diirfen die Schiiler seit 1948 zwischen einem Unterricht in Religion
und einem solchen in laizistischer Moral wahlen. Bis 1950 waren die freien
Mittelschulen finanziell ausschlieBlich zu Lasten der katholischen Revilke-
rung, so daffi die Eltern sehr hohes Schulgeld zahlten, wihrend der Staat
fiir die offiziellen Schulen immer weitere Kredite auswarf. Die Katholiken
sahen darin ein Unrecht, weil sie doppelt zahlen multen, obschon sie durch
ihre Schulen dem Staat betrachtliche Ausgaben ersparten. Die christlichsoziale
Regierung 1950 bis 1954 erhohte die Kredite fiir die offiziellen Schulen (die
also nicht vernachlédssigt wurden) und gewéhrte erstmalig Subsidien an die
freien Mittelschulen, deren Lehrkrédfte ebenfalls besoldet wurden. Damit
war die grobste Ungleichheit im Schulwesen behoben, wenn auch den Katho-
liken noch immer ein Teil der Lasten fiir ihr eigenes Schulwesen blieb; die
Eltern wurden eingeladen, freiwillige Spenden in eine ,Unterstlitzungskasse®
einzuzahlen.

Folgendes ist nach einem katholischen Flugblatt vom Marz 1955 der Stand
der Schulen in Belgien: Es gibt 8452 offizielle Schulen mit 712.600 Schiilern,
die den Staat jahrlich 5033 Millionen belgische Franken kosten; die katho-
lischen freien Schulen aller Grade und Arten belaufen sich auf 8490 mit
934.400 Schiilern, d. h. 221.800 Schiiler mehr als in den Staatsschulen; fiir
diese Schulen steuert der Staat jéhrlich 3185 Millionen bei, also 1848 Millionen
weniger als fir die geringere Schiileranzahl der offiziellen Anstalten. Ein
staatlicher Schiiler kostet mithin 7060 Franken, wihrend fiir einen freien
Schiiler durchschnittlich 3410 Franken ausgelegt werden, was nicht einmal
die Halfte ist. Man ist noch weit von finanzieller Angleichung entfernt, und
die nackten Zahlen widerlegen die Behauptung, die christlichsoziale Regie-

18%



260 Aus der Weltkirche

rung habe den freien katholischen Schulen ein Ubergewicht an Krediten
gewdahrt.

Die sozialistisch-liberale Regierung (Unterrichtsminister Collard) brachte
nun im Herbst 1954 bei der Budgetvorlage fiir 1955 eine Steigerung von
260 Millionen Franken fiir das offizielle Schulwesen und eine Kiirzung von
500 Millionen Franken fiir den freien Unterricht, so daB die Katholiken
durchschnittlich fiir jeden Schiiler der freien Anstalten wieder einen jdhr-
lichen Mehraufwand von 530 Franken zu tragen hitten. Gleichzeitig kiindigte
der Unterrichtsminister ein neues, dreiteiliges. Gesetzesprojekt an, das den
gesamten Unterricht reorganisieren will. Wir verstehen ohne weiteres die
Befiinchtungen der katholischen Bevélkerung und die Proteste des Episko-
pats und der Katholiken. Am 1. Februar 1955 legte der Minister den ersten
Teil seines Gesetzentwurfes in der Kammer vor, er betrifft die Neuregelung
des Mittelschulwesens, des technischen Unterrichts und der Normalschulen.
Der Staat soll verpflichtet werden, tiberall Schulen jeden Grades zu schaffen.
Neue freie Schulen diirfen nur mehr mit Erlaubnis des Unterrichtsministers
eroffnet werden und miissen sich aus geographischen, wirtschaftlichen, sozia-
len oder padagogischen Griinden als notwendig erweisen. (Weltanschauliche
Griinde werden also nicht bertlicksichtigt.) Die Provinzen und Gemeinden
diirfen von sich aus den freien Schulen keine Subsidien mehr gew#hren. Die
Staatssubsidien an die freien Schulen beschrinken sich auf die Besoldung der
Lehrkrafte, und zwar so, daBl Geistliche und Ordensleute nur halbes Gehalt -
beziehen. (Fiir den Unterhalt der Schulen und fiir das Schulgeld &rmerer
Kinder erfolgt kein ZuschufBl.) Dis seit 1890 bestehende paritédtische Kom-
mission zur Homologierung der von freien Mittelschulen ausgestellten
Diplome wird durch eine Kommission ersetzt, die 7 Delegierte der offiziellen
und nur mehr 3 der freien Schulen umfaBt. Den freien Normalschulen soll
das bisherige Recht zur selbstdndigen Ausstellung der Diplome entzogen
werden, Ferner verlieren die freien Schulen die Disziplinargewalt iiber ihr
Lehrpersonal; sie wird einem Ausschull3 titbertragen, der zu zwei Dritteln aus
Mitgliedern des staatlichen Unterrichtes besteht. Die aufgezihlten Punkte
zeigen deutlich, daB nicht bloB auf finanziellem Gebiete Kiirzungen fiir das
freie Schulwesen vorgesehen sind, sondern daf3 eine ganze Reihe feindseliger
MaBnahmen zum Gesetze werden sollen, damit so die Eltern veranlafit wer-
den, ihre Kinder aus den katholischen Schulen zuriickzuziehen. Hinzu kommft
noch, daB fiir eine Anstellung im staatlichen Schulwesen (und auch sonst fiir
staatliche Stellen) die freien katholischen Diplome, also auch jene der be-
rithmten Lowener Universitdt, an letzte Stelle gesetzt werden, wéahrend
diejenigen der freien liberalen Universitdt Briissel den staatlichen Diplomen
gleichgestellt sind; darin liegt eine eindeutige Diskriminierung des
katholischen Schulwesens, was den sektiererischen Geist des sozialistischen
Unterrichtsministers offenbart.

Was haben die Proteste der Katholiken ‘bis jetzt (Ostern 1955) gefruchtet?
Sie haben eine gewisse wenn auch noch sehr ungeniigende Revision des
ersten Gesetzesprojektes veranlaBt. Der zweite und dritte Teil des Gesamt-
entwurfes (Elementarschulen, Verlingerung der Schulpflicht) waren bis
Ostern der Kammer noch nicht vorgelegt worden. Die Regierung will also
einzelne Korrekturen des Projektes fiir die Mittelschulen, Normalschulen,
technischen Lehranstalten erwégen: Provinzen und Gemeinden sollen den
freien Anstalten sehr beschréankte Subsidien geben diirfen; in geringem MafGe
soll bedlirftigen Mittelschiilern bis zu 14 Jahren (nicht ldnger) beziiglich des
Schulgeldes geholfen werden; bei Besoldung der Lehrkriéfte werden die
Dienstjahre etwas weniger ungerecht angerechnet. Damit ist aber die Scha-
digung, Hintansetzung und Diskriminierung des freien Unterrichts keines-
wegs behoben.

V. Verschiedenes — Kurznachrichten

Ein gutes Anzeichen der stets fortschreitenden Genesung des Hei-
ligen Vaters sehen wir in der Wiederaufnahme einer regeren 6ffentlichen
Tatigkeit. AuBer der bereits erwdhnten Ansprache an die Pfarrer und Fasten-



Literatur 261

prediger diirfen wir die Teilnahme des Papstes an der Feierlichkeit zum
16. Jahrestag seiner Kronung nennen (12. Mérz). Unter den Audienzen ver-
dienen zwei eine besondere Beachtung: in der Passionswoche sprach Pius XII.
zu den Delegierten des Internationalen Kongresses fiir Unfallverhiitung und
am Griindonnerstag hielt er eine lidngere franzésische Ansprache an den
IV. Internationalen KongreB der Lateinischen Arzte-Union. Ferner ist zu
melden, daB der HIl. Vater am Osterfeste vor mehr als 300.000 Menschen
auf der dulBleren Loggia des Petersdomes den Segen spendete, nachdem er in
einer kurzen, durch den Rundfunk ilibertragenen Rede vom Osterglauben,
von der Volkerverstindigung, der friedlichen Verwendung der Atomenergie
und den sittlichen Grundsédtzen fiir den Gebrauch neuester wissenschaftlicher
Entdeckungen gesprochen hatte,

Im Pédpstlichen Jahrbuch 1955 finden wir folgende Angaben
iiber den Stand der kirchlichen Hierarchie und Verwaltung am 31. Dezember
1954: Das Kardinalskollegium zdhlt 64 Mitglieder; es gibt 10 Residenzial-
und 5 Titularpatriarchen; als Residenzialprdlaturen haben wir 293 Metro-
politansitze, 44 Erzbistiimer, 1157 Bistiimer, 75 Pralaturen und Abteien
HSuullius®; Titularprilaturen (Metropoliten, Erzbischofe, Bischofe usw.) wer-
den 882 gezidhlt; die Apostolischen Vikariate belaufen sich auf 237, die Pri-
fekturen auf 134 und die Missionsdistrikte ,sui iuris® auf 19.

Die Dominikaner begannen amn Ostermontag, dem 11. April, ihr
Generalkapitel und wiahlten am selben Tag den Irlénder Michael Browne
zum Ordensgeneral. Der Neuerwihlte hatte seit Jahren das Amt des ,Ma-
gister Sacri Palatii“ bekleidet.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sidmtliche an die Redaktion zur Anzeige und Be-
sprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet
noch keine Stellungnahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke.
Soweit es der verflighare Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten,
werden Besprechungen veranlaf3t. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Amsee, Margit. Die kleine Imelda, Patronin der Erstkommuni-
kanten. (62.) Mit 5 Bildern von A. M. Beckert. Miinchen, Verlag Ars sacra.
In Kunstpergament geb. DM 3.90.

Blaha, Dr. Ottokar. Logische Wirklichkeitsstruktur und
personaler Seinsgrund. Zur Ontologie der Universalien. Sachver-
halte und Seinsschichten. (92.) Graz-Wien-Miinchen 1955, Verlag Stiasny.
Kart. S 30.—, DM/sFr. 4.50.

’ Casper, Josef (). Ich verkiindeeucheine groBe Freude. Eine
Fiihrung durch die frohmachende Botschaft des Neuen Testamentes. (318.)
Paderborn 1954, Ferdinand Schéningh. Leinen geb. DM 7.80.

Considine, P. Daniel, S. J. Gott lieben. Kl. 8° (80.) Miinchen 1955,
Ars sacra. Leinen DM 3.90, kart. DM 2.10.

Die Kirche in der Welt. Wegweisung fiir die katholische Arbeit am Men-~
schen der Gegenwart. 7. Jahrgang. Zweite Lieferung. (S. 127—254.) Miinster,
Verlag Aschendorff. Kart. DM 6.—. : i

Faitsch, P. Joseph, O. F. M. Die Abléisse der kldésterlichen
Terziaren des hl Franziskus. Zusammengestellt, 2. Auflage. (96.)
Landshut/Bayern, Solan-Missions-Druckerei. Brosch.

Fank, Pius, Augustinerchorherr. Barbara Sicharter. Landmédchen
und Griinderin der Vorauer Schwestern. Ein Lebensbild. (160.) Mit 37 Ab-
bildungen. Graz 1955, Verlag Johann Regner. Kart. S 18.—.

Fischer, Dr. Joseph A. Studien zum Todesgedanken in der
alten Kirche Die Beurteilung des natiirlichen Todes in der kirchlichen



262 . Literatur

Literatur der ersten drei Jahrhunderte. Erster Band. (XXV u. 318.) Minchen
1954, Max-Hueber-Verlag. Kart. DM 21.80.

Gebete des Heiligen Vaters Pius XII. Titel der italienischen Original-
ausgabe: Preghiere di Pio XII. (90.) Wien-Miinchen 1955, Verlag Herold.
Brosch. S 16.—, Leinen S 28.—.

Girres, Ida Friederike. Aus der Weltder Heiligen. (454.) Frank-
furt am Main 1955, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Leinen DM 15.80.

Hartmann, Prosper, S. C. J. Le Sens Plénierdela Réparation
du Péché. (294) Louvain, Apostolat de la Réparation. 71, Chausée de
Bruxelles.

Hengstenberg, Hans Eduard. Der Leib und die Letzten Dinge.
(302.) Regensburg 1955, Friedrich Pustet. Kart. DM 9.—, Leinwand DM 11.—.

Henze, Anton. Kirchliche Kunst der Gegenwart. Unter Mit-
arbeit von Theodor Filthaut. (53.) 116 Bildtafeln. Recklinghausen 1954, Paulus-
Verlag. Geb. DM 29.80. ! ?

Hertling, Ludwig, S. J. — Kirschbaum, Engelbert, S. J. Die réomi-
schen Katakombenund ihre Martyrer. Zweite, erweiterte Auf-
lage. (274.) Mit Bilderanhang und Lageplan der Katakomben. Wien 1955,
Verlag Herder. Halbl. geb. S 54—, DM u. sFr. 9.80.

Hiinermann, Wilhelm. Am Tisch des Konigs. Erzéhlungen fir
Erstkommunikanten. Illustriert von Hans Tomamichel. (172.) Luzern 1955,
Rex-Verlag. Kart. sFr. 7.10, DM 5.90; Ganzleinen sFr. 8.25, DM 6.90. :

Kern, Klara. Redenund Schweigen. (128.) Mit Titelbild. Miinchen,
Verlag Ars sacra. Leinen geb. DM 6.80.

Klement, Johannes, Gemeinschaft im Pfingstgeist. Firm-
unterricht und Firmerneuerung in der Pfarrgemeinde. (112.) Wien-Miinchen
1955, Verlag Herold. Brosch, S 15.—.

Koch, P. Jakob, S. V. D. Weggeleitdurchs Erdenleben, Gott
entgegen. 9. verbesserte und vermehrte Auflage. (422.) Modling bei Wien
1954, St.-Gabriel-Verlag. Halbl. S 32.—, Ganzl. S 40.—, Leder S 74.—.

Kommunionkalender mit farbigen Bildern und Texten. Zur Kommunion-
vorbereitung der Kinder. Format 22,5 X 32 cm, auf festem Karton aufgezogen.
Miinchen 1955, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. DM 1.90.

Leist, Fritz. Gebet der Kirche. Betrachtungen zu den Orationen
des Kirchenjahres. Teil 3: Die Sonntage von Septuagesima bis Pfingsten. (In
Viam Salutis. Schriftenreihe, herausgegeben vom Institutum Liturgicum,
Salzburg, Erzabtei St. Peter. Band IV, 3. Teil.) (256.) Salzburg 1955, Verlag
Rupertuswerk, St. Peter. Kart. S 56.—, DM 10.—, sFr. 10.50.

Mayer, Joseph Ernst. Wagnis und Bindung. Das Gebet des Herrn.
2. Auflage. (64.) Salzburg, Verlag Rupertuswerk, Erzabtei St. Peter. Kart.
S 12,90, DM 2.45, sFr. 2.60.

Miller, Josef, S. J. Moderne Eheprobleme in christlicher
Sicht. (Sehen — Urteilen — Handeln, Schriften des ,,Volksboten® Nr. 4).
(112.) Innsbruck—Wien—Maiinchen 1955. Kart. S 14.—.

Missae defunctorum. Ex Missali Romano desumptae. Accedit Ritus Ab-
solutionis pro Defunctis ex Rituali Romano. Editio decima quarta juxta
Typicam. Ratisbonae, Sumptibus et Typis Friderici Pustet. Leinwand, Rot-
schnitt DM 20.—, Leinwand, Goldschnitt DM 25—, Leder, Rotschnitt
DM 60.—, Leder, Goldschnitt DM 65.—.

Moschner, Franz M. Bild und Ewigkeit. (VIII u 96.) Freiburg
1955, Verlag Herder. Pappbd.

Mufiner, Franz, Dr. theol, Lic. bibl, o. Professor. Christus, das
All und die Kirche. Studien zur Theologie des Epheserbriefes. (Trierer
Theologische Studien. Herausgegeben von der Theologischen Fakultit Trier,
5. Band). (XVI u. 176.) Trier 1955, Paulinus-Verlag. Kart. DM 17.80.

Nicolussi, Dr. Johann. Jesu letzter Gang. (152) Innsbruck 1955,
Verlag Felizian Rauch. Kart. S 21.—.

Niedermeyer, Univ.-Prof., Dr. Albert. Philosophische Propi-
deutik der Medizin. Einfiihrung in die allgemeinen geistigen Grund-



Literatur 263

lagen (Geschichte, Philosophie, Biologie, Psychologie). (Allgemeine Pastoral-
medizin in zwei Bénden/I1.) (XII u. 548.) Wien 1955, Verlag Herder. Leinen
geb. S 128.—, DM u. sFr. 22.50.

Officium parvum Beatae Mariae Virginis — Kleines Marianisches Offi-
zium, Editio amplior — Erweiterte Ausgabe. Herausgegeben von P. Augustin
Bea S. J. (510.) Ratisbonae, Sumptibus Friderici Pustet — Regensburg, Verlag
¥riedrich Pustet. Leinwand, Rotschnitt DM 9.50, Leder, Rotschnitt DM 15.—,
Leder, Goldschnitt DM 16.—,

Pan, Edmund. KatechetischeStundenbilder. Nach dem Lehr-
plan fiir den katholischen Religionsunterricht an den Volks- und Haupt-
schulen Osterreichs. Aus dem NachlaB des im Herrn Verstorbenen. Bearbeitet
und erweitert von Anton Strnad. 5. Bindchen (Dritte Klasse Hauptschule —
1. Halbjahr). (72.) 6. Béndchen (3. Klasse Hauptschule — 2. Halbjahr). (122.)
Kart. je S 13.50.

Preces ante ef post Missam. Aliaeque Orationes Sacerdotibus utilissimae.
Editio decima quinta. (128.) Ratisbonae, Sumptibus et Typis Friderici Pustet.
Leinwand, Rotschnitt DM 5.50, Leinwand, Goldschnitt DM 7.—, Leder, Rot-
schnitt DM 13.—, Leder, Goldschnitt DM 15.50.

Premm, Matthias. Geheiligtes Jahr Liturgisch-aszetische Erkli-
rung der MeBtexte aller Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. (VIII u. 236.)
Wien 1955, Verlag Herder. Leinen geb. ]

Schmidinger, Heinrich. Patriarch und Landesherr. Die welt-
liche Herrschaft der Patriarchen von Aquileja bis zum Ende der Staufer.
(Publikationen des Osterreichischen Kulturinstitutes in Rom I/1). (XVI u. 178.)
Graz—Koln 1954, Verlag Hermann Bohlaus Nachf. Brosch. S 86.—.

Sheen, Fulton J. Aufstieg zu Gott Ubersetzung von Dr. Irene
Marinoff. (286.) Luzern 1955, Rex-Verlag. Kart. sFr. 10.80, DM 10.40; geb.
sFr. 13,30, DM 12.80. ,

Staudinger, Josef, S.J. Dieletzte Zeit. Vom Sinn des Weltgeschehens
nach seiner gdottlichen Zielsetzung. (244.) Innsbruck—Wien—Miinchen 1955,
Tyrolia-Verlag. Halbleinen geb. S 48—.

Thibaut, Pater Raymond. Columba Marmion. Ein Meister des Le-
bens in Christo. (533.) Ettal 1954, Buch-Kunst-Verlag. Geb. DM 19.50, kart.
DM 16.50. ;

Waach, Hildegard. Theresia von Avila. Leben und Werk. 2. Auf-
lage. (388.) Wien 1955, Verlag Herder. Halbleinen S 71.—, sFr. 13.—.

Walter, Eugen. Der gottliche Anruf Ein Zyklus von Marien-
predigten iiber das Prinzip der Mitwirkung in der Kirche, (64.) Frankfurt
am Main 1955, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Kart. DM 2.50.

Weikl, Ludwig, S.J. Entfachte Glut. Betrachtungen iiber das
katholische Priestertum. (XII u. 278.) Regensburg 1955, Verlag Friedrich
Pustet. Kart. DM 6.50, Leinen DM 8.80.

Welte, Bernhard. Vom Geist des Christentums. (106.) Frank-
furt am Main 1955, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Geb. DM 5.80.

Werzinger, E. Mein schdnster Tag. Bilder und Verse. (18.) Acht
farbige Bilder. Minchen 1955, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. Geschenk-
band DM 1.90.

Kleinschriften

Angela, Schwester Klara, Ursuline. Das Lied der Liebe mécht’
ich singen. (36.) Mit vier Tiefdruckbildern. Miinchen, Verlag Ars sacra.
Geheftet DM —.70.

Rodewyk, Adolf, S.J. Der Teufel — ernst genommen. (64.) Mit
5 Abbildungen. Berlin 1955, Morus-Verlag. DM —.60.

Via Crucis. Kreuzweg der Verfolgten. Christus leidet in ihnen. (20.) Wien
1955, Fdhrmann-Verlag. S —.60.

Wiltling, P. Alois, M. F. S. C. Im Schatten des Tabernakels.
Lebensbild des Jungmédchens Maria Lichtenegger (64.) 4 Bilder. Graz, Verlag
J. Regner, Kart. S 5.—. :



264 | Literatur

Zeitschriften

Bildstickerei und Paramentik. Herausgeber: Ella Broesch und ihr Schiiler-
kreis an der Staatlichen Schule fiir Kunst und Handwerk in Saarbriicken.
Verlag: Ella Broesch, Bonn, GérresstraBe 40. Heft 1—2 1955. 36 S., zahlreiche
Bilder und ein Entwurfbogen fiir Vorlagen. Halbjdhrlich ein Doppelheft
DM 9.—, fFr. 800.—, Einzelheft DM 6.—, fFr. 600.—.

Der Seelsorger. Monatsschrift fiir alle Bereiche priesterlicher Reich-Got-
tes-Arbeit. Wien, Verlag Herder.

Klerus-Blatt. Vormals Katholische Kirchenzeitung. Salzburg — Graz,
Verlag Anton Pustet.

Buchbesprechungen
Christliche Philosophie von ihren Anfidngen bis Nikolaus von Cues. In
Zusammenarbeit Philotheus Bohner — Etienne Gilson. 3. Auflage.

(XXXII u. 656). Paderborn 1954, Verlag Ferdinand Schoningh. Brosch.
DM 31.—, Leinen DM 35.—.

Das Werk wurde gegeniiber der 1. Auflage 1937 nicht blo8 um 50 Seiten
erweitert, sondern durch Verwendung von Kleindruck ubersichtlicher ge-
staltet und inhaltlich vermehrt; vieles wurde {iberarbeitet oder ganz neu
gefaBt, die Literatur sorgfiltig nachgetragen. Bohner macht sich freier von
den Skripten seines Mitarbeiters Gilson. Als Ergebnis langjdhriger Vor-
lesungen zeugt das Buch nicht nur von Wissenschaftlichkeit und Sachkennt-
nis, sondern ebenso von lebendiger Darstellungsgabe, nicht zuletzt bewirkt
durch das Sprechenlassen der Quellen selber. Das Werk ist eine Apologie
und Aufklirung fiir alle aus dem ,anderen Lager®, fiir uns aber ein neues
Aufzeigen alter Schitze und Hypotheken, von denen unser christliches Den-
ken heute noch zehrt. So empfiehlt sich das Buch von selbst den Studierenden
der Schulen und dariiber hinaus allen jenen, die noch an einen Geist glauben
und an seiner geschichtlichen Entwicklung interessiert sind.

Linz a. d. D. 3 Dr. Josef Haupl

! Philosophie der Materie. Von Ulrich Schdéndorfer. (Philosophie in
Einzeldarstellungen, herausgegeben von Univ.-Prof. Dr. Johann Fischl.) (228.)
Graz—Wien—Ko6ln 1954, Verlag Styria. Geb. S 56.—

Das Schreiben einer Philosophie der Materie gehort heute zweifellos
zu den schwierigsten wissenschaftlichen Unternehmungen. Die Wendung der
alten Physik zur Relativitits- und Quantentheorie hat eine fast uniiberschau-
bare Fiille neuer Probleme mit sich gebracht, die, schon rein naturwissen-
schaftlich gesehen, noch reichlich ungekldrt erscheint. Erst gar naturphilo-
sophisch gesehen. GewiB bieten die Begriffe und Prinzipien der {iberlieferten
Metaphysik bei geschmeidiger Anwendung die Moglichkeit, auch die jlingste
physikalische und astrophysikalische Problematik ontologisch-kritisch abzu-
leuchten. Aber das ist derzeit wohl nur mit vielen Vorbehalten vollziehbar.

Man merkt diese Schwierigkeit auch beim Versuche Schondorfers. Das
Hauptgewicht liegt deshalb in der mehr als die Hélfte des Buches umfas-
senden Darstellung des geschichtlichen Wandels der naturwissenschaftlichen
und naturphilosophischen Anschauungen. Der eigentlich positive Teil ist dem-
gegeniiber etwas spirlich ausgefallen. Er bringt wiederum mehr eine Dar-
legung verschiedener Auffassungsmoglichkeiten als die selbsténdige, folge-
richtige Durchfithrung einer einheitlichen philosophischen Grundkonzeption.
Am meisten, scheint es, hat sich der geschitzte Verfasser von den philosophi-
schen Grundgedanken Aloys Wenzls (Miinchen) inspirieren lassen. Fir seinen
unmittelbaren Zweck einer ersten Einfithrung in das dunkle Fragengebiet
der Materie kann das Buch treffliche Dienste leisten, weshalb es in dieser
Hinsicht bestens empfohlen sei. ‘

Linza.d.D. Prof, Josef Knopp

Die Botschaft der Offenbarung des heiligen Johannes. Von P. Placidus
Hiaring O.S. B. (424.) Miinchen 1953, Verlag J. Pfeiffer. Ganzleinen DM 16.—.



Literatur 265

DaB der gegenwirtige Mensch fiir eschatologische Erwartungen ansprech-
bar ist, zeigt der Kommunismus mit seiner ganz irdischen Eschatologie und
die erfolgreiche Propaganda der Sekten, die eschatologische Hoffnungen
nidhren. Die Erklirung der Apokalypse ist aktuell. Der Verfasser
will dem ,liberarbeiteten Seelsorger® eine Grundlage fiir die Bibelstunde
und die biblische Predigt bieten. Zur Erfiillung dieser Aufgabe bringt das
Buch drei Vorziige mit: 1. Es ist wissenschaftlich gut fundiert, bietet die
Ergebnisse der heutigen Exegese und gesteht lieber ein, eine endgiiltige
Deutung sei nicht gefunden, als daBl es zweifelhafte Theorien als wahr vor-
trégt. 2. In die schwierigsten Fragen wird eine gute Einfiihrung gegeben.
Irrige Deutungen werden angefithrt und widerlegt und, soweit dies méglich
ist, wird eine niichterne Erklarung geboten. Als besonders wertvoll seien
hervorgehoben die Abhandlungen iiber die apokalyptische Frau, den Anti-
christ, die Zahl 666, das tausendjédhrige Reich. 3. Eine sorgfiltige Gliederung
zerlegt den Stoff in Einheiten, welche die Grundlage fiir eine Bibelstunde,
Predigt oder Lesung (Betrachtung) bilden. Gute Textanalysen, Zusammenfas-
sungen und Uberblicke machen die Auswertung leicht. Die Anwendungen fiir
das Leben sind dadurch so vorbereitet, daB sie mit Recht dem Seelsorger
liberlassen werden konnen. Die Darstellung ist nicht wissenschaftlich trocken,
sondern gehoben, aber leicht verstdndlich und im guten Sinn populér. Neben
den anderen neueren Kommentaren zur Apokalypse darf dieses Werk seine

. Geltung beanspruchen; aus der Praxis erwachsen, kann es der Praxis gute
Dienste erweisen.

St. Polten Dr. Alois Stoger

Geschichte der katholischen Kirche fiir Schule und Haus in Uberblicken.
Bearbeitet von Dr. theol. Bernhard Ridder. Band I: Die apostolische Zeit.
Das Christentum und die heidnische Kultur. (266.) 1950. — Band II: Das
Christentum und die abendlédndische Kultur. (259.) 1953. — Band III: Das
Christentum und die moderne Kultur. (298.) 1954. Freiburg, Verlag Herder.
Halbleinen geb. Band I und II je DM 5.80, Band III DM 8.80.

Wie ein bunter Teppich liegt in diesen drei Binden die Geschichte der
Kirche von der apostolischen Zeit bis herauf in unsere Epoche vor uns. Fiir
die Beurteilung einer Geschichte der katholischen Kirche ist yor allem die
Frage wichtig, welcher Mittel sich der Verfasser bedient hat, um eine mog-
lichst objektive Darstellung des umfangreichen und verschiedenartigen Stof-
fes zu gewihrleisten. Natiirlich kann in einem solchen Falle kein intensives
Quellenstudium fiir alle Partien verlangt werden. Trotzdem miissen wir
anerkennen, daf wir gerade im ersten Bande oft Viterzitate finden, zumin-
dest aus zweiter Hand. Fiir die Geschichte des Altertums wird die Legende
stark herangezogen — denken wir nur an die Schilderung der Wirksamkeit
der Apostel und den Aufbewahrungsort ihrer angeblichen Reliquien (I, 77—81)
— w -ond d'e Apostelgeschichte und die Briefe des heiligen Paulus ver-
héltnisméBig wenig ausgenitzt sind (I, 82—84).

Eine solche Darstellung mufB sich natiirlich auf die bisher erschienene
Literatur stiitzen. An vielen Stelleh wird sichtbar, wie eifrig sich der Ver-
Tasser in die verschiedensten Publikationen vertieft hat. 25 Jahre Schuldienst
(I, V) werden hier fiihlbar. Dieser Umstand macht es aber auch verstindlich,
warum gerade die in den zwanziger und dreiBiger Jahren verbreitete Litera-
tur, selten die neuere und neueste auferscheint. So werden auch Lortz, Ge-
schichte der Reformation (z. B. III, 6 und 25), und Anwander, Die Religion
der Menschheit (I, 233), in veralteter Auflage zitiert. Jedin, Geschichte des
Konzils von Trient, Bd. I3 1951, wurde nicht beniitzt. Bei dlteren Biichern
wird oft das Erscheinungsjahr verschwiegen (II, 100). Ich bin iiberzeugt, daB
gerade die Abschnitte iliber die Glaubensspaltung und die Vorbereitungen
zum Konzil von Trient anders ausgefallen wéren, wenn die neuesten Ergeb-
nisse auch Berlicksichtigung gefunden héatten. In einem Zeitpunkte, da die
Annéherung der beiden Konfessionen trotz aller Schwierigkeiten doch weiter
als jemals gediehen ist, muB} eine solche Unterlassung bedauert werden.

»Theol.-prakt. Quartalschrift“ III. 1955 19



266 Literatur

Auch sonst wird es einem weithin bewuBt, daB diese drei Bénde aus der
Praxis erwachsen sind. Das ist ein Vorteil, der nicht unterschétzt werden
darf. Es wird nicht allzuviel an Kenntnissen vorausgesetzt und gar manches
auch noch dogmatisch niher erkldrt, was den Schiillern und Lesern nicht so
ohneweiters verstindlich ware. Gute graphische Darstellungen verleben-
digen fiir das Auge den Gegenstand. Die Kehrseite eines solchen Unterneh-
mens liegt aber darin: es fand eine zu wenig sorgféltige Uberpriifung statt,
und so blieben manche unrichtige Angaben stehen. Da bereits eine italieni-
sche Ubersetzung des Werkes angekiindigt wird (I1I, Vorwort), darf ich einige
Punkte zur Beriicksichtigung empfehlen: Das erste Papstschisma in der
Kirche hat nicht Novatian (I, 170), sondern schon dreifiig Jahre zuvor Hippolyt
herbeigefiihrt. Es ist unerfindlich, wie der 430 verstorbene Augustinus (I, 184)
die Entscheidung des Konzils von Ephesus aus dem Jahre 431 mit dem denk-
wiirdigen Ausspruche: ,Roma locuta causa finita® begriilen konnte (I, 175).
,Causa finita est* rief Augustinus schon mehr als zehn Jahre vorher in einer
Predigt aus, nachdem auch durch Papst Innozenz I. die von den nord-
afrikanischen Bischéfen ausgesprochene Verurteilung der Irrlehre des Pe-
lagius bestitigt worden war. Als Vorsitzender des Konzils von Ephesus fun-
gierte nicht Cyrill von Jerusalem; hier liegt offenbar eine Verwechslung mit
Cyrill von Alexandrien vor (vgl. I, 192). Die Einhardstelle beziiglich der an-
geblichen Uberraschung Karls des GroBien anléBlich der Kaiserkronung nimmt
der Verfasser noch zu ernst (II, 72). In der damaligen Zeit kann auch noch
nicht von einem rémischen Kaiser deutscher Nation die Rede sein (vgl. II,
72 und 96). Die Kardinile bezeichneten beim Konklave Urbans VI. nach dem
Eindringen des romischen Podbels aus Furcht Francesco Tibaldeschi, nicht
Tedeschini als erwihlt (II, 231). Heinrich VIII. hat nicht einmal die Nichtig-
keitserkldrung seiner ersten Ehe durch den servilen Erzbischof Thomas Cran-
mer abgewartet, Anna Boleyn sah ja schon der Niederkunit entgegen (also
hat den Weg zur neuen Ehe nicht erst Cranmer freigemacht; vgl. III, 61). —
Auslassungen sind bei einer Kirchengeschichte in Uberblicken kaum zu ver-
meiden. Doch hiitten das innerkirchliche Leben im christlichen Altertum und
die Verfassungsentwicklung vielleicht auch unser Interesse mehr beansprucht.
Die Inquisition im Mittelalter und die politische Gegenreformation ein-
schlieBlich des DreiBigjdhrigen Krieges oder eine etwas ausfiihrlichere Schil-
derung der Vorginge beim Vatikanischen Konzil hitten noch manch auf-
klirendes Wort verdient.

Der Verfasser liebt anerkennenswerterweise im allgemeinen eine kurze,
gedrungene Darstellung und behilt sie auch dort bei, wo er sicher aus per-
sonlicher Neigung Lust verspiirt hitte, mehr zu schreiben (s. Kolping; III,
209). Wir haben auch Verstindnis dafiir, daB ein Rheinlénder seine schone
Heimat liebt: darum sehen wir gerne dariiber hinweg, daB er Gregor VII.
noch als Hildebrand gleich einige Jahre in Koln verbringen 148t, und zwar
bis nach dem Tode Gregors VI. Dieser starb aber schon 1047, also ein Jahr
nach seiner Abdankung oder Absetzung, und Leo IX. stieg nicht erst 1059,
sondern schon 1049 zur hochsten kirchlichen Wiirde empor, Da bleibt fiir
einige Jahre Aufenthalt in Koln wenig Spielraum (II, 85). Stiddeutschland und
Osterreich liegen nicht so sehr im Gesichtsfeld des Verfassers. So kommt das
weltberiihmte Augustiner-Chorherrenstift St. Florian an einer Stelle zu lie-
gen, wo der Heilige an das Land geschwemmt wurde, d. h. an der Enns (I, 240).
Trosten wir uns, auch Dokkum liegt nicht an der Zuidersee (I, 256)! Von der
immerhin schon 1365 erfolgten pipstlichen Bestdtigung der Universitdt Wien
schweigt der Verfasser anlidBlich der allgemeinen Aufzéhlung aller Univer-
sititen (II, 160) und befreit die altehrwiirdige Kaiserstadt schon 1681 von den
Tiirken (II, 12). Dafiir wird Salzburg der Ehre teilhaftig, durch Bartholo-
mius Holzhauser die Stiftung einer frommen Weltpriestervereinigung erlebt
zu haben, obwohl diese doch in Tittmoning, Bayern, erfolgte, wo allerdings
die Salzburger Erzbischiéfe eine Burg hatten (III, 98). Daraus darf keineswegs
eine Gegnerschaft des Verfassers gegeniiber unseren Gebieten erschlossen
werden, denn Inkonsequenzen &hnlicher Art begegnen auch ‘bei anderen



Literatur 267

Gelegenheiten. So stirbt Bonifaz VIII. im Jahre 1303 74jéhrig; aber schon bei
seiner Wahl ist er 77 Jahre alt (II, 216, 224). Tatséchlich wissen wir nicht
einmal genau, wann er geboren wurde:; es wird die Zeit zwischen 1235 und
1240 angenommen. .

So zeigt sich auch an dieser Arbeit, wie auBerordentlich schwierig es ist,,
Genauigkeit der Angaben mit fliissiger und iibersichtlicher Darstellung zu
verbinden, Wir konnen trotz unleugbarer Vorziige die Eignung der vorliegen-
den drei Bénde als Lehrbuch fiir obere Klassen hoherer Schulen, zur Verwen-
dung in katholischen Organisationen und zu privater Erweiterung der kirchen-
geschichtlichen Kenntnisse nur mit gewissen Vorbehalten aussprechen.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Der Aufstieg des Papsttums von den Anfingen bis zum Ausgang des
6. Jahrhunderts. (Geschichte der Pipste von den Anféngen bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts. Erster Band.) Von Franz Xaver Seppelt. Zweite, neu
bearbeitete Auflage. (318.) Miinchen 1954, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 25—,
bei Verpflichtung zur Abnahme des Gesamtwerkes DM 22.50.

Wer die Kirche des 20. Jahrhunderts verstehen will, muB immer wieder
Riickbesinnung {iben. Die primatiale, {iberragende Stellung des Papstes der
Gegenwart ist begriindet im Worte des Herrn und in der Gewohnheit der
ersten christlichen Jahrhunderte. Kirche und Papsttum sind enge miteinander
verbunden; daher auch die Verflochtenheit ihrer Geschichte. Wir steigen im
vorliegenden Bande mit dem gelehrten und erfahrenen Verfasser, der lange
Zeit in Breslau und zuletzt in Miinchen als Ordinarius fiir Kirchengeschichte
tatig war, hinunter in das Heldenzeitalter der Kirche, ja in die Gruft von
St. Peter. Lebhaft und greifbar treten die herrlichen Gestalten der jungen
Kirche vor uns hin. Ihr Opferwille und ihre Einsatzbereitschaft sind uns
Beispiel. Wir erleben die Erschlaffung der Schwungkraft in den Zeiten, da
die Kirche Freiheit und Forderung genofB. Michtig ragt die Gestalt eines
Konstantin d. Gr. empor, der mit dem beriihmten Mailinder Reskript vom
Februar 313 die entscheidende Wende herbeifiihrte. Wir erleben die Glau-
benskémpfe des 4. und 5. Jahrhunderts mit, die besonders im Osten tief in
das Geschehen eingriffen. Wir bewundern Papst Leo d. Gr. und empfinden
mit der Nachgiebigkeit seines Nachfolgers, Vigilius, Erbarmen. Wenn auch
‘das menschliche Element mit allen seinen Schattenseiten, wie Herrschsucht
und Habgier, oft deutlich in Erscheinung tritt, letzten Endes kénnen wir uns
doch dem erhabenen Schauspiele und seiner Zugkraft nicht entziehen, das uns
Gottes giitige Vorsehung auch in der Geschichte der Pipste der ersten fiinf
christlichen Jahrhunderte bietet.

Professor Seppelt versteht es aber auch, in einer seinem Alter und seiner
Erfahrung angemessenen Ausgeglichenheit sein Urteil abzuwégen. Er ver-
meidet Schonférberei und Sensationsgier in gleicher Weise. Er kennt die ein-
schldgigen Quellen und zitiert im Anhange eine Unsumme von Literatur,
die er vereinzelt sogar bis 1954 herauffiihrt. Siehe die vorsichtige Behandlung
der Ergebnisse in der Petrusgrabfrage! Es verschligt dabei wohl kaum etwas,
wenn inzwischen Bihlmeyer-Tiichle, Kirchengeschichte, 1. Teil, und Altaner,
Patrologie, schon wieder in neuen Auflagen erschienen sind. Wir sind dafiir
zu groBem Dank verpflichtet, daB diese in der 2. Auflage auf sechs Binde
berechnete Geschichte der Pépste nunmehr in einem Zuge erscheinen wird.
So haben wir auch auf katholischer Seite ein Standardwerk, auf das wir
immer zurilickgreifen konnen. Es wird kaum in der Bibliothek eines geistig
noch wendigen Priesters fehlen diirfen, und seine Erwerbing sollte trotz,
Ja wegen der aufrichtigen Offenheit der Darstellung auch vielen gebildeten
Laien angeraten werden.

Linz'a. d. D, ! DDr. Josef Lenzenweger

Papst-Anekdoten. Von Alfons Meyer. Deutsche Ausgabe des Werkes
~La Papauté Anecdotique“. Ubersetzung aus dem Franzésischen von Alfons
Meyer und Alban Haas. (218) Speyer 1954, Pilger-Verlag. Leinen geb.
DM 8.60, brosch. DM 6.20.

19%



268 Literatur

Es ist ein dankenswertes Unternehmen, mit diesem Buche auch einem
deutschen Leserkreis die treffenden und manchmal kostlichen Kurzgeschich-
ten iiber verschiedene Pipste zuginglich zu machen. Man kann es in einem
Zuge lesen. Je niher der Erzidhler der Gegenwart kommt, desto mehr weil3
er zu berichten. Der Liebling des Buches und gewiB auch der katholischen
Bevilkerung ist der heilige Papst Pius X. in seiner unvergleichlichen Beschei-
denheit und Frommigkeit; ihm allein werden 74 Seiten gewidmet. Das Buch
erhebt nicht den Anspruch, Geschichtswerk zu sein; es will nur plaudern
und erzdhlen. Trotz einiger Irrtimer, die unterlaufen sind, wird es in wei-
testen Kreisen freudige Aufnahme finden, besonders auch beim Klerus. Die-
sem kann es fiir die Verlebendigung von Katechese, Predigt und Glaubens-
stunden viele ansprechende Beispiele bieten.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Pius X. Ein Lebensbild. Von P. Odilo Altmann O.F. M. (110.) Acht
Tiefdruckbilder. Miinchen, Verlag Ars sacra. Kart. DM 1.80.

Volkstiimlich geschrieben, mit Anekdoten untermischt, die groBtenteils
den Akten des Seligsprechungsprozesses entnommen sind, wird dieses nett
ausgestattete Blichlein gewil viel zur Verehrung dieses heiligen Seelsorger-
papstes beitragen. Der Autor 148t die Bischofe des vorigen Jahrhunderts mit
,Exzellenz* angeredet werden; diese Anrede wurde aber erst 1930 durch
Pius XI. verliehen.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Die Mirtyrerakten des zweiten Jahrhunderts., (Reihe: Zeugen des Wor-
tes.) Ubertragen und eingeleitet von Hugo Rahner. Zweite, unverdnderte
Auflage. (90.) Freiburg, Verlag  Herder. Pappbd. DM 2.80.

In dem vorliegenden Bidndchen wird eine gediegene Ausgabe der alt-
christlichen Martyrerakten des 2. Jahrhunderts geboten. Nach einer vortreff-
lichen Einleitung aus der Feder des bekannten Jesuitenpatristikers Hugo
Rahner, Innsbruck-Rom, werden die Originaltexte in guter und leicht les-
barer deutscher Ubersetzung gebracht. Sieben Berichte voll Glaubensglut und
Uberzeugungstreue sind auf uns gekommen; darunter der wunderbare Brief,
den die Kinche von Smyrna an ihre Schwestergemeinschaft zu Philomelion
in Kleinasien iliber den Heldentod des Bischofs Polykarp schrieb. Daneben
steht mit einer geradezu monumentalen Niichternheit das Protokoll tiber das
Gerichtsverfahren wider die Erstlinge unter den afrikanischen Martyrern, die
scilitanischen Blutzeugen. Man kann nur wiinschen, daf die Lektiire dieser
Dokumente auch ,unserer diinnbliitigen Glaubensschwachheit wieder etwas
von jenem Feuerblut® einflofie, das die Glaubensgenossen der ersten christ-
lichen Jahrhunderte erfiillte.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Der heilige Gregor der Grofie, Papst 590—604. Einfliihrung und Auswahl
von Gottfried Fischer, O. Praem., Schldgl. (6. Bandchen der Reihe: Die
Kirchenviter und wir. Zeitnahes Viterwort.) St.-Adalbero-Kalender-Verlag
der . enediktinerabtei Lambach. Auslieferung: Wels, 0.-0., Hafergasse 7.
Geh. S 9.40,

Als Einfiihrung werden eine Lebensbeschreibung und eine Schilderung
der Zeit und Umwelt des groBen Papstes und Kirchenlehrers vorausgeschickt.
Mit kundiger Hand hat sodann der Herausgeber Ausschnitte aus Gregors
Homilien zu den Evangelien zusammengestellt, die den Heiligen mehr von
seiner praktischen, niichternen Seite zeigen. Seine schonen, echt christlichen
Gedanken und Leitsétze haben auch dem Menschen des Heute viel zu sagen.
Nicht berlicksichtigt wurden die Ausspriiche liber die Annahme an Kindes
Statt durch Gott, die Gregor auch als tiefsinnigen Mystiker erscheinen lassen.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fiirstabtei St. Gallen. Von
Alfred M eier. (Studia Friburgensia. Herausgeber: Die Dominikaner-Profes-



Literatur 269

soren an der Universitit Freiburg, Schweiz. Neue Folge 8.) (432.) Freiburg-
Schweiz 1954, Universititsverlag. Brosch. Fr. 17.10, Leinen Fr., 19.75, DM 17—
bzw. 19.—.

Dem letzten Firstabt Pankraz Vorster war es beschieden, das in finan-
zieller und politischer Hinsicht bose Erbe seines Vorgéangers, des Abtes Beda,
zu libernehmen, ohne imstande zu sein, den Untergang zu verhindern. Durch
seine politische Unbelehrbarkeit hat er ihn sogar mitverschuldet. Sein Starr-
sinn vereitelte die Bemiithungen des Konventes, wenigstens das Kloster mit
geistlicher Jurisdiktion zu retten, wofiir der frithere Landammann Karl
Miiller-Friedberg zu haben gewesen wére. DaB Pankraz Vorster seine legi-
timen Herrschaftsrechte mit Hilfe auslindischer Michte wiederherstellen
wollte, brachte die Regierung des Kantons St. Gallen vollends gegen das
Kloster auf, das schlieBlich 1823 aufgehoben wurde. Ausgiebige Beniitzung
der erreichbaren Quellen zeichnet diese Studie aus, die nicht nur einen
Beitrag zur Schweizer Kirchengeschichte, sondern iiberhaupt zur Beurteilung
des Wertes geistlicher Fiirstentiimer liefert.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Die Lehre von Gott. 2. Bd. Von der gbottlichen Trinitit. Von Johannes
Brinktrine. (236.) Paderborn 1954, Verlag F. Schéningh. Leinen DM 11.80,
brosch. DM 9.30, Theol.-Ausgabe DM 9.80.

Der zweite Band der Brinktrine-Dogmatik handelt von der géttlichen
Trinitdt. Wie der frithere Band will auch der vorliegende in erster Linie
Lehrbuch fiir die Theologiestudierenden sein. Dieses Ziel hat der Verfasser
voll und ganz erreicht. Uberall merkt man den erfahrenen Lehrer, der seinen
Horern ein gediegenes Handbuch schenken will. Erwdhnenswert sind die
Darlegungen tiiber die Vorbereitung der Offenbarung des Trinititsgeheim-
nisses im A. T., die Ausfiihrungen iiber die Trinitit im Kirchenjahr und in
der Liturgie, ferner die genaue Darlegung der Filioque-Frage, die Auseinan-
dersetzung mit Karl Barth in der Frage der Anwendung des Personsbegriffes
auf Gott, endlich der Anhang iiber die Herkunft des Trinititsglaubens mit
besonderer Berticksichtigung der Dreiheit in den nichtchristlichen Religionen.

Linz a. d. D. Dr.E. Schwarzbauer

Katholik und Anthroposophie. Von Dr. A. Herde. (48.) Augsburg, Ver-
lag Winfried-Werk. Kart. DM 1.—,

Die Broschiire geht alle jene Fragen knapp durch, die die anthroposo-
phischen Lehren fiir den Katholiken aufwerfen. Sie bietet zur ersten Orien-
tierung einen wertvollen Uberblick. Mit besonderer Eindringlichkeit wird der
unvereinbare Gegensatz zwischen katholischer Glaubenslehre und Anthro-
posophie betont, um jeder anthroposophischen Umdeutung christlicher Be-
griffe — der groBen Gefahr und Versuchung fiir den ununterrichieten Katho-
liken — zu begegnen. :

Linz a. d. D. Rudolf G6bl

Handbuch der Moraltheologie. Von Prof. Dr. theol,, sc. pol. Otto Schil-
ling. II. Band: Spezielle Moraltheologie. Der individuelle und der religitse
Pflichtenkreis. 2. Auflage. (VIII u. 225.) Stuttgart, Schwabenverlag. Halbleinen
DM 19.—.

Der ehemalige Moralprofessor an der Universitit Tiibingen ist zwar im
Ruhestande, doch gonnt er sich keine Ruhe. So iiberarbeitete er sein bekannt
gutes ,Handbuch der Moraltheologie“ sorgfiltic und brachte es auf den
neuesten Stand. Es liegt jetzt der II. Band in zweiter Auflage vor. Charak-
teristisch ist der enge Anschlu3 an die Lehre des hl. Thomas von Aquin und
die Beruicksichtigung der sozialen Fragen unserer Zeit.

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Spiesberger
Soziologie der Familie. Die Familie und ihre Umwelt. Von Bernhard

Hé&ring (Reihe: Wort und Antwort, Bd. X.) (238.) Salzburg 1954, Otto-
Miiller-Verlag. Leinen S 39.—.



270 Literatur

Der Verfasser, ein Redemptorist, der bereits durch seine moraltheolo-
gischen Verdffentlichungen bekannt ist, bietet im vorliegenden Buche eine
Studie, in der die Familie und ihre Umwelt nach allen Seiten untersucht und
ihre Verflechtung mit den anderen Gemeinschaften, aber auch der EinfluB
anderer Faktoren, z. B. Wirtschaft, Beruf, Wohnung, Technik usw., auf sie
dargestellt wird, nicht zuletzt der EinfluB des ,Zeitgeistes® auf die Familie.
Erfreulich ist neben einem Personen- und Sachregister eine ,Erklirung der
Fachausdriicke und Fremdwérter®. Wohltuend beriihrt auch die Widmung
des Werkes: ,Dem Andenken meiner lieben Eltern, die uns zwélf Kinder
dankbar als Geschenk ... Gottes angenommen . . . haben.”

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Spiesberger

Der Friede unsere Sorge. Ordnung in Ehe, Volk und Vdlkern als Vor-
aussetzung des Friedens. Fuldaer Vortriige, Band XII. Herausgegeben von der
Hauptarbeitsstelle fiir Ménnerseelsorge und Mannerarbeit in den deutschen
Dibzesen. (120.) Augsburg, Verlag Winfried-Werk GmbH. Brosch,

Der Band enthilt Reden und Diskussionsbeitrige zum Thema , Ordnung
in Ehe, Volk und Vélkern als Voraussetzung des Friedens® von unterschied-
lichem Wert. Neben ausgezeichneten Referaten, wie beispielsweise iiber Ehe-
und Familiennot von Hans Wirtz und iiber versagende Viter und Miitter
von Rektfor Gathen, findet man Beitrige, die méglicherweise im Mai 1954
und als Rede eine gute Wirkung besessen haben mogen, heute jedoch ent-
tduschen, wie denn iiberhaupt jene Vortriige, die sich mit innen- oder auBen-
politischen Fragen beschéftigen, sehr zeitbedingt erscheinen. Abgesehen von
den erwihnten zwei Referaten, diirfte also die Verdffentlichung der Vor-
trdge als Tagungsbericht zu werten sein, der AufschluB iiber die Einstellung
zu einer Reihe von Friedensproblemen gibt.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bauer-Debois

Entordnetes Leben — Heilende Krifte. Jahrbuch fiir Volksgesundung
1954/55. Herausgegeben von Caritasdirektor Msgr. Walter Baumeister.
(144)) Hamm in Westfalen, Hoheneckverlag GmbH. Kart. DM 3.50.

Das vorliegende Jahrbuch enth#lt eine Reihe bemerkenswerter Aufsitze,
die von Fachleuten iiber das Thema der industrialisierten Gesellschaft ge-
schrieben wurden. Den brennenden Fragen (wie Jugendverwahrlosung, Se-
xualpéddagogik, Familie und moderne Gesellschaft, psychische Hygiene, Ab-
wehr der Suchtgefahren) wird in unvoreingenommener Weise nachgegangen,
wobei die Zitierung Arnold Gehlens eine bedeutende Rolle spielt. Auch
Bednariks ,Junger Arbeiter” wird herangezogen, und die Forderungen gipfeln
in dem Ruf Gehlens: ,Zuriick zur Kultur!“, wobei seine Auffassung iiber den
Wert der Aszese leider nur auf den psychologisch-soziologisch-medizinischen
Sektor angewandt wird. Aszese als Disziplin der Zuriickhaltung vom Streben
nach immer héherem Lebensstandard, die Bildung schdpferischer Eliten und
die Enthaltsamkeit von Narkotika, das sind die vorgeschlagenen Auswege,
denen man meines Erachtens vom christlichen Standpunkte aus eine Er-
neuerung im theologischen Bereiche als Grundlage hétte voranstellen miissen.
Wie sollen sich schopferische Eliten bilden, wenn die Jugendbewegungen in
der Restauration von Hygiene und guten Sitten stagnieren? Abgesehen von
diesem Einwand ist jedoch das Buch durchaus empfehlenswert, weil es eine
Fiille von Material und neuen Gesichtspunkten bietet.

Linza.d. D. Dr. Karl Bauer-Debois

Personale Seelsorge. Tiefenpsychologie und Seelsorge. Von Josef Gold -
brunner. (144) Freiburg 1954, Verlag Herder. Geb. DM 6.80.

Wie muB ,die Menschlichkeit aufgeschlossen und entfaltet werden, damit
sie dem Evangelium begegnet und ihr ,Stoff‘ mit der Ubernatur in ,Bertiih-
rung‘ kommt?* Das ist das brennende Anliegen der vorliegenden Arbeit.
Sie ist die Frucht einer griindlichen Kenntnis der Tiefenpsychologie, vor
allem der Psychologie C. G. Jungs und personlichen, von der Seelsorge her



Literatur ‘ 271

bewegten Nachsinnens. Sie ist reich und geschlossen in ihrem Gedankengut,
wohldurchdacht und gewé#hlt in der Form. Inhaltlich wird neben Wohl-
bekanntem, das im neuen Kleide der Tiefenpsychologie erscheint, auch
religionspddagogisches Neuland beschritten, Die Tiefenpsychologie in der
Seelsorge zeichnet sich in den Umrissen ab. Der intellektuelle Typ unter den
Seelsorgern wird davon bereits reichen Gewinn haben; fiir viele muBl der
Boden noch weiter bearbeitet werden, um Frucht tragen zu koénnen. Dabei
wird es wahrscheinlich auch Korrekturen und Kldrungen geben. Gewagt
sind die Behauptungen, daB der Sexus als Grundstrémung bei jeder Begeg-
nung unter den Geschlechtern mitschwingt. Problematisch ist der Einsatz der
an sich dunklen Archetypen. Einer Klirung bediirfen noch manche Begriffe
und Beziige im innerseelischen Bereich. Eine Konkretisierung der Indivi-
duationsformen im Sinne einer praktischen Seelsorge wird sich als notwendig
erweisen. Den Seelsorger wird aber die vorhandene Arbeit bereits zur Be-
sinnung aufrufen.
Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Der Wochenpsalter des rimischen Breviers. Lateinisch-deutsch. Im An-
schluB an die MeBbiicher von Anselm Schott O.S.B. Herausgegeben von
Pius Parsch f und Richard Beron O. S. B. 2. Auflage. Klosterneuburg
bei Wien 1954, Volksliturgisches Apostolat. Ganzleinen mit Schuber S 11250,
Ganzleder mit Schuber S 169.50.

Die erste Auflage des ,Wochenpsalters® wurde 1936 von Pius Parsch
herausgegeben. Die lingst fillige Neuauflage, die eines seiner letzten Her-
zensanliegen war, hat der verdiente Bahnbrecher der Liturgischen Bewegung
nicht mehr erlebt. An der Anlage des Werkes wurde nichts Wesentliches.
gedndert. Die Psalmen wurden dem neuen Psalterium Pianum, die deutsche
Ubersetzung der Klosterneuburger Bibelausgabe entnommen. Durch Kiir-
zungen wurde der Umfang um mehr als 100 Seiten verringert. Uberschrif-
ten, Angabe von Hauptgedanken und iibersichtliche Gliederung der Psalmen
wollen dem Beter die Schwierigkeiten erleichtern, Der Druck ist klar, iiber-
sichtlich und auch fiir geschwéchte Augen gut lesbar.

Auf einige Druckfehler und sonstige Versehen sei im Interesse der
weiteren Vervollkommnung des Werkes hingewiesen. S. 222: Cunta (statt
richtig Cuncta); 420: sagvas (salvas); 437: aques (aquas); 589: ut (tu); 591:
saecula (saeculi). S. 40 £. ist fiir die Leidenszeit das alte Invitatorium stehen-
geblieben. S. 61 soll es richtig heiBen: An den Wochentagen auBer der
Osterzeit. S. 156 wird Psalm 117 mit dem alten Anfang zitiert (,,Confitemini*
statt ,Gratias agite®), Beim Seitenverweis soll es hier statt S. 135 richtig
S. 134 heifien, S. 252 soll es beim Grundgedanken zu Psalm 114 richtig heiBen:
Wie viel Erldsungs- und Bekehrungsgnade wurde heute in der Kirche ge -
geben! S 411 unten sind zwei Zeilen dem Umbruche zum Opfer gefallen:
cundum multitudinem misericordiae tuae respice in me. Am Mittwoch mégen
die beiden 3. Nachtwachen wie im Brevier mit I und II gekennzeichnet
werden.

Der ,,Wochenpsalter® ist fiir den iiberlasteten Klerus unserer Tage eine
wertvolle Ergénzung zum Brevier. Er hilft ihm, das tdgliche Pflichtgebet mit
Verstdndnis und Andacht und darum auch mit gréBerer Freude zu verrichten.
Die kleine Miihe, die damit verbunden ist, daB man zwei Biicher neben-
einander handhaben muB, lohnt sich reichlich., Das Werk sei besonders auch
als Primizgeschenk empfohlen.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Die Methode von Solesmes. Von Dom Joseph G ajard. IThre Grundprin-
zipien, ihre praktischen Interpretationsregeln. Ins Deutsche iibertragen von
P. Stefan Kéll S. O. Cist., mit einer Einfithrung durch Prof. Dr. Franz Kosch,
Wien. (94) — Der Rhythmus im Gregorianischen Gesang. Von Dom Joseph
G ajard. Bearbeitung in deutscher Sprache von P. Haselbach. (74.) Tournai
. (Belgien) 1953/54, Desclée & Cie. ;



272 Literatur

Da die Standardwerke der Solesmenser Choralforschung nur in fran-
zosischer Sprache vorliegen, ist man flir die deutsche Bearbeitung dankbar.
Dom Gajard ist der derzeitige erste Kantor von Solesmes. Seine Darlegung
iiber die ,Methode von Solesmes* ist kurz gefalt und doch auch in einigen
Punkten wieder etwas weitschweifig. Aber dieser Umstand wird durch
edle Leidenschaftlichkeit aufgewogen. Die Schrift liest sich wie ein Gesprach
und arbeitet mit sehr anschaulichen Vergleichen. Der Inhalt ist sehr reich-
haltig und die Darstellung iiberzeugend.

Die eigentliche ,Streitfrage* in der Wiedergabe des Chorals bezieht
sich hauptsichlich auf den Rhythmus. Zur Kldrung dieser Frage hat Solesmes
GroBes geleistet. Diese Schrift hilft, MiBverstdndnisse zu beheben. Wohl-
tuend ist neben der theoretischen und praktischen Behandlung des Stoffes
die Offenbarmachung des unvergleichlichen Gebetsgeistes, den wir beim
Singen des Chorales in uns aufnehmen.

Linz a. d.- D. Joseph Kronsteiner

Renovamini — Priesterbetrachtungen. Von R. Montoli/ A.M. Rath-
geber. (245.) Paderborn 1954, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 9.50.

In dem Jahre der Heiligsprechung Pius’ X. liegt es nahe, das Rund-
schreiben dieses Seelsorgerpapstes, das er 1908 filir den Klerus schrieb (Ex-
hortatio ,Haerent animo“), hervorzuziehen. Das Rundschreiben ist Seite VII
bis XXVI abgedruckt. R. Montoli hat es ,vor Jahren“ fiir Priesterbetrach-
tungen ausgewertet; A. M. Rathgeber besorgte die Ubersetzung. Das Buch
enthilt hundert Betrachtungen, die in drei Gruppen geordnet sind: Heilig-
werden — die oberste Pflicht des Priesters (Motive der Heiligung); Worin
besteht die priesterliche Heiligkeit? Wie wird der Priester heilig? (Mittel
der Heiligung). Die Betrachtungen sind sehr eindringlich; viele Schriftstellen
und Viterzitate unterbauen die Gedanken. Das Buch wiirde uns mehr an-
sprechen, wenn die Worte des grofien Seelsorgerpapstes, beleuchtet aus seiner
heiligen Priesterpersonlichkeit, in unsere priesterliche Situation stdrker hin-
eingesprochen waren.

St. Polten Dr, Alois Stéger

Der Weltpriester. Von John C. Heenan, Bischof von Leeds. Ubersetzt
von Dr. Chr. Edelstein. (VIII u. 246.) Freiburg 1954, Verlag Herder. Leinen
geb. DM 9.80. -

Ein Priesterbuch, das sich von anderen dieser Art vielfach unterscheidet.
Es ist so quellfrisch und lebensnahe geschrieben, dal3 es einen immer wieder
zum Lesen zwingt. Spezifisch englisch ist ganz wenig in diesen die ganze
Seelsorge von heute beriihrenden Kapiteln. Man staunt dariiber, wie sehr
die Anliegen der Seelsorge in der ganzen Welt gleich sind. Der Verfasser
nimmt sich kein Blatt vor den Mund, er sagt ohne Umschweife, was gesagt
werden mufl, aber vielfach nicht gesagt wird. Ich mochte, von diesem Buche
begeistert, besonders den jlingeren Klerus bitten, diese handfesten, ohne
jede ,,Salbung® geschriebenen Kapitel sich zu Gemilite zu fiihren. Sie bringen
eine ausgezeichnete Orientierung fiir die Seelsorge von heute von einem,
der ein vortrefflicher Beobachter und — Seelsorger sein mufS.

Linz a. d. D. Pfarrer Heinrich Mayrhuber

Lob der Priester. Von *. '(100.) Frankfurt a. M. und Hildesheim, Sankt-
Michaelverlag, Fr, Borgmeyer. Kart. DM 1.80, Leinen DM 3.—.

Ein bescheiden aufgemachtes Biichlein, das auf seinen hundert Seiten in
gewdahlter Sprache das Lob des Durchschnittspriesters, auch das des alt-
gewordenen Priesters, kiindet. Man liest es in einem Zuge, weil die bespro-
chenen Dinge sonst selten und hier nicht in der herkommlichen Weise
behandelt werden. Was gesagt wird, ist dunchwegs originell und fiir Geist-
liche und Laien sehr beherzigenswert. Einige Kapitel kénnten noch dazu-
kommen. Der Verfasser, der so treffliche Bemerkungen macht, hat uns noch
mehr zu sagen.

Linz a. d. D. Pfarrer Heinrich Mayrhuber



Literatur Sa2T3

Echte und falsche Mystik. Von Jean Lhermitte. Die Ubertragung ins
Deutsche besorgte Oswalt von Nostitz. (246.) Mit einer Tafel. Luzern 1953,
Verlag Raber & Cie. Leinen sFr. 12.50, DM 12.—.

Jeder Priester, der sich theoretisch oder praktisch mit den auBerordent-
lichen Erscheinungen des inneren Lebens zu befassen hat, wird es begrii-
Ben, endlich einen hervorragenden Neurologen und Psychiater, der zugleich
liber das notwendige theologische Wissen auf dem Gebiete der Mystik ver-
fiigt, liber diese schwierigen Fragen héren zu konnen. Lhermitte ist Mitglied
der ,Academie nationale de Médicine“ in Paris und hat sich in zwanzig-
jéhriger Zusammenarbeit mit den gelehrten Monchen des Karmel und als
Mitarbeiter der ,IFtudes carmélitaines® einen Namen gemacht.

Ziel des Verfassers ist es, von seinem Arbeitsgebiete her das echte vom
falschen mystischen Phinomen zu unterscheiden. Er befaBt sich darum ein-
zlg mit der physiologischen und psycholog schen Seite dieser Vorginge und
iiberldBt die Klarung der {ibernatiirlichen Ursachenfrage dem Theologen.
Die Berechtigung einer solchen Untersuchung ergibt sich einfach aus der
Tatsache, daB sich auch die mystischen Vorginge an einer menschlichen
Physis offenbaren und darum auch unter dieser Riicksicht der medizinischen
Kritik unterliegen. Wenn diese auch nur feststellen kann, was sicher patho-
logischen Ursprungs ist, so ist damit schon fiir die theologische Beurteilung
viel gewonnen, besonders dann, wenn sich, wie im beriihmten Fall des
P. Surin, pathologische und echt mystische Erscheinungen miteinander ver-
mengen.

Das bedeutendste Ergebnis der Untersuchung besteht nun darin, daB
nach dem Verfasser — im Gegensatz zu vielen Theoretikern der Mystik —
die mystischen. Phinomene der Ekstase, der Vision, der Ansprachen, der
Gegenwart e.nes Dritten nicht einfach deswegen schon als iibernatiirliche
Vorgédnge anzusehen sind, weil sich keine erregende Ursache im BewuBtsein
des Mystikers zeigt. Alle diese Phinomene konnen vielmehr ihrer duBeren
Erscheinung nach ebenso gut Folgen einer neurotischen Anlage sein. Lher-
mitte respektiert gewifi die Lehre der groBen Mystiker der Kirche, aber die
Zeichen, die diese fiir die iibernatiirliche Herkunft der mystischen Phino-
mene aus ihrer bloBen Natur ableiten, kénnen vor der Kritik der modernen
Psychopathologie nicht standhalten. Davon macht nach Lhermitte selbst das
»bildlose Schauen“ und die ,unaussprechliche Sprache“ keine Ausnahme, Als
einzig stichhiltige Kriterien {iibernatiirlichen Einflusses bleiben nur die
Rechtglaubigkeit, der moralische Gesamtcharakter und die innere Fortent-
wicklung des Mystikers. Darlber aber hat nicht mehr der Arzt, sondern der’
Theologe zu befinden.

Mit besonderer Sorgfalt ist die Frage der Stigmatisation behandelt. Aber.
auch hier besteht neben der echten Erscheinung eine krankhaft psycho-
physische Parallelerscheinung, die der Autor ,Stigmatismus® nennt. Der
Veriasser stiitzt seine Aufstellungen sténdig durch medizinisch gepriifte
Fille. So erhélt auch der Leser besser als dumch bloB theoretische Dar-
legungen ein plastisches Bild der verschiedenen unechten Nachahmungen
des mystischen Lebens, Unter den untersuchten Fillen scheinen auch die
bekannten des P. Surin und der ,Resl von Konnersreuth® auf. Man erhilt
den Eindruck, daB bei der Priifung des Materials mit groBer Gewissen-
haftigkeit vorgegangen wurde. Freilich, ein letztes Urteil dariiber kénnte nur
der medizinische Fachmann sprechen.

Seelsorger und Seelenfiihrer, die es heute mehr als zu. anderen Zeiten
mit Verfdlschungen der wahren Mystik zu tun haben, erkennen aus der
ganzen Untersuchung, wie behutsam sie zu Werke gehen miissen und wie
notwendig die enge Zusammenarbeit mit dem Arzte ist, wenn sie nicht fehl-
greifen wollen. Freilich, ob sie so leicht einen Arzt finden werden, der auf
diesem Gebiete ebenso theologisch wie medizinisch gebildet ist, bleibt eine
andere Frage.

St. Andrd (Kéirnten) Dominikus- Thalhammer S.J.



274 Literatur

Johannes vom Kreuz, Aufstieg zum Berge Karmel. Herausgegeben von
Friedrich Wessely. (88.) Wien 1953, Verlag B. Heiler. Kart.

Im vorliegenden Biichlein werden fiinfzehn Kapitel der Erklédrung des
Heiligen zur ersten Strophe seines ,Liedes der Seele“ in einer leicht ver-
stindlichen, allerdings gekiirzten Ubersetzung gebracht, welche die Kar-
melitinnen von St. Josef, Wien-Baumgarten, besorgten. Im zweiten Teil
sucht der Herausgeber die hart klingende Forderung ,Gott oder die Welt“
durch die Deutung ,Die Welt, verglichen mit Gott“ zu erkliren. Trotzdem
bleibt die Hirte bestehen: ,Alle Schonheit der Geschopfe ist, mit Gott ver-
glichen, duBerst haBlich® (19). Statt ,MiBtrost® (49) wire besser ,Trostlosig-
keit“.

Stift St. Florian : Dr. Adolf Kreuz

Ja, Vater. Alltag in Gott. Von P. Richard Gridf C. S. Sp. Taschenbuch-
ausgabe. (221.) Regensburg, Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 2.20, Leinen
DM 7.50.

Es will schon etwas heilen, wenn ein religiéses Buch eine Auflage von
177.000 erreicht und dazu bisher in 19 Fremdsprachen iibersetzt wurde. Der
Verfasser eines solchen ,Bestsellers® mufl ein besonderes Gespiir fir die
seelische Lage der Menchen haben. Und das hat der Verfasser. Er versteht
es, die leidgepriiften, einer gewissen Lebensangst ausgelieferten Menschen
unserer Tage zu einem bedingungslosen Gottvertrauen und einer restlosen
Hingabe an den Willen Gottes zu fiihren. Das ist das Grundanliegen dieser
erstmals 1936 erschienenen Laienaszetik. Das Buch spricht Gebildete und
Ungebildete an; es paBt fiir jeden Stand, fiir Priester und Laien.

Linz a. d. D. Dr.J.Obernhumer

Leben aus dem Gebet. Von Cécile Bruyére. Aus dem Franzosischen
iibertragen von Lucilla Wewer, Abtei St. Hildegard, Eibingen. (264.) Diissel-
dorf, Patmos-Verlag. Ganzleinen DM 14.50.

Die Ubersetzung dieses Buches macht dem deutschen Leser ein Werk
zugénglich, das in die Anfinge der liturgischen Bewegung zurlickreicht. Die
Benediktinerinnen von Solesmes, deren erste Abtissin es verfaBt hat, haben
ja entscheidend mitgeholfen, den monastischen und liturgischen Friihling des
ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts einzuleiten. Es ist deshalb nicht zu
verwundern, daB die Gedanken dieses Buches ganz von der Liturgie der
Kirche geformt sind. Das gibt ihnen eine grofe Tiefe und zugleich eine maf-
volle Besonnenheit. Das Buch wird zu einer Anleitung zum inneren Gebet,
die bis in die Mystik hinauffiihren will. Das geschieht in schonem Einklang
mit den alten Meistern dieser Gebetswege, wie der groflen heiligen Theresia.
Wie diese sieht Cécile Bruyére das Ziel des inneren Aufstieges nicht in
auBerordentlichen Erscheinungen, sondern in der liebenden Vereinigung mit
Gott, die das ganze Leben umfassen mu@.

Linz a. d. D. P. Igo Mayr S. J.

Maria, die Magd des Wortes. Erwigungen iiber das Reden und Schweigen
Unserer Lieben Frau. Von Beat Ambord. (158) Freiburg/Schweiz, Paulus-
verlag. Kart. Sfr. 4.70, DM 4.50,

Der bekannte Verfasser bietet hier tiefsinnige Betrachtungen iiber die
Worte, die uns im Evangelium aus dem Munde Mariens berichtet sind. Dann
sinnt er auch dem Schweigen Mariens nach, da, wo es am auffallendsten ist,
némlich an der Krippe und unter dem Kreuze. Mit groBer Sorgfalt hilt er sich
dabei an die biblischen Berichte, zu deren Erkldrung er die neuesten exe-
getischen Forschungen beriicksichtigt. In einem Buche, das mehr der Er-
bauung als der Wissenschaft dient, héatte vielleicht diese Anlehnung an
Meinungen der Fachwissenschaft — siehe das Jungfriulichkeitsgeliibde
Mariens — nicht so weit gehen miissen. Die Sprache ist, wie schon der Titel
verridt, von grofer Eigenwilligkeit, das ist nicht unangenehm. Manchmal
will sie uns allerdings etwas iiberladen erscheinen. Wer die friltheren Ver-



Literatur 275

Sffentlichungen des Verfassers kennt, wird mit Freuden auch nach diesem
marianischen Lobpreis greifen.
Linz a. d. D. P.Igo Mayr S. J.

Klara Fietz, eine Begnadete. Von Alma Motzko. (264) Mddling bei
Wien, St.-Gabriel-Verlag. Halbleinen S 38.—.

1905 in Niederlindewiese im damaligen Osterreichisch-Schlesien geboren,
trat Rosa Fietz nach dem Besuche der Bliirgerschule der Ursulinen in Frei-
waldau 1919 bei den Schulschwestern in Eggenberg bei Graz ein — um diese
Zeit ein groBes Wagnis. 1932 zum Dr. phil. promoviert, machte Schwester
Klara die Lehrbefihigung aus Deutsch und Geographie und wirkte dann bis
zum Februar 1937 am Realgymnasium der Schulschwestern in Graz, geschitzt
und geliebt von ihren Mitschwestern, Kollegen und Schiilerinnen. Am 15. Juni
1937 starb sie nach ldngerem, schwerem Leiden, eine frith Vollendete, die aber
ihr Geheimnis bis vor ihrem Tode gewahrt hat, als sie ihrem Seelenfiihrer
ein Tagebuch libergab, das sie seit Sommer 1933 bis wenige Monate vor
ihrem Tode gefiihrt hatte. Ihr Tagebuch wurde unter dem Titel ,Heldentum
der Liebe und des Leidens* im gleichen Verlage herausgegeben. Es heifit, daB
sich schon oft verstockte Siinder auf die Anrufung der Schwester Klara hin
bekehrt haben. Wenn auch ihre Gesichte nicht libernatiirlich sein sollten, die
Tatsache, daBl sie trotz quélender korperlicher Leiden stets die glitige Leh-
rerin und zuvorkommende Mitschwester war, wire auch ein Heroismus der
Liebe, ein Triumph der christlichen Seele iiber den schwachen Leib.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz '

UOsterreichisches Katechetenrecht. Von Dr. Wilhelm Hochbichler.
(Verdffentlichung des Erzbischéflichen Amtes fiir Unterricht und Erziehung,
Katechetisches Institut Wien/IL) (318.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1954,
Tyrolia-Verlag. Kart. S 70.—.

Fast zwanzig Jahre nach dem ,Osterreichischen Katechetenrecht® von
H. Strobl erscheint inmitten der verdnderten Lage und der Rechtsunsicher-
heit auf katechetisch-schulischem Gebiete, einem dringenden Bediirfnis ent-
sprechend, das vorliegende Werk. Ebenso wie die letzte Bearbeitung teilt
es den Stoff in drei Teile. Der erste Teil enthilt die gesamikirchlichen
Bestimmungen {iber den Religionsunterricht, wie sie im Codex Iuris
Canonici, in den Enzykliken, Dekreten usw. gegeben sind. Der zweite Teil
bringt die staatlichen Vorschriften fiir den Religionsunterricht. Zwei Mog-
lichkeiten wéren fiir die Gliederung des Stoffes denkbar: eine Aufgliede-
rung der Gesetzesvorschriften und Erldsse nach rein sachlichen Gesichts-
punkten nach Art der ,Schulpraxis* von K. Kochl, Graz 1949, oder eine
bloBe Aneinanderreihung einschlagiger Gesetze und Erldsse. Hochbichler
hat einen Mittelweg gewihlt. Die Gesetze, z. B. Bundesgesetz 1949, Reichs-
volksschulgesetz, Schul- und Unterrichtsordnung usw., werden in den ein-
schlégigen Partien geschlossen im Wortlaut gebracht und stehen zugleich im
Rahmen der nach sachlichen Gesichtspunkten geordneten Erldsse und Ver-
lautbarungen. Ein sehr gutes Sachverzeichnis gibt die Moglichkeit, die ein-
schligigen Rechtsbestimmungen rasch zu finden. Der dritte Teil bringt die
Vorschriften der einzelnen Bundeslinder mit einem Verzeichnisse der
offentlichen Stiftsgyrmnasien und katholischen Schulen mit Offentlichkeits-
recht als Anhang. Jedem Religionslehrer und Schulleiter ist damit ein wert-
volles Instrument zur Orientierung iiber die derzeitige rechtliche Lage im
Bereiche der katechetischen Titigkeit in Osterreich gegeben.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Wollen und Aufbau der Katholischen Jugend Osterreichs. Herausgegeben
von der Bundesfithrung der Katholischen Jugend Osterreichs. (63.) Wien 1954,
Fihrmann-Verlag. Brosch. S 9.50.

Das 1947 erschienene Heft ,Wollen und Aufbau® der Katholischen Jugend
Osterreichs war lingst vergriffen und auBerdem durch die Entwicklung iiber-
holt. Wer erfahren will, was die Katholische Jugend Osterreichs in diesen



276 Literatur

Jahren geworden ist und wie sie sich bemiiht hat, ihre Wesensziige (Jugend
der Kirche, Bewegung, Organisation und Apostolat) zu sein, der greife nach
dieser Schrift, die in klarer Ubersicht alles Wissenswerte {iber Aufbau und
Arbeitsweise, Presse und sonstige Werke der Katholischen Jugend Oster-
reichs bringt.

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Klostermann

Anregungen fiir die Jugendseelsorger zum Jahresthema. Welche Fiille
der Herrlichkeit: Christus ist in Euch! Von Franz Steiner. (40.) Wien 1954, .
Fahrmann-Verlag. Brosch. S 8.50.

Das Jahresthema der Katholischen Jugend Osterreichs fiir das Arbeits-
jahr 1954/55 greift die Frage der religiosen Erziehung und Bildung iiber-
haupt auf. Darum wendet sich das Heft vorziiglich an den Seelsorger und
bringt nach einer Darlegung des Sinnes und der Zielsetzung des konkreten
Jahresthemas grundlegende Gedanken iiber die Glaubensverkiindigung an
die Jugend und ihre Moglichkeiten iiberhaupt, tiber die Glaubensstunden
in den verschiedenen Altersstufen. {iber die Rolle der Laien in der Glaubens-
verkiindigung, liber die MeB- und Gebetserziehung und die Einkehrtage und
Exerzitien fiir die Jugend. Die Schrift hat darum iiber den konkreten Anla
hinaus bleibenden Wert.

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Klostermann

Peter und Ursel im fremden Haus. Von Erika Goésker. (192) Ein-
siedeln-Ziirich-Koln 1954, Benziger-Verlag. Leinen geb.

Erika Gosker erweist sich mit ihrem Buch als Kinderpiddagogin von
Format. Zu einem ungemein einfiihlsamen Verstindnis fiir die Anliegen der
Kinderseele gesellt sich ein echter religiéser Sinn. In frischer, packender
Art erzdhlt die Verfasserin die Geschichte des aufgeweckten Zwillingspaares
Peter und Ursel, die ldngere Zeit in einem Kinderheim verbringen, da die
kranke Mutter auf Erholung geschickt wurde und der Vater seiner Arbeit
nachgehen muB. Das Leben und Treiben der gesunden Wildfinge wird in
ungekiinstelter Form mit den Hauptstationen des Kirchenjahres in Beziehung
gebracht und das kindliche Gemiit ganz ungezwungen dem religitsen Ge-
heimnis erschlossen. Ein religioses Kinderbuch, wie es sein soll.

Freistadt (0.-0.) Dr. Josef Krims

Die Kirchen Innsbrucks. Von Dr. Josef Weingartner. Zweite, um-
gearbeitete Auflage, (88.) Innsbruck, Verlag Felizian Rauch., Halbleinen geb.
S 25.50.

28 Kirchen, Kapellen und Heiligtiimer von Innsbruck und der nichsten
Umgebung hat Propst Dr. Weingartner in das sehr gefillige Biichlein auf-
genommen, Der Verfasser hat die vielen Daten und Angaben aus der Ent-
stehungsgeschichte dieser Kirchen und Kapellen, dann ihre Bau- und Kunst-
geschichte und schlieBlich ihr Schicksal bis in die neueste Zeit in eine sehr
iibersichtliche Form gegossen, die fiir die Beniitzer iiberaus praktisch ist. So
ist das Buch ein wertvoller Begleiter auf einer Wanderung durch die Kirchen
Innsbrucks, der immer Antwort weil, wenn er gefragt wird, sich dann aber
wieder schmal und passend in die Tasche fiigt. Fiir die Illustrierung des
Werkes nahm Propst Weingartner sehr schéne, interessante und fast durch-
wegs neue, noch nicht bekannte Aufnahmen. .

Linz a. d. D. Dr.J.Obernhumer

Christusbotschaft. Predigtentwiirfe durch das heilige Jahr der Kirche.
Von Dr. Adolf Donders. Band I: Advent bis Christi Himmelfahrt, Er-
weiterte Neuauflage. (260.) Kevelaer 1954, Verlag Butzon & Bercker. Ganz-
leinen DM 10 80, kart. DM 9.20.

Adolf Donders, zuletzt Dompropst in Miinster i, W., hat sich als Dom-
prediger und homiletischer Schriftsteller einen bedeutenden Namen gemacht.
Kein Geringerer als sein Bischof, der spitere Kardinal von Galen, sagte von
ihm, daB er mit Kardinal Faulhaber und Bischof Keppler zu den beriihm-



Literatur 277

testen und erfolgreichsten Kanzelrednern Deutschlands der letzten Jahr-
zehnte gehorte. Donders hat noch die Zerstérung der Stadt Miinster und des
geliebten Domes erlebt. Selbst ausgebombt, teilte er mit der Bevilkerung
die Schrecken des Krieges, bis er am 9. August 1944 in das Reich des ewigen
Friedens heimgeholt wurde.

Seit dem ersten Erscheinen der ,Christusbotschaft® im Jahre 1936 sind
bald 20 Jahre vergangen; das Antlitz der Zeit hat sich weitgehend gewan-
delt. Trotzdem haben diese Predigtentwiirfe nichts von ihrer Giiltigkeit und
Brauchbarkeit verloren. Bei aller Lebensnidhe bleiben sie auch dem Evan-
gelium und dem Festgeheimnis so nahe, daB sie nicht so schnell altern. Die
vorliegende Neuauflage wurde nur durch einen zweiten Zyklus von Fasten-
predigten erweitert. So ist die ,Christusbotschaft® auch heute noch ein sehr
wertvoller und praktischer Behelf fiir den Prediger, der der Predigtarbeit
nicht entheben, aber in ihr fiihren und sie wirksamer gestalten will.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Zwischen Taufstein und Grabstein. Ansprachen fiir sakramentale Weihe-
stunden und Marksteine des Lebens. Von Josef Fattinger. (148.) Inns-
bruck 1955, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 18.—.

An den Wendepunkten des Lebens steht uns die Kirche mit ihren
‘Sakramenten und Sakramentalien zur Seite. Bei diesen Anlédssen sind die
Menschen erfahrungsgemafl auch fiir ein belehrendes und mahnendes Wort
aus Priestermund besonders aufgeschlossen. Das neue Bindchen des bekann-
ten Linzer Schriftstellers enth&lt 24 Ansprachen fiir solche Marksteine des
Lebens ,zwischen Taufstein und Grabstein® und andere sakramentale Weihe-
stunden: drei Taufansprachen, zwei Firmansprachen, zwei Erstkommunion-
ansprachen, sechs Christenlehren iiber die Beichte, eine Predigt am An-
betungstag, fiinf Trauungsansprachen und fiinf Grabansprachen. Diese An-
sprachen sind, wie der Verfasser im Vorwort bemerkt, die praktische Aus-
beute seiner im selben Verlage erscheinenden Sakramentenlehre , Gottliche
Lebensgemeinschaft®.

Lebensndhe, gute Gliederung und Zielstrebigkeit zeichnen die Anspra-
chen aus; Beispiele und Zitate beleben sie. Wenn es auch bekanntlich nicht
jedermanns Sache ist, gedruckte Vorlagen wortlich zu verwenden, so ver-
mogen sie doch jedem Anregung zu bieten. Die Seelsorger werden dem Ver-
fasser filir diese willkommene Handreichung dankbar sein. Das Biichlein
weist auch eine technische Neuerung auf. Die Blatter sind perforiert, damit
sie leicht entnommen und in das Rituale eingelegt werden konnen.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Wegweiser durch das katholische Deutschland 1955 mit Ubersicht iiber die
Weltkirche. (180.) Wiirzburg, Echterhaus, Echter-Verlag. Kart. DM 2.20.

Zugleich mit dem 70. Jahrgang des bewihrten ,Taschenkalenders fiir den
katholischen Klerus* erschien fiir das laufende Jahr auch wieder der ,Weg-
weiser durch das katholische Deutschland®. Die Neuauflage ist gegeniiber
frither bedeutend erweitert. Das Biichlein enthilt alles Wissenswerte iiber
die katholische Kirche in Deutschland, u. a. auch Hinweise auf Priester-
unterkiinfte in Deutschland, Osterreich, der Schweiz und Italien.

Die Brauchbarkeit wiirde noch gesteigert, wenn auch die Ditzesen Oster-
reichs und der Schweiz aufgenommen wiirden. Dafiir kénnte vielleicht der
Uberblick iiber die Neuerscheinungen auf dem Biichermarkte wieder weg-
fallen. Der Nachweis tiber Priesterunterkiinfte in Osterreich ist diirftig.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Die Schiffahrt und FloBerei im Raume der oberen Donau. Von Ernst
Neweklowsky. (Schriftenreihe des Institutes fiir Landeskunde wvon
Obergsterreich. Herausgegeben von Dr, Franz Pfeffer/6.) 2. Band. (516.) Mit
zwei mehriarbigen Kunstbildern, Bilderatlas und Tafelbilder-Atlas. Linz 1954,
Oberosterreichischer Landesverlag. Ganzleinen S 147.—,



278 : Literatur

Der zweite Band von Neweklowskys grundlegendem Werk beschéftigt
sich zun#ichst mit der Kraftschiffahrt, ihrer technischen Entwicklung, den
Schiffahrtsgesellschaften usw. Gerade im gegenwértigen Augenblick, in dem
die Donaudampfschiffahrtsgesellschaft im Mittelpunkt des Interesses steht,
ist die Arbeit Neweklowskys von besonderer Bedeutung. Immer wieder tritt
in Erscheinung, wie die politischen Ereignisse fordernd oder hemmend fiir
die Schiffahrt in unserem Gebiete gewesen sind. Der Verfasser hat eine Un-
summe statistischen Materials so verarbeitet, daB der Leser ein wirklich
getreues Bild der Verhiltnisse bekommt. Ebenso wichtig wie die materiellen
und technischen Probleme ist die Einbeziehung des Menschen, seiner Kunst
und seiner Dichtung in die Betrachtung. Die Aufzeichnung von Brauch und
Sitte, von Sagen, die Schilderung von Menschentypen ist ein Verdienst ersten
Ranges. In nicht allzu ferner Zeit wéire vieles vergessen, wenn es nicht in
diesem Werke aufgezeichnet wire. Besonders erwidhnt sei in diesem Zusam-
menhang das Kapitel ,,Brauch und Glaube*. Der Abschnitt {iber die Kunst-
werke und iiber die Dichtung, die ihre Entstehung der Schiffahrt verdanken,
wird nicht nur dem Volkstumspfleger, sondern auch dem Kunst- und Literar-
historiker etwas zu sagen haben. Welche Arbeit in dem Werke steckt, zeigt
der umfangreiche Quellennachweis, 210 Abbildungen und 18 Tafeln mit
Schiffskonstruktionen, Darstellungen von Fahrmanévern, Ausbauplidnen von
WasserstraBen, Hafenpldnen usw. illustrieren das Werk in hervorragender -
Weise. Neweklowsky hat ein Werk geschaffen, das bleibenden Wert hat, und
der Verlag hat dem wertvollen Inhalt einen wiirdigen Rahmen gegeben.

Linz a. d. D. DDr. Norbert Miko
Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol.
Ditzesanlehranstait in Linz. — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, Harrachstrae 7. — Verlag und

Druck: O.-0. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.

ORGELBAUANSTALT

Reparafuren GEBRianR M A“ RA(“ER

Stimmungen
LINZ a. d. DONAU
STIFTERSTRASSE 21 — TEL 21516

Orgel-Neu- : | Gegr. 1818 |
u. -Umbauten e
130 Jahre Orgelbau in der Familie

Ventilatoren

& HEILBAD GLEICHENBERG

g STEIERMARK

Saison vom 15. Marz bis 12. November

; KATARRHE - HERZLEIDEN - ASTHMA

?&EN Natirliche Kohlensaurebader -  Trinkkuren - Inhalationen
Pneum. Kammern - Lichtbédder - Biomotor - Darmbader

_Atemgymnastik - Traubenkuren




279

5 O kirchliche Metallger(te

JAHRE

WILHELM STIEBLER

Erzeugung und Renovierung von
Linz an der Donau kirchlichen Metallgeriten HerrenstraBe Nr. 40
aus edlen und unedlen Metallen

Kunstanstalt fir

SCHREIBMASCHINEN

MAYER

Fachgeschift fiir den
gesamten Blirobedarf

Reichhaltiges Lager in Schreib-, Rechen-, Biiromaschinen
Vervielfdif' gungsapparate / Eigene Spezial-Reparatur-
werkstdtte / Samiliche Bilroariikel / Grofie Auswahl
in Fiilthaltern / Reparamren in eigencr Werkstitte
Linz (Donau) Bischofstrafie 11

Telefon 2565 35

<55 Iﬁcdséusituaﬂeeé

sowie alle iibrigen Schilder in Porzellan, Email,
Aluminium usw.

A Porzellan-Grabplatten, mit und ohne Foto-
/ grafie, fir Grabkreuze und Grabsteine.

= " I! o JOSEF ENGLER, nuagER EDUARD ScHILLE

INM. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22

[SEF 3 HAVPTPLATI 23

Rlois Dobretsherger EEPAEPY

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

P> In eigener Werkstatte angefertigte Anziige, Hubertusmantel
% 1 und Touring-Coats [> GroBes Stofflager far MaBbestellung
p riester k lei d u Ilg. und Verkauf [> Reiche Auswahl in Regenbekleidung,
fertig und nach MaB < Plastikmanteln, Gummimanteln und Dirtl-Trench

I> Spezialabteilung far




280

EDUARDYHOSE

Gregorius Thomas Ziegler

BISCHOF VON LINZ

Format 14,8 X 21 cm, ca. 160 Seiten, broschiert, farbiger Umschlag
Subskriptionspreis S 37.— nach Erscheinen S 45.—

AUS DEM INHALT;

Jugend und erstes Wirken (1770—1815)
Theologieprofessor in Wien (1815—1822)
Bischof von Tyniec-Tarnow (1822—1827)
Bischof von Linz (1827—1852)

Bischof Gregorius Ziegler zdhlt zu den zentralen Gestalten der
Ditzesangeschichte wvon Linz und der allgemeinen Kirchen-
geschichte Osterreichs im 19. Jahrhundert. Eine Biographie mit
eingehender Schilderung seines religibsen und menschlichen
Wirkens ist deshalb schon lange erwartet worden.

Diese schwierige Aufgabe iibernahm nunmehr der bekannte
Kirchenhistoriker Eduard Hosp. Sein Werk bietet aufschluB-
reiche Einblicke in die politische und geistige Lage des 19. Jahr-
hunderts, dessen kirchenpolitisches Symptom vor allem ein
allméhliches, geméBigtes Loslosen von den Prinzipien des Jose-
phinismus war.

Der Verfasser sieht diese Entwicklung im groBen Rahmen der
allgemeinen Geschichte. Er hat sein Werk unter gewissenhafter
Ausschopfung der einschligigen Archive geschaffen und iibergibt
uns ein kirchenhistorisches Buch, das eine wesentliche Bereiche-
rung des geschichtswissenschaftlichen und besonders des kirchen-
geschichtlichen Schrifttums darstellt.

D
E'; Oberdsterreichischer Landesverlag

Liivniz an der Dionawu,. L andstraBe 4l




E, 25! /? Fie o AL } (A mla;ofo{{{ﬂ, :

£

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

103. JAHRGANG 1955 4. HEFT

Religionsphilosophie und ,natiirliche® Religion

Antrittsvorlesung an der Katholisch-Theologischen Fakultit der
Universitit Wien, gehalten am 4. Mirz 1955

Von Univ.-Prof. DDr. Wilhelm Keilbach, Wien

Im kurzen Einleitungsvortrag, mit dem die Vorlesungen an
der neu errichteten Lehrkanzel fiir Religionswissenschaft mit der
Untergliederung ,,Religionsphilosophie, Religionsphdnomenologie,
Religionspsychologie, Religionssoziologie und Religionsgeschichte*
an der Katholisch-Theologischen Fakultdt der Universitdt Wien
erdffnet werden, versuche ich in auferlegter Selbstbescheidung,
einiges Grundséatzliche aus dem Fragenkreis der Religionsphiloso-
phie herauszugreifen, und zwar nur, um es in der Gestalt von
Streiflichtern kurz aufleuchten zu lassen. Ich denke an einiges,
was am Begriff ,Religionsphilosophie“ und am Begriff ,natiirliche
Religion“ in mancher Hinsicht umstritten ist.

Es handelt sich bei der getroffenen Auswahl nicht immer um
das Wichtigste, wohl aber um Typisches. Auch geht es nicht zu-
nichst um endgiiltige Losungen, sondern um die Art des Fragens,
um die Weise, richtig zu fragen. Denn, um mit Theodor Haecker
zu sprechen, ,zum Wesen einer echten und blithenden Wissen-
schaft gehort, daB sie der Kunst des echten Fragens méichtig ist,
daB sie den echten Instinkt des rechten Fragens hat. Dann findet
sie mehr, als sie sucht, und sucht, weil sie findet, und die Ant-
worten drédngen sich ihr auf!)“. In solch echtem und rechtem
Fragen soll einigermafBlen deutlich werden, was religionsphiloso-
phisches Denken eigentlich ist und im letzten will.

1. Zum Begriff , Religionsphilosophie*

Religionsphilosophie ist eine Wissenschaft, die im Rahmen der
christlichen Philosophie einen Ehrenplatz haben sollte. An vielen
héheren Lehranstalten der Kirche fehlt sie dem Namen nach
leider noch immer ganz. Und wo sie dem Namen nach vorhanden
ist, wird sie der Sache nach nicht selten diirftig behandelt, nur
nebenbei und in Eile, sozusagen als Randgebiet gestreift.

Albert Stéckl, der als katholischer Denker im Jahre 1872
einen ,Grundril der Religionsphilosophie® schrieb, anerkennt

1) Th. Haecker, Was ist der Mensch? Miinchen und Olten 1949. S. 125.



286 Keilbach, Religionsphilosophic und ,natiirliche* Religion

zwar die ,groBe Bedeutung und Wichtigkeit“ dieser Disziplin,
betrachtet sie aber ,nicht als einen wesentlichen, sondern nur als
einen integralen Theil der Philosophie?)“. Und der Innsbrucker
Professor Florian Schlagenhaufen meinte noch im Jahre
1930, die Scholastik als Ganzes sei auch Religionsphilosophie,
weshalb kein dringender Grund bestehe, ,neben der Scholastik
noch eine positive Religionsphilosophie einzufithren®).

Woher kommt es, daB ,Religionsphilosophie“ in der katho-
lischen Geisteswelt nicht ganz heimisch ist, es auch nicht so ohne
weiteres werden konnte? Wieso wird sie vielfach als tiberfliissige
Neuerung empfunden? Thr Name, so will mir scheinen, spricht an
und warnt, und zwar beides zugleich. Wenigstens psychologisch
ist es so, daB3 ,Religionsphilosophie® fiir die einen etwas Anzie-
hendes hat, wihrend sie andere bedenklich stimmt. Woher kommt
das? Ich will versuchen, auf einige Griinde dieses Tatbestandes
einzugehen; vielleicht sind es die wichtigsten.

Spricht man von ,Religionsphilosophie”, so denkt man an ein
Schrifttum, das sich seit Kant um die philosophische Behand-
lung der Religion bemiiht, ungeachtet der Richtung, welcher es
angehort. Wer als erster den Namen ,Religionsphilosophie” ge-
braucht hat, steht nicht fest. Erhard Schlund nennt dafiir den
Kantianer Ludwig Heinrich Jakob, der im Jahre 1797 folgende
Schrift herausgegeben haben soll: ,Allgemeine Religionslehre oder
Entwurf einer Theorie der Religionsphilosophie?).“ Ich zweifle mit
guten Griinden an der Existenz einer so betitelten Schrift Jakobs?).
AuBerdem darf ich bemerken, daBl Jakob in den von ihm heraus-
gegebenen ,Annalen der Philosophie und des philosophischen
Geistes” schon im Jahre 1796 den Ausdruck , Religionsphilosophie®
verwendet und in der Inhaltsangabe ein 1795 erschienenes Werk
von K. F. L. P6litz anfiihrt, das im Titel das Wort ,Religions-

%) A. Stockl, GrundriB der Religionsphilosophie. (Beilage zum ,Lehr-
buch der Philosophie® desselben Verfassers.) Mainz 1872.

3 F.Schlagenhaufen, Grundsitzliches zum Aufbau der trad'tionel-
len Apologetik, (Zeitschrift flir katholische Theologie 54, 1930, S. 253—263;

die angefiihrte Stelle auf S. 257—258.)
} 4 E. Schlund, Religionsphilosophie. 1948 (Glock und Lutz), S. 11.

5) Unter Zuhilfenahme der einschligigen bibliographischen Hilfsmittel
war die genannte Schrift Jakobs von den Beamten’ der Bayerischen
Staatsbibliothek nicht zu ermitteln. — Jakob hat im Jahre 1797 ein Buch
unter dem Titel ,Die Allgemeine Religion. Ein Buch fiir gebildete Leser
in Halle herausgegeben. Es scheint, daB dieses Buch gemeint ist, wenn
L. Noack (Philosophie-geschichtliches Lexikon. Historisch-biographisches
Handworterbuch der Geschichte der Philosophie. Leipaig 1879, S. 427) fol-
genden Titel bringt: , Allgemeine Religionslehre fiir gebildete Leser“; oder
wenn R. Eisler (Philosophen-Liexikon. Leben, Werke und Lehren der
Denker, Berlin 1912, S. 291) zitiert: ,Allgemeine Religionslehre, 1797%: oder
auch wenn A, ZiegenfufB (Philosophen-Lexikon. Handworterbuch der
Philosophie nach Personen. I. Berlin 1949, 'S. 584) vermerkt: ,Allgem.
Religionslehre, 1797%.



Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche® Religion 287

philosophie® enthélt: ,Beytrag zur Kritik der Religionsphilosophie
und Exegese unsers Zeitalters®).“ Es bleibt also noch zu kliren,
wer das Verdienst hat, den Ausdruck , Religionsphilosophie“ ein-
gefiihrt zu haben.

Im 19. Jahrhundert machte dieser Ausdruck richtig Schule. Es
war das in einer Zeit, als die christlichen Denker den Begriff
einer ,natiirlichen Theologie“ oder , Theodizee* lingst gepriagt und
die kirchlichen Lehranstalten diese Disziplin als Unterrichtsfach
. auch schon léngst eingefiihrt hatten. Sie hielten die Notwendig-
keit einer vernunftgeméBen Glaubensbegriindung fiir selbstver-
stédndlich; ihr Anliegen war also im Grunde ,religionsphiloso-
phisch®.

Ich darf in diesem Zusammenhang darauf hinweisen, daBl nach
den Forschungsergebnissen Albert L.angs die Versuche der
Glaubensbegriindung in der Scholastik bereits zu Ausgang des
13. Jahrhunderts in die Richtung weisen, welche spiter die tra-
ditionelle Apologetik eingeschlagen hat. Man betonte damals
freilich weniger die Tatséchlichkeit des gottlichen Zeugnisses mit
den Fragen vom Dasein und Anruf Gottes, weil diese in der
damaligen Zeit unbestritten hingenommen wurden; das Dasein
Gottes und der Offenbarungsanspruch des Christentums waren
nicht problematisch. Man lie sich ,mehr angelegen sein, die Trag-
kraft des gottlichen Zeugnisses und den Wert und die Pflicht seiner
gliubigen Hinnahme aufzuzeigen und die Glaubensbereitschaft
gegeniiber der christlichen Offenbarung zu wecken”)“. Kurz, das

%) Im Jahre 1797 erschienen in Halle von L. H. Jakob ,Vermischte
Philosophische Abhandlungen aus der Teleologie, Politik, Religionslehre
und Moral“. Als zweite Abhandlung finden wir auf S. 115—158: , Ueber idie
Religion, Eine philosophische Abhandlung.“ Wie der Verfasser selbst ver-.
merkt (S. VI—VII), ist diese Abhandlung ein wenig verdnderter Neudruck
aus den ,Annalen der Philosophie und des philosophischen Geistes“, und
zwar aus dem Jahr 1796. Auf diesen Neudruck verweist Jakob auch in der
Vorrede (S. XXII, FuBnote) seines Buches ,Die Allgemeine Religion. Ein
Buch fiir gebildete Leser®, Halle 1797. — Die genannte Abhandlung be-
ginnt mit folgendem Satz: ,.Die Religionsphilosophie ist fiir jedermann so
wichtlig, daB es eine vorziigliche Pflicht zu seyn scheint, alles zu thun, um
den in unsern Tagen dariiber entstandenen Streitigkeiten eine solche Rich-
tung zu geben, daf sie nicht in leidenschaftliche Zinkere'en ausarten, son-
dern fiir die Untersuchung der Wahrheit selbst niitzlich werden.® — Dieser
Text ist mit Ausnahme zweier Beistriche genau {ibernommen aus: ,Annalen
der Philosophie und des philosophischen Geistes von einer Gesellschaft ge-
lehrter Manner.“ Herausgegeben von Ludwig Heinrich Jakob. Leipzig 2,
1796, Sp. 209—240. — Po61litz wird angefiihrt auf Sp. 11. — Sp. 10 und 239
bringen als Uberschrift einer besonderen Rubrik den Namen ,Religions-
philosophlie®.

) A. Lang, Der Stand der Glaubensbegriindung zu Ausgang des
13. Jahrhunderts. (Scholastik 20—24, 1949, S. 221—231.) Gegen R. Aubert,
Le caractére raisonnable de ’acte de foi d’aprés les théologiens de la fin du
XIIIe siécle. (Rev. Hist. Eccl. 39, 1943, S. 22—99) — Vgl dazu A. Lang,
Die Wege der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des 14. Jahrhun-
derts. Miinster i. W. 1930.



288 Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche“ Religion

Dasein Gottes und der'Spruch Gottes in der Geschichte wurden
als Tatsachen nicht bezweifelt; es galt also hauptséchlich, den
Glaubensinhalt darzulegen, die Glaubenspflicht aufzuzeigen und
die Glaubensbereitschaft zu wecken. — Das war die geistige
Situation, mit der die mittelalterliche Scholastik zu rechnen hatte.

Die spateren Jahrhunderte mit den immer stérker auftretenden
atheistischen Tendenzen brachten eine gewaltige Akzentverschie-
bung in der Frage der Glaubensbegriindung. Sie riefen die ,natiir-
liche Theologie“ mit den traditionellen Gottesbeweisen auf den
Plan, dann auch die uns bekannte Apologetik oder Fundamental-
theologie mit den Vernunftbeweisen fiir die Moglichkeit einer
Offenbarung und den Geschichtsbeweisen fiir die Tatséchlichkeit
dieser Offenbarung in Christus.

Es muBten demnach in dieser verinderten geistigen Lage vor
allem die Berechtigung und Notwendigkeit der Religion, des
religiosen Bezugs schlechthin, durch Vernunftgriinde aufgezeigt
werden. Und man gab diese philosophische Begriindung der
Religion — also eine ,Philosophie der Religion“ und damit eine
Art ,Religionsphilosophie“ — durch die Beweise fiir die Existenz
Gottes, der als Schopfer Welt und Mensch zum Dasein gerufen
hat, den also der Mensch als vernunftbegabtes Wesen im Wissen
erkennen kann und als willenbegabtes Geschopf in der Religion
bekennen muB. Mit anderen Worten, man hatte bereits einen zur
Tradition gewordenen Rahmen, der — wie es schien — Raum
genug bot fiir eine vernunftgemifie Begriindung der Religion;
und dieser Rahmen hief}, wie gesagt, ,natiirliche Theologie“ bzw.
seit Leibniz auch , Theodizee®.

Die Denker, die entweder selbst mit einer , Religionsphiloso-
phie“ auftraten oder von anderen als ,Religionsphilosophen®
geriihmt wurden, hatten in der Regel folgendes Anliegen: darzu-
tun, und zwar durch Vernunftgriinde, d. h. rein philosophisch, daB3
die Religion nicht das sei, was das herkdmmliche Christentum
darunter versteht. — Seinem logischen Aufbau nach ist der christ-
liche Glaube im Sinne der Kirche bekanntlich eine auf die Ver-
nunfterkenntnis von der Existenz und Offenbarung Gottes ge-
griindete Hinnahme der frei ergangenen Botschaft Gottes, etwa
in der Richtung des paulinischen Bekenntnisses: ,,Ich schime mich
nicht; denn ich weiB, wem ich Glauben geschenkt habe®).“ Ich
»weil“, nicht ich ,fiihle“! Es kann nicht gemeint sein: Ich weil,
dafl ich deshalb glaube, weil mich ein weiter nicht kontrollier-
bares Gefiihl dazu dridngt oder zwingt. Es kann nur heiBen: Ich
weill, wer derjenige ist, dem ich Glauben geschenkt habe, ich
weill auch, warum ich ihm Glauben geschenkt habe. Ein solches

8y 9 Mitn 21,112



Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche* Religion 289

Wissen schlie3t also die Erkenntnis Gottes und seines Zeugnisses
mit ein.

In der Ablehnung dieses Begriffes waren sich die neu auf-
tretenden ,Religionsphilosophen“ mehr oder weniger einig. Die
eigentliche Auslegung des Begriffes ,Religion“ fiel bei ihnen sehr
verschieden aus. Kant mit seinen Anhéingern sah darin nur ein
praktisches Postulat, Feuerbach und andere ein Produkt der
Furcht, Freud eine Illusion, die zwar nicht notwendig falsch
sein miisse, in der aber das Wunschgebilde vorherrschend sei.
Viele andere, gleich, ob sie sich selbst ,Religionsphilosophen
nannten oder nur von anderen als solche bezeichnet wurden,
ergingen sich in dhnlichen, die kirchliche Auffassung ausschlieBen-
den Theorien.

Der Name ,Religionsphilosophie* kam also in seinem konkre-
ten geschichtlichen Gewand mit einer kaum tragbaren Vor-
belastung, gegen die sich der christliche — ich muf3 hier genauer
sagen: der katholische — Denker begreiflicherweise zur Wehr
setzte. Die beste Wehr schien ihm zunichst darin zu bestehen,
dieser aus fremdem Lager kommenden Neuerung mit MiBtrauen
zu begegnen. Dieses Miltrauen war so groB, daB ein Gesprich,
aufs Ganze gesehen, nicht in Gang kommen konnte. So blieb es
denn lange bei einem Nebeneinander von ,natiirlicher Theologie*
bzw. ,Theodizee®, wie sie katholische Denker vertraten, und
»Religionsphilosophie”, wie sie von Gelehrten sei es aufklireri-
scher Skepsis, sei es protestantischer Glaubigkeit oder materiali-
stischer Ungldubigkeit verfochten wurde.

Es ist nicht unwichtig, den ideengeschichtlichen Hintergrund
der so gewordenen ,Religionsphilosophie® ins Auge zu fassen und
immerfort im Auge zu behalten. Nur so wird verstiandlich, wieso
»Religionsphilosophie“ und ,natiirliche Theologie“ auf einmal so-
gar wie unversthnliche Gegensitze einander gegeniiberstehen
konnten,

Religionsphilosophisches Denken erschien und erscheint nim-
lich immer wieder mit betont irrationalistischen Tendenzen. Es
gibt darin eine Entwicklung bis zur vollen Leugnung jeder ,na-
tlirlichen Theologie“ als moglicher Wissenschaft. Zu dieser Absage
an jede ,natiirliche Theologie“ bekennen sich eindeutig und ge-
radezu leidenschaftlich die protestantischen Verfechter der
ndialektischen Theologie“. Zum reformatorischen Zeugnis Luthers
vom Evangelium sagt Fr. Brunstid: ,Da ist kein Raum und
keine Mdglichkeit mehr fiir eine natiirliche Theologie®).“ Und nach
Karl Barth ist jede natiirliche Theologie ,auf dem Boden der

% Fr. Brunstid, Allgemeine Offenbarung. Zum Streit um die ,natiir-
liche Theologie“. Halle (Saale) 1935, S. 17.



290 Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche* Religion

Kirche unmoglich, und zwar im Grunde diskussionslos unmog-
Heh'Y) .o :

Es sind Religionsphilosophen verschiedenster Richtung, die ihr
Denken enden lassen in einer natiirlichen Intuition als mystischer
Gottesschau, in einem Denkakt, von dem behauptet wird, er lasse
eine Aufgliederung in nachvollziehbare Gedankenginge nicht zu.
Wir begegnen dieser Einstellung in besonders ausgepriagter Form
bei den Russen Solowjew, Berdjajew und dem heute noch wenig
bekannten Frank. Bernhard Schultze diirfte recht haben, wenn er
im Hinblick auf die innere Bestimmung der russischen Religions-
philosophie sagt: ,Man kann die Behauptung wagen, daB es im
eigentlichen Sinne des Wortes gar keine russische Religionsphilo-
sophie gibt, sondern nur eine russische Religionstheologie bzw.
Theosophie oder Gnosis!!).“

Denken wir nun noch an die Irrtiimer des Fideismus und Tra-

. ditionalismus, wie sie im 19. Jahrhundert von katholischen Den-
kern, die es im Grunde gut meinten, verfochten wurden; dann an
die Gefiihlsphilosophie eines Jacobi und an die Gefiihlstheologie
eines Schleiermacher. SchlieBlich auch an die Gefahren, in welche
sich die Tiibinger katholische Schule im vorigen Jahrhundert be-
geben hatte; es war z. B. nicht ganz harmlos, wenn Johannes von
Kuhn sich mit zu allgemein gehaltenen Aussagen gegen Theologen
wendete, von denen er sagt, daB sie ,ihre philosophischen Be-
weise fiir das Dasein Gottes iiberschitzen* und ,die echte Wis-
senschaft unter lauter totgeborenen Syllogismen vergraben!®)“,

Hat man all das Gesagte vor Augen, so versteht man, daf3 die
im Namen der neuen ,Religionsphilosophie” vorgetragenen Ansich-
ten fiir die katholischen Denker nicht nur keine gute Empfehlung
waren, sondern, im Gegenteil, eine Mahnung zu &dullerster Vor-
sicht bedeuten muBten. Soviel zur Kennzeichnung der Bedenken,
welche die katholischen Denker der ,Religionsphilosophie“ gegen-
iiber hatten.

10 K, Barth, Die kirchliche Dogmatik. Zweiter Band: Die Lehre von
Gott. Erster Halbband?. Ziirich 1948, S. 93.

1) B. Schultze, Die Sozialprinzipen in der russischen Religions-
philosophie. (Zeitschrift fiir katholische Theologie 73, 1951, S. 385—423; der
angefiihrte Text auf S. 386.) — Ahnlich urteilt F. Lieb lin seiner Schrift
»Das westeuropdische Geistesleben im Urteile russischer Religionsphiloso-
phie” (Tubingen 1929, S. 8): ,Die russische Philosophie ist durch und durch
religios und eschatologisch orientiert und wird immer wieder zur Theologie
oder zur ausgesprochenen Antitheologie, well alle ihre Fragen schlieBlich
immer wieder in die eine letzte Frage nach Gott und nach der endgiiltigen
Erlosung ausmiinden. — Vgl. dazu auch H. de Lubac, Die Tragodie des
Humanismus ohne Gott. Feuerbach — Nietzsche — Comte und Dostojewskij
als Prophet. Salzburg 1950.

%) Vgl. Karl Adam, Gesammelte Aufsitze. Zur Dogmengeschichte
und Theologie der Gegenwart. Herausgegeben von F. Hofmann. Augsburg
1936, .S. 389—412.



Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche® Religion 291

2. Zur religionsphilosophischen Thematik und Problematik

Wie stand es mit der Thematik und Problematik, als die , Re-
ligionsphilosophie“ im katholischen geistigen Raum schlieBlich
doch Heimatrecht erhalten hatte? Ich méchte in schematischer
Veremfachung drei Gruppen von Arbeiten unterscheiden:

1. Werke in denen Teile der Theodizee und Apologetik so, wie
sie schon bekannt waren, einfachhin unter dem neuen Namen
»Philosophie der Religion“ oder ,Religionsphilosophie®“ geboten
wurden. Ich nenne A. Stockl, GrundriB der Religionsphilosophie,
Mainz 1872; F. S. Petz, Philosophie der Religion, Mainz 1878;
A. Michelitsch, Philosophia religionis, Graz 1901.

So gediegen der Inhalt in seiner Ordnung sein mochte, er war
nicht das, was man unter dem neuen Titel erwartete. Fiir die
Nichtkatholiken eine Enttduschung. Man weckte den Eindruck des
Nicht-Schritt-halten-Koénnens oder Nicht-Schritt-halten-Wollens
mit dem Fortschritt der Wissenschaft, jedenfalls den Eindruck der
Rickstandigkeit.

2. Zur zweiten Gruppe zdhle ich Veroffentlichungen, die im
Banne Schelerscher Phinomenologie standen, Autoren, die zu
einer Verlebendigung des Sinnes fiir natiirliche Religionsbegriin-
dung viel beigetragen haben, in ihrer grundsitzlichen Einstellung
aber eine gewisse Unsicherheit verraten. Beeindruckt von phi-
nomenologischer Denkart, gestanden sie, zu letzten Fragen noch
nicht vorgedrungen zu sein, ja beim gegebenen Stand der Phi-
nomenologie noch nicht einmal vordringen zu kénnen. Sie er-
achteten es darum auch nicht als Mangel, wenn sie Antworten
schuldig blieben auf Fragen, die fiir die Phinomenologie als Wis-
senschaft noch nicht féllig waren. Auflerte doch Edmund Husserl,
der Begriinder der phinomenologischen Philosophie, selbst: ,Es
wird noch 100 Jahre dauern, bis meine Schule einen exakten
Beweis fiir das Dasein Gottes wird fithren kénnen!3).“ Diese Rich-
tung sprach offen oder einschlufiweise einem Intuitionismus das
Wort. Aus vorhin genannten Griinden konnte das nur Bedenken
wecken. Es muBte auch frither oder spiter zu einer Stagnation
fiihren, sofern nicht Anleihen gemacht wurden bei der ,philoso-
phia perennis“ im Riickgriff auf altes Gedankengut zur Sanierung
uneingestandenen Versagens. — Ich nenne keine Namen, sondern
verweise auf den meines Erachtens noch korrekturfihigen Uber-
blick, den Heinrich Fries bietet in seiner Habilitationsschrift ,Die
katholische Religionsphilosophie der Gegenwart. Der Einflu Max
Schelers auf ihre Formen und Gestalten. Eine problemgeschicht-
liche Studie® (Heidelberg 1949).

1) W. Keilbach, Zu Husserls phinomenologischem Gottesbegriff.
(Philosophisches Jahrbuch der Gorres-Gesellschaft 45, 1932, S. 203—213; der
angefiihrte Text auf S. 213.)



292 Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche* Religion

3. Als dritte Gruppe fiihre ich jene Verfasser an, die bewulit
ausgehend von den sicheren Errungenschaften der ,philosophia
perennis® bemiiht sind, der ,Religionsphilosophie” als metho-
disch neuer Wissenschaft ihre besondere Thematik zu geben und
den logischen Platz im Gefilige der Philosophie anzuweisen. Ich
nenne hier G. Wunderle, Grundziige der Religionsphilesophie,
Paderborn 1918 (2. Aufl. 1924); J. P. Steffes, Religionsphilosophie,
Miinchen 1925; H. Straubinger, Einfiihrung in die Religionsphilo-
sophie, Freiburg i. Br. 1929; ders., Religionsphilosophie mit Theo-
dizee, Freiburg i. Br. 1934. Mit einigem Vorbehalt, der kein Tadel
sein will, auch E. Przywara, Religionsphilosophie katholischer
Theologie, Berlin und Miinchen 1927; B. Rosenmdoller, Religions-
philosophie, Miinster i. W. 1932; A. Dempf, Religionsphilosophie,
Wien 1937.

Was den Denkansatz betrifft, war die Problematik in der Re-
gel in folgende Sicht genommen: Wie gelangt der Mensch zur Er-
kenntnis Gottes und worin ist folglich die Religion des Menschen
begriindet? Hinzukamen kulturhistorische Riick- und Ausblicke.
Es war also im Grunde doch wiederum nur die Frage nach den
Gottesbeweisen. Immerhin mufl zugegeben und hervorgehoben
werden, daB die Behandlung des Stoffes in der Art der Darbie-
tung der neuen Fragestellung weitgehend Rechnung getragen hat.

Ich habe im Jahre 1935 in Anbetracht dieser Sachlage von einer
Krise der Religionsphilosophie geschrieben und auf Ansdtze hin-
gewiesen, von denen her religionsphilosophisches Denken weiter-
schreiten konnte!t). Mit meinem Buch ,Die Problematik der Re-
ligionen“ habe ich dann auch einen Beitrag zum weiteren Ausbau
der Religionsphilosophie zu liefern gesucht!®). Mir schien, um
mich hier ganz kurz zu fassen, daB man der Tatsache und dem
Phinomen ,Religion® nicht gerecht werden kann, wenn man die
Religion nicht immer und wesentlich als Beziehung ins Auge fafit,
als eine ,relatio“, die von ihren beiden Termini ,,Mensch“ und
»Gott“, also als ,Schau von unten® und ,Schau von oben®, er-
forscht werden mufB, freilich im Bestreben, sich schliefilich zu einer
schopferischen Zusammenschau dieser doppelten Schau zu er-'
heben.

Um nur an einem Punkt aufzuzeigen, was ich beildufig meine,
stelle ich die einfache Frage: Wo ist im logischen Gefiige meiner
Glaubensbegriindung der erste Ansatz und was ergibt sich dar-
aus? Die ,,Schau von unten“, vom Menschen her, sagt mir: Dort,
wo sich der Mensch seiner Begrenztheit bewulit wird und veran-

) W. Keilbach, Zur Knise der Religionsphilosophie. (Ebd. 48, 1935,
S. 401—418.)

15) W. Keilbach, Die Problematik der Religionen. Eine religions-
philosophische Studie mit besonderer Beriicksichtigung der neuen Religions-
psychologie. Paderborn 1936.



Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche Religion 293

laBt sieht, auf Gott hin zu fragen. Die ,,Schau von oben®, von Gott
her, sagt: Dort, wo Gott offenbar wird und der Mensch in den An-
ruf Gottes gestellt erscheint. Nun, tatséichlich ist es so, daB der
Mensch von Anfang an im Anspruch Gottes steht. Aber logisch
und psychologisch ist es doch wiederum auch so, daB sich der
Mensch zunichst seiner selbst bewuit werden muB, um iiberhaupt
nach Gott fragen und Gott ins geistige Blickfeld bekommen zu
konnen. So sehr es also richtig ist, daB der im Anspruch Gottes
stehende Mensch seit Beginn von Gott in Anspruch genommen ist,
so unleugbar notwendig ist es auch, und zwar im Hinblick auf die
Weise unseres Erkennens, von uns selbst auszugehen und vom
Menschsein her nach Gott und seinem Willen zu fragen. Das trifft
die ,dialektische Theologie“ ins Herz.

Wire der Mensch ganz sich selbst iiberlassen, seinen natiir-
lichen Kréften und Fahigkeiten, und wiirde er Gott anerkennen
und ihm zu dienen suchen in dem Ma@e, als er ihn in den Werken
der Schopfung erkennt, so hdtten wir das, was sinngemé&fB natiir-
liche Religion hieBe. Die ,Schau von oben“, von Gott her, kann
aber auch ergeben, daB es Gott nicht bei einem Sichzeigen in den
Werken seiner Schépfung belassen hat, sondern daB3 er sich frei
erschlossen, ja, dall er den Menschen von Anfang an in eine iiber-
natiirliche Ordnung erhoben hat, in eine Ordnung, in der wir wohl
mit positiven und negativen Vorzeichen versehen sein kénnen, aus
der es aber kein Entrinnen gibt, kein Zuriickversetztwerden in die
Belange der Natur, unter keinen Umstidnden und unter keiner Be-
dingung. In diesem Fall, und das ist unsere Wirklichkeit, kann nur
noch von tiibernatiirlicher Beziehung des Menschen zu Gott die
Rede sein, von tibernatiirlicher Religion. Und so muB3 denn auch
aus der ,,Schau von oben“ gesagt werden, daB die Religion ent-
weder eine libernatiirliche oder keine Religion ist. Eine rein natiir-
liche Religion hat bloB hypothetischen Charakter; sie ist moglich,
aber nicht wirklich. Sie setzt voraus, daB eine freie Selbsterschlie-
Bung Gottes nicht erfolgt ist; aber diese Voraussetzung trifft nicht
zu. Was an den verschiedenen Religionsformen richtig und gut ist,
ist iibernatiirlich; eine Aussage, die erst im Lichte der Gnaden-
lehre, also aus der ,,Schau von oben®, in ihrem vollen Sinn erfaBt
und verteidigt werden kann.

Leider hat die Religionswissenschaft selbst Unklarheiten in die
Frage nach dem Begriff einer ,natiirlichen“ Religion hineingetra-
gen. Einmal durch die Einteilung der geschichtlichen Religions-
formen in primitive Religionen, Naturreligionen und Geistesreli-
gionen. Dann auch dadurch, daB sie die nichtchristlichen Religio-
nen schlechthin natiirliche Religionen nennt. Und schlieBlich auch
dadurch, daB man eine Religion natiirlich nennt, wenn sie sich
ausschlieBlich auf die Vernunft stiitzt, libernatiirlich, wenn sie



294 Keilbach, Religionsphilosophie und ,natiirliche* Religion

sich auf die Offenbarung beruft. Die Teilungsprinzipien sind dabei
zwar klar, aber sie sind doch nur eine ,Schau von unten“ — und
das ist erst die halbe Wahrheit, wenn ich mich so ausdriicken darf.
Sachgeméfier wire gewesen, nach der Seinsordnung zu fragen, in
welcher eine Religion in Wahrheit verwirklicht ist, ob in der Ord-
nung der Natur oder der Ubernatur. Eine Fragestellung, die in
ihrer ganzen Tragweite erst dem aufgeht, der die ,Schau von
oben“ philosophisch auszuwerten verstehti®).

Es wirkt wohltuend, wenn man in anderem Zusammenhang bei
August Sabatier den Satz liest: ,Jetzt begreife ich, warum die
sog. ,natlirliche Religion‘ keine Religion ist . . .“; sie ,ist nie etwas
anderes gewesen als eine Abstraktion!’).* Oder wenn man bei
G. van der Leeuw dem Satz begegnet: ,Schleiermacher hat diese
Abstraktion schon abgetani®).“

Zwei groBe Gefahren drohen auf dem Gebiete der Religions-
wissenschaft. Die eine, daB man die religiose Erfahrung, wie sie
durch die Religionsgeschichte und die Religionspsychologie be-
zeugt wird, iibergeht und in apriorischem Verfahren einen Begriff
der Religion konstruiert, wie ihn vorgefafite Meinungen nahe-
legen. Die andere, daff man in umgekehrter Einseitigkeit nur die
Erfahrung zu Wort kommen 148t und die philosophische Erkennt-
nis unterschitzt. Indes, wie will man einen allgemein giiltigen Be-
griff der Religion aus bloBer Erfahrung gewinnen, wenn in gutem
Glauben auch Tempelprostitution und Phalluskult als religiose
Handlungen geiibt wurden!®)? Die Lésung muf3 anderswoher kom-
men. Und sie kommt von dort, wo die Sinnfrage des Phinomens
" ,Religion“ und schlieBlich die Wahrheitsfrage dieses Sinngehalts
erdrtert werden, von der Religionsphdnomenologie und Religions-
philosophie — allerdings im Sinne einer ;,Schau von unten®, die
bewuBt offen bleibt, und zwar offen im ausgefiihrten Verstand,
fir die ,Schau von oben“, fiir die Botschaft der Offenbarung.

16y Vgl, W. Keilbach, Das gottgewollte und gottgeborgene Lebens-
ganze. Erorterungen zum Begniff der Religion. (Stimmen der Zeit 136, 1939,
S. 203—214.)

1y A. Sabatier, Religionsphilosophie auf psychologischer und ge-
schichtlicher Grundlage. Autorisierte deutsche Ubersetzung von A. Baur.
Freiburg i. B. 1898, S. 21.

) G. van der Leeuw, Phinomenologie der Religion. Tibin-
gen 1933, S. 561.

19) Der Verfasser einer modernen Reisebeschreibung sagt z. B. ganz
offen von der beim schiitischen Islam vorgesehenen ,Pilger- oder Reiseehe®,
die auf heiligen Wallfahrten auf beliebig kurze Zeit eingegangen wernden
kann: ,Natlirlich (ist das ganze nicht viel mehr als eine Art von Prostitution
unter dem Deckmantel der Frommigkeit.“ Aber als Ungereimtheit weiB er
im Grunde nur vorzuhalten, daB eine solche Ehe ,verheerende Wirkungen®
hat, vor allem eine Verseuchung der Frauen (Verbreitung von Geschlechts-
krankheiten). Armin T. Wegner, Am Kreuzweg der Welten. Eine Reise
vom Kaspischen Meer zum Nil. Berlin 1930, S. 233—234.



P

Stoger, Ordnung des Herzens 295

Es war eine Verkennung der eigentlichen Sachlage, dann auch
der zu lésenden Aufgabe, wenn Schopenhauer zu Schleiermachers
»Ineinander von Philosophie und Religion“ sagte: ,Keiner, der
religios ist, gelangt zur Philosophie, er braucht sie nicht. Keiner,
der wirklich philosophiert, ist religiés: er geht ohne Géangelband,
gefdhrlich, aber frei??).“ Gerade das Gegenteil ist richtig: Wer
wahrhaft religios sein will, religios im Sinne eines ,,obsequium
rationi consentaneum?\)“, wie es das Vatikanische Konzil mit Be-
rufung auf den Romerbrief verlangt, religios im Sinne eines ver-
nunftgemifBen Gehorsams, der kommt ohne Philosophie nicht aus.
Und wer wirklich philosophiert, kommt frither oder spiter zum
‘Glauben, frei und doch in Bindung, in jener Bindung, die vom
Sinn kommt.

) Zitiert bei E. Przywara, Humanitas. Der Mensch gestern und
morgen. Niurnberg 1952, S. 442.
2y D 1790; Rom 12, 1.

Ordnung des Herzens
Gedanken zu Mk 7, 21 f.
Von Dr. Alois Stoger, St. Polten

suinrghae’ i st nnsern Herzladi g

W. Daim hat in seinem Buche ,Umwertung der Psycho-
analyse“ (Herold Wien 1951) als die Ursache gestdérten Seelen-
lebens die Unordnung im Verhiltnisse zu Gott hingestellt: ,,Ein
Mensch ist . . . in seinen Handlungen, in seinem Denken und
Fuhlen zu verstehen aus dem, was sein Absolutes ist. Alles
Relative ordnet sich in einem Strahlenbiindel auf dieses Absolute
hin).“ ,Das objektiv Absolute ist Gott. Des Menschen zentralste
Potenz ist die Féhigkeit der Kommunikation mit ihm. Gott ist
der Welt gegeniiber transzendent, er ist nicht die Welt und nichts
in der Welt. Wenn nun das subjektiv Absolute mit dem objektiv
Absoluten zusammentrifft und sich deckt, dann ist das Absolut-
heitsstreben situationsadidquat und der Mensch im Wesentlichsten
seines Seelenlebens, im Erleben des Absoluten und im Verhalten
zu ihm, realitdtsangepaBt?).“ ,Das wirkliche Sein der Dinge wird
nur dann richtig gesehen, wenn sie in ihrer Ordnung auf das
Absolute hin richtig eingeschitzt werden und die Dinge auch dahin
richtig orientiert bleiben. Die Gegenstinde der Realitit werden
so in ihrem richtigen Bezugssystem erkannt. Nicht nur die Dinge
der Auflenwelt, sondern auch die der Innenwelt kénnen dann in
der richtigen Weise beurteilt werden. Wenn aber aus der Realitat

NUAL 8 1@ 199;
A ALIa. 1O 130!



296 Stbger, Ordnung des Herzens

ein Sektor der Welt ausgeschnitten und zum Gotzen erhoben, also
verabsolutiert wird, dann tritt eine Verzerrung und Verrilickung
des Standpunktes sowohl der Dinge als auch der Person selber
ein. Mensch und Welt sind zueinander verriickt, die gegebenen
Ordnungen sind zerbrochen . . . Verriickte Erkenntnisse aber
fithren auch zu einem verriickten Handeln . . . Dadurch entsteht
ein ZusammenstoB mit der Wirklichkeit, der den wahren Grund
der Neurose und vielleicht auch der Psychose darstellt®).“ Im Men-
schen symbolisiert das Herz jene ,Fihigkeit, . . . ein Absolutes
zu haben und mit ihm zu kommunizieren . . . Es ist diese Fahig-
keit des Verhaltens zum Absoluten das Kernstiick der mensch-
lichen Persénlichkeit, und sein Symbol ist das Herz“4). Es ,ist das
Wesentlichste eines Menschen und auch das Wertvollste seiner
selbst. Es ist das Selbst schlechthin“?).

Zu diesen Gedanken Stellung zu nehmen, wire Sache eines
Fachmannes. Sie zeigen aber die Aktualitdt dessen auf, was Jesus
in seiner Auseinandersetzung mit den Pharisdern iiber die wahre
Reinheit aussprach. Er sagte: ,Von innen, aus dem Herzen der
Menschen, kommen die schlechten Gedanken, Unziichtigkeiten,
Diebereien, Mordtaten, Ehebriiche, Habsiichtigkeiten, Gemein-
heiten, Verlogenheit, Unbeherrschtheit, Neid, Lésterung, Stolz,
Torheit. All dieses Schlechte kommt von innen her und. verun-
reinigt den Menschen® (Mk 7, 21—23). Christus spricht in diesen
Worten nicht iiber Probleme der Psychotherapie, sondern iiber
ethische Fragen. Allerdings sind die ethischen Fragen mit den
religidsen und sozialen eng verbunden. Sind sie es auch mit den
Fragen der seelischen Gesundheit im Sinne der Psychotherapie?
W. Daim schreibt den Satz: ,Es ist ein bedeutendes Verdienst
Carusos, auf das Bestehen eines unbewufBten Schuldgefiihles bei
jeder Neurose hingewiesen zu haben®).“

Biblische »sTiefenpsychologie®

Jesus hat den Pharisiern gezeigt, daB vor Gott den Menschen
einzig und allein das ,,unrein“ macht, was aus seinem Herzen, dem
Sitz seiner religiosen und sittlichen Entscheidungen, stammt und
als Wort oder Tat nach auBen in Erscheinung tritt. ,Unrein“ vor
Gott macht die Siinde, und Siinde gibt es nur, wo schlechte
Gesinnung da ist, wo dem Gewissen nicht Folge geleistet wird.

Die Verse 20 bis 23 vertiefen nach der positiven Seite, was
Jesus bereits iiber ,rein und unrein®“ gesagt hat. Das Wort ,er
sagte“ am Anfang des Verses 20 bedeutet einen Neuansatz. Die
Worte, die folgen, sind Erklirung und Vertiefung. Vor allem

3) A. a. O. 131.
) AL a0 151
5 A. a. O. 152,
% A. a. O, 144,



Stoger, Ordnung des Herzens 297

interessiert aus diesem kurzen Abschnitt das Mittelstiick
(211.). Es bringt eine Aufstellung verschiedener Laster und hat,
formal betrachtet, den Charakter eines Lasterkataloges (vgl. R6m

1, 29—31). Vers 21 a (,,von innen her, aus dem Herzen der Men-

schen kommen die schlechten Gedanken [gemeint sind ,Ent-
schliefungen‘]“) fungiert als eine Art Uberschrift. Die ,,schlechten
Gedanken® sind also noch nicht zur Aufzihlung der Laster zu
rechnen. Mk nennt zwolf Laster und Siinden, der Paralleltext bei
Mt (15, 19f) nennt nur sechs. Die Reihung bei Mt folgt dem
5. bis 8. Gebote des Dekalogs (Dt 5, 17 £.); beim 5. und 7. Gebote
wird je ein Laster angefiihrt, beim 6. und 8. je zwei, wenn man
»Blasphemien“ als Schméhreden gegen Menschen deutet. Mk zeigt
nicht die Reihung nach dem Dekalog und erweitert den Katalog
um sieben Siinden. Meist wird angenommen, Mk habe die Erwei-
terung auf Grund der Katechese in der rémischen Gemeinde vor-
genommen und den ehemaligen Heiden die Laster deutlicher auf-
zéhlen wollen, als es bei den besser unterrichteten Judenchristen
notig gewesen sei’). Wenn diese ,, Vermutung® richtig ist, dann ist
der Lasterkatalog bei Mk eine tiefsinnige theologische Weiterfiih-
rung der Gedanken Jesu, die uns der inspirierte Hagiograph auf-
gezeichnet hat.

Dieser Lasterkatalog ist nicht nur formal, sondern auch sachlich
wohl und gedankentief geordnet. Zunéchst sind zwei Gruppen
dargestellt (2 mal 6). In der ersten Gruppe stehen die Siinden
im Plural, in der zweiten im Singular. Die erste Gruppe enthilt
Siindenakte, die zweite siindige Haltungen. In jeder dieser Grup-
pen sind drei Laster zusammengefaf3t, die einander entsprechen.
"An erster Stelle begegnen Werke der Unzucht, dann Diebereien,

darauf Mordtaten; den Unzuchtstaten entsprechen die Ehebriiche, -

den Diebereien die Habstlichtigkeiten, den Mordtaten die Gemein-
heiten®). Es liegt nahe, auch in der zweiten Gruppe dhnliche Ent-
sprechungen zu vermuten. In diesem Fall widre die Umstellung
von ,,Verlogenheit® (dolos) und ,,Unbeherrschtheit® (asélgeia) vor-
zuziehen, wenn man nicht mit J. Dillersberger die Unzuchts-
stinden mit , Arglist® (Verlogenheit) in innere Beziehung setzen
will?). Daraus ergibt sich folgende Aufstellung:

Unzlichtigkeiten Diebereien Mordtaten
Ehebriiche Habstichtigkeiten Gemeinheiten
Unbeherrschtheit Verlogenheit Neid
Listerung Stolz Torheit

) J.Dillersberger, Markus, 3. Bd. (1937) 108; J. Schmid, Das
Ewvangelium nach Markus (0. J.) 93; E. Lohmeyer, Das Evangelium des
Markus (1937) 142; E. Klostermann, Das Markusevangelium (1936) 71.

® G. Wohlenberg, Das Evangelium des Markus® (1930) 209.

DA B O

.Theol.-prakt. Quartalschrift IV. 1955 21



298 . Stéger, Ordnung des Herzens

Es werden vier Schichten wunsittlichen Verhaltens auf-
gedeckt. Die erste Schicht sind Tatsiinden; sie bleiben nicht mehr
im Menschen drinnen, sondern wirken nach aulien. Sie kiimmern
sich nicht um die Ordnungen des Zusammenlebens oder zerstéren
sie. Das unziichtige Treiben verletzt die Ordnung der Ehe, die
verschiedenen Arten der Eigentumsverletzung zerstoren die Eigen-
tumsordnung, die Vergehen gegen das Leben der Mitmenschen
storen das Recht des Menschen auf seine Existenz.

Die zweite Schicht von Lastern wird am besten vom mittleren
Glied beurteilt. ,Habsiichtigkeiten“ (pleonexiai, ,immer mehr
haben wollen“) meint die Akte der Habgier, die im Menschen
aufsteigen und geniéhrt werden; diese Akte bleiben aber noch im
Innern des Menschen; sie sind ,Begehren“. Wenn nach diesem
Ausdrucke auch die ,,Ehebriiche” (verschiedene Arten ehebrecheri-
schen Verhaltens) beurteilt werden, dann sind nicht so sehr ehe-
brecherische Handlungen als willentliche ehebrecherische Begier-
den gemeint, die von Christus als Ehebruch beurteilt werden
(Mt 5, 28). Der dritte Ausdruck ist sehr allgemein gehalten;
»poneriai“ sind Schlechtigkeiten, Gemeinheiten. Im Zusammen-
hang mit dem mittleren Ausdruck ist an innere Willensakte zu
denken, die gegen den anderen Gemeinheiten aushecken, und an
Entschliisse, die dem anderen schaden sollen. Die zweite Schicht
wird von Akten dargestellt, die dem anderen Schlechtes wollen,
aber im Inneren des Menschen bleiben.

Die dritte Schicht geht noch tiefer in das Herz zuriick. Sie
liegt in der inneren Gesinnung; deswegen werden die Worte im
Singular gesetzt. ,Unbeherrschtheit (asélgeia) ist jede Art
ungeziigelten Lebens: Uppigkeit, Schwelgerei, geschlechtliche Aus-
schweifung. Wenn die Umstellung zurechtbesteht, dann ist die
letzte Bedeutung vorzuziehen; sie findet sich sicher auch Rém 13,
13; 2 Kor 12, 21; 2 Petr 2, 2. 18. ,Verlogenheit* (do6los) ist listiges
und betriigerisches Verhalten gegen den Nichsten, um sich selbst
Vorteile zu verschaffen und um bei der Wahrung seiner Ehre
dennoch der Habsucht freien Lauf zu lassen. Wenn die Umstellung
nicht vorgenommen wird, 188t sich solches Verhalten auch hin-
reichend verstehen, wo die Erfiillung der sexuellen Liiste gesucht
wird. Fiir ,Neid“ steht im griechischen Text ,boses Auge“, was
eine Metonymie fiir Neid ist, der fremdes Gliick und Eigentum
nicht ertragen kann (Mt 20, 15). Gerade der Ausdruck ,bdses
Auge“ charakterisiert den Neid als Haltung und Gesinnung. Die
Alten haben Habsucht und Neid zu den ,sieben Hauptslinden®
gezdhlt und ihre ,Tiefenpsychologie“ in der Behandlung dieser
.Laster” dargelegt, aus denen viele andere Arten hervorgehen'?).

Die unterste Schicht, iiber der sich alle anderen aufbauen,

10) 7. B. Thomas, S. th. II/II, 153, 8.



Stbger, Ordnung des Herzens 299

bilden Listerung, Stolz und Torheit. Die drei letzten Siinden sind
derart, daB sie sich nicht bloB gegen den Nichsten, sondern auch
gegen Gott richten. Durch ,blasphemia“ wird des Néchsten, aber
auch Gottes Ehre gekriénkt, durch Hoffart wird die dem Menschen
gebiihrende Demut sowohl Gott als dem Menschen gegeniiber ver-
letzt; ,aphrosyne® endlich, Torheit, Uniiberlegtheit, Verblendung
im Reden und Handeln, stellt sich als selbstverschuldete Straffolge
iiberall ein, wo Gottes Gebote auBler acht gelassen werden, beson-
ders wo die Hoffart am Werke ist'!). Die Beziehung auf Gott steht
ohne Zweifel im Vordergrund. Auch nach dem Romerbrief hat die
sittliche Entartung der Heiden in der MifBachtung Gottes ihren
Grund (vgl. Rom 1, 18—32; besonders V. 24: ,deswegen iiberlie
sie Gott*)12), ,Lasterung” ist im NT durchaus vom Gedanken der
Antastung von Gottes Macht und Hoheit bestimmt. ,Stolz“ (,,liber
das hinausscheinen, was man ist“) setzt sich iiber Gott hinweg.
,Torheit“ ist nicht bloB Mangel an intellektuellen Féhigkeiten,
sondern die willentliche Verstocktheit des Herzens gegeniiber
Gott, Gott nicht kennen wollen, Gottlosigkeit (vgl. Mt 5, 20;
Ps 14, 1). Liisterung versagt Gott die Ehre, die ihm gebiihrt, Stolz
~ anerkennt nicht Gott als den Absoluten, als den Herrn; Torheit

verschlieBt sich vor Gott, ignoriert ihn oder leugnet seine Wirk-
lichkeit. Am Grunde aller Siinden steht eine verkehrte Einstel-
lung zu Gott. Wenn das Herz nicht die rechte Einstellung zu Gott
hat, geraten alle sittlichen Ordnungen ins Wanken.

Nach der Horizontalen zeigt die Aufstellung der ,Laster®
drei Kolonnen. Die erste filhrt von den &dulBeren Siinden
der Unzucht iiber unbeherrschtes Triebleben zum Mangel an Ehr-
furcht vor Gott. In der zweiten Kolonne stehen die Siinden der
ungerechten Aneignung fremder Giiter; dahinter steht die Ver-
logenheit, die sich auf triigerische Weise Eigentum verschaffen
will; zugrunde liegt der Stolz, das Geltenwollen, die ,Autarkie®,
die selbstherrliche , Autonomie“. In der dritten Kolonne geht es
" um die Siinden gegen das Leben. Dahinter steht der Neid, der
es nicht duldet, da ein anderer ,auch noch da ist“. Neid und
Totschlag sind schon in der Erzéhlung vom ersten Brudermord
verbunden (Gen 4,1 ff.). Im Religiosen dullert sich diese Egozen-
trik in der Leugnung Gottes.

Es geht also um die Triebe des Menschen, die ohne Ordnung
zur Siinde fithren: um die Entfesselung des Arterhaltungstriebes
(Sexualtriebes), des Selbsterhaltungstriebes und des Geltungs-
triebes. 1 Joh 2, 15—17, spricht von ,Fleischeslust, Augenlust und

1) G. Wohlenberg, a. a. O. 210.

12) Vgl. ThWB (= Theologisches Worterbuch) I, 488, 16 ff.: Der Schwelgerei
verfillt der von Gott losgeldste Mensch mit Notwendigkeit; sie ist bezeich-
nend . fiir Sodom und Gomorrha 2 Pefr 2, 7, fiir das Heidentum iiberhaupt
Eph 4, 19, sowie fiir Irrlehre und Abfall Jd. 4; 2 Petr 2, 2, 18.

21*



300 Stoger, Ordnung des Herzens

Hoffart des Lebens“. In der Reihenfolge der drei liegt eine Stei-
gerung: Unzucht, Diebstahl, Mord — Listerung, Stolz, Gottes-
leugnung. :

Léasterung Gottes ist mit den Unzuchtssiinden in Verbindung
gebracht. Das Gegenstiick von Listerung ist Ehrfurcht.” Paulus
gibt 1 Kor 6, 12—20, zur Uberwindung der Unzucht durchwegs
Motive religioser Ehrfurcht an, wie: Ihr seid Glieder Christi! Ihr
seid Tempel Gottes! Verherrlicht Gott in eurem Leib! Uberheb-
lichkeit gegen Gott wird mit den Siinden gegen das Eigentum des
Mitmenschen in Beziehung gesetzt. Der Reichtum wird in der
Bibel ,Mammon“ genannt (Mt 6, 24 u. 8.). Die urspriingliche Be-
deutung dieses Wortes ist wahrscheinlich: »Das, worauf man
traut!®).“ ,Jesus sieht im irdischen Vermdgen, das der Mensch
sammelt (Mt 6, 19 ff.) und irrig als Lebenssicherung betrachtet
(Lk 12, 15 ££.), an das er sein Herz hingt (Mt 6, 21) und iiber dem
er die Liebe versdumt, den Gegenpol zu Gott (Mt 6, 24)!4).“ Wer
Geld und Vermégen hat, ist in Gefahr zu meinen, er konne Gott
entbehren, er geniige sich selbst. Die Gottesleugnung wird mit
dem Mord verbunden. Der Mensch ist Ebenbild Gottes (Gen 1,
26 1.). Gott und Mensch sind unzertrennlich verbunden. Gott nimmt
den Kult ohne die Liebe zum Menschen nicht an (Mt 5, 23—26).
Gottesliebe ohne Menschenliebe ist Liige (1 Joh 4, 20 f.). Christus
identifiziert sich mit dem ,geringsten der Briider“ (Mt 25, 37 )
Wenn Gott geleugnet wird, verliert der Mensch seine GroBe, er
wird rechtlos und ist der Macht des Stirkeren verfallen und aus-
geliefert. Die ungeordnete Triebhaftigkeit im Menschen, die im
letzten entfesselte Ichsucht ist, findet Ordnung durch die Anerken- *
nung Gottes. Gott ordnet das menschliche Herz.

Seelsorgliche Folgerungen

Fihrung zur Sittlichkeit kann nicht von religiéser Fithrung
getrennt werden. Die Zerstorung der menschlichen Ordnungen
wurzelt in der Zerstérung der religiésen Ordnungen. Es gibt keine
wahre Ethik ohne Religion. Wo dennoch gesellschaftliche Ordnung
aufrecht erhalten werden soll, muB3 dies mit Zwang geschehen, der
den Menschen um seine Freiheit und Rechte bringt.

Die religiose Erziehung muB vor allem auf der Ehrfurcht vor
Gott, auf der Demut gegen Gott und auf der Anerkennung der
Wirklichkeit Gottes aufbauen. Die Prophetenpredigt, die es auf
den Wandel auch aller sozialen und gesellschaftlichen Verhéltnisse
abgesehen hat, beginnt mit der Predigt von der Wirklichkeit
Gottes. Gott ist der Seiende! Alles andere existiert nur durch ihn,
ist nichts ohne ihn. Christus beginnt sein Werk mit der Ver-

$3) ThWB IV, 390, 19. (Hauck).
14) ThWB 1V, 392, 4 ff, (Hauck).



Stoger, Ordnung des Herzens ' 301

kiindigung vom Anbruch des Gottesreiches: Gott ergreift seine
Konigsherrschaft, er erweist sich als der Herr, der Absolute.
Ignatius beginnt die Exerzitien mit der Verkiindigung vom Schép-
fergott und von der Notwendigkeit, Gott anzuerkennen (loben),
ihm Ehrfurcht zu erweisen und ihm zu dienen. Die Forderungen
der Ethik des Neuen Testamentes bauen auf den Heilsveranstal-
tungen Gottes auf, in denen er seine Herrlichkeit (Wirklichkeit)
offenbart. Die Forderungen der Bergpredigt zeichnen den Men-
schen, in dem die Konigsherrschaft Gottes Wirklichkeit geworden
ist. Die Paulinische Ethik 148t sich auf die kurze Formel bringen:
»Werde, was du bist!“, ndmlich durch die Giite Gottes; vollziehe,
was Gott in dir gewirkt hat und wirkt! Die Anerkennung der
» Wirklichkeit“ Gottes geht den sittlichen Forderungen voraus.

Sittliche Vollendung setzt die Ordnung der Triebe voraus. Der
entfesselten dreifachen Lust setzt Mk 7, 21 f. Ehrfurcht vor Gott,
Demut und Anerkennung Gottes gegeniiber. Aus diesen dreien
kommen die evangelischen Réte, die die Uberwindung der drei-
fachen Lust sind. Die Jungfraulichkeit kommt aus der Ehrfurcht;
sie will in ungeteilter Hingabe Gott angehéren. Die Armut will
auf alle irdischen Giiter verzichten, damit sie die totale Abhingig-
keit von Gott leben mufB. Der Gehorsam unterwirft den Willen
vollstdndig einem anderen, damit nicht mehr das Ich herrsche,
sondern Gott, der absolute Herr. Diesen drei evangelischen Riten
entsprechen Fasten, Beten und Almosengeben, wenn sie im Geiste
der Bergpredigt vollzogen werden (vgl. Mt 6, 1—18). Fasten iiber-
windet die Unbeherrschtheit und Ausschweifung und stellt die
Verherrlichung Gottes héher als das eigene Begehren. Almosen-
geben entzieht sich Giiter, um in Demut Gott als den Herrn aller
Habe anzuerkennen. Beten ist das Bekenntnis der Abhingigkeit
von Gott, dem Seienden.

Es kommt alles darauf an, dall der Mensch nicht seine eigene
»Ordnung® aufbauen will, sondern daB3 er sich in die objektive
Ordnung einfiigt, daB er sich nicht selbst vergotzt, sondern Gott
anerkennt. Listerung Gottes, Stolz und Negation Gottes kommen
aus Ubersteigertem Subjektivismus. Ehrfurcht, Demut und An-
erkennung Gottes bejahen die objektiven Gegebenheiten. Die
Egozentrik wird durch die ,Sachlichkeit” iiberwunden!’). In der
religiosen Welt sind es Glaube, Hoffnung und Liebe, die diese
Sachlichkeit verwirklichen. Der Glaube beugt sich ehrfiirchtig vor
den Offenbarungswahrheiten, die Hoffnung setzt die Zuversicht
auf Gott und bekennt in Demut das eigene Unvermégen, die Liebe
verlegt ihr Sinnen und Trachten in Gott hinein, in die wahre
Wirklichkeit. Der wahrhaft religiése Mensch ist der sachliche
Mensch.

15) F. Kiinkel, Einfihrung in die Charakterkunde!® (1950) 1—10.



302 Stiger, Ordnung des Herzens

Die Seelsorge ist Sorge um das ,,Herz“ des Menschen. Im Kern
der Personlichkeit des Menschen fallen die Entscheidungen fiir
oder gegen Gott. Von dieser Entscheidung hingt das ganze sitt-
liche Leben ab. Die acht Seligkeiten verlangen nicht groBe Lei-
stungen vom Menschen, nur Aufgeschlossenheit fiir Gott und die
Menschen. Wenn sich im Menschenherzen etwas Gott und den
Menschen entgegenreckt, gibt es ein Tor im Menschen, durch das
- das Konigtum Gottes einziehen kann. Der Gegensatz zu dieser
Aufgeschlossenheit ist die ,,Hartherzigkeit (Mk 10, 5; 16, 14; vgl
Rom 2, 5), welche ,,die beharrliche menschliche Unempfénglichkeit
fiir die Kundgebungen des Heilswillens Gottes kennzeichnet, der
vom Herzen des Menschen, dem Zentrum seines Personlebens,
aufgenommen sein will’)“. Da liegen Geheimnisse des mensch-
lichen Herzens verborgen.

Die Kirche hat in der Herz-Jesu-Verehrung und in der Herz-
Mariae-Verehrung auf den Primat des Herzens im Menschen hin-
gewiesen. Sie hat die Menschheit diesen beiden Herzen geweiht.
Weihe ist Hingabe. Die Weihe vollzieht das, was in diesen beiden
Herzen das Entscheidende ist: die Hingabe an Gott. Hingabe ist
Opfer. Noch einmal klingen diese drei an: Ehrfurcht, Demut, An-
erkennung des absoluten Herrn. Im Opfer werden diese drei in
letzter Vollendung verwirklicht. Im Opfer Christi wird der Kult
hochste Ethik, und die Ethik hoéchster Kult. Maria vollzieht mit
Christus das Opfer. ,,Sie hat, frei von jeder perstnlichen oder erb-
lichen Verschuldung und immer mit ihrem Sohn aufs innigste ver-
bunden, ihn auf Golgotha zusammen mit dem génzlichen Opfer
ihrer Mutterrechte und ihrer Mutterliebe dem ewigen Vater dar-
gebracht!”)“. Die wahre Mitfeier des heiligen MeBopfers ist die
zentralste Angelegenheit der Seelsorge. Aber was verlangt die
wahre Mitfeier? Hingabe an Gott, die sich in der Stille des Her-
zens mit Christus vollzieht. Sie ist die Ordnung des Herzens.

16) ThWB III, 616, 33 ff.
17) Aus dem SchluBSiwort der Enzyklika ,,Mystici Corporis®.



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 303

Geburtenproblem und Malthusianismus¥®)
Von Univ.-Prof, Dr. Albert Niedermeyer, Wien

1. Allgemeine Grundbegriffe und Grundprobleme

1. Begritf und Aunfgdben der Demographie

Demographie (Bevilkerungswissenschaft) ist die Lehre
von Aufbau (Struktur) und Lebenserscheinungen (Wachstum,
Abnahme und Absterben) einer Bevolkerung (Population) und die
Erforschung ihrer GesetzmiBigkeiten. Sie ist die Grundlage der
Bevilkerungspolitik: der praktischen Mafnahmen zur Erzielung
optimaler Struktur- und Lebensbedingungen in einem Volks-
organismus. Thre wichtigste Hilfswissenschaft ist die Statistik
(Bevolkerungsstatistik). Mit ihr zusammen gehort die Demo-
graphie zum weiten Gebiet der Sozialhygiene, d. h. der Hygiene
der menschlichen Gesellschaft, und stellt in deren Lehrsystem ein
wichtiges Kapitel dar.

2. Grundelemente der Bevdlkerungsstatistik

Die Grundelemente der Bevdlkerungsstatistik sind:

a) Die (absoluten) Zahlen der Lebendgeborenen und
der Sterbefdlle Ihre Differenz ergibt entweder einen Ge-
burtentiberschuf oder ein Geburtendefizit. Die Bevolkerungs-
bewegung umfalBt nicht nur die Bilanz der Geburts- und Sterbe-
fille, sondern auch die Zunahme oder Abnahme der Gesamt-
bevolkerung durch Wanderungen (Immigration bzw. Emigration).
Auch diese Resultate werden in Zahlen ausgedriickt, d. h. in abso-
luten GréBen. Als Ziffern werden in der Statistik relative GroBlen
bezeichnet, z. B. bezogen auf das Tausend der Bevolkerung (Pro-
mille), wie dies in der Bevolkerungsstatistik tiblich ist.

b) Die (relativen) Ziffern der Geburtlichkeit und der
Sterblichkeit, bezogen auf das Tausend der Gesamt-
bevilkerung, somit ausgedriickt in Promille.

c) Der Altersaufbau der Bevolkerung. Er zeigt den
Anteil der einzelnen Altersklassen an der Gesamtbevolkerung.
Die Altersklassen werden meist in Gruppen von je fiinf Jahren
(Lustren) zusammengefaBt. In der graphischen Schaubilddarstel-
lung werden sie hiebei meist nach der Sdulenmethode, und zwar
in Form liegender S#ulen, dargestellt. Hiebei entsprechen bei
normaler Altersklassenbesetzung die langsten Sdulen den jlingsten
Jahrgingen. Durch das jeweilige Wegsterben eines bestimmten
Anteiles der Altersklassen verkiirzen sich die Sdulen immer mehr,

*) Der vorliegende Beitrag enthilt die Gedanken, die der Verfiasser auf
dem VI. Internationalen KongreB katholischer Arzte in Dublin in seinem
Einleitungsreferat ,,General questions on demography“ am 1.Juli 1954 aus-
gefiihrt hat.



304 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

so daBl normalerweise das Gesamtbild der Bevdilkerung einer
Pyramide entspricht. Bei normaler Sexualproportion sind beide
Seiten der Pyramide (der minnliche und der weibliche Anteil)
anndhernd gleich bei geringem Uberwiegen des méinnlichen An-
teiles in den untersten Altersklassen (106:100).

Der Altersaufbau einer Bevolkerung erleidet die schwersten
Alterationen durch Kriege und durch gewollte Geburten-
beschrdnkung Durch Kriege wird speziell der méinnliche
Anteil der Bevolkerung in den wehrfihigen und fortpflanzungs-
fadhigen Jahrgéngen dezimiert, woraus in diesen Jahrgingen ein
starker Fraueniiberschufl resultiert. Durch Geburtenverhiitung
werden die untersten Altersklassen reduziert, woraus ein relatives
Uberwiegen der hoheren Altersklassen resultiert (Phinomen der
Uberalterung bzw. , Vergreisung®). by

Auf die soziale Bedeutung dieser Phinomene ist noch nidher
einzugehen. Wir haben nun die Begriffe der Reproduktionsziffer
und der Bestandserhaltungsziffer zu erldutern. Die Reproduk -
tionsziffer ist das MaB der Geburtenintensitit einer Bevol-
kerung. Sie bringt zum Ausdruck, wie viele Téchter von tausend
Frauen im gebérfdhigen Alter geboren werden. Diese Ziffer ist
nur auf das weibliche Geschlecht abgestellt. Denn das MaB der
Gebérfihigkeit eines Volkes hingt von der Dauer der Schwanger-
schaft ab, wihrend die ménnliche Zeugungsfihigkeit theoretisch
fast unbegrenzt ist. Das langsamere Schiff bestimmt das Tempo
der Flottenbewegung. Die Bestandserhaltungsziffer
darf mit der Reproduktionsziffer nicht verwechselt werden. Sie
ist jene Geburtenziffer (in Promille), welche die Erhaltung des
gegenwirtigen Standes der Bevolkerung gewihrleistet. Sie ist
abhéngig von der jeweiligen mittleren Lebenserwartung bzw. vom
tatsdchlichen durchschnittlichen Lebensalter. :

Bei einem Durchschnittslebensalter von 50 Jah-
ren mufl das Tausend der Bevélkerung sich in 50 Jahren erneuern;
d. h. es sterben pro Jahr 20 Promille der Bevélkerung. Somit
miissen 20 Promille Geburten erfolgen, um den Ausfall an Sterbe-
fédllen zu ersetzen. Bei einem Durchschnittslebensalter von 60 Jah-
ren wiirde die Bestandserhaltungsziffer 16,6 Promille betragen.
Geldnge es, das Durchschnittslebensalter auf 75 Jahre zu erhohen,
so wiirde die Bestandserhaltungsziffer noch immer 13,3 Promille
betragen. Da gegenwirtig das Durchschnittsalter in den Lindern
der europdisch-amerikanischen Zivilisation 57 bis 58 Jahre be-
tragt, was in erster Linie durch die geringe Sterblichkeit der
jungsten Altersklassen und deren schwache Besetzung bedingt ist,
widre die dem entsprechende Bestandserhaltungsziffer mit zirka
17 Promille anzusetzen. Die Bestandserhaltungszahl,
d. h. die notwendige Kinderzahl pro Ehe, wire theoretisch zwei. Da
aber nicht alle Menschen die Ehe schlieBen, nicht jede Ehe frucht-



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 305

bar ist und nicht alle Kinder das fortpflanzungsfidhige Alter er-
reichen, hat Grotjahn die notwendige Kinderzahl mit 3,7 pro
Ehe ermittelt. Sie entspricht anndhernd der Bestandserhaltungs-
ziffer von 17 Promille.

Zu diesem Geburten-Soll steht das faktische Geburten-
Ist in einem bedrohlichen Mif3verhiltnis. Die Geburtenziffer fiir
Wien betrug fiir 1953 6,8 Promille; die Sterbeziffer 13,8, somit
mehr als das Doppelte; d. h. doppelt so viel ,Sirge als Wiegen*.

Tabelle 1
Wiener Wohnbevilkerung
Jahr Lebendgeborene Gestorbene
absolut in Promille absolut in Promille
1940 30.330 17,0 281222 17,6
1945 17.302 11,8 62.335 42,6
1950 14.140 8,0 24.249 13,7
1953 11.975 6,8 24.230 13,8

Dieser Prozell des Aussterbens erstreckt sich besonders auf die
GroBstédte, in denen der iiberwiegende Teil der Westbevolkerung
lebt; er geht parallel mit dem ProzeB der Verstiddterung und der
Landflucht in den Léndern des abendlindischen Kulturkreises.
Die Lénder der ostlichen Kultur sind davon weit weniger betrof-
fen. Hieraus ergibt sich ein starker Bevélkerungsdruck vom Osten
nach dem Westen; ein Druckgefille, welches um so intensiver
wirkt, je mehr das gegenwirtige Verhiltnis zwischen Geburten-
Soll und Geburten-Ist ein Vakuum in den Lindern der westlichen
Zivilisation erkennen ldBt. Die Konsequenzen aus dieser Tat-
sachenfeststellung gegeniiber der fortschreitenden malthusia-
nischen Propaganda zu ziehen, ist die Aufgabe einer weitblicken-
den Perspektive.

3. Das Problem der differenzierten
Fortpflanzung

Unter differenzierter Fortpflanzung versteht
man das Phénomen der verschiedenen Fortpflanzungsintensitit
unter verschiedenen Elementen einer Population. Die differen-
zierte Fortpflanzung bewirkt weitgehende Verschiebungen in der
Zusammensetzung und Struktur der Gesamtbevélkerung. Es kann
sich hiebei z. B. handeln um die Verschiebung des Anteiles der
Belasteten und Erbkranken gegeniiber den Gesunden oder der
Firsorgebediirftigen gegeniiber den Selbsterhaltungsfihigen
innerhalb einer Nation; oder um Verschiebung des Anteiles ver-
schiedener Nationen an der Gesamtbevélkerung eines Kontinents
oder um das Gewichtsverhiltnis der einzelnen Kontinente zu-
einander im Rahmen der Gesamtweltbevslkerung; somit im Rah-
men nationaler, kontinentaler und globaler Perspektive, Nehmen



306 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

wir z. B. an, in einer nationalen Bevélkerung von rund zehn Mil-
lionen betrage der Anteil der Belasteten (einschlieBlich der Fiir-
sorgebediirftigen) fiinf Prozent, d. h. 500.000. Angenommen, der
erstere Anteil wiirde im Durchschnitt zwei Kinder, der Anteil der
Belasteten im Durchschnitt vier Kinder haben, d. h. die doppelte
Fortpflanzungsintensitdt aufweisen, so wiirde das urspriingliche
Verhiltnis von fiinf Prozent Belasteten bereits in der I. Filial-
generation auf zehn Prozent, in der II. Filialgeneration auf 18 Pro-
zent, in der III. und IV. Filialgeneration auf 30 Prozent und
45 Prozent Belastete ansteigen. Wenn wir diese Verschiebung
graphisch darstellen, wobei die Gesamtbevolkerung eine Kreis-
fliche von 360 Grad darstellt, nehmen fiinf Prozent Belastete einen
Sektor von 18 Grad ein. Dieser Sektor wichst in der ersten Filial-
generation auf 36 Grad, in der zweiten auf 54 Grad; in F. III auf
108 Grad und in F. IV auf 162 Grad bei entsprechendem Riickgang
des Anteiles der gesunden Bevdlkerung. Innerhalb von wenigen
Generationen spielt sich somit ein tiefgreifender Degenerations-
prozel ab. ‘ .

Das gleiche Resultat ergibt sich, wenn der Anteil der Belaste-
ten sich mit durchschnittlich zwei Kindern, der der Gesunden mit
einem Kind fortpflanzt, somit wieder mit der halben Fort-
pflanzungsintensitdt. Wenn der qualitative Degenerationsprozefl
Hand in Hand geht mit einer quantitativen Verschiebung der
Altersklassen zuungunsten der arbeitsfdhigen Altersklassen, so
kombinieren sich die biologischen und die sozialen Wirkungen des
Geburtenriickganges zu einem unheilvollen Circulus vitiosus: Die
dysgenische Wirkung wird gesteigert durch ein untragbares Uber-
mall an sozialer Belastung. Schon Bertillon hat gezeigt, wie
illusorisch es ist, Hebung der Qualitit auf Kosten der Quantitit
zu erhoffen: ,Pour avoir la qualité il faut avoir la quantité.“

Die kontinentalen und globalen Verschiebungen
bewirken eine Verdriangung ganzer Volker mit verminderter Fort-
pflanzungsintensitit zugunsten solcher mit stédrkerer Vermeh-
rung. Die ersteren sind im Irrtum, wenn sie glauben, ein um den
Preis verminderter Nachkommenschaft erkaufter hoherer Lebens-
standard wiirde den eigenen Nachkommen zugute kommen. Der
Wert des Bodens sinkt mit dem verminderten Ertrag des unbe-
bauten Bodens; das Vakuum bewirkt einen ProzeB der Um-
volkung durch Unterwanderung von Seiten der Nachbarn mit
starkerer Fortpflanzung. Es ist ein Irrtum, zu glauben, man kénne
einer aus dem Bevdlkerungsdruck drohenden Kriegsgefahr durch
Beschridnkung der Geburtenzahlen wirksam begegnen. Vielmehr
wird diese Gefahr durch die Saugwirkung des Vakuums eher
gesteigert als vermindert. Ebenso ist es ein Irrtum, zu glauben,
man koénne den Lebensstandard fiir die Gesamtheit durch Ge-
burtenbeschridnkung erhéhen. Dies vermag nur der einzelne fiir



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 307

sich auf Kosten der Gesamtheit. Er kann sich einen Vorsprung im
Wettbewerb und im Lebenskampfe durch Verzicht auf Nach-
kommenschaft sichern. Der Gesamtlebensstandard der Welt-
bevolkerung wird hingegen durch allgemeine Geburtenverhiitung
nur herabgedriickt, weil das Interesse an der Losung der sozialen
Frage auf die bequeme Ausweichebene des geringeren Wider-
standes abgelenkt wird.

II. Zur Kritik des Malthusianismus
1. Das sog ,Bevélkerungsgesetz® von Malthus

Thomas Robert Malthus (1766—1834) stellte die Lehre von
dem zunehmenden MiBverhiltnis zwischen Bevilkerung und Nah-
rungsspielraum auf (,,disproportion between population and means
of subsistence®). Sein Hauptwerk ,An essay on the principles of
population® ist 1798 erschienen. Er lehrte, dafl die Nahrungsmittel
sich nur in arithmetischer Progression vermehren lassen, wihrend
die Bevolkerung im gleichen Zeitraum in geometrischer Progres-
sion wichst. Dies wiirde das folgende Bild ergeben.

Tabelle 2
Generation P BRI FII FIII. ¥IV FV /FVI FVI FVIl FIX
Nahrung P IR S 002 14 16 18 20
Bevélkerung 2 Mg nigi g 8% nga T 198 258 © 52T 1024

Man sieht daraus ein zunehmendes MiBverhiltnis zwischen
Nahrung und Bevolkerung. Hieraus miiten notwendig Uber-
volkerung und allgemeine Hungersnot entstehen. Malthus sieht
die einzige Moglichkeit, einer Welthungersnot zu entgehen, in der
Einschrinkung der Nachkommenschaft, und zwar durch ,sittliche
Enthaltung® (,moral restraint“). Man pflegt in diesem Sinne
zwischen Malthusianismus und Neomalthusianismus zu unter-
scheiden, insofern die Geburtenbeschrdnkung nur durch Enthal-
tung geiibt wird oder auch durch Verwendung von Priventiv-
mitteln. Diese Unterscheidung betrifft nur die Methode, nicht das
Wesen und das ideologische Konzept. Dieses ist in beiden Féllen
gleich. Man sollte daher richtiger zwischen theoretischem und
praktischem Malthusianismus unterscheiden. Die Praxis des Mal-
thusianismus ergibt sich als unvermeidliche Konsequenz aus der
theoretischen Grundlage.

Unsere Kritik des Malthusianismus hat daher zunichst die
allgemeinen - ideologischen Grundlagen zum Gegenstand; néchst-
dem hat sie zu untersuchen, ob die theoretische Grundlegung des
Malthusianismus, vor allem das sog. ,Bevilkerungsgesetz“, den
Tatsachen entspricht. Aus dem Urteil liber die theoretische Rich-
tigkeit ergibt sich von selbst das Urteil {iber die malthusianische



308 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

Praxis; ergibt sich das Urteil iiber ihre biologischen, sozialen und
moralischen Auswirkungen.

Die ideologischen Grundlagen des Mal-
thusianismus sind die gleichen wie die des Darwinis-
mus (Selektionismus). Sie gipfeln in dem Malthus zugeschrie-
benen Satze: ,Fiir iiberfliissige Esser ist kein Platz an der Fest-
tafel des Lebens.“ Es ist mir beim Studium des Originalwerkes
von Malthus nicht gelungen, diesen Satz wortlich zu dokumen-
tieren, doch finden sich an verschiedenen Stellen dem Sinne nach
ganz dhnlich lautende Sdtze. Darwins Lehre vom Kampf ums
Dasein (,,struggle for life“) und vom Uberleben des Tiichtigsten
(,,survival of fitest”) basiert auf der Malthusschen Lehre vom Nah-
rungsspielraum. Die grofe Resonanz, die Darwin fand, beruhte
zum groflen Teil auf der Vorarbeit von Malthus, und umgekehrt
hat der Darwinismus auch den Malthusianismus geférdert. Dar-
wins Selektionismus beruht auf dem gleichen Pessimismus wie
Malthus’ Disproportionismus. Beide leugnen die Harmonie und
das natiirliche Gleichgewicht in der Natur.

Sir Charles Galton Darwin, ein Enkel von Charles Darwin, hat
in seinem Buche , The next million years® die Thesen von Malthus
flir unsere Gegenwart erweitert. Er lehrt, daB die Menschheit
sich in einem Jahrhundert verdoppelt. Die Bevolkerung der Erde
betrug 1953 2,4 Milliarden; sie hitte sich bis zum Jahre 2353 ver-
zehnfacht, 2953 vertausendfacht, 3953 vermillionenfacht. Die Erde
wirde dann nach seiner Prognose von einer Schichte von Men-
schen liberzogen sein, wie ein alter Kise von Schimmel. Keine
noch so kithne Entwicklung der Ernihrungswissenschaft kénnte
dagegen etwas ausrichten; ab 3953 wiirde es den meisten Menschen
unmoglich, sich am Leben zu erhalten. Charles Galton Darwin
argumentiert am Beispiel der Gesetze des Gasdruckes, daB eine
Explosion unvermeidlich ist, wenn bei gleichbleibendem Volumen
des Behilters der Gasdruck stindig steigt. Charles Galton Darwin
hat somit der Malthusschen Lehre den scheinbar fiir die Gegen-
wart addquaten Ausdruck gegeben.

Eine niichterne Kritik der theoretisch-mathematischen
Grundlagen des Malthusianismus fithrt zu folgendem Resultat:
Rechnen wir eine menschliche Generation mit 33 J ahren, somit in
100 Jahren drei Generationen, so haben wir zuriickrechnend bis
zu Christi Geburt in rund 2000 Jahren 60 Generationen. Es miiBte
daher von einem einzigen Menschenpaar, das vor 2000 Jahren
gelebt hat, die Zahl der Nachkommen 260 betragen, d. h. einige
Quadrillionen; eine Zahl von Menschen, die aufrecht stehend auf
der ganzen Erde nicht Platz finde. Diese Erwdgung erinnert an
die bekannte Legende vom Schachbrett, auf welchem zwei Weizen-
kérner, auf jedem Feld in geometrischer Progression fortschrei-
tend, auf dem letzten Felde 2% Korner, somit 19 Quadrillionen



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 309

ergeben wiirden. Die Lehre von der geometrischen Progression
fiihrt somit zu einer absurden Konsequenz. Es stimmt daher etwas
nicht in der Malthusschen Progressionstheorie.,

Malthus hat zwar in seinen ,principles of population“ die
natlirlichen ,checks of population“ erwihnt, d. h. die natiirlichen
Hindernisse ungehemmter Vermehrung, wie z. B. Kriege und
Seuchen, welche bewirken, da3 ,die Biume nicht in den Himmel
wachsen“. Das sind aber gerade jene Faktoren, deren Uberwin-
dung zum Wesen des Kulturfortschrittes gehért. Somit hat es den
Anschein, als wiirden Fortschritte der Hygiene, die das Lebens-
alter der Menschen verlingern, die Praxis des Malthusianismus
unvermeidlich machen.

Wir haben bereits angedeutet, daB die Verlingerung des durch-
schnittlichen Lebensalters zum Teil rein rechnerisch auf der
schwachen Besetzung der S#uglingsjahre mit ihrer vordem hohen
und nun stark reduzierten Sterblichkeit beruht. Das allein kann
aber unmdéglich ‘dazu fithren, daB die Zahl der iiber 70jihrigen
in den Zivilisationsldndern stindig wichst. Die Zahl der iiber
70jahrigen ist in Wien von 1910 bis 1951 von 23,45 Promille auf
78,07 Promille gestiegen; die der iiber 80jihrigen von 3,85 Pro-
mille auf 13,17 Promille; die der iiber 90jihrigen von 0,19 Pro-
mille auf 0,55 Promille. Also im Durchschnitt hat sich die Zahl
der Greise seit 1910 verdreifacht.

Tabelle 3
Altersklassen T0bis74 T5bis79 80bis84 85bis89 90 und
Volkszahlungen mehr Jahre
ménnlieh 1910 10,3 49 2,0 0,6 0,1
in Promille 1934 20,8 10,4 4.0 0,9 0,2
1939 26,3 13,9 5.5 1,4 0,25
1951 34,6 19,5 7.3 1,8 0,33
weiblich 1910 156 7,9 3,6 151 0,3
in Promille 1934 A 16,0 73 1,96 0,42
1939 32,0 19,5 9,0 2,95 0,53
1951 454 28,2 11,8 3,53 052
ménnlich 1910 131 6,5 2,8 0,86 0,19
u. weiblich 1934 241 13.3 507 1,48 0,31
Zusammen 1939 29,5 17,0 7,4 2,27 0,4
in Promille 1951 40,7 244 9,84 2,78 0,55

Bei einer so groBen Zunahme des Anteils der Greise an der
Gesamtbevélkerung spielt offenbar noch ein anderer als ein rein
rechnerischer Faktor mit, nidmlich eine effektive Zunahme der
Lebenserwartung, die zum Teil den Fortschritten der
Medizin und Hygiene zuzuschreiben ist. Es fragt sich aber, ob es



310 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

auch ein positiver Gewinn fiir die Bevolkerung ist, wenn eine
effektive Verlingerung des Greisenalters nur mit einer Ver-
ringerung des Nachwuchses, also mit Verzicht auf wahre biolo-
gische Verjiingung, erkauft wird. Hat es zunichst den Anschein,
als ob die Zahlen zunehmender Bevolkerung in bestimmten Lan-
dern fir die Notwendigkeit der Geburtenbeschrinkung spréchen,
so zeigt die unverkennbare Vergreisung der Bevélkerung in den
Lindern westlicher Zivilisation den Ernst der Lage: die Steige-
rung des dysgenischen Effektes des Geburtenriickganges durch die
Uberalterung zu einem bedrohlichen Circulus vitiosus. Nur wenn
man ausschlieBlich die demographische Situation in bestimmten
Landern einseitig beriicksichtigt, kénnte es scheinen, als ob Mal-
thus recht hitte,

2. Der Irrtum des Malthus

Dies ist aber nur scheinbar. In Wirklichkeit hat Malthus —
und das ist sein Hauptfehler — iibersehen, daB der Mensch nicht
den gleichen mechanischen Gesetzen unterliegt, die den Druck
von Gasen bestimmen, wie dies Sir Galton Darwin vom Bevdl-
kerungsdruck annimmt. Malthus hat tibersehen, daB der Mensch
als lebendes und vernunftbegabtes Wesen imstande ist, weit mehr
zu produzieren, als er im Laufe seines Lebens zu konsumieren
vermag. Das ist der Hauptgrund dafiir, daf die Progressionslehre
von Malthus bei einer menschlichen Bevélkerung niemals zur
effektiven Auswirkung gelangt; daB nicht nur die von ihm allein
gewiirdigten ,,checks of population®, wie Kriege und Seuchen, die
Bevélkerung in den nétigen Schranken halten — wéhrend ja
gerade die Verhinderung dieser ,checks“ zu den wesentlichsten
Kulturaufgaben der Menschheit gehort.

Malthus hat nicht nur tibersehen, daf der Mensch selbst der
groBte Produktionsfaktor ist; er hat auch {ibersehen, dafl die
Erndhrungsmoglichkeiten und Reserven der Erde
noch lange nicht ausgeschopft sind. Der Fischreichtum der Meere
ist bisher nur zu einem Bruchteil ausgeniitzt. Die Erndhrungs-
physiologie hat auf die nahezu unbegrenzte Ziichtbarkeit von
Hefen und Chlorella-Algen hingewiesen. SchlieBlich bietet die
Verwendung der Atomenergie zu friedlichen Zwecken geradezu
unabsehbare Moglichkeiten, ebenso die kiinstliche Bewisserung
von bisherigen Odléndereien.

Malthus hat ferner iibersehen, daB Ubervélkerung stets nur
als eine lokale, partielle und relative in Erscheinung getreten
ist, bisher aber noch nie als totale und absolute. Er hat vor allem
zwei Momente libersehen, die gerade in unserer Zeit fiir breite
Bevéolkerungsmassen die Hauptursache des Nahrungsmangels
sind. Das erste sind die modernen Kriege mit ihrer die ganze
Erde umfassenden Massenvernichtung von Nahrungsmitteln und



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 811

Wirtschaftswerten. Schon allein die vorbereitenden Riistungen
entziehen der Weltwirtschaft immense Werte. Wenn Malthus die
Kriege nur als ,checks of population® betrachtet, so iibersieht er,
daB diese ,checks“ noch weit mehr als den Faktor ,population“
den Faktor ,means of subsistence® reduzieren. Die beiden Welt-
kriege haben gezeigt, welch ein Wohlstand auf der Erde vor-
handen sein kdnnte, wenn er nicht durch Kriege und Riistungen
verschlungen wiirde. Truman hat berechnet, daf um die Kosten
einer Atombombe und den Preis ihrer Zerstérungen eine Anzahl
von Universitidten, eine grofle Zahl von modernst eingerichteten
Spitdlern, eine Unzahl von Wohnungen erstellt werden kénnte.

Das zweite von Malthus libersehene Moment ist die soziale
Frage. Da fiir Malthus Verarmung und Elend gleichsam eine
Art von sozialer und wirtschaftlicher Minderwertigkeit bedeuten,
hat er sich liber das Wesen und die Ursache dieser Frage keine
Gedanken gemacht. Zu seiner Zeit stand die soziale Frage in ihren
ersten Anféingen. Wir diirfen aber nicht {ibersehen, daf3 sie durch
die Malthus und Darwin so verwandte Wirtschaftsideologie des
Manchester-Liberalismus in ihrer ganzen Schwere herauf-
beschworen worden ist. Die Theorie vom Kampf ums Dasein und
vom abnehmenden Nahrungsspielraum hat zu jenem riicksichts-
losen wirtschaftlichen Materialismus gefiihrt, der auf der einen
Seite immense Vermdgen, auf der anderen Massenverelendung
entstehen lieB. Die sozialen Notstinde beruhen nicht darauf, daB
absolut zuwenig Lebensgiiter vorhanden, sondern darauf, daB
diese ungleich und ungerecht verteilt sind. Auf der einen Seite
Massenvernichtung von Lebensmitteln, auf der anderen Hungers-
not — das ist das Rezept des schrankenlosen Kapitalismus, um die
Preise der Lebensmittel hochzuhalten.

Es scheint allerdings viel bequemer, die sozialen Notstinde
bestehen zu lassen und die Massen auf den Weg der Geburten-
verhlitung zu verweisen, damit sich die Besitzenden weiter der
ungerechten Giliterverteilung erfreuen konnen, anstatt ernstlich
an eine gerechte Losung der sozialen Frage zu denken und alle
Krifte flir diese einzusetzen. Hiebei werden durch die malthu-
sianische Propaganda die Massen mit dem Schlagwort der
~Hebung des Lebensstandards“ irregefiihrt. Man verschweigt
ihnen, daB durch Geburtenverhiitung eine Hebung des Lebens-
standards nur fiir eine kleine Minderheit auf Kosten der Gesamt-
heit moglich ist.

Fir die Allgemeinheit bewirkt Geburtenverhiitung nur eine
absolute Gefihrdung der sozialen Sicherheit und damit
zunehmende Senkung des Lebensstandards bei wachsender
Arbeitslosigkeit. Wie verfehlt es ist anzunehmen, daB
Arbeitslosigkeit durch Geburtenbeschrinkung verhindert werden
kann, zeigt folgende Erwigung: Kinder und Jugendliche sind



312 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

zundchst Nur-Konsumenten; sie bendtigen viel an Gebrauchs-
glitern, deren Produktion vielen Menschen Arbeit gibt. Kinder-
lose und kinderarme Haushalte verbrauchen mehr Luxusgiiter,
weniger Konsumgiiter. Die lebenswichtigen Konsumgiiter sind
aber arbeitsintensiv, die Luxusgiiter dagegen kapitalintensiv. Ihre
Produktion wirft allerdings hohere Gewinne ab — fiir wenige,
gibt aber wenig Menschen Arbeit. Daher ist die Luxusproduktion
an der Geburtenbeschriankung interessiert.

Der einzelne versteht es, sich durch Geburtenbeschrinkung
einen Vorsprung im Lebenskampf und im Wettbewerb vor den
Kinderreichen zu verschaffen. Die letzteren geraten immer mehr
ins Hintertreffen und verelenden. Der erstere denkt nicht daran,
daf sein Vorsprung auch fiir ihn nur ein Augenblickserfolg ist;
er denkt nicht an die Zukunft; seine Lebensmaxime ist: aprés
nous le déluge! So wirkt der Malthusianismus, auf weite Sicht
gesehen, absolut unsozial und ist an einer L&sung der sozialen
Frage nicht nur desinteressiert, sondern an ihrer Nicht-Lésung
interessiert. %

Mit besonderer Beharrlichkeit weist demgegeniiber die Propa-
ganda des Malthusianismus auf die sozialen Notstinde in Indien
und China hin, um mit dem Argument der Ubervélkerung die
These einer drohenden Welthungersnot zu stiitzen. Wir miissen
es uns versagen, im einzelnen auf die Fragwlirdigkeit dieser
Argumente einzugehen. Wir kénnen auf das Heft Nr.2 der ,Ca-
tholic Medical Quarterly“ vom Jinner 1953 verweisen, welches
eine Reihe sehr aufschlufireicher Artikel zum Problem der Uber-
volkerung und der Hungersnot enthilt. U. a. weist der friihere
Vizekonig von Indien Chev. de la Roche-Victoria darauf hin, daB
die Hilfsquellen des Landes noch lange nicht voll ausgeniitzt und
seine Reichtiimer nur héchst ungleich verteilt sind; letzteres sei
die Hauptursache der unzweifelhaften Massennotstinde. In Agyp-
ten hat man den anféinglichen Widerstand der mohammedanischen
Priester gegen den Malthusianismus mit dem Argument be-
schwichtigt: Allah hat dem Menschen Verstand gegeben, damit er
gegen verheerende Uberschwemmungen des Nils Didmme errich-
ten kann. Soll sich der Mensch nicht auch gegen eine drohende
Menscheniiberschwemmung schiitzen diirfen? Im erwihnten Heft
der ,Catholic Medical Quarterly“ wird eine treffende AuBerung
eines chinesischen Staatsmannes wiedergegeben. Dieser gab auf
den Rat eines amerikanischen Beraters, in China die Geburten-
kontrolle von Staats wegen einzufiihren, die weise Antwort: it
is the white man’s answer to the yellow peril“ (Das ist die Ant-
wort des weillen Mannes auf die gelbe Gefahr). Weiter finden sich
dort bemerkenswerte AuBerungen zu dem Buche von Josué de
Castro, ,,Geography of hunger®, die iibereinstimmend erkennen
lassen, welch vielfache Moglichkeiten noch fiir die Erndhrung



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 313

der Menschheit bestehen. Demgegeniiber stellt Geburtenverhiitung
nicht nur kein geeignetes Mittel dar, um zu iiberleben, sondern
,das sicherste Mittel zum Untergang®. Das ist in Wirklichkeit der
soziale Aspekt des Problems.

Erweist sich damit die Malthussche Lehre sowohl vom biolo-
gischen wie vom sozialen Standpunkt aus als verfehlt, so zeigt
sie sich in ihrer vollen Tragweite als die Irrlehre unserer Zeit,
wenn wir in ihre Kritik auch vom sittlich-religiosen Standpunkt
aus eintreten.

Schon vom Standpunkt der rein natiirlichen drztlichen
Ethik sind die Konsequenzen dieser Lehre nicht minder ver-
hingnisvoll als die des Darwinschen Selektionismus. Uber diese
Konsequenzen hat der Arzteproze von Niirnberg sein Urteil
gesprochen. Oskar Hertwig hat die Folgen des biologischen,
sozialen und ethischen Darwinismus schon 1907 vorausgesagt. Es
sind die gleichen Konsequenzen, wie sie Sir Galton Darwin for-
muliert: ,Man wird die Lehre von der Heiligkeit jedes Menschen-
lebens einer Uberpriifung unterziechen miissen”; wenn er hin-
sichtlich der drztlichen Ethik ausfiihrt: ,,Die heutige Verpflichtung
des Arztes, Menschenleben zu erhalten, wird fiir die zukinftige
Welt keine Giiltigkeit mehr haben.“ Die zukiinftige Welt: , brave
new world“? Nein: ,poor, wretched, hopeless world“! Das ist das
Resultat von Malthus’ Lehre! Kein irdisches Paradies, sondern
eine Holle!

Zweifellos gehort die Malthussche Lehre ebenso wie die von
Charles Darwin zu den welterschiitternden Lehren. Mehr als ein-
mal im Laufe der Weltgeschichte sind Ideen, die die Welt erschiit-
tert haben, zunichst in der stillen Stube des Gelehrten ersonnen
worden. Wir brauchen nur an die Enzyklopadisten und die Fran-
zosische Revolution zu erinnern. Sicher hitten sie beschworen:
,Das haben wir nicht gewollt, wenn man sie fiir die Blutorgien
der Guillotine verantwortlich gemacht hétte. Ebenso war es der
wissenschaftliche Materialismus, der zu jener Entartung der drzt-
lichen Ethik gefiihrt hat, liber welche der ProzeB von Niirnberg
sein Urteil gesprochen hat. Wenn heute Sir Galton Darwin der
Medizin Vorwiirfe macht, daf3 sie die Menschen am Leben erhilt,
anstatt sie durch natiirliche Auslese an Krankheiten zugrunde
gehen zu lassen; wenn er versucht, die &rztliche Ethik zu revo-
lutionieren, so daB sie das Lebensrecht nicht mehr zu respek-
tieren hitte, so erscheinen uns diese Gedankenginge nicht neu
und ‘unbekannt. Schon Nietzsche hat &hnliche Gedanken aus-
gesprochen, und Tille hat die ,Slums“ von London fiir ein
,hational sanatory® erklirt. (,Was f&llt, das soll man stoBen!®)
Nietzsche war wenigstens ehrlich genug, die Konsequenzen dieser
Lehre- zuzugeben, indem er in seinem ,Antichrist“ der christ-
lichen Religion und der Caritas bedingungslosen Kampf ansagte. -

,Theol.-prakt. Quartalschrift* IV. 1955 22



314 Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus

In sittlich-religidoser Hinsicht bewirkt die malthu-
sianische Propaganda eine tiefere Entfremdung der Massen von
der Religion als je zuvor eine Bewegung in der Geschichte. Sie
verbreitet allgemein die Vorstellung, es sei unmoéglich, die Gebote
Gottes hinsichtlich des Ehelebens zu befolgen, ohne dadurch
zugrunde zu gehen. Sie stellt damit den Grundsatz: ,,Deus impos-
sibilia non iubet” in Frage und macht die Menschen an der Lehre
der Kirche irre. Der heftigste Ansturm des Malthusianismus
richtet sich gegen die romisch-katholische Kirche. Das ,Inter-
national Planned Parenthood Committee“ betont in seinen Mit-
teilungen ,News of Population and Birth Control® immer wieder,
daB alle Religionen der Welt sich bereits mit den Tendenzen der
malthusianischen Liga ausgesthnt hétten — mit einziger Aus-
nahme der rémisch-katholischen Kirche. Die katholische Kirche
hat sich allerdings nicht darauf beschrinkt, in der Enzyklika
,;#Casti connubii® die ewigen und unwandelbaren Grundsitze der
Ehemoral aufzuzeigen. Sie hat vielmehr auch in der Sozial-
Enzyklika ,,Quadragesimo anno® die Mittel und Wege aufgezeigt,
die Verwirklichung dieser Grundsitze durch entsprechende Sozial-
und Familiengesetzgebung zu ermdglichen. Allgemeine und inter-
nationale Normierung des Familienlohnes soll jedem die Mdg-
lichkeit geben, eine Familie zu griinden, und dem Familienerhalter
die Moglichkeit, eine Familie bis zur jeweiligen Durchschnitts-
grofle zu erhalten, ohne in Not zu geraten. Und iiber die Durch-
schnittsgréBe hinaus hat ein gerechter Familienlastenausgleich die
Familie davor zu bewahren, durch ihr natiirliches Wachstum der
Verelendung anheimzufallen. In Verbindung mit einem sinnvollen
Ausbau eines Systems der sozialen Sicherheit kann der Weg zu
einer allgemeinen Entproletarisierung beschritten werden. Sinn-
voll angewandte Technik an Stelle der bisherigen kapitalistischen
Raubbauwirtschaft vermag den Nahrungsertrag der Erde unab-
sehbar zu steigern. Das Sozialprogramm der katholischen Kirche
186t sich in die ‘Worte zusammenfassen: Verteilet die Giiter der
Erde gerecht; machet die Erde wieder fruchtbar — dann brauchet
ihr die Menschen nicht zur Unfruchtbarkeit zu verurteilen! Aber
gerade dieses Sozialprogramm will man nicht verwirklichen. Es
erscheint bequemer und propagandistisch erfolgreicher, die Men-
schen auf die Ausweichebene der Geburtenverhiitung zu ver-
weisen.

Der Malthusianismus ist eine Weltbewegung geworden,
und eine Weltliga trégt seine Lehren mit allen Mitteln der Pro-
paganda bis in das letzte Dorf. Mit dem Schlagwort , Planned
parenthood“ werden seine Tendenzen mundgerecht gemacht;
unter dem Vorwand moderner Hygiene und mit dem Mittel der
Panikmache vor einer Welthungersnot wird den Lesern der ,News
of Population and Birth Control“ eingehdmmert: Es ist unmog-



Niedermeyer, Geburtenproblem und Malthusianismus 315

lich, nach den Grundsitzen der katholischen Ehemoral zu leben.
Die katholische Kirche — und sie allein — ist es, die sich den
verniinftigen Erkenntnissen moderner Sexualhygiene entgegen-
stellt, wihrend alle iibrigen Religionsgemeinschaften sich den Zeit-
forderungen gegeniiber viel ,aufgeschlossener” gezeigt haben.

Diese Propaganda stellt Malthus hinsichtlich des Fortschrittes
menschlicher Erkenntnis neben Kopernikus, Darwin und Freud.
Gegen die Zusammenstellung mit Darwin haben wir sachliche
Einwinde nicht zu erheben. Ein Lichtbringer und Wohltiter der
Menschheit war Malthus allerdings nicht. Was im tlibrigen die
Wirkung der malthusianischen Propaganda auf die Religion
anlangt, so 1dBt sie sich vergleichen mit derjenigen, die Ernst
Haeckel und Thomas Huxley als Propagatoren des Evolutionismus
ausgelibt haben. Wie damals das Zauberwort ,Entwicklung” die
Menschen an der Schépfungslehre irremachte, wie die Konsequenz
aus der Deszendenzlehre gezogen wurde, die Welt habe sich von
selbst entwickelt, sie brauche keinen Schépfer, ebenso hat die
Propaganda des Malthusianismus zu der scheinbar unabweisbaren
Konsequenz gefiihrt: Es kann keinen Gott geben, keinen weisen,
glitigen und barmherzigen Vater, der sich der Geschicke der Men-
schen annimmt und die Welt fortlaufend erhilt, wenn er die
Menschen zugrunde gehen laft; wenn er Gebote gibt, die kein
Mensch halten kann, ochne zugrunde zu gehen.

Die Hiaresien unserer Zeit treten im Gewande der Profan-
wissenschaften auf. Das macht sie viel gefdhrlicher als die Hiresien
fritherer Zeiten, die direkt das Dogma angriffen. Bei der Ehrfurcht
des modernen Menschen vor der Wissenschaft, die zum Gotzen
gemacht wird (,,science — a sacred cow"), ist es ein viel beque-.
merer Weg, die Massen zu faszinieren und an der Religion irre
zu machen. Man erklért: ,Die Wissenschaft lehrt® — und schon
liegt alles auf den Knien. Bis in die Reihen des Klerus dringt die
Irrlehre, denn es ist der Ehrgeiz gerade des jilingeren Klerus, sich
als moglichst ,modern® und ,zeitaufgeschlossen® zu erweisen.

Immerhin hat sich bisher wenigstens die katholische Bevdl-
kerung vom Geist des Malthusianismus freizuhalten gewufBt. So
hat die stdrkere Fortpflanzungsintensitdt des katholischen Bevdl-
kerungsanteiles in gemischten Gebieten wenigstens eine positive
Seite des Phénomens der differenzierten Fortpflanzung gezeitigt.
Aber die letzten Jahre der zweiten Nachkriegszeit haben eine
weitgehende Angleichung zwischen katholischer und nichtkatho-
lischer Bevélkerung gebracht. Osterreich gehdrt bereits zu den
Lindern mit der geringsten Geburtenzahl, der groBten Selbst-
mord- und Ehescheidungszahl. Diese drei Zahlen bilden Haupt-
elemente der Moralstatistik. Die schrankenlose Propaganda fiir
die Knaussche Methode der Rhythmuskontrolle hat sich gerade in
der katholischen Bevdlkerung verhédngnisvoll auswirken konnen,

22%



316 Pastoralfragen

weil eben diese Methode nicht a limine abgelehnt werden mufSte,
da sie ja — wenigstens fiir den Einzelfall — nicht an sich uner-
laubt ist. Gerade durch diesen Umstand konnte die Propaganda
fiir den Rhythmus geradezu zum ,Trojanischen Pferd“ werden,
durch welches der Geist der malthusianischen Gesinnung in die
katholischen Ehen getragen werden konnte. Damit wurde das
letzte Bollwerk gegen den Malthusianismus in seinem Kern
erschiittert.

Um die Erhaltung dieses letzten Bollwerkes geht jetzt der
Entscheidungskampf. Die Weltliga fiir Malthusianismus schickt
sich zu einem entscheidenden Schlage gegen die katholische Ehe-
moral an. Thre Welttagung hat im Herbst 1954 in Rom statt-
gefunden. Gegen diesen Anschlag der neomalthusianistischen
Weltliga haben auf dem VI. Internationalen Kongrefl katholischer
Arzte in Dublin die dort Versammelten einmiitig ihre Stimme
erhoben. In seltener Einmiitigkeit haben alle drztlichen Teilnehmer
an der Diskussion sich gegen die Irrlehre von Malthus und ihre
verhdngnisvollen Konsequenzen ausgesprochen. Nur ein nicht-
drztlicher Diskussionsredner machte den schwachen Versuch einer
Verteidigung der Malthusschen Lehre und Praxis, wobei er sich
auf die moralische Erlaubtheit der Knausschen Methode stiitzte.
Den &rztlichen Teilnehmern ging es aber nicht um die Frage, ob
eine Methode im Einzelfall moralisch erlaubt ist oder nicht, son-
dern nur um die Sicht auf das Ganze, auf das Problem der Welt-
bevolkerung; auch nicht um die Frage vom Standpunkt der Indi-
vidualhygiene, sondern nur von der Warte einer universalistischen
Sozialhygiene*).

*) Hiezu sei bemerkt, daB Verfasser diese Fragen ausfiihrlich in einem
»Grundrif der Sozial-Hygiene“ und z. T. auch in einem ,Compendium der
Pastoral-Hygiene* behandelt hat, welche beide in absehbarer Zeit erscheinen
werden.

Pastoralfragen

Ist das Gebackensein zur Giiltigkeit der eucharistischen Brotmaterie
notwendig? In Nord- und Mittelchina gibt es ein Brot, Muomuo ge-
nannt, das aus Weizenmehl und Wasser mit Hefe bereitet wird. Doch
wird es nicht gebacken, sondern geddmpft, d. h. durch heiBen Wasser-
dampf hergestellt. Nach dem allgemeinen Volksempfinden ist es aber
ein wirkliches Brot. Auch in allen Worterbiichern wird es als chine-
sisches Brot bezeichnet.

Nun ergab sich aber doch die Frage, ob es auch giiltige Materie
fiir die heilige Messe sei. DaB es ein gesduertes Brot ist, hat fiir die
Giiltigkeit keine Bedeutung, nur fiir die Erlaubtheit. Diese aber ist
gegeben. Denn Pius XII. hat fiir deportierte, versteckte, auf der Flucht
befindliche oder gefangene Priester die Erlaubnis gegeben, ,adhibendi,



Pastoralfragen : ST

si desit panis azymus, panem fermentatum dummodo sit vere triti-
ceus”. Tatsédchlich war es in manchen Gefédngnissen Priestern, die noch
etwas Geld hatten, moglich, Muomuo zu erstehen.

In einem Seminar in Siidchina, wo man das Muomuo nie gesehen
hat und nur vom Horensagen kennt, glaubte man, es sei ungiiltige
Materie, weil es nicht gebacken sei. In einer Ditzese hat man alle im
Gefingnis gelesenen Messen wegen der Stipendien sicherheitshalber
noch einmal lesen lassen.

Die Seminaristen und ich, die wir aus Nordchina kamen, hatten
bisher nicht den geringsten Zweifel, dal man im Notfalle Muomuo
zur Zelebration verwenden kénne. Es ist ja Weizenbrot ohne irgend-
welche Beimischung. Aber schlieBlich stiegen mir auch Bedenken auf;
je mehr ich bei den Autoren nachschlug, um so mehr. Alle verlangen
niamlich, daf das Brot gebacken sei (igne tostum). Dann aber kam
mir der Gedanke, daB sidmtliche theologischen Biicher von Europiern
geschrieben sind. Diese haben natiirlich nie ein anderes Brot gesehen
als das europédische und beschreiben es daher so, wie es eben, in
Europa aussieht und hergestellt wird bzw. was in Europa zum Be-
griffe des Brotes gehort. Ein in Rom weilender Mitbruder legte nun
auf mein Ersuchen die Frage dem Moralprofessor an der Gregoriana,
P. Hiirth, vor. P. Hiirth antwortete: In China, wo die Erlaubnis ge-
geben ist, auch gesiuertes Brot zu verwenden, wenn kein ungesauer-
tes zu haben ist, ist das geddmpfite Weizenbrot giiltige und auch
erlaubte Materie fiir die heilige Messe. Denn nach dem Volksempfin-
den ist es wirkliches Brot und wird auch so gebraucht wie in Europa
das Brot. Dafl es in Dampf und nicht in trockener Hitze hergestellt
wird, ist ein bloB akzidenteller Unterschied.

Hongkong Poidiith: Kronthaler S o,

Ungiiltige Ehe wegen mangelnder Traugewalt? Die Osterreicherin
Maria M. heiratete am 19. Marz 1949 in der Stadtpfarrkirche zu L. den
evangelischen englischen Soldaten A. Sh. Die Trauung nahm der eng-
lische Militdrkaplan N. aus K. vor. Im September 1949 :},o-g das junge
Ehepaar nach London, wo es bei der Mutter des Mannes Wohnung
nahm. Bald jedoch kam es, offenbar durch die Schuld der Schwieger-
mutter, zwischen dieser und der jungen Frau zu Zwistigkeiten, infolge
~ deren letztere die Koffer packte und zu ihrem Vater nach Osterreich
zuriickkehrte. Drei Jahre spédter wurde die Ehe gerichtlich geschieden,
und A. Sh. ging eine neue Ehe ein.

Nun mochte auch Maria M. eine neue kirchliche Ehe schliefen und
zu diesem Zwecke ihre Ehe mit A. Sh. durch das Ditzesangericht fiir
ungiiltig erkldren lassen. Als Klagegrund gibt sie an, der englische
Militdrkaplan habe ihre Trauung ohne Traugewalt vor-
genommen. Sie beruft sich dabei auf den Ortspfarrer, der entschieden
in Abrede stellt, den englischen Militdrgeistlichen zur Vornahme der
Trauung delegiert zu haben. Der Vater der Braut habe ihm schon



318 Pastoralfragen

linger vor der Trauung erkldrt, er (der Pfarrer) brauche sich um gar
nichts zu kiimmern, das Trauungsinformativexamen werde der eng-
lische Militérgeistliche aufnehmen und dieser werde auch um die
notwendige Dispens einkommen. Zur Trauung war ein zahlreiches
Publikum, bestehend aus englischen Soldaten und Frauen, erschienen.
Der englische Geistliche kam mit ziemlicher Verspidtung an, da er
schon vorher eine Trauung zu halten hatte. Er begab sich, ohne mit
dem Ortspfarrer ein Wort zu wechseln (er konnte gar nicht Deutsch),
sogleich in die Kirche und nahm die Trauung vor. ;

Hat Maria M. mit ihrer Ehenichtigkeitsklage Aussicht auf Erfolg?
Die Tatsache, daB der englische Militirkaplan an sich keine
Traugewalt hatte, scheint ziemlich sicher zu sein. Denn erstens
ist ein katholischer Militdrgeistlicher nur zur Vornahme von Trauun-
gen katholischer Heeresangehdriger zustédndig. Der englische Soldat
war aber evangelisch. Zweitens hitte der englische Geistliche sich
vom Pfarrer bzw. vom Ordinarius des Trauungsortes nach can. 1096,
§ 1, die Trauungsvollmacht geben lassen miissen, was er aber offenbar
unterlassen hat. Trotzdem aber steht die Nichtigkeit der obgenannten
Ehe nicht mit Sicherheit fest.

Wenn der englische Geistliche auch weder eine ordentliche noch
eine delegierte Traugewalt hatte, so besaB er doch =ziemlich wahr-
scheinlich die nach can. 209 von der Kirche supplierte Trau-
gewalt. :

Am 26. Méarz 1952 erkldrte bekanntlich die Kodex-Interpretations-
kommission, daBl die Vorschrift des can. 209 sich auch auf den Fall
eines Priesters bezieht, der ohne die nétige Delegation einer Ehe-
schlieBung assistiert!). Demnach wird, wenn ein allgemeiner Irrtum
(error communis) oder ein positiver, begriindeter Zweifel vorliegt,
die fehlende Traugewalt durch die Kirche suppliert. Durch diese Ent-
scheidung ist die Kontroverse iiber die Anwendbarkeit des besagten
Kanons (der dem Wortlaute nach nur von der Ergénzung der fehlen-
den Jurisdiktionsgewalt handelt) auf die Erginzung der fehlenden
delegierten Traugewalt beendigt worden?®). In der Entscheidung wird
nicht unterschieden zwischen einem Priester, der eine allgemeine
Trauungsvollmacht haben sollte, und dem, der fiir eine bestimmte
Trauung delegiert sein sollte. Wenn ein Priester, der zur Vornahme
von Trauungen delegiert sein sollte, es aber in Wirklichkeit nicht ist,
eine Trauung vornimmt, so ist diese giiltig, sobald eine der beiden
_genannten Bedingungen erfiillt ist.

1) AAS XXXXIV, 1952, 497.

*) Schon am 28.Dezember 1927 hafte die Kodex-Interpretationskom-
mission die Bestimmungen des can. 199 iiber die Ubertragung der Juris-
diktionsgewalt auf die Trauungsassistenz implicite angewendet. Sie hatte
damals erklirt, da der Pfarrer oder Ortsordinarius, der nach can. 1098, § 1,
einen bestimmten Priester zur Assistenz bei einer bestimmten Ehe delegiert
hat, ihm auch die Vollmacht geben kénne, einen anderen bestimmten Prie-
ster zu subdelegieren (AAS XX, 1928, 61/2).



Pastoralfragen 319

Fiir den vorliegenden Fall entscheidend ist die Beantwortung der
Frage, ob bei der Trauung durch den englischen Militirkaplan ein
allgemeiner Irrtum vorhanden war oder nicht. Die Doktrin
unterscheidet einen error communis de facto (zum Unterschied von
error factil) oder actualis und error communis de iure (zum Unter-
schied von error iuris!) oder virtualis. Der erstere liegt dann vor,
wenn an dem Orte, an dem der Jurisdiktionsakt vollzogen wird, die
Allgemeinheit oder wenigstens eine Vielzahl von Gliubigen irrtiim-
lich meint, der betreffende Priester sei fiir seine Handlung bevoll-
maéchtigt. Letzterer hingegen ist vorhanden, wenn Offentlich eine
Handlung vorgenommen wird, die an sich geeignet ist, die Allgemein-
heit ohne Unterschied in Irrtum zu fithren, so daB es nur zufillig
ist, wenn einer oder der andere infolge besonderer Umstinde von dem
Fehlen der Jurisdiktion Kenntnis hat®). Dies gilt auch dann, wenn
nur ein einziger sich tatsdchlich im Irrtum befindet, wihrend fiir die
vielen anderen nur die Moglichkeit besteht, durch die betreffende
Handlung in Irrtum gefiihrt zu werden. Man kann wohl sagen, da8
in unserem Falle beide Arten von error communis sich vorfinden. Fiir
den error communis de facto spricht das Verhalten des Vaters der
Braut vor der Eheschliefung, der dem Ortspfarrer erklirte, daB der
englische Militdrkaplan die notwendigen rechtlichen Vorbereitungen
fiir die Trauung treffen werde, Ferner ist dafiir das Verhalten des
Ortspfarrers beweisend, der vor der Trauung mit dem Trauungs-
priester kein Wort sprach, sondern dem Einzug des Brautpaares und
der Hochzeitsgéste in die Kirche von einem Fenster seiner Wohnung
aus zusah. Er war eben der Meinung, daB schon alles geordnet sei
und daB der Militdrgeistliche die Traugewalt besitze. Derselben Mei-
nung waren natiirlich auch die zahlreich erschienenen englischen Sol-
daten und Frauen. Unter diesen Umsténden ist es daher gar nicht
notig, in unserem Falle den error communis de jure oder virtualis
als Beweisgrund fiir die Guiltigkeit der obigen Trauung heranzuziehen,
der nach der heute allgemeineren Ansicht schon fiir sich allein eine
hinreichende Voraussetzung zur Supplierung der fehlenden Juris-
diktion durch die Kirche bildet!). Jedenfalls konnte der englische
Militdrkaplan schon wegen seiner beruflichen Stellung allgemein als
trauungsberechtigt betrachtet wenden, und eine von ihm (ohne Dele-
gation) offentlich vorgenommene Trauung war geeignet, von vielen
Glédubigen als giltig angesehen zu werden.

Eine andere Frage ist allerdings, ob die am 26. Mé#rz 1952 engan-
gene Entscheidung der Kodex-Interpretationskommission riickwirkende

) H. J on e, Gesetzbuch der lateinischen Kirche, Erklirung zu can. 209a;
F. Wilches, De errore communi in iure Romano et canonico, 1940, 192.

) Bucceroni, Casus conscientiae, 1913, II, § 129, n. 6; Wernz-
Vidal, Ius can. II, 1943, n. 381; Vermeersch-Creusen, Epitome
iur. can. I, 1949, n. 322; Cappello, Summa iur. can. I, 1945, n. 266;
Matthaeus a Coronata, Instit. jur. can. 1948, n. 292.



320 Mitteilungen

Kraft hat und daher auf unseren Fall anzuwenden ist. In einem am
18. April 1953 erflossenen Urteil der Rota (Patavina, coram Wynen)
wird die Ansicht vertreten, daB die genannte Entscheidung nicht
extensiver Natur sei und daher riickwirkende Kraft habe. Man konnte
dagegen aber darauf verweisen, daBl nach can. 17, § 2, eine Aus-
legung, die den zweifelhaften Sinn eines Gesetzes erklirt (inter-
pretatio vere explicativa) nicht riickwirkend ist.

Auf alle Félle mull jedoch gesagt werden, daBl bei dieser Sachlage
die Nichtigkeit der obgenannten Ehe nicht mit der erforderlichen
moralischen Sicherheit festgestellt werden kann und eine darauf be-
ziigliche Klage keine Aussicht auf Erfolg hat. Uberhaupt wird kiinftig-
hin der kirchliche Richter in #hnlich gearteten Fillen mit der Ehe-
nichtigkeitserkldrung zuriickhaltend sein®).

Graz Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer

%) Vigl. zum Ganzen auch A. Bride, Erreur commune et suppléance
de iurisdiction in: Revue de droit canonique, III (1953) 278—296: IV (1954)
2—49. -

Mitteilungen

Ein Kernpunkt der Missionsfrage. Pius XI. schreibt in seiner
Missionsenzyklika ,Rerum Ecclesiae®: ,Bisher hat man vielleicht noch
zuwenig beachtet, wie von Anfang an das Evangelium begriindet
wurde. Beim Abschlull der Vatikanischen Missionsausstellung berithr-
ten Wir dies fliichtig und erinnerten daran, wie aus den iltesten
Urkunden der christlichen Vorzeit ganz klar hervorgeht, daB der
Klerus, den die Apostel {iber jede neue Christengemeinde setzten,
nicht von auswirts importiert, sondern aus der eingeborenen
Bevdlkerung selbst erkoren ‘und berufen wurde“ Der fran-
zosische Missionsbischof Guebriant urteilt iiber dieses wichtige Pro-
blem also: ,Wir stehen heute vor einem brutalen Entweder — Oder!
Entweder geben wir die Bekehrung der Heiden auf und beschrinken
uns auf die Rettung der bereits gewonnenen Neuchristen oder wir
werfen unsere besten Krifte auf die Heranbildung eines eingeborenen
Klerus, der allein die Mission vor dem Verbluten noch bewahren kann.
Eine dritte Moglichkeit gibt es jetzt nicht mehr. Deshalb haben die
letzten Pépste in ihren Missionsrundschreiben und die oberste Mis-
sionsbehérde alle Oberhirten in den Missionslindern zu einer raschen
und energischen Losung dieser derzeit vordringlichsten Aufgabe
gedringt.“

Ohne Zweifel ist die Schaffung eines bodenstdndigen Klerus in
den Heidenléndern mit groBen Schwierigkeiten und Hin-
dernissen verbunden. Man denke sich in die Lage hinein, wenn
ein armer Bischof fiir sein ausgedehntes Missionsgebiet mdéglichst bald
mit dem Bau eines Seminars beginnen soll, wo er schon mit der



Mitteilungen 321

Erhaltung der armseligen Kirchen, der Schulen, Kranken- und Waisen~
h&user seine liebe Not hat und stindig den Bettelstab fiihren mub.
Der bittere Mangel an notwendigem Missionspersonal und an mate-
riellen Mitteln ist filir die Missiondre ein hartes Kreuz. Aus allen
Missionszeitschriften horen wir stindig die lauten Hilferufe der
Glaubensboten, die jetzt neben ihren tausend alten Sorgen und Be-
diirfnissen eine neue kostspielige Aufgabe zu losen haben, fiir die
Heranbildung einheimischer Studenten und Priesterkandidaten die
notwendigen Anstalten zu bauen, dazu noch den Lehrkorper fiir den
Studienbetrieb zu schaffen, um damit endlich das Fundament fiir eine
sichere und dauerhafte Missionsarbeit im Heidenland zu legen.

Die Glaubensboten haben die feste Uberzeugung, da auch in
jedem Heidenland die notwendigen Priesterberufe vorhanden
wiren. Ihre Aufgabe ist es, diese Berufe ausfindig zu machen, zu
erhalten und fiir eine sorgfiltige Erziehung wund Ausbildung der
Kandidaten zu sorgen. Aber gerade da beginnen bereits ernste Schwie-
rigkeiten, weil vielfach noch die katholischen Vorschulen fehlen und
damit auch die Moglichkeit, den Priesterkandidaten eine griindliche
Ausbildung und katholische Erziehung zu geben. In vielen Missions-
lindern miissen heute die Knaben die heidnischen Staatsschulen be-
suchen, in denen der christliche Glaube fortwéhrend angegriffen wird.
Nicht so sehr die Volksschulen als vielmehr die Mittelschulen bergen
die groften Gefahren fiir die kleine Zahl katholischer Schiiler. So
miissen sie z. B. in Japan die Gotterfabeln anhdren, auswendig lernen
und beim Examen aufsagen. An gewissen Festtagen zwingt man die
Schiiler zum Besuch heidnischer Tempel. Ebenso groB sind auch die
sittlichen Gefahren. Schon vor Jahren schrieb der deutsche Missions-
bischof Wenzeslaus Kinold O. F. M. von Sapporo in Japan die Klage:
»Was wiirde man in christlichen Lindern sagen, wenn Bischéfe und
Priester den Besuch solcher Schulen den katholischen Knaben und
sogar Priesterkandidaten erlaubten? Koénnte man es Eltern verzeihen,
wenn sie ihre Kinder solchen sittlichen Gefahren aussetzten? Wir
Missiondre aber befinden uns wirklich in dieser entsetzlichen Notlage,
weil wir in unserem ganzen weiten Missionsgebiet keine einzige
katholische Schule haben, nicht einmal fiir unsere Priesterkandidaten!
Was die heidnischen Lehrer 12 bis 14 Jahre lang in die Herzen der
Jugend tridufeln, ist ein Gift, das langsam, aber sicher wirkt. Nur mit
groBBter Miithe gelingt es uns Missiondren, der Jugend durch unseren
Unterricht ein Gegengift zu bieten. Gebe Gott, daBl es nicht allzu oft
unwirksam bleibe. Mir bangt jeden Morgen, wenn unsere Priester-
kandidaten das Haus verlassen, um sich zu heidnischen Schulen in
solche Gefahren zu begeben. Was wir also unbedingt notwendig brau-~
chen, ist wenigstens eine katholische Mittelschule, eine kleine, ganz
kleine Mittelschule, um darin unseren katholischen Knaben, vor allem
natiirlich unseren Priesterkandidaten, eine katholische Erziehung und
Ausbildung geben zu konnen. Wir selbst aber haben dazu kein Geld.



222 Mitteilungen

Bekommen wir nicht bald Hilfe, dann sind die groBen Opfer, die wir
brachten, griéfitenteils umsonst.

Trotz all dieser schweren Hemmungen und Hindernisse beweist
z. B. auch die gegenwirtige Lage im groBten aller Heidenldnder, in
China, wieder die absolute Notwendigkeit eines geniigend zahl-
reichen eingeborenen Klerus mit aller Deutlichkeit, nachdem dort der
grofite Teil der auslédndischen Missiondre von der kommunistischen
Regierung ausgewiesen worden war. In jenen Ditzesen und Pfarren,
wo die Kirche trotz schwerster Verfolgung noch stark ist, darnkt sie
dies hauptséichlich einem mutigen, verantwortungsbewuBten, ein-
heimischen Klerus, zu dem das Volk mit Bewunderung aufschaut
und ihm auch willig gehorcht.

Ein leuchtendes Beispiel priesterlicher Fiihrung stellt die 40.000
Menschen zéhlende katholische Gemeinde der Millionenstadt Sch an g-
hai dar, die nach 400 Abfillen (ein Prozent) mit unbindigem Glauben
und bisher uniiberwindlich dem Kommunismus die Stirne bietet. Das
Riickgrat dieses heroischen Widerstandes ist ein ausgezeichneter und
zahlreicher einheimischer Klerus, dem die auslindischen Missionire
schon vor Jahren freudig die Verantwortung iibertrugen, um selbst
weiterhin als Berater und Helfer tétig zu sein. AuBer Schanghai gibt
es noch manche Stidte und auch Landgemeinden, in denen die Lage
dhnlich giinstig ist. Fiir diese, aber nur fiir diese Gebiete kann das
Wort des chinesischen Exilbischofs Niu bei seinem Besuch in Belgien
wiederholt werden: ,Der Glaube ist in China gerettet.“ (Aus ,Orbis
Catholicus®, 5. Heft, Februar 1953.)

Die Wahrheit von der unumgénglichen Notwendigkeit des ein-
geborenen Klerus in den Missionslindern wird jetzt durch die Kata-
strophe in China immer mehr offenbar. Wo die Herde fiihrerlos ge-
worden ist, ist fiir die Zukunft wenig zu hoffen: wo es aber gut
erzogene, einheimische Priester und Ordensleute gibt, ist die Kirche
stark und lebendig. In diesem Falle kann sie nur durch physische
Gewalt zeitweilig ausgetilgt werden, weil ein glorreiches, sieghaftes
Martyrium oder nach Tertullian das Blut der Mirtyrer die zuversicht-
liche Hoffnung auf baldige Auferstehung in sich trigt.

Den gleichen Gedanken hat auch Papst Benedikt X V. in sei-
nem Missionsrundschreiben ,Maximum illud® vom 30. November 1919
stark betont mit den Worten: ,Erst dann kann man sagen: die Mis-~
siondre haben ihre Aufgabe gliicklich vollendet und ihren Kirchen-~
sprengel fest begriindet, wenn und soweit in geniigender Zahl ein
einheimischer, gut durchgebildeter, seines hohen Berufes wiirdiger
Klerus vorhanden ist. Bricht dann etwa eine Verfolgung aus und droht
sie, die Kirche zu zerstéren, so braucht man keine Furcht zu haben,
daB sie, auf solcher Grundlage festgewurzelt, den feindlichen Ansturm
nicht aushalten wird.*

Eine natiirliche Ursache, dafl es auch mit der Bewegung des ein-
geborenen Klerus so langsam vorwirts geht, ist unter anderem sicher



Mitteilungen 323

auch der Mangel an Missionspersonal wie an materiellen Mitteln.
Unsere ganze Missionskirche auf dem weiten Erdenrund leidet auch
heute noch an apostolischer Armut, die Papst Leo XIIL in
seinem Missionsrundschreiben ,Sancta Dei civitas® vom 3. Dezem-
ber 1880 in einem eigenen Passus vor aller Welt bitter beklagt mit
dem Hinweis, daB die nichtkatholischen Missionen meist iiber viel
reichlichere Mittel verfiigen. Deshalb haben auch seine Nachfolger
besonders die altchristlichen Lénder Europas zu rascher und opfer-
williger Missionshilfe aufgerufen. Pius XI. hat, wie der ungestiime
Freund im Evangelium, seinen lauten und beharrlichen Ruf um Mis-
sionshilfe besonders an alle Priester und den Priestermissionsbund
gerichtet und seine Bitte kriftig begriindet mit den Worten: ,,Wenn
unsere arme, schwer bedringte Missionskirche auch in dieser ent-
scheidenden Zeitenwende nicht grofie Hilfe erlangt, muBl die Missions-
front zusammenbrechen ... Schimt Euch nicht und laBt es Euch nicht
verdriefen, Bettler zu werden fiir Christus und das Heil der Seelen;
dringt Euer Volk in Wort und Schrift, daBl es durch seine grofmiitige
Freigebigkeit den jihrlichen Sammelertrag des Werkes der Glaubens-
verbreitung noch mehr erhéhe und vervielfache

Auch zur Heranbildung des eingeborenen Klerus bedarf die Kirche
wiederum nicht bloB unserer Gebetshilfe, sondern auch grofler mate-
rieller Mittel, weshalb gerade auch zu diesem Zweck das Werk des
heiligen Petrus gegriindet und von Benedikt XV, als zeit-
notwendiges Mittel zur Forderung des einheimischen Klerus kirchen-
amtlich errichtet wurde. Mit Ausnahme Bayerns und der Schweiz hat
aber dieses pépstliche Missionswerk bisher in den Léndern deutscher
Zunge wenig Beachtung gefunden, wihrend man in anderen Lindern
die erfreuliche Erfahrung machte, daB} gerade der apostolische Gedanke
zur Unterstiitzung des einheimischen Klerus in den Missionsléndern
viel Interesse und Opferwilligkeit auch im gldubigen Volk zu wecken
vermag.

Wem sollte aber diese schwere Sorge der Kirche mehr am Herzen
liegen als den Priestern der altchristlichen Linder, die groBtenteils
Mitglieder des Priestermissionsbundes sind, auf den die
Pipste mit Recht ihre gréBte Hoffnung setzen? Das Opus S. Petri ist
ja das Werk einer besonderen Missionsliebe, die in erster Linie allen
Priestern zusteht, weshalb Pius XI. am Schlul des 2. Internationalen
Kongresses dieses idealen Bundes in Rom 1936 den Teilnehmern bel
der Audienz eine férmliche Missionskatechese gehalten hat und mit
bewegten Worten sagte: ,Wenn wir Priester uns der Missionspflicht
nicht mehr bewuBlt sind, der Missionseifer unser Priestertum nicht
erfiillt, so mangelt ihm etwas Wesentliches. Die tiefe Uberzeugung
von dieser Wahrheit ist darum fiir jeden Priester eine absolute Not-
wendigkeit.*

Das ideale Ziel des Petruswerkes zeichnete der Sekretdr der Pro-
pagandakongregation, Erzbischof Salotti, mit den Worten: , Wie sich



324 Mitteilungen

die Kinder mit rithrender Hingabe um den Kindheit-Jesu-Verein fiir
die Rettung der Heidenkinder bemiihen, die erwachsenen Glidubigen
im Werk der Glaubensverbreitung fiir die Bekehrung der erwach-
senen Heiden sorgen, so sind vor allem die Priester der christlichen
Lénder berufen, die notwendigen Mittel fiir die Heranbildung des
eingeborenen Klerus im Heidenland zu besorgen. Unsere Seminaristen
fiir die Seminaristen der Missionsldnder, der Priester des christlichen
Landes fiir den Priester im Heidenland, der Bischof fiir den Eingebo-
renenbischof. Das soll die groBe, vornehme Geste einer wahrhaft
christlichen und priesterlichen Solidaritit sein zum weiteren Auf- und
Ausbau des Gottesreiches auf Erden.*

Zu diesem Missionsopfer soll den Priester ein mehrfaches Motiv
aufmuntern: die Forderung der Ehre Gottes, der Wille Gottes und
der Kirche, die Not der Heidenvélker und die Armut unserer Missions-
kirche, der riickwirkende Segen der Heidenmission, unsere grofe
Dankesschuld fiir die Gnade des wahren Glaubens und heute auch
noch der unheimliche, unermiidliche Eifer der Feinde Gottes und der
Kirche, die ldngst schon — und zwar ohne Missionsauftrag im Sinne
der Bibel — mit allen Mitteln in vielen Missionslindern gegen die
Ausbreitung des wahren Glaubens arbeiten.

Ein erschiitterndes Beispiel hiefiir brachte das ,Kirchenblatt“ fiir
Tirol und Vorarlberg, wie der Affe Gottes nicht blo8 Innenmission,
sondern gleichzeitig auch intensivste AuBenmission betreibt, wenn es
dariiber schreibt: ,Aus der Werkstatt des Antichristen
erfdhrt man, daB die Kommunisten hinter dem Eisernen Vorhang
beschlagnahmte katholische Kldster von Reichenberg in der Tschecho-~
slowakei, Gran und Nagy-Kaniza in Ungarn und Klausenburg in
Ruménien als ,Missionsseminare’ eingerichtet haben, in denen sich
auch Neger aus den franzosischen, englischen, portugiesischen und
belgischen Kolonien Afrikas befinden. Diese kommunistisch ausgebil-
‘deten Glaubensboten sollen nach auBenhin wie katholische Priester
in die afrikanischen Kolonien gesandt werden. Andere sollen als
protestantische Pastoren eingesetzt werden, um dort unter dem Deck-
mantel der Religion das kommunistische Evangelium zu verkiinden.”

Die Zeiten sind ldngst voriiber, wo hauptsichlich die Pipste als
Souverine des Kirchenstaates im Verein mit den christlichen Fiirsten
die katholische Heidenmission mit groBen Spenden bedachten, so daB
in der damaligen Zeit die Missionshilfe des Volkes nicht so dringend
notwendig war wie heute, wo einerseits die fritheren Hilfsquellen
fiir das grofie Missionswerk génzlich versiegt sind, anderseits aber die
Missionen Riesendimensionen in allen Erdteilen angenommen haben.
So war die Kirche infolge der veriénderten Zeitverhiltnisse gezwun-
gen, zur Fortsetzung ihrer kostspieligen Missionsaufgabe sich um neue
Hilfsquellen umzusehen, und hat die zeitnotwendigen pépstlichen Mis-
sionsvereine der Glaubensverbreitung, des Kindheit-Jesu- und Petrus-
werkes gegriindet, um durch die allgemeine Missionshilfe des christ-



Romische Erlisse und Entscheidungen 325

lichen Volkes die notwendigen Mittel zum Unterhalt der Missionen
aufzubringen.

Der bekannte Pastoralprofessor P. Dr. Michael Gatterer S. J,
ein Fachmann auch in der Missionsfrage, schreibt in seinem Ergin-
zungsband zum Religionsbuch der Kirche ,,Die Weltmission der Kirche
und wir Seelsorger® liber die heimatliche Missionsarbeit die beachtens-
werte Mahnung: ,Dieses Minimum seelsorglichen Eifers fiir die Welt-

mission der Kirche* — worunter er hauptsichlich die Organisierung
der drei pédpstlichen Missionswerke in jeder Seelsorgsgemeinde ver-
steht — ,ist aber nicht eine freiwillige Sache oder ein Werk der

Ubergebiihr, sondern Pflicht des Seelsorgers. Dariiber kann man nicht
mehr zweifeln, wenn man die AuBerungen der letzten Pépste und der
von ihnen autorisierten Propagandakongregation liest und erwigt:
Nach dem Organisationsstatut und den Bestimmungen der obersten
Missionsbehorde, die in den letzten Jahren sogar auch fiir jede Pfarre
und Missionsstation der Heidenldnder eingescharft wurde, ist das
Werk der Glaubensverbreitung, der heiligen Kindheit Jesu und des
heiligen Petrus in jeder Pfarre der Welt kirchenamtlich unter der
ordentlichen Leitung des Seelsorgers einzufiihren. ;
Virgen (Osttirol) Jakob Kleinlercher

Romische Erlisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Rom

Rubrikenvereinfachung. Da der Text des Generaldekretes der Riten-
kongregation vom 23. Mérz 1955, meist sogar mit einer deutschen Uber-
setzung, seither in allen Ditzesan- und Amisbléttern vertffentlicht wurde,
braucht hier der Inhalt nicht niher behandelt zu werden. Auch alle groBeren
theologischen Zeitschriften brachten schon Abhandlungen {iber diese Matenie.
Besonders sei hingewiesen auf den sehr instruktiven Artikel im letzten Heft
dieser Zeitschrift von P. Josef Low C.SS.R., Vizegeneralrelator der Riten-
kongregation in Rom. Die von den PP. Lazaristen in Rom herausgegebenen
»Ephemerides Liturgicae* brachten ebenfalls einen ausfiihrlichen Kommen-
tar. Uber die Durchfithrung der Bestimmungen des Dekretes wurden seit
dem Enscheinen verschedene Zweifel geduBert. Die Losung solcher ,Dubia“
bringen die AAS, 1955, Nr. 8, p. 418—419.

»Moralische Aufriistung.” Vernschiedene kirchliche Amtsanzeiger Frank-
reichs brachten im Monate Mai folgende Erklirung des Hl. Offiziums, die
bisher in den AAS nicht vertffentlicht wurde:

»Das Heilige Offizium ist dartiber verwundert, daB Katholiken und
selbst Geistliche bestrebt bleiben, moralischen und sozialen Bestrebungen —
auch wenn es in edler Absicht geschieht — im Rahmen einer Bewegung
nachzugehen, die weit davon entfernt ist, das Patrimonium der geistlichen
Lehre und der iibernatiirlichen Mittel der Gnade zu besitzen, die der katho-
lischen Kirche eigen sind. Mit noch groflerer Verwunderung mufl festgestellt
werden, daB manche mit einer iibertriebenen Begeisterung die Mittel und
Methoden preisen, die von der Moralischen Aufriistung vorgeschlagen wur-
den, und so — mnach dem Eindruck, den das Ganze erweckt — zu denken
scheinen, daB diese sich innerhalb dieser Bewegung noch als wirkungsvoller
erweisen als in der katholischen Kirche selbst. — Da manche in der Mora-
lischen Aufriistung eine Gefahr einer religiosen Philosophie und einer reli-



326 Rémische Erlisse und Entscheidungen

gitsen Gleichgiiltigkeit erblicken, hat das Heilige Offziium folgende Richt-

linien erlassen:

1. Es ist nicht vertretbar, daB Welt- und Ordenspriester und noch weniger
Ordensfrauen an den Begegnungen der Moralisdwen Aufristung teilnehmen.

2. In jenen Fillen, da auBlergewdhnliche Umstinde eine Teilnahme ratsam
erscheinen lassen, muB3 die Genehmigung des Hl. Offiziums zuvor ein-
geholt werden. Diese Genehmigung wird nur jenen Geistlichen gewihrt,
die iiber eine entsprechende Fundamentalbildung wverfiigen und deren
Klarblick bekannt ist, ganz besonders in Hinsicht auf den doktniniren
und theologischen Standpunkt.

3. Es ist nicht erwiinscht, dal Katholiken fiihrende Posten in der Moralischen
Aufriistung annehmen.“

(Vgl. ,Klerus-Blatt®, Salzburg, Nr. 12, vom 4. Juni 1955.)

Pépstliches Werk fiir Ordensberufe. Mit dem Motuproprio ,,Cum su-
premae“ vom 11. Februar 1955 hat Papst Pius XII. das ,Papstliche Werk
fiir Ordensberufe® (,Pontificium Opus religiosarum vocationum¥®) ins Leben
gerufen, welchem in den verschiedenen Lé#ndern entsprechende Landes-
und Didzesanwerke angeschlossen werden sollen. Das Werk hat seinen Zen-
tralsitz bei der Religiosenkongregation und ist unter den Schutz der heiligen
Familie von Nazareth gestellt, die das hehre Vorbild der Verbindung von
tatigem und kontemplativem Leben darstellt.

Das Werk verfolgt einen dreifachen Zweck:

1. Verbreitung der rechten Kenntnis des Ordensberufes, seiner Natur, seiner
Niitzlichkeit und Erhabenheit;

2. Forderung von Werken der Frémmigke't, der BuBe und Nichstenliebe,
damit Gott recht viele gute Ordensberufe schenken mége;

3. Sorge fiir die Errichtung und das Wachstum solcher Werke, welche den
Ordensnachwuchs in den einzelnen Lindern fordern.

Im einzelnen wird zur Erreichung dieses dreifachen Zweckes in den
Statuten des Werkes folgendes empfohlen:

1. Es soll viel gebetet und geopfert werden, daB Gott viele zum Stand der
Vollkommenheit berufe und ihnen die entsprechenden Standesgnaden
gewdhre, In dieser Meinung soll das Vigilfasten von Mariia Himmelfahrt
und Weihnachten aufgeopfert werden. Jihrlich soll ein Tag der Ordens-
berufe und ein Opfertag der Kranken fiir die Ordensberufe abgehalten
werden.

2, Es sollen Schriften in Druck gegeben und verbreitet werden, welche die
Kenntnis und Hochschitzung des Ordensberufes verbreiten. Die Priester
sollen keine Gelegenheit unbeniitzt lassen, um die rechte Kenntnis von
Nitzlichkeit, Wiirde und Schénheit des gottgeweihten Standes zu ver-
breiten und Ordensberufe zu wecken (Fastenpredigten, Exerzitien, Reli-
glonsunterricht, Glaubensstunden, Novenen).

3. Es sollen entsprechende Kongresse veranstaltet und auf sonstigen reli-

gidsen Kongressen auch das Thema , Ordensberufe® behandelt werden.

4. Es soll zu den Orden und Kongregationen enger Kontakt hergestellt
werden, um die Bestrebungen und Unternehmungen fiir die Weckung
von Ordensberufen zu férdern.

Als Feste des Pépstlichen Werkes fiir Ordensberufe gelten: 1. das Fest
der hl. Familie; 2. das Fest der hl. Ordensstifter; 3. das Fest der Apostel-
fursten; 4. der Namenstag des Papstes, des obersten Moderators aller Stande
der Vollkommenheit. (AAS, 1955, Nr. 6, p. 266; n. 298—301.)

Jahresbericht der Rota Romana fiir 1954. Die Romische Rota hat im
Berichtsjahre 1954 251 Fille behandelt, d. h. durch eine Sentenz entschieden
(gegeniiber 178 Fillen im Vorjahr). 247 waren Ehefille, nur 4 Fille betraten



Romische Erlidsse und Entscheidungen S

eine andere Materie. Positiv wunden 112 Prozesse, also fast 45 %o der Fille,
entschieden. Das Verhiltnis hat sich daher den Vorjahren gegeniiber etwas
gesteigert (vgl. die Berichte in den fritheren Jahrgédngen dieser Zeitschrift!).
In 120, also in fast der Hilfte der Prozesse, wurden ein oder zwei Advo-
katen ,ex mandato gratuiti patrocinii® zur Verfligung gestellt. Wiederum
wurden die meisten Ehen auf Konsensmingel geklagt; die Ehehindernisse
fungieren erst in zweiter Linie als Klagegrund, die Formméingel fallen
kaum ins Gewichi.
Ubersichtliche Zusammenstellung der behandelten Falle:

Klagegrund positiv negativ Zusamimen

Vis et metus 39 42 81
Exclusio boni prolis 25 28 . 51
Exclusio boni sacramenti et fidei 14 19 33
Impotentia wviri 11 29 33
Impotentia mulieris - 6 6
Simulatio consensus 5 10 15
Conditio apposita 6 5 Tk
Defectus formae - 1 |
Defectus consensus 2 1 3
Amentia 6 2 8
Impedimenta varia 2 1 =
Separatio 1 1 2
Materiae aliae 1 3 4

112 139 251

81 Fille kamen dazu noch auf andere Weise zum Abschlufi, chne sen-
tentia definitiva, hauptsichlich weil die Instanz verlassen oder auf die Wei-
terfithrung verzichtet wurde. (AAS, 1955, Nr. 7, p. 308—359.)

Biicherverbote. In der Sitzung der Kongregation des Hl. Offiziums vom
23. Mirz 1955 wurde folgendes Werk verboten und auf den Index gesetzt:
Marcelle De Jouvenel, Au diapason du Ciel — Introduction de
Gabriel Marcel — L’invisible et le reel — Paris, La Colombe, 1950. Der
Hl. Vater bestitigte am 17. April d. J, dieses Urteil und befahl dessen Ver-
offentlichung. (Dekret des S. Officium vom 27. April 1955; AAS, 1955, Nr. 6,
p. 294.)

In der Sitzung des Hl. Offiziums vom 8. Juni verurteilten und verbofen
die zustindigen Kardinile folgende zwei polnische Druckwerke: 1. das Buch
von Boleslaw Piasecki, ,Zagadnienia Istotne“, Warschau, ,Pax“, 1954;
2. die Wochenschrift ,Dzis i jutro®, Warschau: Am 24. Juni bestatigte
der Hl. Vater dieses Urteil und bestimmte dessen Vertffentlichung. (Dekret
des S. Officium vom 28. Juni 1955; AAS, 1955, Nr. 9, p. 455; ,Osservatore
Romano® vom 29. Juni 1955.)

Die genannte Zeitung bemerkt dazu unter dem gleichen Datum: Wah-
rend Kardinal Wyszynski und andere polnische Bischofe eingekerkert oder
sonst in der Ausiibung ihrer bischoflichen Gewalt behindert sind, miissen
wir erleben, wie die kommunistischen Regierungen vorgeben, dall sie die
Freiheit der katholischen Kirche respektierten. Der Schriftsteller Boleslaw
Piasecki, ein Exponent der ,katholischen Fortschrittler in Polen, und die
Wochenschrift ,,Dzis i jutro“ (,Heute und morgen*) finden sich unter den
eifrigsten Verfechtern dieser Behauptungen und versuchen, diese auch bei
den Katholiken diesseits des eisernen Vorhanges einzuschmuggeln.

Das Buch von Piasecki (,Wesentliche Fragen“) enthilt ungefihr fol-
gende Prinzipien und Ideen: Das Christentum hat sich bisher geirrt, indem
es zu sehr auf dem Begriff der Erlésung beharrte, wihrend man heute mehr
den Begriff der Schopfung in den Vordergrund riicken miisse, von der sich
auch die Bewertung der menschlichen Arbeit herleitet. Wenn sie auch gott-
los sind und die Religion bekdmpfen, so sind doch diejenigen, welche arbei-



328 Romische Erldsse und Entscheidungen

ten fiir die Umformung der Welt, in einem gewissen Sinne Anbeter Gottes.
Dle kommunistischen Regierungen verlangen von den Katholiken nur die
Verwirklichung der katholischen Soziallehre, die ja doch letztlich identisch
ist mit den fundamentalen Begriffen der Soziallehre des Kommunismus.
Dieselben Ansichten werden stédndig vertreten auch von der genannten
Wochenschrift ,Dzis & jutro®, in welcher zuerst die Artikel von Piasecki
verdffentlicht wurden, bis diese dann im vorliegenden Buch gesammelt
wurden.

Unter demselben Datum (8. bzw. 24. und 28. Juni) wie die polnischen
wurden auch zwei ungarische Druckwerke verurteilt und verboten:
1. A Kerestz (,Das Kreuz“), Budapest; 2. Bulletin Catholique
Hon grois, Budapest.

Auch diese Blidtter versuchen, die Weltoffentlichkeit zu tiuschen iiber
die wahren Zustinde in Ungarn. ,Wer das ,Bulletin‘ in seiner guten
drucktechnischen Aufmachung mit vielen herrlichen Photographien durch-
blattert und liest, ist vielleicht vensucht zu glauben, daB in Ungarn voll-
stindige Religionsfreiheit hernsche“, sagt der ,Osservatore Romano“. ,Die

- religiosen Feiern wenden gehalten unter groBem Zulauf des Volkes und
werden nie gestort; ja es hat den Anschein, als ob sie bewacht, geschiitzt
und gefordert seien. Wenn man die fiir das Ausland bestimmte Luxuszeit-
schrift ,Bulletin‘ und die fiir die Inlandspropaganda bestimmte Halbmonats-
schrift ,A Kerestz' weiter verfolgt, hat man den Eindruck, daB in Ungarn
zwischen Katholiken und Kommunisten vollkommene Eintracht bestehe,
auch in der Ausdrucksweise, iiber viele Probleme. Die Katholiken wiren
wirklich froh, feststellen zu kénnen, daB sich die Kirche in Ungarn volliger
Freiheit erfreut ..., aber hinter der Fassade des phanisdischen Tempels
schaut die Wirklichkeit ganz andens aus ...* (Dekret des S. Officium vom
28. Juni 1955; AAS, 1955, Nr. 9, p. 455—456; ,Osservatore Romano“ vom
6. Juli 1955.) (

Das HI. Offizum hat mit Dekret vom 22. Juli nun -auc'hi ein tschechisches
Druckwerk verurteilt und verboten, nidmlich die Zeitschrift: Katolicke
Noviny, Praha. Der ,Osservatore Romano® sagt dazu in einem Artikel,
der bezeichnenderweise mit ,Marxistischer Josephinismus“ {iberschrieben
ist, daB3 auch diese Verurteilung, #hnlich wie die der polnischen und unga-
rischen, notwendig war, um die Linten und Stellungen auf rein religiosem
Gebiet klar abzugrenzen. Die verurteilte Schrift war friither in der Slowakei
emn wichtiges Organ zur Verteldigung der katholischen Prinzipien und der
Kirche gewesen, aber in der Folgezeit, seit dem Erscheinen in Prag, wurde
sie immer mehr ein Sprachrohr der sogenannten ,Katholischen Aktion®, die
durch das Dekret das Hl. Offiziums vom 20. Juni 1949 als schismatisch ver-
urteilt worden war.

Verleihung von Benefizien. Einige Ditzesanbischéfe in Polen liber-
trugen Priestern kirchliche Benefizien und erklirten bei der Verleihung,
daB sie die kanonische Enfithrung in den Besitz (»Investitur®) spiter vor-
nehmen wiirden. Nun sind aber einige Bischéfe aus verschiedenen Griinden
in der Ausiibung ihrer Jurisdiktion gehindert. Daher wird vom HI. Stuhl
die Dispens vom Gesetz nach can. 1444, § 1, erbeten zugleich mit der Ver-
leihung aller juridischen Folgen und mit der Suppletion etwaiger Gesetzes-
méngel, zumal einige Priester schon durch volle drei, fiinf oder sieben Jahre
in ruhigem Besitz des Benefiziums sind. Die Konzilskongregation hat auf
Anordnung von Papst Pius XII. auf Grund der besonderen Umstinde und
flr deren Dauer diesen Bitben entsprochen. (Reskript der Konzilskongre-
gation vom 7. Februar 1955; AAS, 1955, Nr. 8, p. 413.)

Erkidrung einer Exkommunikation. Auf Grund der Vorfille in Argen-
tinien, die sich gegen e Rechte der Kirche und gegen kirchliche Persén-
lichkeiten richteten, und besondens nach den titlichen Angrniffen und nach
der Ausweisung des Weihbischofs Emmanuel Tato und des Generalvikars



Das katholische Missionswerk 329

von Buenos Afires hat die Konsistorialkongregation erklart, daB alle, die
derartige Delikte weriibten oder dazu den Auftrag gaben, welchen Standes
oder welcher Wiirde sie auch seien, der ,excommunicatio latae sententiae
speciali modo Apostolicae Sede reservata, ad tramitem cann. 2343 § 3,
2334 n. 2, 2209 § 1, 2, 3“ verfallen seien und sich alle librigen Strafen ent-
sprechend der Stellung der Téter nach den Canones des kirchlichen Gesetz-
buches zugezogen haben. (Erklarung der Konsistorialkongregation vom
16. Juni 1955; AAS, 1955, Nr. 8, p. 412—413.)

Segnung des Meeres. Die Ritenkongregation enstellte ein neues Formular
fiir die Segnung des Meeres und befahl dessen Einfiigung in das Rituale
Romanum. (Dekret der Ritenkongregation vom 27. April 1955; AAS, 1955,
Nr. 8, p. 414—415.)

Neue Gebete mit Ablissen. Der Hl. Vater verfaBte selber zwei Gebete
und stattete sie mit Abldssen aus. Das eine ist ein Gebet zu Maria der
Konigin, das andere ein Gebet fiir die Juristen. Beide wurden am 15. Mérz
bzw. 24. Mai 1955 mit je einem unvollkommenen AblaB von 500 Tagen ver-
sehen. Diese Ablidsse konnen jedes Mal gewonnen werden, sooft die Christ-
gldubigen bzw. die Juristen die betreffenden Gebete nach einem Akt der
Reue andichtig verrichten. (Erlal der S. Paenitentiaria Apostolica, Officium
des Indulgentiis, vom 15, Marz bzw. 24. Mai 1955; AAS, 1955, Nr. 8, p. 421—423.

Das katholische Missionswerk
‘Lajienapostolat im schwarzen Afrika
Von P. Joh. Bettray S.V.D, St. Gabriel, Modling bei Wien

Afrika ist durch den jlingsten Lauf seiner Geschichte zu einem Brenn-
punkt christlicher und nicht- bzw. antichristlicher Interessen geworden. Die
Entwicklung der letzten Jahrzehnte ist ein gewaltsames Aufholen dessen,
was dieser Kontinent Jahrhunderte hindurch versdumte. In dieses ungesunde
Tempo ist auch die katholische Missionsarbeit hineingerissen. So sehr wir
uns freuen liber die der Kirche zustromenden Massen, so sehr sorgen wir
uns doch um die mit dieser forcierten Entwick ung notwendig gegebenen,
nahezu unlosbaren Probleme. Man spricht in der Missionsarbeit am Kongo
von drei Perioden. Diese summarische Aufteilung kann man mit mehr
oder weniger Berechtigung auch auf die tibrigen im Blickfeld der Interessen
stehenden afrikanischen Missionen anwenden. Die Periode von 1890 bis 1930
ist die Zeit der Aussaat, des Apostolates des Busches. Sieht man von der
Heranziehung der Katechisten, Briider und Schwestern ab, so kann man im
groflen noch nicht von einem eigentlichen Laienapostolat sprechen. Die
Periode von 1930 bis 1946 ist die Zeit des Ausbaues der Werke: die Pfarrei
mit ihren Einrichtungen entwickelt sich machtig — Katechumenate, Schulen,
Liebestéatigkeit. Durch die starke Betonung des Schulwesens kommt es mit
zur Bildung der heutigen Situation, des Uberwiegens der wenig technisch
und fachlich, dafiir mehr intellektuell geschulten ,Evoluierten®. Die dritte
Periode geht bis heute. Es ist die Zeit des UberflieBens mit Gefahr der
Erstickung. Im Kongo hat durchschnittlich jeder Priester 2223 Getaufte und
6546 Nichtgetaufte in seinem Gebiet. In anderen Gebieten liegen die Ver-
haltnisse &dhnlich oder schlechter. Das konnte die Forderung nahelegen:
Vermehrt den einheimischen Klerus, schickt Missionare nach Afrika und
alles ist in Ordnung. So einfach ‘ist diese an sich schon liberaus schwierige
Lésung nicht. Es wiare gewifl zu wiinschen, dafB sich der einheimische Klerus
stark mehrte. Man kann und darf jedoch sein Wachsen nicht auf Kosten
der Qualitdt vorantreiben. Damit wére nichis gewonnen, wohl aber viel
verloren.

Es geniigt heute angesichts der Riesenprobleme, die Afrika

.Theol.-prakt. Quartalschrift* IV. 1955 23



330 : . Das katholische Missionswerk

bewegen, nicht mehr, daf die Kirche die Menschen zu sogenannten guten
Christen macht. Die Probleme lassen sich in folgende Momente, die mehr
oder weniger fiir ganz Afrika Giiltigkeit haben, zusammenfassen. Die inter-
nationale Politik wirkt sich notwendig auch in Afrika aus. Die rasche Ent-
wicklung des einfachen und gehobenen Volksschulwesens sowie des Sekun-
ddrunterrichtes hat zur Folge, dal die in diesen Schulen herangebildeten
»Evoluierten® sich nicht mehr zufrieden geben mit dem, was Afrika ihnen
in sich bietet. Sie erheben bestimmte und anspruchsvolle Forderungen, die
auf letzte Gleichstellung mit den WeiBlen in jeder Himsicht hinauslaufen.
Man sagt nicht zu Unrecht, daB jeder Afrikaner, der durch die Schule geht,
den Impfstoff der Evolution empfingt. In ihm steigt die starke und an sich
nicht unberechtigte Hoffnung auf Hoéherentwicklung seiner ganzen Lebens-
verhéltnisse auf. Die Leichtigkeit des modernen Verkehrs, des Ortswechsels,
der Rundfunk ermdglichen auch dem Schwarzen, an den Geschicken der
verschiedenen Kolonien des Kontinents teilzunehmen und sich personlich
dadurch angesprochen und betroffen zu fithlen. Die dauernde Berithrung
mit den WeiBen, die einen Lebensstandard an den Tag legen, an den der
Afrikaner gar nicht denken kann, 146t das unbedingte Verlangen aufkom-
men, es ihnen gleichzutun. Die sich daraus ergebende Mentalitit der
Schwarzen baut auf eine bessere Zukunft. Zu ihrer Verwirklichung hilt
man nach Freunden Ausschau, die zu einem individuellen und kollektiven
Aufstieg verhelfen sollen. Man fragt nicht sehr danach, welcher Art diese
Freunde sind.

Tritt nun der Afrikaner in die Wirklichkeit ein, wird er in den aller-
meisten Féllen schwer enttduscht. Wer sollte solche Enttiuschungen iiber-
winden helfen? Islam und Animismus sind dem Evoluierten vielfach nur
mehr Brauchtum, welches das praktische Leben nicht durchdringt. Damit
soll die ungeheure StoBkraft des Islams nicht geleugnet werden. Er ist nach
dem Kommunismus die heute erfolgreichste missionarische Weltmacht. Der
Tag ist nahe, an dem halb Afrika mohammedanisch sein wird. Der Islam
versucht heute, seine Eliten in Afrika neu aufzubauen. Er mehrt die Zahl
der Studenten an den arabischen Universitdten; in der Politik, den Sozial-
organisationen, auf dem Gebiete der Schule sucht er sich die besten Pldtze
zu sichern. Leider wurde diese Vormachtstellung des Islams im Norden
durch die antiklerikale Leidenschaft der franzosischen Gebieter begiinstigt.
Heute fragt man die Missionare: ,Was tun Sie, um den Islam zu bekimp-
fen?“ Ob der Islam dem Schwarzen in seinem Streben nach Gleichstellung
mit dem WeiBen wesentlich Hilfe und Forderung zu bieten in der Lage
sein wird, diirfte dennoch mit Recht angezweifelt werden. Der Komm u -
nismus ist, wenn auch nicht iiberall gleich, zu einer akuten Gefahr fiir
Afrika geworden. Man sieht in ihm nicht eine gottfeindliche Macht, sondern
den Befreier von sozialer Not und fremdem Imperialismus. Das rote Gift
dringt fast widerstandslos in das Denken auch solcher ein, die gute Christen
sind und sich streng dagegen verwahren, gottlose Kommunisten genannt zu
werden. Man schaut auf zu jenen Nationen, die das Joch der Ausbeuter ab-
schiittelten und, wie man glaubt, in wenigen Jahren die reichsten Nationen
der Welt einholten. Diese Ideen sind stirker vertreten, als man vermutet.
Die katholischen Missionen erweisen sich bis jetzt weitgehend als unfahig,
diese dem Marxismus freundlichen Tendenzen einzuddmmen, geschweige
denn, einen tiefgehenden EinfluB in den Fragen des biirgerlichen und sozia-
len Lebens auszuiliben. Auch heute noch ist die beste Propaganda fiir den
Kommunismus die durch den Weien Mann heraufbeschworene soziale Un-
gerechtigkeit, die den Schwarzen am stirksten in den Stidten vordemon-
striert wird. Zahllose Schwarze verlassen die Dérfer. Thre Vertdung ist die
Folge fiir das Land. Die Begegnung mit allen Problemen des Proletariates
die Folge in der Stadt: Unmoglichkeit — wegen des zu groBen Angebotes —,
Arbeit zu finden, Mangel an Unterkunftsmoglichkeiten und beklagenswerte
Wohnungsverhéltnisse mit allen ihren Folgen. Das Christentum miiBte



Das katholische Missionswerk 381

es fertig bringen, dem Sehnen der Schwarzen zu entsprechen. Aber von ihm
haben viele den Eindruck, daB es die soziale Frage nicht wie ersehnt lost.
Ja, die stark jenseitige Haltung des Christentums 146t den Verdacht auf-
kommen, daB es die menschliche Hoffnung auf Ho6herentwicklung und
Begserstellung verachtet. Der Protestantismus mit seiner Unzahl von
Sekten findet, besonders in Siidafrika, ein geradezu ideales Betétigungs-
feld AuBerdem ftritt heute neben die bildungsverm’ttelnde Titickeit Aer
Mission mit ihrem christlichen Charakter die UN ES CQ mit ihren philan-
thropischen, laizistischen Tendenzen. Wenn schon de Evo:uerten, d.e aus
den Missionsschulen hervorgingen, den Missionaren derartige Songen
bereiten, was soll man dann erst von jenen sagen, die durch die laizistische
Schule der UN gegangen sind?

Alles das zwingt zu der Frage: Was ist von Seiten der katholischen
Kirche aus zu tun, um dem modernen Afrika die christliche Ldsung
seiner Probleme zu bringen? GewiBl ist der Klerus wenig zahlreich.
Darum wird er sich in der Hauptsache mit seinen spezifischen Aufgaben der
Predigt und Sakramentenspendung beschéftigen miissen. Er wird sich vor-
erst wenig auf spezielle Aufgaben einlassen, die auch von Laien erfiillt
werden konnen. Dennoch wird man eine stirkere Spezialisierung vor allem
des auswirtigen Klerus im Auge haben miissen. Der einheimische Klerus
genligt zahlenmiBig und auf manchen Gebieten auch leistungsmiBig noch
nicht, um alle Aufgaben zu iibernehmen. In der Seelsorge bewihrt er sich
gut. Man kann ihm mehr und mehr an seelsorglicher Verantwortung auf-
biirden. Je zahlreicher er wird, um so mehr wird man den auswirtigen
Klerus einsetzen konnen fiir die Aufgaben des Unterrichtes jeder Art, auch
in den sozialen Werken, Das gleiche wird der Fall sein in den Vikariaten
der einheimischen Bischife, die fiir gewisse Sektionen noch lange aus-
landische Hilfe brauchen werden. Die Forderung ,Spezialisten aus dem
Klerus“ kann nicht tiberhort werden. Die altbewihrten missionierenden
Orden und Gesellschaften kommen hier soweit als méglich entgegen. Dartiber
hinaus aber mull das Laienapostolat in der intensivsten Weise ge-
fordert werden. Wir fassen hier unter Laien auch die Ordenslaien, Briider
und Schwestern. Der Ruf nach Laien, die nicht durch Geliibde gebunden
sind, ist heute so stark, daB es scheinen mbchte, die Ordenslaien wiren
nicht mehr so wichtig. Das wire ein verhingnisvoller Trugschluf mit un-
absehbaren Folgen. In die Gruppe der Ordenslaien wollen wir auch die
Katechisten hineinnehmen. Diese dreifache Gruppierung, Katechisten,
Briider und Schwestern, bildet auch heute noch zusammen mit den Priestern
das Riickgrat der Missionstétigkeit. )

Nach Angaben der Propaganda zdhlte man 1949 in Afnika fast 63.500
Katechisten. Die Bedeutung der Katechisten gibt wohl am bhesten das
Wort des P. Duffy wieder: ,Jeder gute Katechist ist fiir seinen Missionar
ein zweites Paar Augen, eine Hand, die weiter reicht, ein FuB, der ihn
weiter trégt, vor allem eine zweite Zunge fiir ihn, der gesandt wurde, alle
Nationen zu lehren ... Ohne Katechisten ist ein Missionar ein wandernder
Ritter, mit Katechisten aber eine organisierte und weitergreifende Macht.*
Dieses Bild ist keine Ubertreibung; die Tatsachen bestétigen seine Richtig-
keit. Die Erfahrung z. B. an manchen Orten vom oberen Volta (westafrika-
nischer FluB) beweist, daB dort, wo man eine Mission, einen Katechisten
hinstellen konnte, der Strom der Islamisierung aufgehalten wird. Um in
solchen und &hnlich gelagerten Gebieten den ‘Wettlauf mit dem Islam zu
gewinnen, heilt es liberall Katechisten ensetzen. Was niitzt es, wenn etwa
in e/nem Gebiet fiir 300.000 Heiden 25 Katechisten statt 100 bis 200 eingesetzt
sind? Msgr. Maury, Nationaldirektor des Priestermissionsbundes in Lyon,
sagt treffend iiber die Bedeutung des Katechisten: .In den Vorstidten oder
in den entlegensten Dorfern ist der Katechist, verheiratet und Vater einer
Familie, wirklich ein Vikar. Er hilt die .présence chrétienne’ in den Streu-
siedlungen des Busches, die der Priester nur von Zeit zu Zeit besuchen kann,

23+



332 Das katholische Missionswerk

aufrecht. Er unterrichtet die Katechumenen, leitet die sonntigliche Zusam-
menkunft in der Kapellenhiitie, wo er den Gldubigen in aller Form Predig-
ten hilt. Er bereitet den Besuch des Missionars vor, ruft ihn in Todesgefahr,
vermittelt bei den Palavern (Negerversammlungen) und nimmt die un-
bestrittene Fiihrernstellung in der christlichen Gemeinschaft ein. ;

Aus all dem wird aber schon ersichtlich, dal dem Xatechistat eine
Eigenheit anhaftet, die es nicht zur Ideallésung des Laienapostolates werden
14Bt. Wenn der Katechist der ungeweihte Vikar des Priesters genannt wird,
so heilt das, daBl seine Arbeit mehr auf der innerkirchlichen Linie liegt.
Das Katechistentum ist nicht eigentlich der Katholischen Aktion, sondern
als Hilfsorgan von Laien der Funktion der Hierarchie zugeordnet. J. Peters
sagt, daB der Katechist deswegen iiber jedem Mitglied der Katholischen
Aktion steht, ja selbst iiber Mitgliedern der Instituta saecularia, weil seine
Arbeit eine unmittelbare Mitarbeit an den Funktionen des Ordo und der
Jurisdiktion mit einer entsprechenden Verantwortung danrstellt. Diese Funk-
tion ist in sich unersetzlich. Man darf die gewaltige Leistung der Kate-
chisten in ihrem Bereich nicht {ibersehen, aber sie hatten, wie Peters mit
Recht bemerkt, keine Ausrilistung und Vollmacht fiir den nichtchristlichen
Kulturraum. Sie konnten daher nicht die ganze Funktion des Laienaposto-
lates entfalten. i

Auch wenn das Katechistat noch so genial entwickelt ist, so kann es
doch nicht die Funktion des modern organisierten Laientums iibernehmen,
wenigstens nicht als solches. Dennoch kann man auf das Institut der Kate-
chisten nicht verzichten. Auch heute noch ist die Bekehrung Afrikas zu
einem sehr groBen Teil eine Frage zahlreicher und guter Katechisten. Die
Probleme der Kirche Afrikas kénnen nicht allein durch die Verbreitung der
Katholischen Aktion gelost werden.

Leider ist das Katechistat in Afrika durch die rasche Entwicklung des
Schulwesens in eine schwere duBere Krise gebracht worden. Die Schulen
verlangen’ staatlich anerkannte und gepriifte Lehrkrifte. Die Lehrer erhal-
ten eine gute Bezahlung. Die Katechisten standen bisher meist nicht auf
einer solchen Stufe der Bildung und wurden auch minder bezahlt. Fihige
junge Leute erstreben den Lehrerberuf. Sie schauen verdchtich auf den
Katechisten und weigern sich, seine Arbeiten als unter ihrer Wiirde zu ver-
richten. So verfiigt manche Mission uber ein gut ausgebautes Schulsystem,
hat aber keine eigentlichen Katechisten mehr. Der Ausbreitung des Glau-
bens und seiner Vertiefung, der Verchristlichung vor allem des mehr lind-
lichen Milieus wird dadurch schwerer Schaden zugefiigt. Da es nun nicht
angeht, das Institut der Katechisten fallenzulassen, muB man es entspre-
chend umformen und heben. Der heutige Katechist braucht eine griindliche
und lange Ausbildung. Er mufl auch einen standesgemiBen Unterhalt fiir
sich und seine Familie haben, damit er das bleibe, was er so lange war: der
geachtete und anerkannte Vertreter des Priesters. Die Schwierigkeiten wol-
len allerdings nicht {ibersehen werden, die sich der Verwirklichung solcher
Forderungen entgegenstellen. Sie sind vor allem finanzieller Art und bleiben
trotz verschiedener Vorschlige und Versuche bis heute offen.

Unersetzbar und in vielerlei Hinsicht wie eine Revolution in der afrika-
nischen Gesellschaft wirkend, ist das Beispiel und die Arbeit der Briider
und Schwestern. Im Jahre 1951 zihlte man in den Gebieten der Pro-
paganda in Afrika 3145 Briider. Von ihnen arbeiteten relativ die meisten im
Mittelgiirtel. 849 waren Afnikaner (27 %). Von den 15.120 Schwestern, die
in denselben Gebieten eingesetzt waren, kamen 4437 auf Afrika (29 %). Die
meisten Schwestern waren in Siidafrika eingesetzt, dann folgte der Mittel-
glirtel. Uber die Bedeutung der Schwesternarbeit und des Schwe-
sternlebens in Afrika schreibt eine Missionsschwester, die in Siidafrika
arbeitete: ,Das Opferleben der Ordensleute wirkt befruchtend. Thr arbeits-
frohes Beispiel erzieht den arbeitsscheuen Afrikaner. Die hohere Kultur,
die feinere Lebensart veredelt und zwingt sie aus der Niedrigkeit des Da-



Das katholische Missionswerk 333

seins. Das echte, wahre Gliick der Schwestern 16st ihre Landsleute aus den
rein diesseitigen und materiellen Anschauungen. Die Angst, ihre Kinder und
mit ihnen manche Vorteile zu verlieren, schwindet durch die Erfahrung,
daB sie dem Volke erhalten bleiben und ihre Arbeit viel soziales Elend,
viel verborgene Not und Angst mildert und beseitigt. Der eimheimische
Ordensstand ist auch leichter Briicke zu den WeiBen. Die einheimischen
Ordensleute sind zuverlissige Wegbereiter der Reichgottesarbeit. Sie gehen
in die entferntesten Krale, halten Gebetsgottesdienst und Katechese, besu-
chen die Kranken, bereiten die Tiuflinge und Sterbenden vor und bringen
so das eigene Gliick in die Hiitten und Herzen ihrer Landsleute. Sie stehen
in den Schulen, arbeiten an Paramenten, iiben sich in der Malerei, betreuen
kleine Ordensgemeinden und Missionsstationen, betreuen die Marianische
Legion, leiten Pfadfindervinnengruppen und erfassen Wert und Arbeit der
Katholischen Aktion. Was hier von den Schwestern gesagt wird, die in
Stidafrika arbeiten, gilt mehr oder weniger auch fiir andere Gebiete. Es gilt
auch fiir die Briider in den ihnen eigenen Sektoren. Wenn in diesen Satzen
einer erfahrenen Missionsschwester die verschiedensten Gebiete der Tétig-
keit aufeezdhlt werden. so wird die Arbeit der Schwestern bis heute in den
meisten Fillen doch auf Schule und Karitas und benachbarte Geblete be-
schriankt sein. Hier haben sie €'ne ungeheure Aufgabe zu erfiillen: die Bil-
dung des katholischen Méidchens, der kiinftigen Gefdhrtin und Frau des
evoluierten Burschen von heute. Hier fehlt es im Westen, dem in vielerlei
Hinsicht exponiertesten Teil Afrikas, sehr. Andere Gebiete sind besser ge-
stellt. Das Anliegen ist iiberall gleich: dem evoluierten Manne eine bildungs-
méiBig ebenbiirtige Frau an die Seite zu stellen, da sonst die Gefahr einer
unharmontischen Ehe grof} ist.

D'e obigen Ausfiihrungen zeigen aber auch, daB die Schwestern nicht
gewillt sind, sich den mehr und mehr aufdrédngenden Forderungen der
Stunde zu verschlieBen. Dazu zwingt die vielfach prekédre Lage des katho-
lischen Schulwesens. Man muB mit der Moglichkeit rechnen, daB der Staat
die Missionsschulen eines Tages iilbernehmen wird. Damit wiirden die
Schwestern nicht iiberfliissig, die Arbeit des direkten Apostolates miite
ihnen dann offenstehen. Darin sollten schon heute Erfahrungen gesammelt
werden. Es wire auch zu iiberlegen, inwieweit Konstitutionen und Satzun-
gen auf eine solche Lebensweise umzuformen sind. Man darf und muf3 sogar
schon heute die allgemeine Forderung des Einsatzes der Schwester im direk-
ten Apostolat stellen. Die Emtlastung, die dem Priester dadurch mdoglich
wiirde, kime der Missionsarbeit duBerst zustatten. Auch wird es notig sein,
spezialisierte Ordensschwestern heranzubilden und einzusetzen. Auf den
Einsatz spezialisierter Briider hinzuweisen, erlibrigt sich, da wohl kein
Bruder fin die Mission hinauszieht, ohne auf diesem oder jenem Gebiet Fach-
mann zu sein. Damit ist dem Bruder ein Doppelies moéglich: die Heranbil-
dung der Afrikaner zu Fachleuten und die Schaffung eines christlichen
Milieus durch das gleichzeitige Wachstum des Afrikaners im Christentum
und Fachkdénnen. Die Méingel der neu sich bildenden afrikanischen Gesell-
schaftsordnung gerade in dieser Richtung sind tiefgehend. Hier liegt dann
der eigentliche Sektor, auf dem das Laienapostolat, wie wir es heute wver-
stehen, zu arbeiten hat.

Die bisher vorgelegten Lasungen sind gut und notwendig. Sie beriihren
indessen noch nicht das eigentliche Problem, um das es heute in Afrika
geht. Die Kirche mag fiir die Verchristlichung des einzelnen und der Massen
noch so wiele Katechisten, Briider, Schwestern und Priester, Schulen und
Katechumenate, Vereine und Gruppen in Bewegung setzen, wenn es ihr
nicht gelingt, der neu entstehenden afrikanischen Gesellschaftsordnung ein
christliches Gesicht zu geben, werden alle diese Arbeiten wenig miitzen.
Gewil3 ist zu wiinschen, daf3 diese innerkirchlichen Kréfte in immer grofie-
rem MaBe eingesetzt werden. Aber selbst gesetzt den Fall, es gdbe genug
Priester, Briider, Schwestern und Katechisten, so wire damit der Ruf nach



334 Das katholische Missionswerk

Laienaposteln durchaus micht iiberfliissig geworden. Der Getaufte,
nicht geweihte Christ ist kraft seiner Sendung als Christ Konsekrator des
Milieus, in dem er sein Christentum leben, bewihren und zum Ausstrahlen
bringen muB. Uns Heutigen dréngt sich die Forderung nach Lalenaposteln
wegen des mangelnden Personals auf. Sie sollte jedoch nicht zuerst von
dieser Seite aus gesehen werden. Hier liegt nicht die letzte Begriindung des
Rufes nach Laienaposteln. Wir brauchen eine Elite, weil es Aufgabe der
Laien ist, christliches Milieu zu schaffen. P. X. Seumois, Generalsekretér
der Weien Viter, sagt mit Recht: .Die Strukturbildung des afrikanischen
christlichen Laientums ist das entscheidende Element, das schlieBlich der
afrikanischen Gesellschaftsordnung ihr Gepridge geben wird. Die Afrikaner
werden Christen, Laizisten, Kommunisten sein, je nachdem die augenblick-
lichen Eliten sich ihrer christlichen Verantwortung bewufit sein werden
oder von ihrer materialistischen Ideologie getragen sind.“ Afrika erwacht
zu nationalem SelbstbewulBtsein. Wir kennen die Folgen enster genossener
Freiheit von anderen Lindern her, die noch dazu nfe so stark unter ihren
Herren standen wie der Afrikaner. Wird dieser nicht alles, was weiBe Haut-
farbe zeigt, aus Afrika vertreiben, wenn die Stunde der Freiheit geschlagen
haben wird? Schon neigen viele dazu, auch den Missionar zu den Kolonisa-
toren zu zdhlen. Daraus ist die Begriindung des Laienapostolates wiederum
klar ensichtlich. Die Kirche hat bis jetzt in Afrika nur ihren zukiinftigen
Priestern eine abgeschlossene Bildung vermittelt. Sie sah klar, heute mehr
denn je, die Notwendigkeit eines einheimischen Klerus. Dieser Eifer darf
unter keinen Umstdnden zum Stillstand kommen. Heute aber mufB3 beides
in intensiverer Weise geftrdert werden: Klerus und Laien. DaB sich die
schwarzen Christen zum Laienapostolat eignen, beweisen Tatsachen. Sie
sind stolz darauf, wenn sie in die apostolische Tatigkeit einbezogen werden,
wenn sie sich mit den Apostolatssorgen ihrer Hirten enge verbunden fiihlen,
wenn gie eine Verantwortung in der Kirche haben. Sie bringen auch Fihig-
keiten fiir das Laienapostolat mit, die nur in die nichtigen Bahnen gewiesen
werden miissen.

Leider fehlt es noch stark an der Durchorganisierung der
Laienarbelit. Sie muB aber geschehen. Die afrikanische Gesellschafts-
ordnung geht unausweichlich den Weg wie die europiische, den Weg der
Atomisierung, Stimme und Sippen zenfallen. Die Katholische Aktion wird
miit Recht die apostolische Antwort der Kirche auf diese neue Gesellschafts-
struktur genannt. Diese Antwort kann nicht von Afrika allein gegeben
werden. Das Problem des Aufbaues der Katholischen Aktion in Afrika geht
die ganze Kirche an. Sie trigt fiir seine gliickliche Losung die Verantwor-
tung. Gewil niitzt das Miihen der Gesamtkirche ohne die Aktivierung des
ortlichen Apostolates nicht viel, aber anderersefts wird es ohne dieses welt-
weite Hinterland der Handvoll Priester und Ordensleute, denen notwen-
digerweise der Blick fiir das Ganze fehlt, nicht gelingen, ein nachhaltiges,
ortlich begrenztes und nach den jeweiligen Notwendigkeiten und Brenn-
punkten ausgerichtetes Apostolat auszubauen.

Darum fst die erste Forderung, die auch verwirklicht wird, die Zusam-
menfassung der Bemiihungen des Laienapostolates Afrikas in den Inter-
nationalen Katholischen Organisationen (I. K. O.). Diese hé#tten zunichst
dafiir zu sorgen, daf3 der katholische Standpunkt auf internationalen Tagun-
gen vertreten wird, dam't tendenzidse Berichte mit ihren schidlichen Fol-
gen fir die katholische Sache aus deren Protokollen ferngehalten werden.
‘Andererseits miissen die Missionen fiir Sachbernichte und Informationen an
die I. K. O. sorgen, damit diese den katholischen Standpunkt in der wiin-
schenswerten Weise vertreten kénnen. Dann aber wire ihre Aufgabe die
Erfassung der Notwendigkeiten. Es muB festgestellt werden, wo technischer
Fortschritt, wo agranischer Fortschritt geboten ist; wo mehr Europier sind,
wo der Islam stark ist; was der Lehrer, die Krankenpfleger, die Evoluierten
usw. brauehen, Alles das sollte ausgehen vom Verbindungszentrum der



Das katholische Missionswerk 38D

I. K. O. zu den Missionen. Es wire nun durchaus falsch, wollte man iiberall
ganz Neues schaffen. Man mull von dem ausgehen, was schon da ist. Der
Aufbau mufBl einem spontanen Bediirfnis der einheimischen Christen ent-
sprechen. Die Laien sollten sich selbst organisieren, geistlich gefithrt durch
die Lehren und Richtlinien der Hierarchie und von ihr angespornt, aber
auch angeleitet durch die Ratschlige und Hilfe der Laien aus den christ-
lichen Landern.

Man wird beim Aufbau dieses Laienapostolates ein dreifaches zu ver-
christlichendes M:lieu unterscheiden miissen:

1."Das sog. Brauchtumsmilieu. Wir haben es dort, wo die alte Gesell-
schaftsordnung noch besteht. Dile Verchristlichung der Gesellschaft ist in
ihm nicht so schwer. Hierfiir miiBte die Tatigkeit der Marianischen Legion,
der Kongregationen, Bruderschaften und #hnlicher Einifichtungen ausrei-
chend sein. Damit ware aber nur die Verchrnistlichung der von der modernen
Entwicklung noch nicht oder kaum getroffenen Volksgruppen gesichert. Je
mehr die Entwicklung Afrikas voranschreitet, um so seltener wird dieses
Milieu werden und um so seltener wird daher diese relativ einfache
Methode des Apostolates geniigen.

2. Ganz anders aber sind die Forderungen dort, wo wir es mit enem
spezifizierten Milieu, etwa der Industrie, zu tun haben. Dieses Milieu findet
sich bei dem rapiden Fortschritt der Technik in Afrika immer hiufiger.
Hierfiir ist die Griindung e'ner katholischen Arbeiterbewegung, christlicher
Gewerkschaften, der Katholischen Arbeiterjugend erforderlich. Hinsichtlich
der KAJ im Kongo fithrte Msgr. Cardijn aus: Der Kongo z3hlt bei 15 Mil-
lionen Bewohnern mehr als eine Million schwarze Lohnarbeiter, die sehr
iibel zusammenleben. Gelingt es den Kommunisten, hier einzudringen, wird
die Lage fatal. Unter den Lohnarbeitern finden sich Tausende von Evoluier-
ten, die mehr lernen und auf gleichem FuBe m't den WeiBen leben wollen.
Auf der KAJ lastet die Aufgabe, das Laienapostolat unter diesen aufzu-
bauen. Sie muB sich den Zehntausenden zuwenden, die jedes Jahr nach dem
AbschluB3 der Schule in die Arbeit geworfen werden. Man mufBl diesen die
nachschulische Ausbildung geben, gesunde Entspannung vermitteln, ihnen
die Losung aller ihrer Probleme bieten und sie anleiten, einander zu helfen.
Aussprachekreise sollen gegriindet werden. Jungverheiratete will man in
der KAJ behalten. Die KAJ soll ein Seminar fiir Laten und eine nach-
schulische Form der Katechisierung der Mission se'n. In Leopoldville soll
ein Nationalsekretariat eingerichtet werden, das mit der Aktion der Vikariate
Kontakt hilt und diese zentralisiert. In jedem Vikariat werden Abteilungen
eingerichtet, die eng untereinander zusammenarbeiten, um so in aller Stille
zu wachsen. Neue Mitglieder miissen geworben werden. Die Schwarzen sol-
len Leiter sein, sollen aber von den WeiBen unterstiitzt werden. Die KAJ
will in der belgischen Heimat einen eigenen Dienst fiir den Kongo ein-
riichten. Man will Laienapostel zum Kongo schicken, die neben der fachlichen
auch eine missionarische Bildung erhalten.

Hinsichtlich des Gewerkschaftswesens sagt Msgr. Maury, daB sich die
Schwarzen leidenschaftlich in dasselbe h'neinstiirzen, weil sie in den Ge-
werkschaften sowohl ein Mittel der Bildung wie e'n Instrument zur Durch-
setzung ihrer Forderungen entdeckt haben. Die afrikanischen Syndikate
haben sfich sowohl zahlenm#Big wie auch qualitativ giinstis entwickelt. Wie
wichtig es ist, an der Spitze der Gewerkschaften Christen zu haben oder
christliche Gewerkschaften zu griinden, ist einleuchtend. 1945 noch war man
der Ansicht, daBl die Arbeiter im Kongo fiir das Gewerkschaftswesen nicht -
reif seien, aber schon 1946 begann man, gegen die Sozialisten, Kommunisten
und Liberalen eigene Gewerkschaften aufzubauen. So sind in Madagaskar,
Belgisch-Kongo, Franzosisch-Mittelafrika, Kamerun, Néigeria und in Siid-
afrika christliche Syndikate im Aufblithen. Dariiber hinaus miissen katho-
lische Arbeiterbewegungen ins Leben gerufen werden mit der Aufgabe,
christliche Grundsétze in der arbeitenden Bevolkerung heimisch zu machen



336 Das katholische Missionswerk

und die sozialen Lehren der Kirche in der Offentlichkeit zu vertreten und
durchzusetzen.

3. Womdoglich noch groBere Probleme gibt das wenig geschlossene. sehr
venschiedenartige Milieu der eigentlichen Evoluierten zu ldsen auf. Dieses
epstreckt sich tiber ganz Afrika und stellt die Intelligenz. Diese macht das
Afnika von morgen. Flir sie sind Techniker der verschiedensten Art noch
notiger als fiir die Arbeiter. Sie miissen die Laienapostel im Milieu der
Evoluierten formen. Durch das Studium der Erfahrung der Vergangenheit,
durch Fiihlungnahme mit der Elite, durch Festlegung der Methode der Zel-
lenarbeit zusammen mit Klerus und Hierarchie miissen sie tief eindrmingen
in d'e Bedfirfnisse. Das Ziel ist die Heranbildung einheimischer Fiihrer in
Selbstverantwortung. Man wird daher Zentrem einrichten miissen, die be-
sonders die brennenden Gegenwartsfragen vom Christentum her einer
Losung ndherfiihren. Man wird durch fliegende Teams die Wachsamkeit und
das Eingreifen der Kirche hinsichtlich der Lésung der Probleme eindrucks-
voll dokumentieren miissen. Abendkurse, Heranbildung von Aktivisten der
Katholischen Aktion miissen organisiert werden. Bei all dem ist es von
duBerster Wichtigkeit, daB die Schwarzen nicht nur in die flir sie wichtigen
Zweige der Technik auf den verschiedensten Gebieten eingefithrt werden.
Diese Aufgabe wird am besten und ehesten mit Hilfe der I. K. O. geldst
werden konnen. Die so Geschulten miissen auch wahre Apostel sein, sie
miissen ihre Aufgabe darin sehen, ihr Talent und ihre Kenntnisse in den
Dienst der christlichen Sache zu stellen,

Tabsdchlich erfdhrt man von erfreulichen Ansédtzen des Lai-
enapostolates. Von grifiter Wichtigkeit war die vom 8. bis 13. XII. 1953
abgehaltene katholische Laienfithrertagung von Entebbe, Uganda. 250 Ab-
geordnete aus 15 afrikanischen Lindern waren enschienen. 17 Bischéfe nah-
men teil. Prostaatssekretir Montini wverlangte in seiner im Namen des
Hl. Vaterns an den Kongrefi gerichteten Botschaft Treue, Weitsicht, Ent-
schlossenheit. An erster Stelle stehe die Heiligung der Familie. Die Tagung
war ein méachtiger Schritt voran in der Zusammenarbeit ,,umfassender
Bruderliebe“, In zahlreichen Missionsstationen kam es daraufhin zur Griin-
dung straff organisierter Gruppen des Laienapostolates mit Ausbildungs-
kunsen, wochentlichen und monatlichen Versammlungen und Einkehrtagen.
Eine &hnliche Schulungswoche veranstaltete die CAU (Cath. African Union)
von Siidafrika fiir drei Gebiete des Siidens. Aus 25 Missionen nahmen fiinf-
zig Delegierte teil. Man sprach liber die Organisation katholischer Aktions-
gruppen in den Reservationen und Stiddten, liber das Problem des Kinder-
reichtums, tiber Schulknappheit, staatsbiirgerliche Pflichten der katholischen
Fiihrer, iiber Rechnungsfiihrung und &hnliche Fragen. Es ist hier nicht
der Raum, die Organisation der Katholischen Aktion niéher darzulegen. Liest
man jedoch von ihrem straffen Aufbau, so wundert man sich nicht {iber die
Erfolge.

Neben dem Apostolat der Laien in der Mission ist von hervorragender
Bedeutung das Apostolat an den Laien aus der Mission, die
sich nach Europa begeben. Eine noch nicht erschienene Studie tut dar, daB
z. B. nach England 1939 nur 300 Studenten aus den Kolonialldndern kamen,
1953 aber schon 5154. Dazu kamen 7283, die nicht aus dem britischen Welt-
reich waren. Man schitzt, daB 25 bis 30% der iiberseeischen Studenten
katholisch sind; aber von zehn christlichen Studenten, die nach Frankreich
gehen, verlieren acht den Glauben. Ursachen? Ablehnung oder Gleichgiiltig-
keit der weiBlen Bevdlkerung, Hilflosigkeit der Farbigen gegeniiber Nah-
rung und Klima, Blirokratismus der Schulbehtérden, Schwere des Wohnungs-
problems, Enttduschung iiber das abendlindische Christentum. In dieser
Situation greifen die Kommunisten ein. Sie versprechen und leisten das, was
von christlicher Seite oft nicht geboten wird. Gewil geschieht von unserer
Seite aws manches. Die verschiedensten katholischen Organisationen der
westlichen Linder nehmen sich der Farbigen an. Die Schwierigkeiten blei-



Aus der Weltkirche 397

ben aber wegen der immer stirker werdenden Zahl dieser Studenten.
Wesentlich wére vor allem die Hilfeleistung auf internationaler Basis, der
Ausbau der schon bestehenden Organisationen und, was sehr wichtig ist, die
Aktivierung der europiischen Studenten und Familien. Von weittragend-
ster Bedeutung wire die Aufnahme auslidndischer Studenten in européische
Familien, da praktisch kaum besser als hier Gegenkrifte gebildet werden
gegen die Gifte, die der Student durch glaubenslose Umgebung und Vor-
lesungen in sich aufnimmt. Es ist nicht zuviel gesagt, wenn man betont,
daB die Sympathie eines einzigen dieser voriibergehend im Lande weilen-
den Einhe‘mischen ein wirksamerer Erfolg fiir die Missionsarbeit ist als die
Aussendung zahlreicher Missionare. Das Apostolat der Menschen gleicher
Kultur, Art und Sprache ist unendlich zielsicherer als die beste Doktrin, die
von Auslindern ins Land geschleust wird.

Die Worte eines hervorragenden afrikanischen Laienfiihrens aus Dahomey
geben Hoffnung, daB Afrika trotz aller Schwierigkeiten seinen Weg gehen
wird. Senator Ignatius Pinto sagte am Schlusse eines Referates auf der
22. Missiologischen Woche in Lowen: ,Trotz der offensichtlich starken
inneren Bewegung, in der sich diese groBen Volksmassen auf dem Wege
zu einer besseren Zukunft befinden, ist, so hoffen wir, bei einer entspre-
chenden Haltung tatigen Imnteresses unsererseits die Zeit micht mehr ferne,
wo sie aus dem lafgen, dunklen Tunnel, in den sie ein bdses Geschick viele
Jahrhunderte lang einsperrte, mit einem verdnderten Antlitz ihres Mensch-
seins hervorgehen werden, das von prichtiger Klarheit leuchtet und stolz ist,
schwarz zu sein, weil schén durch seine Geistigkeit.*

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Papst Pius XII. proklamiert des Fest der Arbeit

Die Rede, die der Stellvertreter Chnisti am 1. Mai 1955 auf dem Peters-
platze vor mehr als 150.000 italienischen Arbeitern und Arbeiterinnen hielt,
ist nicht nur eines der vielen und wertvollen Dokumente zur kirchlichen
Sozialdoktrin, sie hat dariliber hinaus die Bedeutung eines grofBlen Schrittes
auf jenem Wege, den Christentum und Kirche seit dem Ende des ersten
Weltkrieges zur Mithilfe beim Aufbau e'ner neuen Welt beschreiten. Aurh
wenn im Wesentlichen und Grundséatzlichen durch diese Rede nichts zu den
Ideen und Forderungen hinzugefiigt wurde, die schon Leo XIII., Pius XI.
und Pius XII bei jeder passenden Gelegenheit aussprachen, so wurde die
Rede dennoch zu einem Ereignis, €mem Markstein. Sie wurde es durch ihre
dufleren Umstidnde, durch ihren Ton, durch ihre bewufBife und autoritative
Bestimmung des 1. Mai zum christlichen Feste der Arbeit, das sogar im
liturgischen Kalender als Fest des hl. Joseph des Handwerkers eingetragen
wird. Mit einem gewissen Recht konnten die Liturgiker dariiber erschrecken,
nicht bloB weil der 1. Mai bisher das Datum eines Apostelfestes war und
weil es schon zwei Feste zu Ehren des hl. Joseph gibt, sondern weil der
Papst gerade in dem Augenblick das neue Fest ankiindigte, als eben das
jlingste liturgische Reformdekret der Ritenkongregation den Kalender zu-
gunsten des Herrenjahres von Helligenfesten weitgehend entlastete. Vor-
sichtig und zogernd Eingestellte hatten sogar befiirchtet, Rom wolle das
Fest ,Maria Konigin“ auf den 1. Mai festsetzen, um so gewissermaBen
unter dem Druck der nichtchristlichen Sfromungen, die einmal den Auftakt
zum revolutiondren 1. Mai gaben, nun auch diesen Tag fiir die Katholiken
und die Kirche zu beanspruchen. Falls bei Pius XII. diese oder &hnliche
Bedenken aufkamen, so haben sie ihn jedenfalls nicht beirrt, und seine
Stellungnahme zum 1. Mai will sehr bewuft zum mehr als symbolischen
Ausdruck werden fiir das Verhiltnis von Kirche und Arbeiterschaft und
von christlicher Arbeiterschaft und Welt zur Welt der Arbeitenden iiber-



338 Aus der Weltkirche

haupt. So gipfelte denn die Rede des Hl. Vaters in dem Satz, daBl gegeniiber
allen Gefahren des Irrtums und allen Machenschaften der Ungerechtigkeit
das Papsttum der zuverlissige Fiithrer, getreue Verteidiger und aufrichiige
Vater der Arbeiter sein wird, da es zur gottlichen Sendung der Kirche
gehore, alle Notleidenden zu fithren, zu schiitzen und zu lieben: ,Diese
Pflicht und Aufgabe wiinschen Wir, der Stellvertreter Christi, deutlich von
neuem herauszustellen, und zwar hier, an diesem 1. Mai, den die Welt der
Arbeit sich als eigenes Fest zuerkannt hat mit der Absicht, daB die Wiirde
der Arbeit von allen anerkannt werde und daB diese das soziale Leben und
die Gesetze inspiriere, die auf gerechte Verteilung von Rechten und Pflich-
ten gegriindet sein sollen. Wenn der 1. Mai so von den christlichen Arbeitern
aufgefaBt wird und sozusagen die christliche We.he empfiangt, ist er nicht
mehr Ursache von Zwietracht, Hal und Gewalttiatigkeit, sondern er wird
zu einer stets wiederkehrenden Einladung an die moderne Gesellschaft, das
zu vollbringen, was dem sozialen Frieden noch fehlt. Ein christliches Fest
also, d. h., ein Tag des Jubels iitber den greifbaren und fortschreitenden
Triumph der christlichen Ideale der groBen Familie der Arheit. Damit dieser
Sinn auch gegenwaiartig sei, ... teilen Wir euch Unseren EntschluBl mit, das
liturgische Fest des hl. Joseph des Handwerkens einzusetzen — wie Wir es
tatsdchlich tun — und ihm eben den 1. Mai zuzuweisen.“ {

Anlafl zur Rede des Hl. Vaters war die groBe Maifeier der christlichen
Arbeiterverbinde Italiens (ACLI) und die damit verbundene Feier des zehn-
jéhrigen Bestehens dieser Verbinde. Am 11. Mirz 1945 hatte Plius XII. den
ACLI in einer denkwliirdigen Audienz die &ffentliche Anerkennung gege-
ben und das Programm der Arbeitervereine im neuen Italien ummissen.
Damals, d. h. unmittelbar nach der Befreiung und in der ersten Phase
des demokratischen Aufbaues, hatten sich in Italien Einheitsgewerkschaften
gebildet, deren Leitung gemeinsam von Kommunisten, Sozialisten und
Christlichen gestellt wurde. Unter solchen Umstinden war das Vorhanden-
sein eigenstdndiger christlicher Arbeitervereine doppelt wichtig, sowohl
um die in den Gewerkschaften Eingeschriebenen vor marxistischer Infizie-
rung zu schiitzen als auch um den Geist Christi und des Evangeliums durch
organisierte und geschulte Gruppen in die Einheitsgewerkschaften zu tragen.
Es konnte nicht ausbleiben, daB die Versuche der Kommunisten, die Ein-
heitsgewerkschaft ganz in ihr Fahrwasser zu schleppen, bald dazu fiihrten,
dafi Christliche und andere aus der Einheitsgewerkschaft austraten und den
Verband der Freien Gewerkschaften Italiens bildeten, denen die ACLI so-
fort ansehnliche Mitgliederbestinde sicherten. Die neuen Gewerkschaften
entwickelten sich sehr erfreulich, und es ist bezeichnend, wie ihr EinfluB
steigt und ihr Anhang wichst. Dadurch sind die ACLI durchaus nicht iiber-
fliissig geworden, da erstens die freien Gewerkschaften nicht streng kon-
fessionell sind und zweitens ihre Aufgabe nicht in der religidsen Schulung
der Mitglieder liegt. Die ACLI sind die erste christliche Arbeiterbewegung
Italiens im Vollsinne des Wortes; sie nahmen einen fiir Auenstehende bei-
nahe tiiberraschenden Aufschwung. Neben der Betonung der berechtigten,
sozialen Forderungen insistieren die Arbeiterverbinde auf der Notwendig-
keit und den geeigneten Methoden, die italienischen Arbeiter zu heben, ihr
Selbstbewuf3tsein und ihre Initiatve zu wecken. Die ACLI sind offen katho--
lisch und zeigen sich allen Interessenkreisen der Arbeiterwelt aufgeschlos-
sen. Sie wollen jenes Klima schaffen, das eine Heimholung der von der
kommunistischen Propaganda beeinfluBten Arbeitermassen erméglicht. Durch
»aktive Présenz® muf EinfluB auf alle Strukturen und Organe der Gesell-
schaft gewonnen werden, bis hinauf in das Parlament und in die Ministe-
rien. Ein solches Aktionsprogramm legt notwendigerweise ein besonderes
Gewicht auf die Einzelbildung der Arbeiter, die durch eine ganze Skala
von Kursen und Schulen betrieben wird, um die Arbeiter nicht bloB
religios zu formen, sondern auch zur Teilnahme am produktiven, gewerk-
schaftlichen und administrativen Leben zu befihigen.



Aus der Weltkirche 339

Von Anfang an stellten sich die christlichen Arbeiterverbinde und die
freien Gewerkschaften sehr entschieden auf den Standpunki, daB der
1. Mat als Tag oder Fest der Arbeit den christlichen Schaffenden
und den Katholiken Ifaliens wenigstens ebenso gehdre wie den Kommu-
nisten und Sozialisten. Prinzipiell und taktisch ist dies heute dile einzig
richtige Haltung. Es wéire iibrigens schwer, einen zweiten Tag neben dem
1. Mai als Tag der Arbeit volkstiimlich zu machen. In Belgien halten sich
die christlichen Gewerkschaften, die der sozialistischen Richtung zahlen-
maiBig gleichstehen, noch immer vom 1. Mai fern und begehen am Sonntag
nach dem 15. Mai eine ,Rerum-Novarum®“-Feier. Das 146t sich aus der revo-
lutionéiren Vergangenheit des 1. Mai erkldren; zum Gliick brauchen die
christlichen Arbeiterverbinde Italiens nach 1945 nicht mehr mit solchen
Hemmungen zu ringen; sie wollen in der Offensive stehen.

So feierten denn auch am 1, Maj 1955 Christliche und Kommunisten in
Rom zu gleicher Stunde den Tag der Arbeit. Das Massenfest der ACLI be-
gann am Vormittag mit dem hl. MeBopfer auf der Piazza del Popolo; daran
schlossen sich die Gewerkschaftsreden an. Am Nachmittag zogen 150.000
Arbeiter und Arbeiterinnen — nicht bloB aus Rom — in einem imposanten
Aufzug vom Zentrum der Stadt zum groBlen Petersplatz, um «dem Papste
zu huldigen, zu danken und ihm die vernschiedenen Produkte der Arbeit des
schaffenden Volkes als Geschenke anzubieten. Pius XII. stimmte seine An-
sprache zum zehnten Jahrestag der ACLI bewullt auf den 1. Mai als den
Tag der Arbeit ab. Wir haben den entsprechenden Teil der Rede bereits
hervorgehoben. Der Papst sprach zu den Arbeitern, stellenweise sogar in der
Form des Dialogs, als ihr von Christus beauftragter Fiihrer, Verteidiger und
Vater. Es war weder seine Absicht, nochmals die Theologie der Arbeit zu
entwickeln, noch auch die dringenden sozialen Probleme zu ertrtern. Er
wollte nur den christlichen Arbeiterverbidnden einige ihrer Hauptaufgaben
besonders empfehlen, die alle im Ziele der ACLI- wurzeln, ndmlich das
Zugegensein Christi bei denen, die in der Welt der Arbeit leben,
lebendig zu machen sowie das christliche Leben im Arbeiter zu
erhalten und zu mehren. Daraus ergibt sich von selbst die Notwendigkeit,
die Kenntnis der Glaubenslehre und der von der Kirche erklidrten sittlichen
Weltordnung zu vertiefen. GroB ist das Bediirfnis emner methodischen und
immer den Ortlichen Verhiltnissen angepaBten Bildung. Doch ebenso not-
wendig ist es fliir die Arbeit zur Ausdehnung des Reiches Gottes, daB der
christliche Geist der Einheit und Selbstlosigkeit den schidigenden Einbruch
des personlichen Ehrgeizes oder der Eifersiichtelei von Sondergruppen ver-
hindere. (Nota: Es wire e'n helles Wunder, wenn den katholicchen Krif-
ten Italiens, bis hinein in die Kreise der Christlich-Demokratischen Partei,
immer Spannungen erspart blieben, Ist das liberhaupt moglich und gesund?
Es darf jedoch nicht zu verhdngnisvollen Spaltungen auf dem Felde der so
notwendigen Aktion kommen. Schwierigkeiten dieser Art hatten sich vor
nicht allzu langer Zeit auch bei der Jugend der Katholischen Aktion Italiens
angemeldet, zum Teil vielleicht unter dem Einflu franzésischer Ideenrich-
tungen).

Ein spezieller Grund, weshalb die gediegene religitse Bildung der Ar-
beiter gepflegt werden muB, sind die Angriffe des Feindes Christi, ,der seit
langer Zeit Unkraut unter dem italienischen Volk sét, ohne da er immer
und iiberall geniigenden Widerstand von seiten der Katholiken finde. Zu-
mal in der Arbeiterschicht tat und tut er alles, um falsche Ideen iiber den
Menschen und die Welt, iiber die Geschichte und iiber den Aufbau der Ge-
sellschaft und Wirtsehaft zu verbreiten®. Soll der katholische Arbeiter wehr-
los vor diesen falschen Ideen stehen? Die wahre und tiefe religitse Bil-
dung des erwachsenen Christen und besonders des Arbeiters ist eine der
Hauptaufgaben des modernen seelsorglichen Wirkens, und die ACLI sollen
diese Bildungsarbeit stdndig vervollkommnen, damit sie so jenes Apostolat
des Arbeiters unter den Arbelitern ausiiben, das Pius XII. empfahl.



340 Aus der Weltkirche

Eingehend widerlegte der HI Vater die weithin verbreitete Verleum-
dung, die Kirche sei eine Verbiindete des Kapitalismus gegen die Arbeiter.
Ein ldngerer Absatz der Rede richtete sich an die , Enttiuschten® unter den
italienischen Katholiken, ,d'e vom Einsatz der katholischen Krifte im
offentlichen Leben des Landes mehr erwartet hitten“. Diesen ,Enttiusch-
ten“ soll ein Weg zur Erneuerung der Zuversicht gezeigt wenden, ein Weg,
der aber auch Forderungen stellt. Eine Klage der Enttiuschten, zumal
unter der Jugend, besteht darin, daB ihre Moglichkeiten und Fihigkeiten
keinen Platz zur Auswirkung finden. Eine Antwort gibt hier schon das
Programm der ACLI, das die tatsichliche Beteiligung der abhingigen Arbeit
am Aufbau des wirtschaftlichen und sozialen Lebens der Nation verlangt
und darauf besteht, daB innerhalb der Betriebe jeder einzelne wirklich als
wahrer Mitarbeiter anerkannt wird. Der Einsatz der christlichen Krifte
im dffentlichen Leben hat zum Ziele, gute Gesetze und zeitgemiBe Ein-
richtungen voranzutreiben. Aber weder neue Gesetze noch neue und zeit-
gemiBe Einrichtungen genligen, um dem einzelnen die Sicherheit zu geben,
dafB er vor jedem miBbriuchlichen Zwang geschiitzt ist und sich im sozialen
Leben frei entfalten kann. Es wird alles umsonst sein, wenn der einfache
Mann in der Angst lebt, der Willkiir ausgeliefert zu sein, dem guten oder
bosen Willen der 6ffentlichen Funktionidre, wenn er feststellt, daf im tag-
lichen Leben alles von ,Beziehungen“ abhingt, wenn er hinter der Fassade
dessen, was Staat heifit, das getarnte Spiel michtiger organisierter Grup-
pen argwohnen muB. Die christlichen Krifte miissen die Herrschaft der
hohlen Phrase und der tduschenden Versprechungen i#chten, so daf3 der ein-
fache Mann sich in seinen rechtmiBigen Forderungen und Erwartungen
gestiitzt fiihlt. Man mufl3 eine 6ffentliche Meinung schaffen, die, ohne skan-
dalsiichtig zu werden, mutig und offen auf Personen und Verhiltnisse hin-
weist, die den guten Gesetzen und Einrichtungen nicht entsprechen oder
wirkliche Zustinde aus Selbstsucht verbergen. Andererseits ist es ebenfalls
wahr, dal es micht geniigt, um dem einfachen Biirger EinfluB zu verschaf-
fen, ithm den Stimmzettel in die Hand zu geben: , Wenn er sich den fiihren-
den Schichten beigeselien will, wenn er bisweilen zum allgeme’nen Besten
dem Mangel an fruchtbaren Gedanken abhelfen und den eindringenden
Egoismus iliberwinden will, mu3 er selbst die notigen inneren Krifte und
den brennenden Wrllen besitzen, dazu beizutragen, daB in das gesamte
offentliche Wesen eine gesunde Moral einstrémt.“ Hier melden sich wieder
die Schulungsaufgaben, die in den ACLI zu erfiilllen sind: .Euer Wirken
vollzieht sich auf dem so entscheidenden vorpolitischen Felde. Fiir euch
handelt es sich darum, den wahren christlichen Arbeiter durch eure soziale
Formung fiir das gewerkschaftliche und politische Leben zu bilden und an-
zuleiten und seine gamze Ex'stenz durch eure soziale Aktion und ewren
Sozialdienst zu stiitzen und zu erleichtern. Setzt also ohne Kleingliubigkeit
die bis jetzt geleistete Arbeit fort; damit werdet ihr Christus einen un-
mittelbaren Zugang zur Welt des Arbeitens erdffnen und einen mittelbaren
auch zu den anderen Gesellschaftsschichten.®

II. Soziale, sittliche und kulturelle Probleme in pipstlichen Schreiben
und Reden

1. Aus der Osteransprache an die auf dem Petersplatze versam-
melten Gléubigen (10. April 1955) wollen wir einige Gedanken festhalten,
zunéchst den ‘an die Verantwortlichen der Erde gerichteten Aufruf, ,daB
sie auf beiden Erdhilften in ehrlicher Bereitschaft zu bleibender Verstin-
digung Vertrige schlieBen, die den Frieden sichern, eine zunehmende Ent-
waffnung einleten und so der Menschheit das Zerstérungswerk eimes neuen
Krieges ersparen; daB sie im Inneren der Vilker Gesetze und Verord-
nungen erlassen, die stets auf das allgemeine Wohl ausgerichtet sind, die
Memnschenwiirde und die Freiheit zum Guten achten, die soziale Gerechtig-
keit und die Bruderliebe férdern.“ ,Wir danken dem Herrn, daB er das



Aus der Weltkirche 341

Sinnen der Menschen milderen Friedensplinen zugewandt hat.“ Ferner
vermerken wir die an die Wegbereiter der modernen Wissenschaft und
Technik adressierte Ermutigung, dem Wohle der Menschheit zu dienen
(friedliche Verwendung der Atomenergie, Studien zur Ldsung der Eréh-
rungsfrage). Im selben Zusammenhang warnte der Hl. Vater davor, das
Geheimnis, das allem Leben zugrunde liegt, durch unvorsichtige Eingriffe
oder durch eine gewaltsame Verdnderung seiner Daseinsbedingungen anzu-
tasten, z. B. durch Wirkstoffe, wie eine gesteigerte Radioaktivitdt, der ge-
gentiber die Schwelle biologischer Vertriglichkeit noch unbekannt ist.

2. Am 24. April hielt Pius XII. eine Ansprache iiber Naturwissen-
schaft und Philosophie vor der Vollversammlung der Pipst-
lichen Akademieder Wissenschaften. Folgende Punkte kamen
zur Darlegung: die Naturwissenschaften als Enthiillung der Absichten des
Schopfergottes; die vollige Neuheit der naturwissenschaftlichen Konzeptio-
nen; das Suchen nach einigenden Grundbegriffen; das Auseinanderklaffen
von Philosophie und moderner Wissenschaft; die mechanistischen Theorien
und ihr MiBerfolg; die Gefahr der Skepsis und die Notwendigkeit des stin-
digen Kontaktes der Naturwissenschaften mit einer kritisch realistischen
Philosophie; die Lehraufgabe des Naturwissenschaftlers. Kurze Zeit vorher
hatte der Hl. Vater 14 neue Mitglieder der P#pstlichen Akademie der Wis-
senschaften ernannt, darmunter die Nobelpreistrdger Louis de Broglie, Pro-
fessor der theoretischen Physik an der Sorbonne in Paris; Otto Hahn, Pro-
fessor der Chemie in Gottingen; Werner K. Heisenberg, Professor der theo-
retischen Physik in Gottingen; Walter R. HeB, Professor der Physiologie in
Zurich, und Max von Laue, Professor der Physik in Gottingen.

3. In einem Schreiben vom 8. Mai 1955 an den ,Internationalen
Bund der Christlichen Arbeiterbewegungen® (Fédération
Internationale des Mouvements Ouvriers Chrétiens) unterstreicht der Papst
die Notwendigkeit und Niitzlichkeit des Zusammenar-
beitens auf internationaler Ebene. ,Der internationale Zusam-
menschluB auf den verschiedensten Gebieten nimmt teils durch das Voran-
gehen der Regierungen, teils durch die private Initiative immer weitere
AusmaBe an. Auch wer, nicht ohne Grund, auf diesem Gebiete die Gefahr
eines Uberwucherns des Organisatorischen zu bemerken glaubt, wird immer
darauf bedacht sein miissen, daBl der Einfluf chrnistlichen Denkens und Han-
delns moglichst stark sei. Hier liegt also eine notwendlg zu lésende Aufgabe,
die zum Besten der Kirche und des christlichen schaffenden Volkes direkt'
oder indirekt in den Gremien amftlicher und nichtamtlicher internationaler
Zusammenschliisse wahrzunehmen Ihnen obliegt.“ — ,Das Bild einer auf
internationalem Feld geeinten katholischen Arbeiterschaft mag vor allem
Ihre Jugend anziehen und begeistern. Aus nicht wenigen Lindern kommen
Klagen, daB der junge Mensch, gerade wenn seine engsten personlichen,
meist materiellen Interessen einigermaBen gesichert sind, fiir die Fragen
und Notwendigkeiten der Allgemenheit wenig aufgeschlossen ist. Er hilt
sich von ihnen fern. Indes kann es doch nicht sein, daB er nicht ansprechbar
wére. Er darf nicht versagen gerade jetzt, wo vielfach lang gehegte Bestre-
bungen der Arbeitenschaft im gesellschaftlichen Leben Wirklichkeit werden.
Ihr internationaler ZusammenschluB mége den Eifer des jungen Arbeiters
fir die katholische Sache und ihre Ausstrahlung in das ganze Dasein an-
spornen.“ — ,Wir sehen in IThrem internationalen ZusammenschluB die Ge-
wihr, daB in weiten Kreisen des schaffenden katholischen Volkes eine ein-
heitliche Linie wirksam wird, den Staat und die Gesellschaft zu gestalten.
Gerechtigkeit und Liebe in den persénlichen Beziehungen der Menschen
leiden fast iliberall, weil man, und das gerade im Namen der Gerechtigkeit
und Liebe, zu viel oder am falschen Platze organisiert hat. Der Soziallehre
der Kirche entspricht dies nicht. Man soll das Gewissen, die personliche
Verantwortung nicht wegorganisieren; man soll die kleineren Lebenskreise
erhalten oder wieder anregen, man soll von unten her der Verantwortlich~



342 Aus der Weltkirche

keit der Menschen fiir ihre gemeinsamen Ziele wieder Raum schaffen. Dann
wird auch der Staat auf Biirger zdhlen konnen, die von ihrem Stimmrecht
guten Gebrauch zu machen wissen, und auf Volksvertreter, die nicht wie
ein Schilfrohr im Winde zufilliger und unsachlicher Interessen sind. Wenn
Sie mit Ihrer internationalen Vereinigung einheitlich in dieser R!chiung
vorstoflen, so hat die Kirche und m't ihr die menschliche Gesellschaft viel
gewonnen. Sie arbeiten dann nach einem praktischen Programm, das an
Gottes Ordnung orientiert ist und nicht auf der Linie eines diesseitigen
Humanismus oder Sozialismus liegt, wie immer sie sich nennen oder tarnen
mogen.* (Der Brief des Hl. Vaters war an den Hochw. Herm Josef Schmitt
und Herrn Josef Gockeln, Beauftragte der ,Fédération Internationale des
Mouvements Ouvriers Chrétiens®, adressiert. Den AnlaB hatte der 'inter-
nationale Kongre3 der Foderation gegeben; es war der erste nach dem
zweiten Weltkrieg und fand in Diisseldorf vom 10. bis 15. Mai 1955 statt.)

4, Mitte Mai tagte in Salamanca die X V. Soziale Woche Spa-~
niens, die sich die Berufsmoral zum Thema gestelll hatte. An diese
Versammlung erging unter dem Datum des 30. April 1955 ein im Auftrage
des Papstes von Msgr., Angelo Dell’Acqua, Substituten am Staatssekretariat,
unterzeichnetes Schreiben, das gleich am Beginn von der Ablehnung einer
Ordnung der wirklichen und objektiven Gerechtigkeit spricht, die durch
eine rein subjektive ,Situationsethik* ersetzt werde, liber deren Irrungen
der HI. Vater am 23. Mirz und am 18. April 1952 gesprochen habe. Ferner
wird auf jene hingewiesen, die dem Moralgesetz eine bindende Kraft fiir
das offentliche, wirtschaftliche und soziale Leben nicht mehr zuerkennen
wollen. Es ist daher notwendig, die Beziehungen zwischen Moral und Be-
rufstétigkeit griindlich zu beleuchten. Ein Beruf ist eine personliche Tatig-
keit, die in Beziehung zur Gemeinschaft ausgeiibt wird, also mit transzen-
denter Zielsetzung, auch wenn die betreffende Arbeit dem Lebensunterhalt
dient. Berufstatigkeit ist ihrem Wesen nach gemeinschaftsbezogen, sie wird
zum Wohle des Néchsten und der Gemeinschaft ausgeiibt, und durch sie
beteiligt sich der Mensch am sozialen Leben. Als derartige menschliche
Tatigkeit wird sie durch eine ethische Richtschnur, durch das christl'che
Sittengesetz, normiertf. Die im Berufsleben vorkommenden oder mdéglichen
VerstoBe gegen die Verkehnsgerechtigkeit, gegen die distributive und
soziale Gerechtigkeit, werden mit Einzelheiten erwihnt.

5. In der pépstlichen Ansprache vom 6. Juni 1955 an die Teilnehmer
am VII. Italienischen KongreB der Christlichen Arbeit-
geber lesen wir folgenden Satz: ,Die Betonung der primiren Wichtigkeit
des Privatunternehmens gegeniiber der subsidiarischen Tiatigkeit'
.des Staates ist stets einer der wesentlichen Punkte der christlichen Sozial-
doktrin gewesen. Damit will niemand den Nutzen oder auch, in einzelnem
Fillen, die Notwendigkeit einer Dazwischenkunft der 6ffentlichen Gewalten
leugnen; man will nur den wirklichen Tatbestand unterstreichen, daf die
menschliche Penson, genau so wie sie das Ziel der Wirtschaft ist, auch deren
wichtigste antreibende Kraft darstellt. Heute hat sich mehr denn je eine
breite Diskussion dieser These entsponnen, eine Diskussion, die mehr durch
Taten als durch Worte erfolgt.«

6. E_‘nergfroﬁenMengerb'm.i-scher Eisenbahner erteilte Pius XII.
am 26. Juni eine Audienz im Petersdom, die in mancher Beziehung an das
Zusammenstromen der Christlichen Arbeiter am 1. Mai erinnerte. Die Rede,
die der Papst bei dieser Gelegenheit hielt, begann mit stark optimistischen
Akzenten: ,Es fehlen heute nicht dle Anze'xchen einer Lage, die sich stin-
dig bessern will; wenn auch noch niemand seine Bemiihungen miBigen dart,
so diirfen wir doch die Hoff-nung hegen, daB3 bessere Zeiten sich vorbereiten,
auch in der Welt der Arbeit ... Ja, die Zuvensicht wird stirker, daB jener
Tag nicht mehr allzu fern ist, an dem der Irrtum iiberwunden und die Rich-
tigkeit der christlichen Losung der sozialen Probleme erkannt sein wird,
der Tag., an dem emne wirkliche und michtige Riickkehr der arbeitenden



Aus der Weltkirche 343

Scharen zu Jesus Christus, dem einzigen Lehrer und géttlichen Retter, an-
heben wird.“ Auch im Glauben der romischen Eisenbahner und in ihrer
Treue zum Stellvertreter Christi sieht der Hl. Vater ,ein Vorzeichen dafiir,
daB sich eine geklirte Zeit vorbereitet, im Frieden mit Gott und in der
Bruderliebe unter den Menschen.“ Trotz dieser Auferstehung in den christ-
lichen Kreisen der Arbeiter bleiben unvermindert manche groBen Sorgen
bestehen. Die Christenheit jedes einzelnen Volkes dst ein Teil des Mystischen
Leibes Christi, und wo immer der Feind einen Angriff unternimmt, schldgt
er unvermeidlich den ganzen Leib Christi. Wegen dieser gemeinsamen,
auch fiir das christliche . Italien gemeinsamen Gefahr ,muB in euch der
Entschluf3 feststehen, mit allen Menschen von gutem Willen zusammenzu-
arbeiten, um den Geist der Uneinigkeit und des Hasses zwischen den Glie-
dern eines und desselben Volkes zu bekdmpfen.*

Hierauf sprach der Papst in sehr klarem Worten i{iber das Recht der
Arbeitenden, starke Organisationen zu bilden, und iiber die Art und Weise,
wie diese Organisationen die Rechte der in ihnen Organisierten verteidigen
miissen und dirfen: ,Kein wahrer Christ kann etwas daran auszusetzen
finden, wenn ihr euch in starken Organisationen vereinigt, um, bei gleich-
zeitiger voller Anerkennung eurer Pflichten, eure Rechte zu schiitzen und
eine Besserung eurer Lebensbedingungen zu erreichen. Ja, gerade deshalb,
weil die einmiitige Aktion aller Gruppen einer Nation eine christliche Ver-
pflichtung ist, darf keine dieser Gruppen das Opfer der Willkiir und der
Unterdriickung durch andere werden. Ihr handelt also vollkommen in Ein-
klang mit der Sozialdoktrin der Kirche, wenn ihr mit allen sittlich erlaubten
Mitteln eure legitimen Rechte verteidigt. Wir haben gesagt: mit allen sitt-.
lich erlaubten Mitteln. Es ist micht notig, euch daran zu erinnern, dafi Ge-
waltakte, die eine Verletzung der Freiheit und der Giiter anderer Menschen
darstellen, flir wahre Christen gar nicht in Betracht kommen. Wenn Christen
die Macht ihrer Organisationen einsetzen, um ihr Recht zu erlangen, dann
gehort es sich, dall sie zuerst jene Mittel gebrauchen, die geeignet sind, ein
friedliches Einvernehmen zu erzielen. Es mufl auch iiberlegt werden, ob die
. erstrebten Resultate in einem verniinftigen Verh&linis zu dem Schaden
stehen, der aus dem Gebrauche der Macht erwachsen wiirde, Diese Verant-
wortung lastet in besonderer Weise auf Berufsklassen wie der euren, christ=-
liche Eisenbahner, deren Arbeit von vitaler Bedeutung fiir die Wirtschaft
der ganzen Nation ist.“ Die Kirche will durchaus die soziale Aktion, und
zwar ein rechtzeitige, einmiitige und moglichst entschlossene soziale Akt.on,
~aber nicht jene Aktion, die aus dem HaB geboren wird oder die sich nur °
um das materielle Leben sorgt und dabei die hoherliegenden Werte der
Seele nicht kennt oder verneint. Es ist der Kirche #ulBerst viel daran ge-
legen, dal das soziale Problem gelost wird, aber micht so, dall unterdessen die
Seelen verlorengehen.“ (Wohl ein Hinweis auf eine gewisse Tendenz, zuenst
und sogar in Verbindung mit antichristlichen Kraften die soziale Frage mit
allen Mitteln ohne Auswahl zu losen!)

III, Papst Pius XII. spricht iiber Bedeutung und Gestaltung des Films

Am 21, Juni 1955 gewihrte der Hl. Vater den Vertretern der italieni-
schen Filmindustrie im Peternsdom eine grofie Audienz. In seiner Ansprache
entwickelte der Stellvertreter Christi ein doppeltes Thema: die Bedeutung
der Filmkunst; der ideale Film in seiner Beziehung zum Zuschauer.

1. Die Bedeutung der Filmkunst. Man kann heute von einer
wirklichen ,Filmwelt* reden, sowohl auf der kiinstlerischen als auch auf
der wirtschaftlichen und technischen Ebene, und diese . Filmwelt* ist die
Quelle eines auBerordentlich weiten und tiefen Einflusses auf das Denken,
die Gewohnheiten und das Leben vor allem der bescheidenen Volkskreise,
denen der Film oft die einzige Entspannung bietet, und ebenso der Jugend,
die sich durch dieses leichte und angenehme Mittel an Kenntnissen und
erwiinschten Erfahrungen zu bereichern sucht. Fiir das Jahr 1954 wurden



344 Aus der Weltkirche

12 Milliarden Kinobesucher gez&hlt, und zwar 2,5 Milliarden fn den Ver-
einigten Staaten, 1,3 Milliarden in England und 800 Millionen in Italien,
das an dritter Stelle stand. Wodurch iibt diese neue Kunst eine so starke
Anziehung aus? Zuerst einmal durch ihre Technik, die in immer vollkom-~
menerer Form flir den Zuschauer neue Welten und neue Erlebnisse zu
schaffen weil. Doch noch mehr als durch die Fortschritte der Technik stei-
gert sich die Anziehungsmacht des Films durch die Verfeimerung des
kiinstlerischen Elementes. Um aber zu den Wurzeln der Wirksamkeit des
Films vorzustoBen und seine Bedeutung richtig abzuschitzen, mul man sich
die Gesetze der Psychologie vor Augen halten, sowohl weil sie erklédren, auf
welche Weise der Film auf die Menschen wirkt, als auch weil sie bewuBt
angewandt werden, um die Zuschauer lebhafter zu beeindrucken. Ein-
gehende Studien werden in dieser Hinsicht gemacht, um den Film so zu
gestalten und dadurch seine Einwirkungskraft zu mehren, daBl er in Ent-
sprechung zur intimsten Struktur der Psyche deren Reaktionen moglichst
tiefgreifend anrege und insbesondere den Zuschauer durch eine Art Ver-
zauberung dazu fiihre, gewissermalBen sein eigenes Ich mit seinen psychi-
schen Dispositionen, intimsten Erlebnissen und verborgenen ungeklirten
Wiinschen in die Penson des Schauspielers hineinzuversetzen und so ‘mit
diesem mitzuleben, gleich als ob der Zuschauende selbst alles das lebe, was
sich da vor ihm bewegt. Durch diesen Einbruch der Filmwirkung in’ die
intimsten Dynamismen des Ichs des Zuschauers, in die Tiefen seiner Natur,
in die Tiefen seines UnterbewuBten und Unbewuliten kann der Zuschauer
ebenso in das Reich des Schonen, des Edlen, des Lichtes gefiihrt werden wie
auch in den Bereich der Finsternis und der Entartung, als ein Werkzeug
iiberméchtiger und entbundener Instinkte. Es liegt eben in der menschlichen
Natur, daB nicht immer alle Zuschauer die notige geistige Energie besitzen
oder bewahren noch auch die innere Reserve und oft den Willen, der be-
strickenden Anreizung zu widerstehen, um so sich selbst zu behernschen
und zu leiten. Ein anderes sekundires Element, das den Film fiir den Zu-
schauer anziehend macht, beruht ebenfalls darauf, daB er dessen aktiven
Psychismus geschickt einspannt, indem er durch fliichtige Suggestionen, die
scheinbar nebenséchlich sind, den Zuschauer zum Vorausahnen und Erwar-
ten anregt und ihm so das angenehme Gefiihl vermittelt, selbst zukiinftige
Situationen der Handlung vorauszuentwerfen. Der Zuschauer darf nicht
vorauswissen, er mufl in entwerfender und mittdtiger Spannung gehalten
werden.

Wegen dieser inneren Macht und wegen seines dokumentarisch belegten
groflen Einflusses auf die Massen des Volkes bis in ihre sittlichen Haltun-
gen hinein hat der Film die Aufmerksamkeit der biirgerlichen und kirch—
lichen Autoritdt, der Gemeinschaft und aller VerantwortungsbewufBten an-
gerufen. Die 6ffentlichen Gewalten haben das Recht, das gemeinsame zivile
und s‘ttliche Patrimonium zu verteidigen. Uncere Zeit wiirde 7war eme
unmittelbar von der Gemeinschaft ausgehende Verteidigung vorziehen; eine
einmutige Abwehr der verderblichen Filme durch eine kollektive Akt.on ist
duBerst wiinschenswert, bietet aber fiir sich allein keine hinreichende Hilfe,
da z. B, die kollektive Aktion der Privatinitiative rasch abflauen kanmn,
wahrend hinter dem Werben fiir den schlechten Film starke Gewinnaus-
sichten stehen und als gute Verbiindete die blinden Instinkte des Menschen
mit allen ihren traurigen und wilden Impulsen. Soll wirklich das zivile und
sittliche Erbgut des Volkes und der Familien mit sicherem Erfolg geschiitzt
werden, dann ist es Sache der offentlichen Autoritdt, durch gebiihrende
MafBnahmen die gefdhrlichsten Einflilsse zu verhindern oder einzuschrinken.
Einen entscheidenden Beitrag mochte der Hl, Vater von den Filmproduzen-
ten erwarten, die den Ubeln an der Wurzel steuern kénnen. Threm gewissen-
haften und abgewogenen Urteil verméchte niemand Inkonsequenz vorzu-
werfen, wenn es Dinge verwirft, die der Menschenwiinde, dem Wohl der
einzelnen und der Gemeinschaft, vor allem der Jugend, Schaden zufiigen.



Aus der Weltkirche 345

Die Filmproduzenten miissen ihre berufliche Autoritédt einsetzen, um unbe-
deutenden und verfiihrerischen Schauspielern den Weg zu wverbauen, um
gute, edle und schéne Darbietungen zu fordern, die zweifellos anziehend
sein konnen, ohne schwiil zu werden, und die den hochsten Grad der Kunst
zu erreichen vermdogen.

2.Derideale Film Vom idealen Film kann man sprechen: a) in Be-
ziehung zu den Zuschauern, fiir die er bestimmt ist; b) in Beziehung zu seinem
Objekt oder Inhalt; c) in Beziehung zur Gemeinschaft, auf die er den ihm eige-
nen Einflufl ausiibt. In der Ansprache vom 21. Juni wollte Pius XII. nur die erste
dieser drei Beziehungen untersuchen: Was miissen wir von einem
flirdieZuseheridealenFilm fordern ? Zuerst mufl er sich durch
Achtung und Ehrfurcht vor dem Menschen auszeichnen, da er ja zum Men-
schen spricht. Der Mensch besitzt eine ihm vom Schépfer eingepriagte Wiirde,
ist ein erstaunliches Wunderwerk und soll sich als Mensch in Freiheit leiten
gemilB den Gesetzen des Wahren, des Guten und des Schonen, so wie diese
Gesetze sich ihm aus der Natur, .der Gemeinschaft und der gottlichen Offen-
barung enthiillen. Der ideale Film will im Menschen das BewuBtsein se‘ner
Wiirde stirken; er spricht zum Menschen von den Moglichkeiten, das Gute
in sich und alle Fdhigkeiten zu entwickeln sowie recht zu gebrauchen. Ein
Film, der das versucht, hat schon die grundlegende Forderung, die an den
idealen Film zu stellen wére, erfiillt. Er muB3 jedoch auch ein Iliebevolles
Verstindnis fiir den Menschen bekunden und sozusagen mit dem Zuschauer
den kldrenden und erlosenden Weg durch die Wirrnisse, Schwierigkeiten
und Strebungen des Lebens gehen. Der ideale Film zeigt Verstindnis fiir
jede Lage, jedes Alter und auch fiir die verschiedenen Berufe. In der
Sprache, die sich den einzelnen Gruppen und Stufen anpaBt, erschlieBt er
den Sinn flir die Wirklichkeit des Lebens, deutet diese Wirklichkeit und
hilft, sie zu meistern. Als Kunstwerk taucht der Film die Wirklichkeit in
jene klinstlerische Schau, die den Stoff beherrscht, ohne ihn zu verfilschen.
Vom idealen Film erwartet man auBlerdem die Einhaltung der Versprechen
und die Befriedigung der Wiinsche, die er weckte bzw. machte. Millionen
von Zuschauern suchen im Film den Magier, der mit seinem Zauberstabe
alles umwandeln wird. Der ideale Film wird also eine Befriedigung bieten
miissen, zwar nicht fiir alle, selbst die unverniinftigsten Wiinsche, aber doch
fiir jene, die der Zuschauer mit gutem Recht hegt, Wiinsche venschiedenster
Art, je nach den Umstinden tiefere oder oberflichlichere Wiinsche. Vom
Film wird verlangt, daB er hilt, was er verspricht. Nicht selten sucht der
Kinobesucher in erster Linie Entspannung, Vergessen oder die Entfiihrung
in ein Traumland. Oft ist der Mensch ermiidet und gedriickt, und diesen
Zustdnden soll der Film entgegenkommen, dem Menschen so etwas wie
eine Waffenruhe, eine Rast, ein Verschnaufen zu génnen, jedoch stets, ohne
der Gemeinheit und der wiirdelosen Sensation zu verfallen, und ohne daB
der Zuschauer den Traum fiir Wirklichkeit nimmt. Endlich hat der ideale
Film auch eine positive geistig-sittliche Mission. Die ungeheuren EinfluB-
moglichkeiten, die er besitzt, soll er verwerten, um den Menschen zu helfen,
sich -auf dem Wege des Guten zu behaupten. Hier werden groBe Anforde-
rungen an das kiinstlerische Koénnen gestellt. Viele leichte Wege gibt es in
der Auswahl und Gestaltung der Stoffe, Wege, die den menschlichen In-
stinkten entsprechen und einen Kassenerfolg sichern, zugleich mit Applaus
und glinstiger Rezension in gewissen Zeitungen. Doch das alles hat nichts
mit der Erfullung einer idealen Pflicht gemein. In Wirklichkeit ist es Ab-
stieg und Verzicht. Der ideale Film macht sich nicht zum Diener gewissen~
loser Geschiftsleute. Andererseits ergeht er sich nicht in einem leeren Mora-
lisieren; er belehrt, indem er gewinnt und erfreut; er ist zugleich leicht
und tief, phantasievoll und wirklichkeitsnahe. Er fiihrt in d'e reinen Ge-
biete der Kunst und des Genusses, so daB der Zuschauer erfreut, befreit
und innerlich gehoben den Saal verldf3t.

Der Hl. Vater schloB seine Rede mit dem Bekenntnis, daB die Verwirk-

»Theol.-prakt. Quartalschrift“ IV, 1955 - : 24



346 Aus der Weltkirche

lichung eines idealen Films, so wie er von ihm gezeichnet wurde, nur das
Werk groBmiitiger Anspannung sein kann, m Dlenste des Geisies.

Zwei Wochen spiter, am 6. Juli, verdffentlichte der ,Osservatore Ro-
mano* ein von Msgre. Angelo Dell’A jua, Substituten am Staatssekretariat,
im Auftrage des Papstes verfaftes Schreiben an die ,Jnternationale
Tagung fiir kinematographische Studien® die am 3. Juli in
Dublin zusammengetreten war. Thema der Besprechungen war (wie voriges
Jahr in Kéln) die moralische Einstufung der Filme, Bs geniige
nicht, heilt es in dem Schreiben, die Filme einzustufen, wenn diese Ein-
stufung den Christen nicht mit wirksamen Mitteln zur Kenntnis gebracht
werde, Diese Propagandaarbeit ist ein authentisches Apostolat. Man bemiiht
sich, das Urteil der Glaubigen gegeniiber den Filmen zu bilden, und man
muB nicht weniger auf die breite Offentlichkeit einzuwirken suchen, damit
moglichst viele Kinofreunde jene moralische Einstufung der Filme beriick-
sichtigen, die von den kirchlicherseits beauftragten Organisationen vorge-
nommen wird. Nicht selten jedoch hort man die Behauptung, die Kirche
verletze durch ihre Uberwachung und ihre Urteile die Wiirde und die Frei-
heit des erwachsenen Menschen. Was will denn die Kirche durch ihre Wei-
sungen und Warnungen anderes wenn nicht die Befreiung aus der Knecht-
schaft des Irrtums, des Lasters, der Versuchungen? Genau dasselbe gilt
in der Frage der moralischen Einstufung der Filme, und wer sich seiner
Verantwortung angesichts des Einflusses, den der Fim ausiibt, bewulit ist,
wird zum Wohle der Gemeinschaft mithelfen, daB die richtige Bewertung
der Filme sich stets wirksamer durchsetze. Die Schulung der &ffentlichen
Meinung obliegt mit besonderer Dringlichkeit jenen, die als Minner der
Presse iiber die geeignete Tribiine verfiigen. Diirfte eine katholische Zeitung
einen Film besprechen, ohne seine moralische Einstufung ausdriicklich zu
erwidhnen? Die Fretheit der kiinstlerischen und technischen Kritik verein-
bart sich harmonisch mit der Christenpflicht, ein ergangenes sittliches Wert-
urteil geblihrend zu berlicksichtigen und ihm en beachtliches Gewicht zu
venschaffen. Durch die Bildung der offentlichen Meinung wird eine ,un-
mittelbar von der Kollektivitdt ausgehende Abwehr* der schlechten F'lme
angeregt. Diese Reaktion der Kollektivitdt wird, wenn richtig geleitet, die
von den Autoritdten auf dem Gebiete des Filmwesens ergriffenen MafB-
nahmen erfolgreich unterstiitzen.

IV. Verschiedenes — Kurznachrichten
l. Ernennungen

Am 8. Mai 1955 brachte der .Osservatore Romano® die Mittellung, daB3
der HIl. Vater den italienischen Dominikaner Lagi Ciappi zum Ma-
gister Sacri Palatii ernannt hat. Sein Vorginger, der Irlander
Michael Browne, war am 11. April zum Ordensgeneral der Dom'mikaner
gewdhlt worden, Zehn Tage spiter meldete der ,Osservatore® die Ermennung
des hochw. Herrn Dr. Josef Schneider, Professor der Moraltheologie in
Bamberg, zum Erzbischof von Bambersg.

2, Seligsprechungen

Seliggesprochen wurden am 17. April (WeiBer Sonntag) die vier Jesuiten
Léon Mangin, Remy Isoré, Paul Denn, Modeste Andlauer sowie 52 Ménner,
Frauen, Midchen und Kinder, die 1900 bei der Boxerverfol gumng in
China den Martertod erlitten hatten.

Der Pfingstsonntag, 29. Mai, brachte die Seligsprechung eines Anvostels
der christlichen Erziehung, des ehrw. Marcellin Cham pagnat, Stifters
der Maristen-Schulbriider. Er war geboren im Mai 1789 in einem Do.ie der
Ditzese Lyon in Frankreich und wurde am 22. Juli 1816 zum Priester ge-
weiht. Enst sehr kurze Zeit stand er in der Pfarnseelsorge, als er mit der
Grilndung seines Schulbriider-Instituts begann. Der sel. Marcellin Cham-
pagnat starb am 6. Juni 1840. Sein Institut hat sich sehr gut entwickelt. Am



Aus der Weltkirche 347

19. Juni wurde eine stattliche Anzahl Martyrer aus den Schreckenstagen
der Franzdsischen Revolution von 1789 seliggesprochen: vierzehn
Weltpriester, ein Franziskanerkonventuale, drei Ordensfrauen und eine
Lehrerin.

3. Vereinigte Staaten von Nordamerika

Nach den letzten Statist'ken betrug d'e Zahl der Katholilken in den
USA (mit Alaska und den Hawaii) 32,575.702. Der Jahreszuwachs bez/ffert
sich auf 927.278, seit 1945 auf mehr als acht Millionen. Das starkste Wachs-
tum verzeichneten Brooklyn, Trenton, New York, Chikago, Sa‘'nt Augustine,
Philadelphia, Boston und Newark. Die USA haben 26 Erzbistiimer und 108
Bistiimer. Sechs Erzditzesen haben eine katholische Bewvilkerung von iiber
einer Million: Chikago (1,7 Mill. Katholiken auf 4.6 Mill. Einwohner), Boston
(1,4 Mill. auf 3 Mill), New York (1,3 Mill. auf 4,9 Mill.), Philadelphia
(1,2 Mill.), Newark (I Mill) sowie Detroit (1 Mil.). Im ganzen, d. h. mit
EinschluB der Weihbischéfe, zdhlen wir heute in den USA vier Kardinile,
34 Erzbschofe und 170 B'schéfe. Sehr schén prisentiert sich die Zahl der
Priester in den Vereinigten Staaten; im Jahre 1953 hatten sie 46.340 Prie-
ster (Welt- und Ordensklerus), was je einen Priester auf 690 Katholiken
ergab (Osterreich: 1 auf 940; Deutschland: 1 auf 1000). Dle Priesterzahl der
USA stieg im letzten Jahr um 1519; die Zahl der Ordensschwestern wuchs
zwischen 1942 und 1952 von 134.000 auf 156.696. Am meisten hat die katho-
lische Kirche in den USA von den zahlreichen gem'schten Ehen und den
blofien Ziwviltrauungen zu befiirchten. Gewaltige Opferleistungen vollbringen
die amerikanischen Kathol'ken fiir die Erhaltung und den Ausbau ihres
reich gegliederten freien Schulwesens. ‘

Unter den mehr als 220 in den USA vorkommenden Konfessionen stehen
die Katholiken mit etwa 20 Prozent der Gesamtbevolkerung zahlenmiB.g
als Elnzelgruppe weit obenan. Im allgemeinen errechnet man rund 55 Pro-
zent der amerikanischen Bevolkerung als Mitglieder eines religiosen Be-
kenntnisses und davon 32 Prozent als Anhénger der liber 200 protestanti-
schen Denominationen und Sekten. Juden gibt es mach annihernden Stati-
stiken ungefshr 5 Millionen, davon allein 2 Millionen in New York. Von
den protestant'schen unabhingigen K'rchen stehen weit an den beiden
ensten Stellen die Methodisten und die Baptisten. Zu bemerken ist, daB in
den protestantischen Religionsstatist’ken der USA nur die vollberechtigten
Gemeindeglieder figurieren, so daB die vollen Zahlen nicht genau bekannt
sind.

4 Kirche und Staat in Argentinien

Seit dem vorigen Bericht (Heft 3, S. 252—256) hat sich eine Reihe von
Ereignissen zugetragen, die teilweise duBerst verwirrend waren und eimige
der von uns gemachten Vermutungen bestérkten, ohne jedoch die Hinter-
grinde des Konfliktes letztlich zu entritseln. Im folgenden sei die Reihen-
folge der Meldungen seit Mitte April festgehalten.

14. April: Der Unterricht in Religion und katholischer Moral wird vor-
laufig in den Staatsschulen engestellt. (Am 14. Mirz 1947 hatte er durch
ein mit 86 gegen 40 Stimmen beschlossenes Gesetz seine feste Stiitze er-
halten, nachdem ihn ein Dekret von 1943 eingeflihrt hatte; seit 1884 hatte
er praktisch nicht mehr bestanden.)

3. Mai: Der Oberste Rat der Peronistischen Partei erklért sich solida-
risch mit dem vom Volke am 1. Mai ausgedriickten Wunsche der Trennung
von Kirche und Staat. Am 9. Mai erschien im .Osservatore Romano® ein
redaktioneller Artikel unter dem Titel »Verfolgung in Argentmien“ (Ver-
haftung des Zentralrates der Katholischen Aktion). 11. Mai: Der nur aus
Peronisten bestehende Senat hat die Abschaffung des Religionsunterrichtes
in den Staatsschulen beschlossen.

: 9. bis 11. Juni: Verbot der Fronleichnamsprozession; Zwischenfille; die
Katholiken sollen eine Natiomalfahne verbrannt haben. Der Weihbischof

24%



348 Literatur

von Buenos Aires, Msgr. Emmanuel Tato, soll verhaftet sein. 14. bis 15. Juni:
Haussuchungen in den Pfarrhidusern; Ausweisung des Weihbischofis Tato
und des Generalvikars Ramon Pablo Novoa.

16. Juni: Die Konsistorialkongregation erklart die Urheber dieser Aus-
weisung und die wirksamen oder notwendigen Mithelfer als der speziell
reservierten Exkommunikation wverfallen. Von Elementen der Marine ver-
suchter Aufstand gegen Perén. Der Aufstand bricht zusammen. Brand-
stiftungen an einer Reihe von Kirchen und kirchlichen Geb#uden. General
Lucero greift ein; er stellt die Ruhe wieder her. Es entsteht der Eindruck,
der sich in den folgenden Tagen und Wochen verstidrkt, da Lucero und
die Armee den Prisidenten zu ener besseren Einsicht genttigt haben. Die
Presse spricht von Kurswechsel der argentinischen Kirchenpolitik, von Ent-
spannung zwischen Kirche und Staat. Gewisse versohnliche MaBnahmen,
vor allem Freilassungen, werden gemeldet. Die beiden Kirchenhasser, der
Innen- und Justizminister Borlenghi (Borlenski) und der Unterrichtsmini-
ster, miissen aus der Regierung austreten und verlassen das Land. Der
Weihbischof und der Generalvikar sollen zurlickkehren diirfen. Rom bleibt
zurlickhaltend. So war die allgemeine Lage bis Mitte Juli. Eine Sensation
war das Telegramm des (exkommunizierten) Présidenten Perén an den
‘Hl. Vater zum Petrusfeste. 19. Juni: Der ,Osservatore Romano® wider'egt
die aus dem Zusammentreffen des Exkommun’kationsdekretes und der Re-
volte in Argentinien von verschiedenen Seiten gezogenen SchluB3folgerungen.

9. Juli: Evnst jetzt veroffentlicht der , Osservatore” ohne jeden Kommentar
unter dem Titel ,Viterliche Wiinsche Seiner Heiligkeit fiir das katholische
Argentinien® die zwischen Peron und Papst Pius XII. am 30. Juni bzw.
3. Juli gewechselten Telegramme. Perén: ,Aus Anlafl des Festes .des
HI1. Stuhles iibermittle ich Eurer Heiligkeit meinen ehrerbietigen GruB.*
Der Hl. Vater antwortete am 3. Juli: ,Beim Empfange der Botschaft Eurer
Exzellenz zu diesem Festtage flehen Wir zum Herrn, daBl er Sie erleuchte
und Ihr Herz bewege, damit das' geliebte argentinische Volk frei nach
seiner katholischen Tradition leben konne.“

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stel'e werden sdmtliche an die Redaktion zur Anzeige und Be-
sprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet
noch keine Stellungnahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke.
Soweit es der verfiigbare Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten,
werden Besprechungen veranlafit. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Adolph, Walter. Erich Klausener. (158) Mit 13 Abbildungen. Berlin
1955, Morus-Verlag. Leinen DM 6.80, Halbleinen DM 4.80.

Bernhart, Joseph. Wissen und Bildung. Zwei Vortrage. (110.) Min-
chen 1955, Kosel-Verlag. Kart. DM 4.20.

Blessing, Eugen. Das Ewige im Menschen Die Grundkonzeption
der Religionsphilosophie Max Schelers. (136.) Stuttgart 1954, Schwahben-
verlag. Brosch. DM 2.70.

Blinzler, Josef. Der Proze 3 Jesu. Das jiidische und das romische Ge-
richtsverfahren gegen Jesus Christus auf Grund der dltesten Zeugnisse dar-
gestellt und beurtei t. Zweite erweiterte Auflage. (224.) Regensburg 1955,
Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 9.—, Leinwand DM 11.—.

Brandl, Dr. P. Leopold, O.F.M. Die Sexualethik des heiligen
Albertus Magnus. Eine moralgeschichtliche Untersuchung. (Studien
zur Geschichte der kath. Moraltheologie. Herausgegeben von Michael Miiller,
2. Band.) (317.) Regensburg 1955, Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 15.60.



Literatur 349

]

Bremond, Henri. Falsche und echte Mystik. (Jeanne des Anges
und Marie de L’Incarnation). Ins Deutsche iibertragen 'von M, Theresia
Breme O.S. U. und M. Andrea Goldmann O. S. U. Herausgegeben von Doktor
Eduard Maria Lange. (248). Regensburg 1955, Friedrich Pustet. Kart. DM 8.50,
Leinwand DM 11.—,

Canonicorum Regularium Sodalitates. Decimo sexto revoluto saeculo ab
ortu sancti Augustini Episcopi Hipponensis, (208.) 228 tabulae. Ed. Canonia
Vorau, Austria. 1954, Zu beziehen in Osterreich durch Buchhandlung ,Herold*,
Wien; in Deutsch and durch Buchhandlung Karl Zink, Miinchen. Leinen, in
Osterreich S 90.—, Ausland 4 Dollar.

Commenda, Hans. Franz Stelzhamer. Auswahl aus seinem Le-
benswerk. (352.) Linz 1955, Oberosterreichischer Landesverlag. Ganzleinen
S 60.—.

Der GroBle Herder. Nachschlagewerk fiir Wissen und Leben. Fiinfte, neu-
bearbeitete Auflage von Herders Konversationslexikon. Sechster Band:
Luksor bis Paderborn. (8 S. u. 1520 Sp.) Freiburg 1955, Verlag Herder. Leinen
DM 43.—, Halbleder DM 50.—, Ha bfranz. DM 56.—.

Der heilige Basilius der GroBe, Bischof von Cisarea 330—379. Einfiih-
rung und Auswahl von Dr. Franz Weissengruber. (8. Band der Reihe: Die
Kirchenviter und wir. Zeitnahes Viterwort.) (48.) St.-Adalbero-Verlag der
Benediktinerabtei Lambach. Auslieferung: Wels 2, Postfach 151. Geheftet
S 9.40.

Donders, Dr. Adolf. Christusbotschaft Predigtentwiirfe durch
das heilige Jahr der Kirche. Band II: Pfingsten bis zum letzten Sonntag
des Kirchenjahres. Erweiterte Neuauf age. Mit Sachverzeichnis. Heraus-
gegeben von Alois Leenen. (246.) Kevelaer MCML, Verlag Butzon & Berk-
ker. Ganzleinen DM 10.80; kart. DM 9.20.

Fuchs, Josef, S.J. Lex naturae. Zur Theologie des Naturrechtes.
(189.) Disseldorf 1955, Patmos-Verlag. Leinen geb. DM 10.50.

Haas, Johannes. P. Leo Dehon. Sein soziales Wirken, sein Siihnen.
(VIII u. 218.) Mit einem Titelbild. Freiburg 1955, Verlag Herder. Leinen geb.
DM 7.50.

Haverott, Joh.,, SVD. Die grobGen Menschheitsopfer. (128)
Kaldenkirchen MCMLYV, Stey er Verlagsbuchhandlung. Geb. DM 3.60.

Heilige Schrift und Seelsorge. Wiener Seelsorgertagung vom 27. bis
30, Dezember 1954, Herausgegeben von Domkapitular Dr. Karl Rudolf. (192.)
Wien 1955, Seelsorger-Verlag Herder. Kart. S 39.—, DM u. sFr. 6.80.

Heinisch, Paul. Christus,der Erldoser,im Alten Testament.
(456.) Graz- Wlen Ko n, Verlag Styrxa Leinen S 95. 40.

Instinsky, Hans Ulrlch Bischofsstuhlund Kaiserthron (124.)
Miinchen 1955, Kosel-Verlag. Leinen DM 8.50.

Jongen H., S M.M. Troste deine Mutter. Betrachtungen fiir den
Ersten Samstag (156.) Im Selbstverlag des Verfassers (Marianisches Sekre-
tariat, Salzburg, Alpensiedlung)..Brosch. S 9.50.

Jongen H.,, S M.M. Warum weinte die Mutter Gottes? Das
Wunder von Syrakus, Nach authentischen Quellen verfaBt. (173.) Im Selbst-
verlag des Verfassers (Marianisches Sekretariat, Salzburg, Alpensiedlung).
- Brosch. S 15.—. )

Jung, C.G. Mysterium Coniunctionis. Untersuchung iiber die
Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensitze in der Alchemie.,
Unter Mitarbeit von Dr. phil. M.-L. v. Franz. Erster Teil. (XVI u. 284)
Zirich MCMLYV, Rascher-Verlag. Leinen sFr. 23.90.

Jungmann, Josef Andreas, S.J. Der Gottesdienst der Kirche.
Auf dem Hintergrund seiner Geschichte kurz erldutert. (VIII u. 272.) Inns-
bruck-Wien-Miinchen 1955, Tyrolia-Verlag. Leinen S 58.—.

Kopp, Dr. theol. Clemens. Das Mariengrahb. Jerusalem? — Ephesus?
(46.) Aus ,Theologie und G aube®, 1955, Heft 2 und 3. Paderborn 1955, Verlag
Ferdinand Schomingh. Kart. DM 1.50.



350 Literatur

: MeBner, DDr. Johannes. Eth i k. Kompendium der Gesamtethik. (XVI u.
532.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1955, Tyrolia-Verlag. Leinen S 96.—.

Mystische Theologie. Mit Beitrdgen von André Combes, Karl Hormann,
Friedrich Wessely, Hildegard Waach, Anna Coreth. (Jahrbuch fiir mystische
Theologie. Herausgegeben von Friedrich Wessely, André Combes, Karl Hor-
mann, Jahrgang I/1955). (296.) Wien-Minchen 1955, Verlag Herold. Brosch.
S 88—

Newman, John Henry. Predigten. Gesamtausgabe. I. Pfarr- und
Vo' kspredigten (Parochial an plain sermons). Eingeleitet und ibertragen von
der Newman-Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten. Sechster
Band. (400.) Stuttgarl, Schwabenverlag. Leinen DM 20.—, bei Subskription
DM 18.—.

Orimayr, Dr. P. Petrus, und Decker, Dr. P, Agid. Das Benedik-
tinerstift Seitenstetten. Ein Gang durch seine Geschichte. (360.)
Mit Abbildungen. 1955. Im Kommissionsverlag bei Verlag , Welsermiihl®,
Wels. Leinen S 80.—.

Peterson, Erik. Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeu-
tung der heiligen Engel im Kultus. Zweite Auf age. Miinchen 1955, Kosel-
Verlag, Kart. DM 4.80.

Pléchl, Willibald M. Geschichte des Kirchenrechts. Band II:
Das Kirchenrecht der abendléandischen Christenheit 1055 bis 1517. (500.) Wien-
Miinchen 1955, Verlag Herold. Leinen S 159.—, brosch. S 144.—.

Pohlmann, P. Dr. Constantin, O.F.M. Kanzel und Ritiro. Der
Volksmissionar Leonhard von Porto Maurizio. Ein Beitrag zur Predigt-,
Frommigkeits- und Kulturgeschichte Italiens. (Franziskanische Forschungen,
12. Heft) (XXIII u. 244.) Werl, Westf. 1955, Dietrich-Coelde-Verlag. Brosch.
DM 14.—.

Premm, Dr, phil. et theol. Matthias. Katholische Glaubens-
kunde. Ein Lehrbuch der Dogmatik. Vier Bénde. Dritter Band, II. Teil:
BuBe, Krankenslung, Priesterweihe, Ehe. (XVI u. 416) Wien 1955, Ver ag
Herder. Leinwand S 132.—, DM u. sFr. 26.—; Subskriptionspreis: S 119.—,
DM u. sFr. 24—, :

Schmitz, Dom Dr, Philibert, O.S.B. Geschichte des Benedik-
tinerordens, Dritter Band: Die #ullere Entwicklung des Ordens vom
Wormser Konkordat (1122) bis zum Konzil von Trient. Ins Deutsche iliber-
tragen und herausgegeben von Dr. P. Raimund Tschudy O.S.B. (271.) Mit
8 Bildtafeln. Einsiedeln-Ziirich 1955, Verlagsanstalt Benziger & Co. AG.
Leinen geb. !

Seipel, Ignaz. Im Dienste des Wortes. Der Kaplan, Katechet,
Kanzler in seinen Predigten, Exhorten und Amsprachen. Aus dem NachlaB
ausgewdh't und herausgegeben von Rudolf Bluiml (175.) Wien—Miinchen
1955, Verlag Herold. Brosch. S 36.—, Leinen S 48.—.

Sheen, Fulton J. So sehr liebt Gott die Welt. (124) Olten und
Freiburg im Breisgau 1955, Walter-Verlag. Engl. brosch. sFr. u. DM 4.80.

. Stoger, Alois. Die Mutter meines Herrn, Ein Marienbuch nach
dem Neuen Testament. (Nr. 4 der Schriftenreihe ,Lebendiges Wort®.) (200.)
Miinchen 1954, Verlag J. Pfeiffer. Kart. DM 3.50, geb. DM 5.40.

Studien zur analytischen Psychologie C. G. Jungs. (Festschrift zum
80. Geburtstag von C. G. Jung. Herausgegeben vom C.-G.-Jung-Institut
Zirich.) I. Beitrige aus Theorie und Praxis. (XII u. 396) — II. Beitrdge zur
Ku turgeschichte, Ziirich 1955, Rascher-Verlag. Leinen, je Band sFr. 22.90.

Thomas von Aquin. Das Wort. Verdeutscht von Josef Pieper. (44.)
gritte, vollig neubearbeitete Auflage. Miinchen 1955, Kosel-Verlag. Kart.

M 4.60.

Waach, Hildegard. Franz von Sales. Das Leben eines Heiligen.
(442.) Wien—Eichstdtt 1955, Franz-Sales-Verlag. Leinen S 73.50.

Zak, Franciscus. Dignitdten und Kapitel in den ehemali-
gen Kol'egiatstiften der Didzese St. P6lten. Eine rechts-
geschichtliche Abhandlung. Dissertatio ad Lauream in Facultate Iuris Ca-



Literatur 3hi

nonici Pontificiae Universitatis Gregorianae. (14 w. 127 u. XLIL) St. Pélten
1955.

Kleinschriften

Kirchliche Weihe eines Hauses. (4) Klosterneuburg bei Wien, Volks-
liturgisches Apostolat. Kart. S 1.—, ab 100 Stiick S —.80.

Ritter, Heinz: Das Kinderspiel vom Hans im Gliick. (10) — Die
sieben Raben. Chorspie’. (17.) — Das Spiel vom Liigenhirten. (15)
{Spielreihen der Katholischen Jugend Osterreichs. Kinderspiele Nr. 1 bis 3.)
Wien 1955, Fahrmann-Verlag. Brosch. je S 6.50.

Zeitschriften

Arzt und Christ. Vierteljahrs-Zeitschrift. Herausgeber: A. Faller-Fribourg;
H. Finsterer-Wien; O. Graf-Dortmund. 1/1955. Salzburg, Otto-Miiller-Verlag.
Auslieferung fiir Deutschland: Austria-Buchversand, Freiassing, Obb. Be-
zugspreis pro Heft DM/sFr. 3—; 6.8 18.—, zuziglich Porto. Abonnement-
preis (4 Hefte jahrlich) DM/sFr, 12—, 6.S 72.—, zuziiglich Porto. Fiir Stu~
dierende der Medizin erméaBigt.

Obergsterreich. Landschaft, Kultur, Wirtschaft, Fremdenverkehr, Sport.
a. Jahrgang, Heft 1/2, Sommer 1955. Linz, Oberésterreichischer Landesverlag.
S 15.—.

Buchbesprechungen

Die Zeit. Von Hedwig Conrad-Martius. (308.) Miinchen 1954, Kosel-
Verlag. Leinen DM 19.80.

Die grofie Husserl-Schiilerin offenbart in den neuen Untersuchungen tiiber
das alte, Uberaus dunk e Problem der Zeit ihre stirkste Seite wieder —
wie in friilheren Werken — in der genialen Analyse der Phinomene. Auch
die Auslegung der einschligigen Texte von Platon und Aristoteles bringt
wertvolle Einsichten. In der metaphysischen Ausdeutung aber verridt sich
— wiederum wie in fritheren Werken — die Neigung der hochbegabten
Miinchner Philosophin, begriffliche Unterschiede a'lzu willig als Seinsunter-
schiede zu setzen. So eindrucksvoll daher auf den ersten Blick die meta-
physischen Gedankengéinge erscheinen mogen: bei genauerem Zusehen
erweisen sich doch wohl manche von ihnen als Kurzschliisse, Trotzdem bleibt
das Buch ob seiner vielen beachtenswerten Gesichtspunkte eine bedeutende
Pphilosophische Leistung, deren Studium sich ohnt. Sagt doch schon der
alte Aristoteles: ,Wer die Schwierigkeit eines Problems nicht erfaBt (die
sich auch in fragwiirdigen Losungsversuchen zeigt), versteht die Lésung nicht,
selbst wenn er sie in Hénden hitte.*

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Christliche Wirtschaftsethik, von Dr. theol., Dr. rer. pol. Otto Schil-
lin g. Zweite, umgearbeitete Auflage. (VIII u. 262.) Miinchen 1954, Verlag
J. Pieiffer. Kart. DM 9.40.

Die ethische Ordnung ist dazu. berufen, auch die Sozialwirtschaft zu
ordnen. Geschieht das, dann kann sich die Wirtschaft as Friedensfaktor
erweisen, wihrend eine sittlich nicht geordnete Wirtschaft, die auf fremde
Vilker keine Riicksicht nimmt, gefihrliche Spannungen zeitigt (Pius XII.,
Weihnachtsbotschaft vom 3. I. 1955). Soll das Wirtschaftsleben einmal aus
seiner ungliickseligen Laisierung erlést werden, so miissen die christlichen
Sozialprinzipien von Klerus und Laien erkannt und praktiziert werden.
Gerade auf diesem komp izierten Gebiete der Wirtschaft ist die konkrete
Anwendung der theoretisch richtisen Grundsitze duBerst schwierig. Es gibt
kein einfaches Schema; es muf um jede Einzellosung gerungen werden.
Schilling ist wenigstens auf theoretischem Gebiete ein anerkannter Fach-
mann, und sein Buch ein verldBlicher Fiihrer in der allgemeinen und spe-
ziellen Wirtschaftslenre. Eine Sammlung stets parater Rezepte zur Ldsung
aller vorkommenden Fille darf man darin (wie auch in den pépstlichen



352 Literatur

Rundschreiben zur sozialen Frage) nicht suchen. Eine solche gibt es nicht und
kann es nicht geben. So einfach ist das Leben nicht,
Linz a. d. D. Dr. Josef Hiupl

Das verlorene Wort, Die Psychologie an der Schwelle paradiesischer
Geheimnisse. Von Benedikt Sternegger. (84.) Augsburg 1954, Hans-
Rosler-Verlag. Leinen geb.

Das kleine Buch gibt sich gestaltlich fast wie eine Logistik, d. h,, es
arbeitet weithin mit abstrakten Symbo en, was den Vorteil der Klarheit
hat. Auch inhaltlich bringt es originelle Gedanken. Zwei Hauptbedenken
aber melden sich. Einmal die héchst eigenwillige Terminologie, die von der
allgemein {iblichen so stark abweicht, dafl ein Vergleich der Auffassungen
sehr erschwert wird. Sodann die Methodenverwischung. Es iiberkreuzen sich
immer wieder psychologische und theologische Aussagen, so daf offenb’eibt,
Wwohin diese Psychologie eigentlich gerechnet werden soll. Verrdt sich das
nicht schon im Schriftsatz des Buchumschlages mit seiner seltsamen
Ineinanderschachtelung der beiden Buchtitel: »Das (Die Psychologie an der
Schwelle) verlorene (paradiesischer Geheimnisse) Wort“? Das Buch trigt das
Imprimatur des Augsburger Ordinariates. Die Ausstattung durch den Verlag
ist vornehm. :

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Der siebente Sinn. Eine Schau des ganzen Menschen. Von Otto Bohr.,
(190.) Kreuzring-Biicherei. Trier 1954, Johann-Josef-Zimmer-Verlag. Kart.
DM 1.90.

Der Verfasser ist Optikermeister, studierte Philologie, promovierte in
Kobnigsberg zum Dr. phil.,, hatte wihrend des zweiten Weltkrieges als Soldat
reichliche Gelegenheit zur theoretischen und praktischen Weiterbildung und
legt nun nach zehnjihrigem Spezialstudium dieses Biichlein vor, das eine
volkstiim'iche Hinfitlhrung des Menschen zu Gott aus der Betrachtung des
Makro- und Mikrokosmos sein will, Der »Siebente Sinn“ ist der Sinn fiir
das Metaphysische, Religitse. Privatoffenbarungen, besonders Fatima, ist ein
ziemlich breiter Raum gewidmet. Wenn auch mancher Satz anfechtbar ist,
bietet doch dieses aus Uberzeugung geschriebene Buch dem modernen zweif-
lerischen Menschen niitzliche Lese- und Betrachtungsstoffe. Es ist auch fiir
Predigt und Katechese gut brauchbar. :

Linz a. d. D. Dr. Adolf Kreuz

Vom Wesen und Aufbau katholischer Theologie. Von Hermann
Kdéster S. V. D. (122) Kaldenkirchen 1954, Steyler Verlagsbuchhandlung.
Kart. DM 6.80.

In dieser Besprechung soll nur auf einige Elemente des bedeutenden
Werkes hingewiesen werden, die insbesondere den Missionstheologen an-
gehen. Der Verfasser weitet den Begriff der Theologie zur ,wissenschaft-
lichen Riickbesinnung auf die gesamte Offenbarungswirk ichkeit und ihre
Beziehung zum Menschen®, Die Polaritit Offenbarungswirklichkeit — Mensch
wird konsequent und lebensnah in der ganzen Arbeit aufgewiesen. Beson-
ders wertvoll ist die fiir die verschiedenen Zweige der Theologie aufgezeigte
Notwendigkeit des immer neu einsetzenden Strebens nach Harmonie zwischen
Offenbarungswirklichkeit und der sich dauernd meu gestaltenden und neue
Probleme aufwerfenden Welt anderer Bewulitseinsinhalte. Die Notwendig-
keit einer so chen Konfrontierung wird besonders deutlich in der Aus-
einandersetzung des christlichen Glaubens mit anderen Religionssystemen.
Als Wissenschaftler, der gewohnt ist, sich mit der Wirklichkeit fremder
Religionen und vélkischer Eigenarten fremder Volker auseinanderzusetzen,
sieht Koster die Zweige der Theologie, bei einigen wird das besonders deut-
lich, durchaus im B ickfeld der Weltkirche und ihrer Aufgaben gegeniiber den
auBerhalb derselben Stehenden.

Auf dieser Definition der Theologie aufbauend, hat der Verfasser viel



Literatur 353

Neues iiber ,Missionstheologie® zu sagen. Er lehnt die Terminologie ,Mis-
sionswissenschaft®, ,Missiologie“ usw. ab, weil Mission eben auch Offen-
barungswirklichkeit mit Beziehung zum Menschen ist. Der Verfasser gibt
eine der algemeinen Theologie analoge Aufteilung der Missionstheologie,
in der er jeweils deutlich macht, worin die Aufgabe der einzelnen Teil-
gebiete, missionstheologisch betrachtet, liegt. Die Forderungen, die der Ver-
fasser an die Missionstheologie stellt, sind sehr weitgreifend. Man wiirde
einen eigenen Lehrkoérper brauchen, um sie in die Tat umzusetzen. Das ist
einmal nicht moglich, iegt auch nicht im Sinne des Verfassers. Aber es ergibt
sich aus den an sich berechtigten Forderungen die Notwendigkeit, die all-
gemeine Theologie richtig, also weltweit, zu sehen und vorzutragen, hinein-
gestellt in die Gesamtwirklichkeit der Welt und besonders der nichtchrist-
lichen Welt, Forderungen, die, wenn sie verwirklicht wiirden, der gesamten
Theologie kraftvolle Impulse, eine greifbarere Wirklichkeitsndhe und neue,
lebensgestaltende Kraft zu geben imstande wiren.

Nicht ungiinstig wird die Menschheit vom Verfasser in drei Stufen, je
nach ihrem Verh#ltnis zur Offenbarungswirklichkeit, eingeteilt. Auf dieser
Dreiteilung aufbauend, ist es moég ich, von Mission als von der in nichtchrist~
lichen Léndern werdenden Kirche zu sprechen. Damit wire einerseits das
heute nicht mehr wegzudenkende Element der Einpflanzung und Stabilisie-
rung der Kirche im kirchenlosen Neuland, anderseits die bisher gebriuch-
liche Redeweise von Mission als von der kirchlichen Tatigkeit unter Nicht-
christen, in dieser Definition, theologisch neu und gut fundiert, zusammen-
gefalt.

Die fiir die verschiedenen Teile der Missionstheo’ogie durchgefiihrte
kritische Auseinandersetzung mit A. Seumois O.M.I, Introduction
4 la Missiologie, gibt dem Werk eine belebende und anregende Frische, die
ihrerseits wieder Amtrieb sein mag zu suchen, dem gesamten Fragenkom-
plex eine immer grofer werdende Klarheit abzuringen.

St. Gabriel-Madling P. Joh. Bettray S.V.D.

Bibel-Lexikon. Herausgegeben von Herbert Haag in Verbindung mit
A. van den Born und zahlrechen Fachgelehrten. Sechste Lieferung: Mat-
thdusevangelium bis Personennamen. (222 Sp.) — Siebente Lieferung: Pe-
schitta bis Sichem. (137 Sp.) Einsiedeln—Ziirich—K&ln, Benziger-Verlag.
Brosch. je Fr./DM 11.—. ;

Auch diese beiden Lieferungen stehen an Giite und Exaktheit den vor-
hergehenden in keiner Weise nach. Ausfiihrlicher finden wir die Themen
»Mensch® und ,Menschensohn® behandelt. Der »Messiaserwartung® — wvon
J. Schildenberger — sind die Spalten 1117—1136 gewidmet, wobei im dritten
Teil des Artikels zur Messiaserwartung im auBerbiblischen jiidischen Schrift- -
tum ausgiebige Literaturhinweise gegeben werden. Kurz und gut sind die
Aufklirungen {iber ,Midrasch® und ,Mischna“, ebenso tiber , Monotheismus®
und ,Moses“; hier wird auf die neuesten Kontroversen beziiglich dieses
Namens eingegangen. Beim Schlagwort ,Milch® wird vermerkt, daf die
dunklen Mosesstellen (in Ex und Dt), welche verbieten, ein Bécklein in der
Milch seiner Mutter zu kochen, nunmehr aus Ugaritischen Texten endgliltig
gekldrt sind: das Verbot liege darin begriindet, daB es sich hier um eine
phénizisch-kanaanitische Kulthandlung drehe (Sp. 1142). Interessant ist die
Bemerkung zu ,Milkom* als Mimationsform von melek-Konig. Kénnte nicht
die Form molek (1 Rg 11, 7), abgeleitet von melek, erklart werden durch
die Ubernahme der Vokalisation von boschet-Schande, so #hnlich wie man
Isch-Baal in Isch-boschet umgetauft hat? Man mag mit dieser Vokalisation,
aus welcher fiir das hebridische Ohr boschet-Schande heraustonte, die Ver-
achtung bzw. Achtung des heidnischen Gottes und seines Kultes verbunden
haben. Der ,Mutter des Messias“ ist eine eigene Spalte gewidmet, wo tref-
fend zur Immanuel-Stelle des Isaias auf die bezeichnende Partizipialstel-



354 Literatur

lung ,die Jungfrau empfangend und gebdrend“ (im TM) hingewiesen wird,
so daB das Futurum ,sie wird empfangen und gebdren® weniger richtig
erscheint. ,DaB ha’alma hier auf eine Jungfrau deutet, und zwar auf eine
ganz bestimmte, kann doch wohl nicht bezweifelt werden, meint das Lexi-
kon. Nicht uninteressant ist es, dazu die betreffende Stelle in Kénigs Lexikon
zu verngleichen. Dort finden wir (zwar nicht unumwunden, aber deutlich) die
Zustimmung zu unserer traditionellen Auffassung von ha’alma: ,’alma, nach
dem Etymon ein mannbares Médchen, nach dem Sprachgebrauch . . ., unter-
schieden von den Nebenfrauen . . ., als unberiihrt gedacht, so daB parthénos
der LXX Jes 7, 14 nicht wirklich falsch ist.“ (Ed. Konig, Hebr. u. Aram.
Worterbuch zum ATS, 1931, S. 31.)

Was weiterhin liber ,Mysterium¥, ,Name Gottes®, ,Offenbarung® und
»Opfer® gesagt wird, orientiert schnell iiber das Wesentliche. Die-beigege-
benen Tafeln verdienen hohes Lob. Wir treffen da eine ausgezeichnete Ab-
bildung des Meschasteines, eine Reproduktion eines der aramiischen Papyri
von Elefantine und einen griechischen Papyrus aus der unschitzbaren
Chester-Beatty-Sammlung. Ebenso gut sind die Illustrationen zum Stich-
wort ,Paléstina“, wie auch zu ,Paulus“, wo Bilder aus Neapolis, Philippi
und Ephesus beigebracht werden. Das ,Pentateuchproblem® ist bis ,in die
neueste Phase” (EiBfeldt) aufzeigt. Beim Schlagwort ,Pfingstwunder® wird
die Deutung auf bloBe Glossolalie abgelehnt und mit Knabenbauer, Rose,
Jacquier, Steinmann, Zahn u. a. ein wirkliches Reden in fremden Sprachen
angenommen. Zu begriiBen ist, daf der ,Pharisdismus® mit einer objek-
tiveren'(als der landlaufig gebriuchlichen) Beurteilung bedacht wird und
auch der gute Wille dieses letzten Hiiters und Erben der alttestamentlichen
Offenbarung Anerkennung findet. Uber Name, Kultur und Sprache der
»Philister werden die neuesten Ergebnisse der Forschungen Albrights,
Abels sowie diejenigen von Burn und EiBfeldt berichtet. Meisterhaft ist die
Zusammenfassung der Fragen um das Stichwort ,Phonizien, welche die
letzten Arbeiten Albrights und Dussands noch einbezieht. A, Robert kommt
ausgiebig zu Wort tiber die ,Poesie“ der Hebrder (Sp. 1349—1356). DaB der
»Prediger nach neuesten Forschungen zahlreiche Anklinge an das Phoni-
zische, sowohl sprachlich als auch gedamklich, aufweist, diirfte vielen neu
sein. Dankbar wind man auch die Abhandlung iiber ,Prophet* und .Pro-
phetismus“ entgegennehmen. Angefangen von der Erklirung des griechi-
schen und des hebréischen Terminus bis zu den Aufgaben der Propheten
und zu den Methoden, wie sie sich ihrer Aufgaben entledigten, ist alles
knapp und doch klar dargetan. Dal der wesentliche Unterschied zwischen
Orakel und Prophetentum betont wird, ist selbstverstindlich.

Im Artikel ,Rechtfertigung“ stellt W. Grossouw Romerbrief und Ja-
kobusbrief gegentiber. Es wiirde zu weit fithren, auch nur kurz dariiber zu
referieren, was tiber ,Reich Gottes®, iiber ,Reinheit“, liber ,Sabbat® und
moadduzder” Neues und Altes gesagt ist. Einige schone Rildtafeln (der
7. Lieferung) zeigen den Sarkophag des Achiram mit der berithmten In-
schrift, ein Relief des Ur-Nantsche aus Lagasch und die beschriftete Plastik
eines Wachthundes aus Lagasch (3. Jahrtausend v. Chr.). Diese Kostproben
mdgen genligen, um zu zeigen, welch vielféltige Auskunft das vorliegende
Lexikon zu bieten vermag.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner

Internationale Zeitschriftenschau fiir Bibelwissenschaft und Grenz-
gebiete. International Review of Biblical Studies. Revue Internationale des
Etudes Bibliques. Band I, 1951/52, Heft 2. (XII u. 220.) Diisseldorf, Patmos-
Verlag. Brosch. DM 22.—.

Nachdem der 1. Band nicht weniger als 1391 Kurzreferate (aus 393 Zeit-
schriften, die mit Kenn-Nummern bezeichnet sind) ausgewiesen hatte,
tithrt vorliegender Band die Referate bis zur Nummer 2597 weiter. Eine



Literatur 355

Riesenarbeit liegt hier vor, welche das weitschichtige Material biblischer
Zeitschriftenartikel sichtet und in wesentlichen Ziigen, besser gesagt, in
kurzen Awusziigen anzeigt. Wie oft taucht die Frage auf, z. B. bei Disser-
tationen: ,,Wo findet man Darstellungen zu dem zu behandelnden Thema?*
Hier ist nun ein ausgezeichnetes Auskunftsmittel gegeben. -

~ Die Einteilung des Bandes ist so getroffen, daB zuerst textkritische Pro-
bleme behandelt werden, denen dann Artikel iiber die Auslegung der
Heiligen Schrift nach grundsitzlichen Gesichtspunkten folgen. AnschlieBend
kommt das Kapitel: Ubersetzungen. Hierauf folgen Artikel {iber die bibli-
sche Theologie des AT. und des NT. Besonders interessant scheinen die
Referate unter dem Untertitel: Christentum—Judentum, Theologisches Ge-
sprich. Dafl die Geschichte Palédstinas, daf Religion, Kultur und Recht der
Nachbarn des biblischen Volkes ausgiebig beriicksichtigt werden, ist be-
griiBenswert. Finden sich doch darunter wertvolle Abhandlungen iiber Fra-
gen der Misna, der Gnosis und Mystik; ja sogar fiinf Artikel zur Ge=ch'chte
der hebréischen Medizin. In der Abteilung: Funde, Grabungen und Epi-
graphik ist ausfiihrlicher der Fragenkreis um ’Ain Feiga behandelt, wo an
erster Stelle P. Bea S. J. gehort wird liber die aufgefundene Isaiasrolle. Daf
natiirlich der Name' Paul Kahle in diesen Partien wiederholt auferscheiht,
ist bei der immensen fachlichen Gelehrsamkeit dieses Mannes nicht verwun-
derlich.

Vorliegende Zeitschriftenschau bildet somit einen wahren Thesaurus,
eine Fundgrube fiir alle Bibel-Studierenden, besonders fiir d‘e Doctorandi,
die nicht umhinktnnen werden, sich zuerst einen Uberblick iiber die
neueste einschligige Literatur zu verschaffen. Dazu d ent vorliegendes Werk
in hohem MaBe. Freilich mag dabei die Versuchung naheliegen, die dar-
gebotenen Literaturhinweise blof zur Garnierung der Quellen- und Dar-
stellungsverzeichnisse von Dissertationen zu gebrauchen, ohne die Quellen
selber einzusehen.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner

Matthius, Das Evangelium des heiligen Matthius in theologischer und
heilsgeschichtlicher Schau. Von Josef Dillersberger. 5. Band: Die letzten
Tage in Jerusalem. (197.) 1953. — 6. Band: Die messianische Vollendung.
(164.) 1954, Salzburg, Otto Miiller Verlag. Leinen geb. je S 48.—.

Fir den Seelsorger sind beide Bindchen eine wertvol'e Gabe. Die Er-
kldrung von Mt 23 wird zur aufriittelnden Gewissenserforschung. Die
eschatologische Rede (Mt 24 f) wird sachlich und methodisch so behandelt,
daB sie als trostliches Eu-angelium erscheint. Wo die Sekten die Glaubigen
Zu verwirren suchen, sol ten gerade diese Kapitel auf der Kanzel und in der
Bibelstunde behandelt werden. Der Verfasser gibt eine gute Einfithrung. Es
sei gestattet, darauf hinzuweisen, daB es iibertrieben ist, daf ,viele Miitter®
wihrend der Belagerung Jerusalems im Hunger ihre eigenen Kinder gekocht
und gegessen hitten. Josephus Flavius (Bellum Judaicum 6, 3, 3—4) berichtet
nur von einer einzigen Frau, die dies getan hat, und stellt diese Tat als
etwas Ung aubliches und Umerhértes hin, so dal man kaum annehmen
kann, dies sei éfter vorgekommen.

Im 6. Band wird die Leidens- und Auferstehungsgeschichte erklirt. Vieles
sonst Ubersehene und Vergessene wird aus dem Text herausgeholt, die
schwierigen theologischen Probleme werden aufgezeigt und ihre Schwierig-
keit nicht verschwiegen. Die historischen Probleme, welche die Leidens-
geschichte aufgibt, sind meist kurz angedeutet, die traditionellen Losungs-
versuche sind bevorzugt. Manches wiinschte man gedndert. Ob tatsichlich die
»Geschéftsordnung® bei der Gerichtsverhandlung des Synedriums so oft iiber-
treten wurde, wie der Verfasser annimmt, ist sehr zweifelhaft, da der Trak-
tat Sanhedrin die pharisdische Gesetzesauslegung wiedergibt, wihrend
Christus nach der sadduzdischen rigorosen Gerichtspraxis verurteilt wurde
(vgl. die Arbeiten von J. Blinzler). Die Darstellung der beiden ersten Synop-



356 Literatur

tiker macht die Annahme einer zweifachen’ Sitzung des Synedriums nicht
notwendig. Auch die kleinen Ortssynedrien konnten zum Tod verurteilen.
Christus wird wahrscheinlich nur den Querbalken zur Richtstédtte getragen
haben. Das sind aber nur kleine Schatten in einem schénen Bild.

Diese Bédndchen sind die 'etzten in der stattlichen Reihe, die der Ver-
fasser zu den Symnoptikern geschrieben hat. Der volkstiimlichen Bibel-
erkldrung ist ein grofler Dienst erwiesen. Mdchte er von vielen zum Aufbau
des Christentums in diesen Tagen angenommen werden.

St. Polten Dr.A.Stoger

Die geheime Offenbarung des hl. Johannes. Eine christliche Schau der
Geschichte. Von H M. Féret O. P. Deutsche Ubersetzung von Nina E. Baring.
(264.) Duisseldorf 1955, Patmos-Verlag. Leinen DM 14.50.

Der Dominikanergelehrte H. M. Féret, ein Schiiler des bekannten Apo-
kalypse-Erklirers P. E. B. Allo, bietet uns im vorliegenden Werk, das 1942
in Paris erschienen ist und nun in guter deutscher Ubersetzung we'teren
Kreisen zugénglich gemacht wird, eine Theologie der Apokalypse, iiber die
sich Bibliker, Apo'ogeten und Historiker freuen werden.

Wohl bewandert in der Hl Schrift beider Testamente sowie in der Kultur-
und Religionsgeschichte der christlichen Zeitenwende, behandelt der Verfas-
ser in acht Kapiteln die Entstehung des letzten neutestamentlichen Buches
und seine zeitgeschichtliche und iiberzeit'iche Bedeutung. Einige Kapiteliiber-
schriften: Geschichtlicher Rahmen und literarische Gattung, Das Christus-
geheimnis der Apokalypse, Der christliche Sinn der Geschichte, Das Wirken
Satans in der Geschichte, Die Kirche in der Geschichte, Das Ende der Zeiten.
Das Buch ist aus wegweisenden Vortridgen in schwerer Zeit entstanden und
spricht daher unsere Generation sehr stark an, obwohl man es nicht spielend
lesen kann, sondern studierend erarbeiten muB. Woh'tuend emofindet man
die stindige Beriicksichtigung der anderen neutestamentlichen Schriften, den
Verzicht auf kleinliche Deutung von Einzelversen und die vornehme Abge-
wogenheit der Behauptungen.

Es darf einen nicht wundern, wenn die ErschlieBung eines geheimnis-
vollen Buches, wie die Apokalypse es ist, nicht in allen Punkten Zustim-
mung findet. Bekundet dies doch im Gegenteil, daB der Verfasser in wissen-
schaft'icher Gewissenhaftigkeit es wagt, eigene Wege zu gehen. So wird
z. B. Férets Ansicht, es handle sich beim Reiter auf dem weiBlen Rofl (Apok
6, 2) in Begleitung der apokalyptischen Plagen um Christus (S. 38, 91, 115 ff.,
236, 257), nicht unwidersprochen bleiben. Bei einer Neuauflage des Buches
wiren Bibelstellen- und Sachverzeichnis nicht zu vergessen, und ebensowenig
eine ausfiihrliche Angabe der neueren Literatur.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Maria Magdalena. Von Raymond-Léopold Bruckberger O.P.Deut-
sche Ubersetzung von Johanna von Herzogenberg und Walter Warnach. (264.)
Diisseldorf 1954, Verlag L. Schwann. Leinen geb. DM 10.50.

Der Autor besitzt ein gutes Talent fiir die romanhafte Darbietung und
die psychologische Tiefenschau und bietet an vielen Stellen erwigenswerte
Sentenzen. Einige Beispiele: ,,Von Natur aus sind Frauen gegen das, was
sie lieben, grausam.“ (S. 91.) ,Die Frauen der Gewalthaber sind die gege-
benen Vermittlerinnen der Gnade.“ (S. 150.) ,Ein Mann, der weint, ist ein
Soldat, der sich ergibt.“ (S. 105.) Die Ubersetzung aus dem Franzdsischen
hat Klang und Schwung. Trotzdem kann die Arbeit nicht befriedigen, auch
wenn sie vom Verfasser ,Dem Andenken Georges Bernanos®“ gewidmet ist
Sie will exegetische Studie und Magdalena-Roman zugleich sein.

In den Abschnitten ,Die Magdalenenfrage“ und , Anmerkungen® (S. 181
bis 262) stellt uns der Verfasser seine Maria Magdalena vor: eine Kom-
bination aus der Maria von Magdala, der salbenden Siinderin und Maria
von Bethanien. Mit Hilfe seiner neuen, sogenannten ,Detektivmethode®



Literatur 357

(S. 183 bis 194) hat der Autor diese Hypothese wieder aufgespiirt, obwohl sie
durch die gewissenhaften Arbeiten bedeutender Bibliker (z. B. Lagrange,
Ketter, Holzmeister) lidngst er edigt zu sein schien, Ausgehend von Jo 11, 2,
meint er, Jo verweise an dieser Stelle auf Lk 7, 36, und identifiziert diese
salbende Stinderin mit Maria von Magdala. Dafiir fiihrt er dann Beweise
an, die das Behauptete nicht beweisen.

Magdalena, deren adelige Familie in Magdala und Bethanien Villen
besitzt, ist ,Griechin bis zur Zehenspitze“ (S. 13), sieht als Platonjiingerin
ihr Vorbild in Phryne und lebt zeitweise am Herodeshofe zu Tiberias ,als
eine der schonsten Zierden dieses Hofes“ (S. 38) und beliebte Dirne, denn
»Kultiviert war nur ein ausschweifender Mensch® (S. 26). ,Es ist also nicht
ganz ernst zu nehmen, wenn man argumentiert, Maria von Bethanien kann
keine Dirne gewesen sein, weil sie aus einer angesehenen Familie stammt®
(S. 234). Auf Betreiben Johannas, der Frau des Chusa, wird sie durch eine
unbegriindete Fernheilung von Jesus aus einer schweren Krankheit geret-
tet und verehrt nun Jesus, wie frither den Plato, als ihr Ideal. Sie wird
als ,Prophetin platonischer Herkunft“ (S. 57) Nachfolgerin Johannes’ des
Té&ufers, denn ,wie der Storch das zusammengestiirzte Haus verldBt und
auf einem anderen Hause sein Nest sucht, so lieB sich die Sendung des
Johannes auf Maria Magdalena nieder® (S. 57), und Jesus kniipfe sein
Evangelium an den ,Namen und Ruhm® Maria Magdalenas: ,,Sie sollte die
Konigin der Prediger und der Glaubensverkiindigung sein“ (S.126). DaB
mit einer solchen Zeichnung auch der Leben-Jesu-Darstellung und der Ha-
giographie kein guter Dienst erwiesen ist, wird jeder unvoreingenommene
Leser zugeben.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Das Geheimnis des Todes. (102.) — Die Pforten des ewigen Lebens. (110.)
— Die Sendung der Propheten. Geleitwort von Hans Urs von Balthasar. (92.)
— Der Sieg der Liebe. Betrachtungen iiber Romer 8. Geleitwort von Hans
Urs von BRalthasar. (100.) Siamtliche von Adrienne von S peyr. Einsiedeln
1953, Johannesverlag. Jedes Bindchen Fr./DM 4.50.

Die Verfasserin hat die Begabung und Begnadung, aus dem Offen-
barungswort und den Offenbarungstatsachen fiir den heutigen Menschen
Wahrheiten herauszuholen, die die Weite der Offenbarung und ihre Ge-
gebenheit zum Heil auch in dieser Zeit sichtbar machen. ;

Was ist es doch Armseliges um die heroische Pose des Existentialismus *
gegeniiber dem Tod, wenn diese Seiten gelesen werden, auf denen die
Offenbarungswahrheiten {iber den Tod zusammengestellt, in Beziehung ge-
setzt und in ihrer erlosenden Kraft dargestellt werden.

Die heutigen Menschen stehen sehnsiichtig und doch vom Zweifel an-
gekrénkelt vor der Frage nach der Existenz des ewigen Lebens. Die
Verfasserin Offnet viele Pforten, die den Suchenden in das ewige Leben
hineinweisen: das Kirchenjahr, den Glauben, die Sakramente, das Dasein
von geweihten Menschen, die Schopfung.

In einer Zeif, in der die Menschen von Entpersonlichung und Vermas-
sung bedroht sind, ist Besinnung auf die Personlichkeit etwas Entscheiden-
des. Gott, der den Menschen als Personlichkeit erschaffen hat, wahrt diese
auch in denen, die er sendet und {iber die er ganz verfiigt. Die Pr o pheten-
gestalten des A. T. (im weiteren Sinne) sie len dar, wie sich Gnade und
Sendung Gottes im Menschen auswirken. Immer wandern dabei die Blicke
der Verfasserin aus dem A. T. zum ,, Apostel Gottes®, Christus.

Rom 8, 31—39, gehért wohl zum GroBten, was der groSe Paulus ge-
schrieben hat — gehért auch zum Aktuellsten fiir uns. Die Liebe Gottes ist
siegreich — in allem Kampf der Michte. Dieses Vertrauen und diese Zu-
versicht gibt dem Christen den Optimismus, da ihm ales zum Guten ge-
reichen miisse (8, 28). Die Verfasserin gibt keine wissenschaftliche Exegese,
aber sie gibt eine Erkldrung aus den Tiefen des geoffenbarten Wortes, die



358 Literatur

sie mit Intuition erfaBt und dem heutigen Menschen deutet. — Contemplata
praedicare!
St. Polten Dr. Alois Stoger

Wer antwortet? Lebensfragen im Lichte der Bibel. Von Werner Wiir-
bel. (240.) Feldkirch 1954, Verlag der Quelle. Kart. S 39.—.

Ein interessantes und mutiges Buch, das den Versuch wagt, auf ganz
konkrete Fragen des Lebens, selbst so moderne wie Sport und Fi m, die
Antwort in der Bibel zu suchen. Gegliedert ist das Werk in drei Ab-
schnitte: Das eigene Leben — Arbeit, Lebensbediirfnis und Freizeit — Die
anderen. Jedes Kapitel ist eingeleitet durch eine Erzdhlung, ein Beispiel
aus dem Leben und abgeschlossen durch Literatur- und Liedangaben.
Dadurch wird das Buch gut brauchbar fiir Glaubens- und Heimstunden.

Wenn wir nun auch etwas kritisieren diirfen, so seien zun#chst einige
kleinere Schonheitsfehler vermerkt. Vom Gewissen konnte etwas klarer
und einfacher gesagt werden, dal es eine Vernunftfihigkeit ist (26 ff.). Spr
24, 16 gilt nicht vom Siindigen, sondern vom Ung iick (30). Die Wissenschaft
wird nicht ganz einverstanden sein mit der Behauptung: ,Im Alten Bund
waren es Jungfrauen, welche die ersten Dienste meben den Priestern im
Tempel verrichten durften“ (217). Auch die nichste Behauptung stimmt
nicht so einfachhin, daB Verletzung der Jungfriulichkeit mit dem Tode be-
straft worden sei. Unnétig ist der kleine Seitenhieb auf den Dritten Orden
(188). Den ,Beispielen aus dem Leben* merkt man es ab und zu an, daB
sie erfunden sind (etwa 188 f.). Nicht immer ergibt sich die Folgerung, die
der Verfasser aus dem Schrifttext zieht, ganz ungezwungen. Man mochte
wiinschen, er hitte nicht soviel gefolgert und dafiir das andere niher be-
griundet und ausgefiihrt. Jedenfalls ist das Buch auch ein Beweis dafiir, da
wir mit der Bibel allein ohne das erklidrende Wort der Kirche nicht aus-
kommen.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Die Bibel als Lebensbuch. Eine praktische Einfiihrung in fruchtbringen-
des Bibellesen. Von Alois Stoger. (120) Wien 1955, Seelsorger-Verlag
Herder. Kart. S 20—, DM und sFr. 3.50.

Ein Fachmann der Exegese, der zugleich als Spiritual Lehrer des inneren
Lebens ist, war der richtige Mann, um uns ein so kostbares Handbuch des
Bibellesens zu schenken, Es ist so fach’ich solid gehalten, daB es dem Laien

,eine schone kleine Introductio bietet, die so notwendig ist, um an das
schwere Buch iberhaupt heranzukommen. Zugleich wird aber auch der
Bibelkenner noch eine Menge wertvoller Einblicke und Hinweise entdecken,
Dabei ist die Darbietung so lebendig und herzlich, da das Buch dem Leser
wohl die Lust und den Mut geben kann, die man braucht, um mit der
Bibellesung zu beginnen oder, was noch schwerer ist, in ihr tapfer aus-
zuharren und sie mit mehr Frucht und Freude zu pflegen.

Linz a. d. D, P.Igo Mayr S. J.

Bibelarbeit in der Pfarre. Erfahrungen aus tausend Bibe'stunden. Von
Werner Wiirbel (110.) Wien 1955, Seelsorger-Verlag Herder. Kart. S 20.—,
DM und sFr. 3.50. ; ]

Ganz und gar von der Erfahrung her ist dieses Bindchen geschrieben.
Es zeigt, wie einer von uns die Bibelarbeit angepackt hat, was er dabei
erfahren und dazuge'ernt hat. Da die Schilderung dieser Erfahrungen bis
in die Einzelheiten der duBleren Gestaltung geht, kann sie sehr wohl auch
einem Zaudernden zeigen, wie er es praktisch angehen kénnte. Und angehen
sollite es jeder Seelsorger!

Linz a. d. D. P.Igo Mayr S. J.

Friihes Christentum in Osterreich. Von den Anfingen bis um 600 n. Chr.,

Von Rudof Noll (148.) Mit 42 Abbildungen und einer Karte. Wien 1954,
Verlag Franz Deuticke, Kart. S 72.—.



Literatur 359

Der Verfasser bietet hier die erste erschépfende Darstellung des Christen-
tums in der kelto-romanischen Zeit unseres Vaterlandes. Im ersten Teil ist
die Sicherheit bedeutungsvoll, mit der der Verfasser Existenz und Martyrium
des hl. Florian verficht. Er bringt die passio Sti Floriani lateinisch und
deutsch. Ein schénes und abgerundetes Bid entwirft er vom hl. Severin,
diesem ,seltsamsten und edelsten Menschen“ (S. 63). Verfasser ist zu die.
sem Urteil berechtigt; hat er doch 1947 in Linz die vita Severini mit Kom-
mentar herausgegeben. Im zweiten Teil gibt Noll ein genaues Inventar der
romisch-christlichen Bodenfunde in Osterreich nach den Bundeslindern. In
Oberosterreich wire wohl bei Lorch das friihchristliche Grab mit dem scho-
nen Bronze-Fingerring und Christusmonogramm nachzutragen, das 1952 frei-
gelegt wurde. Die Zusammenschau der beiden Quel en im dritten Teil ist die
Arbeit des erfahrenen und gewiegten Historikers. Sie liest sich leicht, und
man gewinnt daraus ein anschauliches Bild von der christlichen Friihzeit.
Der Abhandlung sind genaue Pline der christlichen Kultbauten, Tafeln mit
schonen Lichtbidern der Fundgegenstande und eine Ubersichtskarte bei-
gegeben. Die Abhandlung ist sehr lesenswert fiir Religionslehrer und
Historiker aller Schulgattungen und bietet einen dauernden Gewinn.

Miihlheim am Inn Dr, Franz Neumner

Friedrich Spee und die Hexenprozesse. Die Stellung und Bedeutung der
Cautio Criminalis in der Geschichte der Hexenverfo gungen. Von Dr. Hugo
Zwetsloot S. J. (346.) Trier 1954, Paulinus-Verlag. Kart. DM 9.—.

Es ist bedauerlich, daB im Namen des Christentums die Hexenprozesse
gefiihrt wurden; nur ein schwacher Trost, daBl protestantische weltliche
Richter im 17. Jahrhundert noch grausamer gegen Zauberer und Hexen vor-
gingen als die katholischen geistlichen Hexenrichter und dali spédter noch
abscheulichere Gesinnungsprozesse gefiihrt wurden und heute noch gefiihrt
werden. Noch in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts vertrat das katho-
lische Amtsgericht Fiirstenberg die Ansicht: ,haereticum est dicere, non esse
magos, quinimo est de fide cathoica“ (S. 318). Dabei hat schon der aus
karolingischer Zeit stammende ,Canon episcopi®, aufgenommen in das
Decretum Gratiani c. 12, C. XXVI, qu. 5, die Tatsache des Hexenrittes, der
Verwandlung in Tiere usw. bestritten. Aber gestlitzt auf die Bulle ,Summis
desiderantes”, behaupten die Verfasser des »Mal eus maleficarum¥, das
gelte nur fiir die damaligen Hexen, aber die Hexen ihrer Zeit trife das und
noch viel mehr,

Zwetsloot bringt ausreichendes Material, so daB man sich in die unheil-
vo'le Verwirrung eines GroBteiles der Menschen des 15. bis 17, Jahrhunderts
hineindenken kann; wie es zu einer ProzeBfiihrung kam, bei der Anklager
und Richter eine Person war, ein Verteidiger nur ausnahmsweise zugelassen
wurde und schon ein Verdacht gentigte, auf der Folter Gestindnisse zu
erpressen, deren nachtriglicher Widerruf nicht anerkannt wurde, guch nicht
von der Mehrheit der vor der Hinrichtung zugelassenen Beichtviter. Um so
' grofer ist das Verdienst des edlen, mutigen Jesuiten Friedrich Spee, der
seine Bedenken gegen Hexenglauben und Hexenprozesse vorbrachte, ob-
wohl selbst in seinem Orden dieser Wahn verbreitet war. Spee starb 1635,
aber erst 1745 wird im katholischen Wiirzburg, 1782 im protestantischen
Glarus die letzte Hexe hingerichtet. Zwetsloots Arbeit ist €in ' wertvo ler
Beitrag zu einem traurigen Kapitel der Kirchengeschichte, wenn auch seine
Ausdrucksweise manchmal umsténdlich, stellenweise auch unklar ist.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Patriarch und Landesherr. Die weltliche Herrschaft der Patriarchen von
Aqui eja bis zum Ende der Staufer. Von Heinrich Schmidinger. (Pu-
blikationen des Osterreichischen Kulturinstitutes in Rom I/1)) (XVI u. 178.)
Graz—Koln 1954, Verlag Hermann Béhlaus Nachf. Brosch. S 86.—.

Die enge Verflechtung geistlicher und weltlicher Interessen ist ein
Charakteristikum des frithen und hohen Mittelalters. Dieser entsprechend
war auch die Stellung der Bischéfe, die vielfach zugleich auch zu Landes-



360 Literatur

fiirsten emporstiegen. An dem Beispiel von Aquileja wird uns in der vor-
liegenden Untersuchung Vorteil und Nachteil solcher Bindung besonders an-
schaulich vor Augen gefiihrt. Mustergiiltig werden vorerst die Begriffe ge-
klart und die Grundlagen der weltlichen Herrschaft aufgezeigt. Wir erleben
den Aufstieg zur Territorialherrschaft, sehen den Hohepunkt unter dem
Patriarchen Wolfger (1204—1218), der noch dazu von Passau gekommen ist,
und konnen den beginnenden Verfall der Landesherrlichkeit beobachten.
Diese Schopfung des Kaisertums auf vorgeschobenem Posten war, wie sehr
richtig aufgezeigt wird, in ihren Daseinsbedingungen an dieses gebunden.

Unter Beriicksichtigung eines umfangreichen Quellenmaterials und nach
Einsichtnahme in die einschldgige Literatur hat es der Verfasser, der jetzt
als wissenschaftlicher Sekretdr am Osterreichischen Ku'turinstitut in Rom
titig ist und die alte Tradition des ehemaligen Osterreichischen Historischen
Instituts in Rom aufrechthélt, verstanden, den geschichtlichen Ablauf dieser
Auseinandersetzung vor uns hintreten zu lassen. Die Publikation verdient
nordlich und siidlich der Alpen Beachtung und moge der hoffnungsvol'e
Beginn einer neuen Reihe von Abhandlungen unseres romischen Instituts
sein,

fainz g id T DDr, Josef Lenzenweger

Die landesfiirstliche Visitation von 1544/1545 in der Steiermark. Ein Bei-
trag zur Reformationsgeschichte Innertsterreichs. Von Karl Eder. (For-
schungen zur Verfassungs- und Verwaltungsgeschichte der Steiermark. Her-
ausgegeben von der Historischen Landeskommission fiir Steiermark,
XV. Band.) (105.) Graz 1955, Selbstverlag der Historischen Landeskommission.

Die religise Auseinandersetzung des 16. Jahrhunderts war fiir Kirche
und Staat von existentieller Bedeutung. Diese Tatsache 1dB3t uns die landes-
fiirstlichen Visitationen des Zeitraumes einigermafien verstehen. Es han-
delte sich ja dabei um staatliche MaBnahmen, wenn auch unter den Kom-
missdren in den verschiedenen Li#ndern in der Regel auch ein Geistlicher
war. Gerade um 1544/1545 schieden sich die Fronten immer mehr, ging es
um Sein und Nichtsein nicht nur fiir den alten Glauben, sondern weithin
auch fiir den katholischen Landesfiirsten und seine Gewalt. Mit bewun-
dernswerter Genauigkeit erfahren wir aus zeitgenotssischen Berichten inter-
essante Einzelheiten liber die damaligen Zustdnde. Fiir einen oberfléchlichen
Beobachter konnte der Eindruck entstehen, es habe sich nichts geéndert, es
sei alles beim Alten geblieben. Mit Geschick aber fiihrt uns der Verfasser
in das tiefere Verstdndnis dieser wertvollen Quelle ein, wenn er zum
Schlusse seiner Arbeit Zusammenfassung und Ergebnisse bringt. Die neue
Lehre war bereits weit und tief eingedrungen. Daneben aber konnen wir auch
die Standhaftigkeit der Benediktinernonnen von G068 bewundern, die trotz
aller Wirrnisse und der adeligen Insassen, deren Verwandte in der Welt
sich langst der Reformation verschrieben hatten, am alten Glauben und an
kloster icher Zucht unerschiitterlich festhielten.

In gewohnter Weise hat es der gelehrte Verfasser verstanden, trotz des
Verlustes der Originalniederschriften des einschlégigen Visitationsprotokolls
aus den noch vorhandenen Teilabschriften ein anschauliches Bild der
damaligen Verhidltnisse zu entwerfen. Es freut uns besonders, dafi er dabei
seine Liebe zur oberdsterreichischen Heimat und zur Kirchengeschichte
erneut unter Beweis stellt.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Die Zwolfapostellehre. Eine urchristliche Gemeindeordnung. 2. Auflage.
(80.) — Die Briefe des hl. Ignatius von Antiochien. 4, Auflage. (60.) — Cyrill
von Jerusalem, Einweihung in die Mysterien des Christentums. 2. Auflage.
(58.) — Samtliche aus dem Griechischen iibertragen und einge'eitet von Lud-
wig A. Winterswyl (Reihe: Zeugen des Wortes.) Freiburg 1954, Verlag
Herder, Papphd. je DM 2.80.

Inmitten der Hast und Geschéftigkeit unserer Tage, von der auch die
Seelsorger manchmal mitgerissen zu sein scheinen, wirkt die Veroffent-



Literatur 361

lichung wertvollster literarischer Zeugnisse aus den ersten christlichen Jahr-
hunderten auBerordentlich wohltuend. Besondere Verdienste erwirbt sich in
dieser Beziehung neben dem Rex-Verlag in Luzern (Verpflichtendes Erbe)
und dem Ada bero-Verlag, Lambach-Wels (Die Kirchenviter und wir), seit
Jahrzehnten das Haus Herder in Freiburg. Es ist erfreulich, da8 nach den
Schrecken des letzten Krieges nun wieder an die Neuauflage etlicher Band-
chen aus der Reihe ,Zeugen des Wortes* geschritten wurde.

,Die Lehre des Hermn durch die zwolf Apostel an die Heiden®, die wohl
schon entstanden ist, als noch nicht einmal alle Blicher des Kanons geschrle—
ben waren, ist als Anleltung zum christ ichen Wandel fiir eine Gemeinde im
Raume von Syrien/Pa #stina verfaBt worden; trotzdem erscheinen manche
ihrer Mahnungen auch noch heute als auﬁerordsezntlhch aktuell, wie z. B.: Du
sollst nicht das Kind im MutterschoBle umbringen!

Gut ein Jahrzehnt spéter moégen die wunderbaren Briefe des Bischofs
Ignatius von Antiochien an ihre Empfinger versandt worden sein. Die Ver-
fassung der Kirche hatte schon in der dreifachen Gliederung des Episkopats,
Presbyterats und Diakonats eine gewisse Ausbildung erfahren, aber noch
spiiren wir die opferbereite Glaubenstreue und glithende Begeisterung aus
den Schreiben dieses B utzeugen unter Kaiser Trajan (vgl. dazu S. 7).

Bei Cyrill, dem im Jahre 348 eben erst geweihten Bischof von Jerusalem,
finden wir besonders in den so beriihmt gewordenen mystagogischen Kate-
chesen eine Kostbare Erlduterung iiber Taufe, Firmung und Eucharistiefeier,
wie sie den in der Osternacht Getauften die Woche darauf geboten wurde.
Fiir jeden Prediger und Katecheten Fundgruben schéner und brauchbarer
Zitate!

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Das Opfer der Kirche, Exegetische, dogmatische und pastoraltheo'ogische
Studien zum Verstidndnis der Messe. Dargeboten von Professoren und Do-
zenten der Theologischen Fakultdt Luzern. (Luzerner theologische Studien,
herausgegeben von der Theologischen Fakultdt Luzern. Band 1.) (316.)
Luzein 1954, Rex-Verlag. Kart. sFr. 16.80, Le.nwand sFr. 18.80.

Das eucharistische Opfer ist die Mitte christlichen Lebens, und daher
»dreht sich® letztlich auch in der Pastoration alles um dieses Zentrum. Die
Beitrige, die in diesem Buche gesamme’t sind, wollen dem Seelsorger das
Opfer der Kirche ndherbringen. Die Anfinge des eucharistischen Opfers
sind in der Bibel erzihlt. Sein alttestamentlicher Typus ist die Pascha-
feier; seine Verwirklichung und Erfiillung bringt das Neue Testament. Wesen
und Kraft der Eucharistie wird in der Sicht des Johannesevangeliums dar-
gestellt. Diese beiden Studien von H. Haag und E. Ruckstuhl gehen neue
Wege und scheinen die wertvollsten in dem Bande zu sein. Aus dem Dogma
iilber das eucharistische Opfer wird sein Gemeinschaftscharakter heraus-
gehoben und bei dieser Gelegenheit iiber die Formen der Konzelebration
gesprochen. Der Vollzug des eucharistischen Geschehens in der Kirche wird
im Lichte des Naturrechtes (Opfer als Naturforderung), der Geschichte (die
Liturgiegeschichte als Quelle seelsorglicher Erkenntnisse) und des kanoni-
schen Rechtes (die Kommunion der Laien in rechtsgeschichtlicher Schau)
dargeste’lt. Die Gldubigen sollen immer tiefer zum Verstdndnis und Mit-
leben der eucharistischen Feier gefiihrt werden; dies geschieht durch Erzie-
hung zur Liturgie, durch die Predigt aus dem Reichtum der Liturgie, durch
den Gesang in der Kultfeier. Vor allem aber mull der Priester selbst aus
dem eucharistischen Geschehen auf dem Altare leben.

Die Auswahl der Themen ist so, dall sie den Seelsorger interessieren
muB. Eine Fiille von Anregungen aus dem Geiste der pépstlichen Rund-
schreiben und der Liturgiegeschichte werden gegeben. We che Aufgeschlos-
senheit in dem Buche herrscht, mag aus den Worten erkannt werden: ,Jede
Reform braucht Pioniere, die sich fiir sie einsetzen. So mul die liturgische
Bewegung Pioniere vor allem auch unter den Seelsorgern gewinnen. Je mehr

,Theol.-prakt. Quartalschrift* IV. 1955 20



362 Literatur

diese ihre Pfarreien zu Zentren des liturgischen Lebens gestalten, desto
erfolgreicher wird sich die liturgische Neubelebung behaupten kénnen“ (181).

St. Polten Dr. Alois Stoger

Die heilgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch Maria. Ehren-
gabe an die Unbefleckt Empfangene von der Mariologischen Arbeitsgemein-
schaft deutscher Theologen dargereicht. Herausgegeben von Carl Feckes.
(XI u. 395.) Paderborn 1954, Verlag Ferdinand Schoningh. Kart. DM 12.—,

Mit der Dogmatisation der leib ichen Aufnahme Mariens in den Himmel
ist das letzte Glied in die Krone jener Vorzlige eingefiigt worden, welche
Mariens ,,Person“ betreffen. Wie nicht anders zu erwarten war, ist es nun das
»werk® Mariens, ihre Funktion und Stellung in der Heilsverwirklichung,
das den forschenden Blick und das liebende Interesse der Theologen und
Frommen immer mehr auf sich zieht. Aus diesem groBen Fragenkomplex
hat die Mariologische Arbeitsgemeinschaft deutscher Theo ogen, die sich
unter Leitung und Fihrung von C. Feckes in Deutschland gebildet hat, eine
scheinbar sehr eng umgrenzte, in Wirklichkeit aber weit in die Theologie
der Corredemptrix hineinreichende Teilfrage herausgegriffen. Es handelt sich
um das Problem, ob und in welchem Sinne Maria in ihrem heilsgeschicht~
lichen Handeln als ,Ste’lvertreterin der Menschheit® anzusprechen ist. Nach
Befragung der pépstlichen Lehrverkiindigung der letzten 100 Jahre in einem
sehr vorsichtig abgewogenen Beitrag (Schwerdt-Freiburg) und nach Darstel-
lung des diesbeziiglichen Gedankengutes der Schrift (Michl-Freising) im all-
gemeinen und des hl. Johannes im besonderen (Wennemer-Frankfurt), wird
das Lehrgut der griechischen Kirchenviter (S61'-Benediktbeuren), des Syrers
Ephram (Kriiger-Bockum-Hével), der beiden Lateiner Ambrosius (Huhn-
Fulda) und Augustinus (Hofmann-Wirzburg) dargestellt. Wie die Vater wer-
den auch die Theologen meist in Einzelabhandlungen betrachtet. Untersucht
werden ferner die Theologen der Karolingerzeit (Scheffczyk-Konigstein), die
beiden Dominikanertheologen Albert (Fries-Geistingen) und Thomas (Koster-
Walberberg), die franziskamische Schule (Miiller-Miinchen-Gladbach), Lau-
rentius von Brindisi (Miickshoff-Minster), Alfons von Liguori (Oomen-Wit-
tem), endlich die deutschen Theologen des 19. Jahrhunderts (Brosch-Aachen)
und M. J. Scheeben (Wittkemper-Oeventrop). Der spekulative Versuch, die
Stellvertretung Mariens in den Kosmos der Marienwahrheiten einzuordnen
(Semmelroth-Frankfurt), und der pastorale Versuch, von dieser Wahrheit
aus die Verbindungslinien zum katholischen Leben zu ziehen (Graber-Eich-
stétt), beschlieBen die Beitrége, die zweifellos eine griindliche Vorarbeit zur
Losung der Corredemptrixfrage darstellen.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes. Von Rudolf Schnacken-
burg. (Handbuch der Moraltheologie, herausgegeben von Univ.-Prof. Dr.
Marcel Reding, Graz, Band VI.) (XII u. 284.) Miinchen 1954, Max-Hueber-
Verlag. Brosch, DM 9.80, Leinen DM 11.80.

Die Verkiindigung Jesu, daB die Zeit erfiillt und die Gottesherrschaft
auf die Welt gekommen sei, ist Prokamation und zugleich eine Forderung
an die Menschen, auf das gottliche Geschehen zu antworten. Im ganzen
Neuen Testament gibt es keinen blofen Moralismus, aber auch keine unver-
bindliche, vom sittlichen Handeln geldste Moral (S. 3). Das ist nicht nur
Inhalt des 1. Kapitels dieses wertvollen Buches, sondern der Grundtenor,
der es durchzieht. In der Bergpredigt sieht der Verfasser die Auseinander-
setzung Jesu mit der jiudischen Sittenlehre wie in einer groBen Spruch-
sammlung verdichtet und zugleich das erregende Neue und Eigene der christ-
lichen Moralbotschaft (2. Kapitel), die in der ,GroBtat Jesu¥, in der Zusam-
menfassung der religios-sittlichen Forderungen im Hauptgebot der Gottes-
und Néchstenliebe, ihren Hoéhepunkt findet (3. Kapitel). Jesus kniipft oft an
Fragen an, die ihm dieser oder jener Mensch stel't, und seine Antworten
rufen zur augenblicklichen Entscheidung. Doch ist Jesus kein Kasuist, son-
dern gibt immer grundsitzliche Richtlinien, ob es sich nun handelt um die



Literatur 363

Stellung zu Recht, Macht und Staat, zu Arbeit und Besitz oder zur Ehe und
Familie (4. Kapitel). Die Motivierung seiner Forderung ist das Reich Gotte's
und seine Giiter, ihre Erfiillung die Nachfo ge Christi (5. Kapitel). Der II. Teil
des Buches behandelt die Sittenlehre der Urkirche im allgemeinen und nach
einzelnen hervorragenden Verkiindern (Paulus, Johannes, Jakobus, Petrus).
Das Urchristentum baut im wesentlichen auf der Sittenlehre Jesu auf. Doch
werden in der Gemeinde nach Jesu Auferstehung die theologischen Akzente
etwas anders gesetzt (Ausbau der Christologie und Soterio ogie); das Pfingst-
ereignis, die Geisterfahrung, bewegt die Gemiiter. Einfliisse der Umwell
machen sich bemerkbar, und neue Fragen tauchen auf. Da neben dem Grund-
stock der Gemeindeverkiindigung einzelne starke Personlichkeiten dem
urchristlichen Leben und Denken ihr Geprige gaben, fand es der Autor mit
Recht zweckdienlich, solchen Sittenpredigern noch eigens zu lauschen (VI).
Letzteres geschieht im ITI. Teil dieses Werkes. Die reiche Einbeziehung der
christlichen und auch jlidischen Literatur sichert der Arbeit Schnackenburgs
ihren wissenschaftlichen Wert. Der Autor kommt auch mit diesem Buche
den vielfachen Wiinschen derer entgegen, die sich eine tiefere Verbindung
unserer moraltheo ogischen Handbiicher mit dem Neuen Testament schon
lange erwarteten. Dieser neue Band des ,Handbuches der Moraltheologie”
ist auch ein vorziiclicher Behelf fiir Religionslehrer und Prediger, zumal
ihm auch ein ausfiihrliches Sachregister beigegeben ist.

Schwaz (Tiro") P. Dr. Pax Leitner

Fehlformen des Liebesstrebens in moralpsychologischer Deutung und
moraltheologischer  Wiirdigung. Von Wilhelm Heimen. (XVI und 526.)
Freiburg 1954, Verlag Herder. Leinen geb. DM 24.—.

Das menschliche Gefiihlsleben und damit die auf das engste verbun-
denen Triebstrebungen sind im Verh#ltnis zu ratio und voluntas noch wenig
erforscht. In diese Bezirke des menschlich-persona en Lebens hineinzuleuch-
ten, ist zweifellos heikler und schwieriger als eine Untersuchung der Er-
kenntniswege und Willensreaktionen. Neben anderen wissenschaftlichen
Disziplinen ist es heute besonders die Tiefenpsychologie, die sich mit allen
Mitteln bemiiht, die innersten Vorginge und Antriebe im mensch ichen
Seelenleben zu erkunden und bis zu den Antriebsbereichen menschlicher
Lebensdullerungen vorzudringen. ,DaB sich die Tiefenpsychologie auch mit
religionspsychologischen Inhalten befafit, sie zu analysieren und sie in ein
wissenschaftliches System zu bringen sucht, ist sicher nicht zu beanstinden,
Ihre positiven Forschungsergebnisse wiirden nur zeigen, dal das ,esse ab
alio® bis in seine tiefsten Wurzeln ein ,esse ad alium‘ ist und dal das Wort
des hl, Augustinus ,Fecisti nos ad te et inquietum est cor nostrum donec
requiescat in te‘ eine neue, in den Urgrund des psychischen Seins greifemde
Bestiatigung findet.“ (Pius XII. in der Ansprache bei Eroffnung des Kon-
gresses fiir Psychotherapie und klinische Psychologie 1953.) Wenn theolo-
gischerseits den Behauptuncen der Tiefenpsychologen meist wenig Vertrauen
entgegengebracht wurde, so deshalb, weil die meisten eine letztgiiltige Orien-
tierung auf dieses Grundmotiv der Seele aus der Verbundenheit mit dem
Schopfer ausschalten. Jede Untersuchung aber iliber die Liebe des Men-
schen, auf die alle seeischen Kréfte und Anlagen hingeordnet sind, ist
zwangsldufig mit einer Verzeichnung der Perspektiven, mit Fehldeutungen
und Fehlprognosen belastet, wenn sie von dieser ontischen Riickbindung
(religio) bewubt oder ungewollt absieht (Heinen, S. 39 f.). Andererseits ist
es seit langem ein dringliches Anliegen, iiber die Wirkkréafte der Seele von
berufener Seite eine Orientierung zu erhaten und in einer verldBlichen
phénomenologischen Darstellung und tiefenpsychologischen Deutung nicht
nur eine Bereicherung der moraltheologischen Kenntnisse, sondern auch
wertvolle Hilfe fiir das Verstehen und die seelsorgliche Betreuung der
Menschen zu gewinnen., Diesem Anliegen der Seelsorger und Pidagogen
kommt das Buch Heinens weitestgehend entgegen. Unter Beriicksichtigung
der tliberaus reichen modemen psychologischen Literatur fiihrt der Ver-
fasser den Nachweis, dafl die moralischen Entartungen auf dem Gebiete des

25%



364 Literatur

sinnlichen und geistigen Strebens nichts anderes sind als Fehlformen der
Liebe, wobei die Liebe als Grundkraft im Menschen angesehen wird. Der
erste Teil des Buches handelt denn auch iiber die seelischen Krifte, Fiihlen,
Erkennen und Wo len, im Dienste der Liebe, bespricht die Hauptformen der
Liebe und enthdlt ein eigenes Kapitel iiber ,Integration von Gottes- und
Menschenliebe“. Im zweiten, im Hauptteil des Buches, finden wir eine all-
seitige Deutung der Fehlformen des Liebesstrebens unter den Uberschrif-
ten: a) Der Mensch unter der Herrschaft der begehrlichen Liebe, b) Fehl-
formen der liberwiegend geistigen Liebe, ¢) Der Mensch unter der Herr-
schaft der ambiva enten Liebe des Eros. Im letzten Abschnitt lesen wir
Wertvolles iiber die ,Verhiitung und Heilung von Fehlentwicklungen der
Liebe.“ Ein ausfiihrliches Personen- und Sachregister erhéht die Brauch-
barkeit dieses moralpsychologischen Werkes.

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Der Primat der Liebe. Studie iiber die Einordnung der Sexualmoral in
das Sittengesetz. Von August Adam. 6. Auflage. (228) Keve aer, But-
zon & Bercker. Ganzleinen DM 7.60.

Die Schrift, die inzwischen in mehrere Fremdsprachen iibersetzt wurde,
ist heute in ihrem wesentlichen Amliegen allgemein anerkannt. Das beweist
u. a. auch die Instruktion der Osterreichischen Bischofskonferenz ,De usu
et abusu matrimonii“ (S. 18). Der Verfasser geht von der Feststellung aus,
daf} sich im Laufe der Zeit das Schwergewicht in der Rangordnung der Ge-
bote einseitig auf das Sextum verschoben habe, und betont demgegeniiber
den Vorrang der Gottes- und Nichstenliebe. Es liegt ihm véllig ferne, die
Bedeutung des 6. Gebotes abzuschwichen; er will ihm nur den rechten
Platz im Gesamt der sitt ichen Ordnung zuweisen. Wegweiser ist ihm hiebei
vor allem der Fiirst der Scholastik, der hl. Thomas von Aquin.

Linz a. d. D, Dr.J.Obernhumer

Brautunterricht. Eine Handreichung fiir den Seelsorger. Von Theodor
Blieweis, (88) Wien 1955, Seelsorger-Verlag Herder. Kart. S 16.—,
DM u. sFr 2.70.

Aus der Natur der Sache und den kirchlichen Bestimmungen geht klar
hervor, daB der Seelsorger zur Erteilung des sogenannten Braut- oder Ehe-
unterrichtes streng verpflichtet ist. Man darf von ihm keine Wunder erwar-
ten. Aber er bietet vie fach die einzige Gelegenheit, die Brautleute ein-
dringlich auf die sittlichen Forderungen der katholischen Ehe hinzuweisen,
und zwar zu einer Zeit, wo sie dafiir am ehesten aufgeschlossen sind.

Im letzten Jahrzehnt sind mehrere brauchbare Behelfe erschienen. Nun
meldet sich mit vorliegendem Werk der bekannte Wiener Pfarrer zu
Wort, der seit langem, besonders auf dem Gebiete der Ehevorbereitung,
praktisch ' und literarisch tétig ist (,Wagnis der Ehe®, ,Wir waren ent-
tduscht . . . und begliickt!®). Die Instruktion der Osterreichischen Bischofs-
konferenz ,De usu et abusu matrimonii® weist ausdriicklich darauf hin,
daB der Brautunterricht nicht zu kurz ausfalen darf (S. 41). Der Entwurf
Pfarrer Blieweis’ ist auf 2 bis 3 Stunden berechnet und geht in einer sehr
zeitnahen und ansprechenden Art auf alle Fragen und Probleme ein, die
iir die Ehe heute von Bedeutung sind. Hier sind auch Dinge besprochen,
die man anderswo vergeblich sucht. Den Abschluf3 bildet ein kurzer Uber-
blick {iber einige wesentliche Wahrheiten unseres Glaubens. Dem Seelsorger
wird wirklich eine wil kommene und brauchbare Handreichung fiir die
Erfiillung einer schweren und heute doppelt verantwortungsvollen Aufgabe
geboten.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer
Missae Defunctorum. Ex Missali Romano desumptae. Accedit Ritus Ab-

solutionis pro Defunctis ex Rituali Romano. Editio decima quarta juxta
Typicam. Ratisbonae, Sumptibus et Typis Friderici Pustet. Leinwand, Rot-



Literatur 365

schnitt DM 20—, Goldschnitt DM 25.—, Leder, Rotschnitt DM 60.—, Gold-
schnitt DM 65.—.

Preces ante et post Missam. Aliaeque orationes Sacerdotibus uti'issimae.
Editio decima quinta. (128.) Ratisbonae, Sumptibus et Typis Friderici Pustet.
Leinwand, Rotschnitt DM 550, Goldschnitt DM 7.—; Leder, Rotschnitt
DM 13.—, Goldschnitt DM 15.50.

Officium parvum Beatae Mariae Virginis — Kleines Marianisches Offi-
zium. Editio amplior. — Erweiterte Ausgabe. Herausgegeben von P. Augustin
Bea S J. (510.) Ratisbonae, Sumptibus Friderici Pustet — Regensburg, Ver-
lag Friedrich Pustet. Leinwand, Rotschnitt DM 9.50; Leder, Rotschnitt
DM 15.—, Goldschnitt DM 16.—.

Die vorliegende Neuausgabe der ,Missae Defunctorum® stimmt
mit der Editio sexta post Typicam des Missale Romanum, die am 8. September
1952 von der Ritenkongregation approbiert wurde, liberein. Die durch die
Konstitution ,Christus Dominus® vom 6. Jdnner 1953 bedingte Rubriken-
idnderung ist bereits beriicksichtigt (S. 23: bei Unterbrechung der Messen
am Allerseelentage ist die Ablution mit Wasser erlaubt). Die Ausgabe ist
durch das Generaldekret iiber die Ritenvereinfachung vom 23. Mirz 1955
keineswegs iiberholt. Es ergeben sich nur geringfiigige Anderungen bezlig-
lich der Zahl der Orationen und der Verpflichtung zum Beten des Dies irae.
Das Missale zeichnet sich durch einen schonen, sehr klaren Druck aus.

Zu begriiBen ist auch die Neuausgabe der ,Preces ante et post
Missam® Das handiche Biichlein enth#lt auBer der Praeparatio ante
Missam und der Gratiarum actio post Missam noch viele andere Gebete,
u. a. auch fiir die Besuchung des Allerheiligsten, ferner die Litaneien. Ge-
geniiber den dlteren Ausgaben ist manches gedndert oder umgestellt. Auch
die offiziellen Berichtigungen sind bereits beriicksichtigt. So wird die
,Oratio S. Ambrosii Episcopi® jetzt einfach als ,Oratio Sacerdotis ante
Missam® bezeichnet. Anstatt ,Oratio S. Bonaventurae“ heift es jetzt nur
,Alia Oratio®. Ausdriicklich werden die AblaGverleihungen vermerkt, und
zwar unter Hinzufiigung der Nummer der amtlichen AblaBsammlung , Enchi~-
ridion Indulgentiarum®.

Die neue lateinisch-deutsche Awusgabe des ,Kleinen Mariani-
schen Offiziums® die von P. Augustin Bea S. J. besorgt wurde, ist
wesentlich erweitert und schlieBt sich enger an das Kirchenjahr an. Sie
bietet fiir die verschiedenen Zeiten eigene Texte. Dazu kommen noch die
Eigentexte fiir besondere Tage. Die Ubersetzung der neuen Psalmen ist dem
sDeutschen Psalter* von Romano Guardini entnommen.

Linz a. d. D. Dr.J.Obernhumer

Officium parvum Beatae Mariae Virginis. Die kleinen Tagzeiten Unserer
Lieben Frau. Lateinisch und deutsch, nebst kurzer Erklarung. 17. Auflage.
(288.) Paderborn 1952, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 3.90.

Officium defunctorum. Choramt fiir die Abgestorbenen. Lateinisch und
deutsch. 11. Auflage. (102.) Paderborn 1952, Verlag Ferdinand Schoningh.
Brosch. DM 1.80, geb. DM 2.60.

Ziemlich viele Ordensgemeinschaften beniitzen auch nach dem Erschei~
nen des ,Officium divinum® (Seckauer Brevier) weiter das althergebrachte
Marianische Offizium. Fiir diese Gemeinschaften ist dieses Offizium ebenso
wie das Totenoffizium in neuer Auflage erschienen. Die deutsche Uber-
setzung, die dem lateinischen Text an die Seite gestellt ist, ermoglicht auch
ein Beten in der Muttersprache. Freiich sollte die Ubersetzung noch etwas
fliissiger und rhythmischer sein.

Der deutsche Untertitel fiir das ,,Officium defunctorum®: ,Choramt fiir
die Abgestorbenen® ist irrefiihrend und soll wohl etwa heiflien: ,Chorgebet
fiir die Toten®. Ausstattung und Einband sowie Papierqualitit, Dinge, die
fiir Biicher zum téglichen Gebrauch besonders wichtig sind, sind ausge-
zeichnet.

Linz-Urfahr Hermann Kronsteiner



366 Literatur

Marianisches Offizium. Ubersetzt von Otto Karrer. (160.) 13 Bilder von
Gebhard Fugel. Miinchen, Verlag , Ars sacra®, Josef Miiller, Leinen DM 5.10.

Uber die marianischen Tagzeiten, dieses Gotteslob im Lobpreis Mariens,
braucht nicht weiter referiert zu werden. Der kurze Hinweis gelte nur dem
herrlichen Zusammenklang von trefflicher Ubersetzung Ausstattung und
Bild. Das Biichlein hat ein richtiges Taschenformat, so daB es leicht mitge-
tragen werden kann. Nur ein kurzes Gebetswort daraus vermag auch den
gehetztesten Menschen durch den Tag zu begleiten. Sorgen wir uns daher,
es bei passender Gelegenheit in vieler Menschen Hinde als geistliche Gabe
zu legen!

Linz &a.d, D. Rudolf Gobl

Geheiligtes Jahr. Liturgisch-aszetische Erklidrung der MeBtexte aller
Sonn- und Festtage des Kirchenjahres. Von Matthias Premm (VIII u.
235.) Wien 1955, Verlag Herder. Leinen geb.

Es ist bekanntlich nicht immer leicht, die Texte eines MeBformulars zu
einer Einheit zu ordnen; das zeigen schon die verschiedenen Einfiihrungen
der bekannten MeBbiicher. In dem kleinen Béndchen sind solche Einfiihrun-
gen jeweils zu einer keinen ,liturgischen Homilie* erweitert. Sie lassen
sich als kleine Lesung, aber auch als Grundlage fiir Betrachtung und Predigt
verwenden. ;

Linz a. d. D. Pl Igo May eSS,

Vor dem Angesicht des Herrn. Priesterliche Besinnung. Von Abbé Gaston
Courtois. Aus dem Franzosischen iibertragen von Domkapitular Dr, Karl
Rudolf. III (208.) S. 32.—. IV (213.) S 35— Wien 1954/55, Seelsorger-Ver'ag
im Verlag Herder. i

Die beiden Bé&nde reihen sich wiirdig den vorangegangenen an. Sie
werden gewill auch die gleiche dankbare Aufnahme finden. Reichtum der
Gedanken, gepaart mit praktischen Anregungen, zeichnet diese Betrachtun-
gen ebenso aus wie die Einfiih ung in die Schwierigkeiten und Bediirfnisse
des tdtigen Seelsorgers. Gerade dieser braucht diese Art der Vertiefung am
meisten, damit er nicht im reinen Betrieb aufgeht.

Linz a. d. D. P, Tgg Mayr \S.'J.

Gebete des Heiligen Vaters Pius XII. Titel der italienischen Originalaus-
gabe: ,Preghiere di Pio XIL“ (90.) Wien-Miinchen 1955, Verlag Herold.
Brosch. S 16.—, Leinen S 28.—.

Das auf dem Umschlag mit einem schonen Bild des Heiligen Vaters
versehene handliche Biichlein enthélt 34 Gebete, wie sie Pius XII. bei ver-
schiedenen An #ssen verfaBt hat. Mit Riicksicht auf die Verwendbarkeit
dieser Gebete bei verschiedenen Festfeiern ist diese Sammlung sehr zu be-
griilen.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber

Der Helfer Gott. Von Ignatius Klug. Siebente Auflage. (248.) Pader-
born 1954, Ferdinand Schéningh, Leinen DM 7.80.

Diese im Jahre 1928 erstmals erschienene Wertethik, die das ganze sitt-
liche Handeln des Menschen in Gott und seinen Eigenschaften verankern
mochte, zeigt alle Vorzlige des unvergessenen Meisters: seine seelsorgliche
Liebe, seinen nimmermiiden Eifer zu helfen und zu trésten, dazu eine schone
sprachliche Darste lung, Das Buch vom ,Helfer Gott“ vermag auch den heuti-
gen Menschen noch zu begliicken.

Linz a. d. D. Dr.J.Obernhumer

Hildegard von Bingen, Wisse die Wege. Scivias. Nach dem Originaltext
des illuminierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche iibertragen und bear-
beitet von Maura Béckeler. (414) Salzburg 1954, Otto-Miiller-Verlag.
Leinen DM 24.70, sFr. 26.—, S 150.—.



(a3}

Literatur 367

Die Neuauflage einer 1928 erschienenen Ubersetzung bringt Wiedergaben
der 35 Bildtafe n aus dem Rupertsberger Kodex, der seit 1945 verschollen
ist. Man hatte ihn nach Dresden ,in Sicherheit” gebracht. Zum Gliick waren
die Miniaturen in den Jahren 1927 bis 1933 von kunstverstindigen Chor-
frauen der Abtei St. Hildegard zu Eibingen getreulich abgemalt worden. Die
Abtei Maria-Laach hatte eine Photokopie des Textes herstellen lassen, Die
technische Wiedergabe im Achtfarbendruck durch die Graphische Kunst-
anstalt Schuler in Stuttgart ist hervorragend. Die Ausgabe stellt eine biblio-
rhi e- Kostbarkeit dar und wurde von der offiziellen Jury des Osterreichi-
schen Verlagsverbandes unter den neun ,schonsten Biichern des Jahres
1954 pramiiert. Innerhalb eines halben Jahres war eine neue Auflage not-
wendig.

Zuerst moge man Seite 391 ff. lesen, sozusagen als Wegweiser zum Ver-
stindnis der Schauungen Hildegards. Auch der heutige Leser bewundert die
Kiihnheit ihrer Vorstellungskraft, die Folgerichtigkeit ihrer Gedanken trotz
aller Weitschweifigkeit, aber auch die Geduld des Mbénches Vo mar, der alles
getreulich aufzeichnete und nur wenig feilte, sehr zum Dank der Seherin
und der Nachwelt. Viele Kapitel sind in der vorliegenden Ausgabe nur dem
Inhalt nach wiedergegeben, was durch den Druck kenntlich gemacht wurde.
Der Prophet von 3 Kg 19 ist nicht Isaias, sondern Elias (S. 380).

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Anna Katharina Emmerich schaut Maria. Gesichte {iber Heimgang und
Himmelfahrt Unserer Lieben Frau im Rahmen der Zeugnisse von fiinfzehn
Jahrhunderten. Von Clemens M. Henze C.Ss.R. (96.) Wiesbaden 1954,
Credo-Verlag. Kart. DM 3.80, geb. DM 4.60.

Der in Rom lebende deutsche Redemptorist P. Henze, der im Vorjahre
. zZu seinem goldenen Priesterjubildum mit dem Verdienstkreuz der Bundes-
republik ausgezeichnet wurde, sucht in dieser gewissenhaften Arbeit, aus
den Privatoffenbarungen auf die Frage nach den ndherem Umstdnden und
dem Ort (Jerusalem oder Ephesus) des Heimganges und der Himmelfahrt
Mariens eine Antwort zu bekommen. Seine Hauptquelle bilden die Visionen
der stigmatisierten Augustinernonne Anna Katharina Emmerich (1774—1824).
Bei der Liesung der Visionen miissen wir frei ich auch manche Ungereimt-
heiten in Kauf nehmen. Der Verfasser beruft sich auf den Neutestamentler
und Propst von St. Florian, Dr. Vinzenz Hartl. Dieser stand aber ganz auf
Seiten von Meinertz und vermiBte in der angeflihrten Rezension in der
»Quartalschrift (Jg. 1924, S. 595) bei Richen nicht die Wiirdigung der positi-
ven Elemente der Visionen, sondern der ,aus den Gesichten Anna Katha-
rinas, mogen sie noch soviel Subjektives und Menschliches enthalten, mit
elementarer Gewalt sich offenbarenden Heiligkeit®.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Mit dem Kinde durchs Kirchenjahr. Werkbiichlein zur Erziehung der
Kinder fiir das Leben und Beten mit der Kirche. Von M. Oderisia
Knechtle, Kreuzschwester. Dritte, durchgesehene und verbesserte Auf-
lage. Mit Zeichnungen von Alfred Riedel. (X u. 116.) Freiburg, Verlag Herder.
Halbleinen DM 5.80, kart. DM 6.80.

Fiir unsere groBe Aufgabe, schon den Kindern den Reichtum der Mef-
liturgie und das Erleben des Kirchenjahres zu erschlieBen, hat uns dieses
Werkbiichlein viel Kostbares zu bieten. Es gibt wertvolle Anregungen fir
die Glaubensstunden der Jungschar, fiir eine jeweilige Kurzkatechese zur
Sonntagsvorbereitung. Fiir eine liturgisch aufgeschlossene Fami ie ist es
ein guter Behelf, die Kinder regelrecht hineinleben zu lassen in das Kir-
chenjahr.

Die Symbolbilder zu jedem Sonn- und Festtag des Jahres sind nun auch
a's Bilderbogen vom Verlag zu 'beziechen und konnen als Malvorlagen,
FleiBbilder und auch als Vorlage fiir schone Tafelbilder des Katecheten ver-
wendet werden. In neuer Erkenntnis der Symbol-Liebhaberei des schul-
altrigen Kindes wird in der Darbietung vom Symbol ausgegangen, kurz der



368 Literatur

Evangelientext skizziert und kindertiimlich erliutert. Die Angabe eines pas-
senden Katechismusabschnittes rundet die schéne, wiirdige und schlichte
Einfilhrung in den Inhalt des Sonntags ab. Neu ist ein Anhang iiber Symbol-
erziehung. Schon die Tatsache einer dritten Auflage in so kurzer Zeit spricht
fiir dieses schéne Werk der Ingenbohler Kreuzschwester, die es mit viel
Liebe und Fleil3 erstellt hat.

Wels (0.-0.) Heinrich Hirscher

Eucharistie und Katechese. Beitrige zur eucharistischen Erziehung der
Kinder. Herausgegeben vom Deutschen Katechetenverein im Jahre der Heilig-
sprechung Pius’ X. (XII u. 114.) Freiburg 1954, Ver ag Herder. Kart. DM 5.80.

Uber den Wert dieses Sammelbandes zur Eucharistiekatechese orientiert
am besten eine Zusammenstellung der Autoren und ihrer Beitrige. Dr. Kle-
mens Tilmann: Situation und Aufgabe; Eucharistieunterricht bei den
Kleinen; Hinweise zur Einfithrung der rechtzeitigen Kommunion; Euchari-
stie-Katechese fiir die 10- bis 14jahrigen; Wie konnen Kinder die heilige
Messe mitfeiern? — Franz Schreibmayr: ,Geheimnis des Glaubens.®
— P. Marcel van Caster S. J.: Die Hingabe unserer selbst in der Messe.
P. W. Bless S. J.: Die Vorbereitung des Kindes auf die Erstkommunion
und die Eucharistiekatechese fiir die Kleinen in den Niederlanden: —
Domkapitu ar Dr. Hubert Fischer: Unsere Kinderkommunionpraxis im
Lichte des Dekretes ,Quam Singulari¥. — Grundsitze {iber die Eucharistie-
katechese, erarbeitet von einer katholischen Arbeitsgemeinschaft.

Das Buch enthalt reiche Anregungen und praktische Anleitungen fiir
die so wichtige eucharistische Erziehung und Fiihrung der Kinder. Die erste
Auflage fand so groBes Interesse, daB3 der Verlag bereits die zweite ankiindi-
gen konnte,

Linz a. d; D. Dr. J. Obernhumer

Biblische Wandtafeln fiir den katholischen Religionsunterricht (mit Text-
erlduterungen). Herausgegeben vom Erzbischoflichen Amt fiir Unterricht und
Erziehung, ausgefiihrt vom akad. Maler Kar' Engel. Vom Bundesministerium
fiir Unterricht fir den Schulgebrauch zugelassen. Blattgréfe 70 X 100 cm.
Tafel I bis IV. Wien, Verlag Herder. Einzeltafel unaufgezogen S 24—, bei
Bestellung der ganzen Serie S 20.—.

Das Erzbischéfliche Amt fiir Unterricht und Erziehung in Wien unter-
nimmt die Herausgabe neuer biblischer Wandtafeln fiir den Re igionsunter-
richt. Der Auswahlzyklus ,Altes Testament® liegt bereits vor. Zur Beurtei-
lung stehen die Tafeln 1 (Erschaffung der Welt), 2 (Engelsturz), 3 (Vertreibung
aus dem Paradies) und 4 (Kain und Abel) zur Verfiigung. Die beigegebe-
nen Texterlduterungen und Hinweise sind vor al'em fiir Anfinger gedacht.

Das Unternehmen, einem einzelnen Kiinstler eine umfangreiche Serie
von Bibelbildern anzuvertrauen, bringt mit dem Vorteil der Einheitlichkeit
die Gefahr eines gewissen Manierismus mit sich. Einem Serienkiinstler mag
das eine oder andere Thema liegen, wihrend er anderen nicht gewachsen
ist. Denn der Erfindungsreichtum eines Doré oder das zdhe Durchhalten eines
Schnorr von Carolsfeld ist nicht jedermanns Sache. Darum er eben wir z. B.
auch bei Fugel und bei Mink-Born starke Qualititsunterschiede. Wenn solche
Bilder zum religiésen Erlebnis fithren sollen, miissen sie sich zu starker
Vergegenwértigung heiligen Geschehens und ergreifender Versinnbildlichung
einer hoheren Wirk ichkeit erheben.

Linz a. d. D. Prof. Josef Perndl

Christ in der Schopfung. Erkenntnis — Glaube — Bekenntnis. Ein Lese-
und Werkbuch zum Religionsunterricht an der Obermittelschule. Zusammen-
gestellt von Prof. Dr. Leopold Lentner. (296) Wien 1954, Verlag Herder.
Halbleinen geb.

Eine reiche Auswahl von Texten lder verschiedensten Verfasser, vom mo-
dernen (nichtkatholischen) Physiker bis zu Pius XIIL, von den Kirchenvitern
bis zu den Dogmatikern des 20. Jahrhunderts. Das Buch ist in vier Abschnitte



Literatur 369

gegliedert, entsprechend den vier theologischen Disziplinen Apologetik, Bibli-
kum, Dogmatik und Moral, Am besten ist meines Erachtens der erste Teil
gelungen. Aber auch in den anderen Abschnitten sind Kostbarkeiten zu fin-
den. Beim einen oder anderen Kapitel freilich konnte man zweifeln, ob man
es wagen darf, es kommentarlos einem Jugendlichen in die Hand zu geben,
so etwa bei dem iiber das ,Dédmonische im Menschensohn“ von Joseph Bern-
hart (94 ff) oder bei dem Kapitel iiber die theologische Hauptschwierigkeit
der Trinitdtslehre von J. Rabeneck (153 ff.). Es scheint gefdhrlich, ein theo-
logisches Interesse vorauszusetzen, das kaum da sein kann, besonders aber
Probleme aufzuzeigen (oder geradezu aufzunoétigen), die man dem Jugend-
lichen nicht lésen kanm, weil bei ihm noch die philosophisch-theologischen
Voraussetzungen fiir eine Losung fehlen — ganz abgesehen davon, daB
gerade in dem Auszug aus dem Buch von Rabeneck gar kein rechter Versuch
zu einer Lisung unternommen wird.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Die religiose Erziehung. Psycho'ogisch-pidagogische Grundfragen fiir
Eltern und Religionslehrer. Von Prof. Dr. Franz Hadriga. (Veroffent-
lichungen des Erzbischoflichen Amtes flir Unterricht und Erziehung, Kate-
chetisches Institut, Wien. III.) (384.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1954, Tyro'ia-
Verlag. Leinen S 39.—.

Als Hauptanliegen dieser Arbeit darf angesehen werden die Nutzbar-
machung und Auswertung der Psychologie und ihrer Erkenntnisse fiir die
religiose Unterweisung (S. 29). Die Bedeutung der Psycho ogie und ihrer
Erkenntnisse fiur den Unterricht im allgemeinem und fiir den Religions-
unterricht im besonderen ist ganz groB. Das sollte von keinem Religions-
lehrer iibersehen werden! Manche von uns bleiben ewig nur Theologen,
Dogmatiker, Lehrer einer oftmals sehr grauen Theorie. Und wir finden
keinen Zugang zu den Seelen der jungen Menschen, wei' wir nicht bedenken
und verstehen, was in der Seele des Kindes lebt und wartet. Darum wird,
wie der Verfasser bemerkt, der Religionsunterricht ohne ausreichende Kennt-
nis der psychologischen Voraussetzungen immer mehr ins Hintertreffen
geraten; er wird, wenn auch gewiBl nicht allgemein, aber doch oft genug
in erschreckender Weise wirkungslos iliber die Kopfe und Herzen der Ju-
gend. iiber ihre Angste und Note, ihre Freuden und Schmerzen hinweg-
gleiten (S. 22). Die grofie Bedeutung dieses Buches liegt nun darin, dafl es
mit Erfolg versucht, den Leser mit den Erkenntnissen der Psychologie
bekannt zu machen und diese Erkenntnisse pddagogisch auszuwerten, daf
es, auf reicher und reifer Erfahrung aufbauend. fiir E tern und Lehrer wert-
volle Ratschlige und viel Erzieherweisheit darbietet, dal es schlieBlich im
Urteil und in der Formulierung stets klug, vornehm und wohlabgewogen
die schéne Mitte einzuhalten weil. Es ist ja wohl so, dafl manch begabter
Lehrer oder Vater in der Erziehung auch ohne besondere Kenntnisse in
der Psycho ogie das Richtige trifft. ,Ein guter Mensch in seinem dunklen
Drange ist sich des rechten Weges wohl bewufBit.“ Doch wird auch der
begabte Lehrer befriedigt sein, wenn er seine eigene Art des Erziehens und
Unterrichtens durch die Ergebnisse der psychologischen und padagogischen
Forschung bestitigt sieht. Wieviel feine und kluge und aus reifster Erfah-
rung gechopfte Weisheit gibt es im I. Teil (Die seelische Struktur des Men-
schen), z. B. iliber Wahrnehmung und Anschauung, iber das Lernen, die
Notengebung, die Aufmerksamkeit und Disziplin, {iber die Unterrichts-
gestaltung, die Frage im Unterricht u. a. m. Fir Eltern und Erzieher gleich
wertvoll und interessant sind der II. Tei' (Die jugendlichen Entwicklungs~
stufen in ihrer Bedeutung filir die religiose Unterweisung) und der III. Teil
(Jugendliche Charakterkunde). Schon weil man die Bedeutung der Typo-
logien (Kretschmer, Jung, Schroeder, Spranger, Pfahler, Klages) in materia-
listischer Befangenheit oftmals libertreibt, mii3te sich jeder Erzieher um
kluge Berater umsehen, um die Mitte nicht zu ver.ieren. Hier, in diesem



370 Literatur

Buch, haben wir einen stets klug wigenden, darum verldBlichen Wegweiser
durch das oftmals undurchsichtige und dunkle Gewirr psychologischer Hypo-
thesen und Wahrheiten, Man nimmt das Buch gern zur Hand und liest —
je linger, je lieber.

Linz a. d. D. Prof. Josef Konig

Kinder erobern die Welt. Wie Hans und Gretl Kreuzritter wurden. Er-
zéhlt von Max Biber S.J. Neue Auflage. (95.) Augsburg 1954, Verlag Win-
friedwerk G.m.b. H. Leinen DM 3.85.

 Dieses Biber-Buch ist ein Weckruf an die Jugend von heute, nicht bloB
fir den ,Kinderkreuzzug des Gebetsapostolates”. Auflage 28.000, das sagt
genug. Das Buch, das auch seine NS-Geschichte hat, ist flott geschrieben und
eignet sich vorziiglich zum Vorlesen fiir Kinderheimstunden. Auch dem Kin-
derprediger gibt es Anregungen.

Linz a. d; D, Heinrich Mayrhuber

Du und die Liebe. Briefe an einen jungen Mann. Von P. Joseph Stau-
dinger S.J. (128.) Innsbruck 1953, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 15.—.

Ein seelsorglicher Ratgeber vor der Ehe, dem schon die ,Briefe an ein
junges Miadchen“ vorausgegangen sind. P. Staudinger zeigt dem jungen Men-
schen besonders die tiibernatiirlichen Grundlagen der Ehe (und hier stel't
er ziemliche Anforderungen an das Mitdenken des Lesers), 148t die Ideale
christlicher Brautschaft und Ehe aufleuchten, 146t aber auch einen erschiit-
ternden ,Blick ins Grauen“ tun, das die Siinde, der entfesselte Trieb anrich-
ten kann. Er weist auch mit Zahlen auf, die die Statistik reichlich bietet.
Das Blich'ein ist hauptsichlich gebildeten Lesern zu empfehlen.

Wels (0.-0.) ; Dr. Peter Eder

Die stiirzende Glut. Briefe an einen jungen Mann. Von P. Joseph Stau-
dinger S.J. (124.) Innsbruck 1954, Verlag Felizian Rauch. Kart S 16.80.

Die Absicht des Biichleins, die durch Titel und Untertitel mehr ver-
schleiert als enthiillt wird, geht dahin, jungen Méannern, die vor ihrer Berufs-
und Standeswahl stehen und an den Priesterberuf denken, helfend und k i-
rend zur Seite zu stehen. Der Verfasser, der durch zwei grofBere Priester-
blicher (,Jesus und sein Priester®, ,Heiliges Priestertum®) bestens bekannt
ist, behandelt alle einschldgigen Fragen in klarer und verstindlicher Weise.
Weniger wird manchen Lesern der getragene und gehobene Stil zusagen, der
mehr in die religios-gesédttigte Atmosphire von Exerzitien als in den niich-
ternen Al tag unserer modernen Maturanten zu passen scheint.

Linz'a. d./D. Dr. E. Schwarzbauer

Das Wort der Liebe, Evangeliumsgedanken zu den Tagen des Herrn,
Mariens und der Heiligen. Von Johannes N ar. (256.) Augsburg 1954, Verlag
Winfried-Werk G.m. b. H. Leinen geb. DM 6.80.

Fir die Tage des Herrn, Mariens und der Heiligen, besonders der
Caritasheiligen, bietet dieses Buch wertvolle Gedanken und Anregungen
iiber die Néchstenliebe, um die besonders jene froh sein werden, die oft
zu Caritasschwestern oder zu Caritashelfern sprechen miissen, Man merkt
es dem Buche an, daB der Verfasser schon seit vielen Jahren in der Caritas-
arbeit steht.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber

Auferstehung des Fleisches. Von Dr. Johann Nicoluési. (142.) Rott-
weil a. N.,, Verlag Emmanuel. Kart. S 27.—.

Die Schrift ist der dogmatisch gut fundierten Predigtliteratur zuzuzihlen.
Fast alle fiir die Verkiindigung wesentlichen Wahrheiten von den Letzten
Dingen finden ihre Behandlung. Es geht also nicht um wissenschaftliche
Darstellung, sondern um Popularisierung. Der parinetische Charakter kommt
stark in der volkstiimlichen Diktion und leichtfaBlichen Darbietung auch



Literatur 371

schwieriger Wahrheiten zum Ausdruck, wobei reichlich Beispiele, Zitate und
Analogien herangezogen werden, von denen manche freilich sattsam bekannt
sind. Die Identitdt des Auferstehungsleibes wird im Sinne der bloBen Iden-
titiat der Seele erklirt. Uber das Herzstiick der Lehre von den Letzten Din-
gen, iiber den Himmel, wird leider nur Weniges und da nicht das Wesent-
liche (nur die sinnlichen Freuden!) gebracht. Uber den Himmel zu reden,
ist freilich am schwersten; hier zeigt sich Vermoégen und Unvermogen am
meisten. Ausdriicke und Formulierungen wie: das Fegefeuer ist eine ,Straf-
anstalt® und ,Reparaturwerkstitte® (S. 35f.), Christus ist der ,Stindenbock®
(S. 38), durch die Kommunion erhalten wir die ,Anweisung, den Scheck auf.
das, was diese Vereinigung bedeutet® (S. 135), sind kaum glicklich und
geschmackvoll zu nennen. Daneben finden sich aber auch sehr schone Ver-
gleiche und Worte. ?

St. Polten Dr. Josef Pritz

Die katholische Kirche in Deutschland und ihre Probleme, Ein Zwie-
gesprich zwischen Inland und Ausland. Von Juan C. Ruta und Johannes
Straubinger. (236.) Stuttgart 1954, Schwabenverlag. Engl. brosch. DM 6.50.

Dr. J. Straubinger, Urheber der Stuttgarter katholischen Bibelbewegung,
1936 aus politischen Griinden ausgewandert, kam Ende 1951 wieder in die
Heimat zuriick. Sein Kabinengenosse auf der Uberfahrt von Buenos Aires
nach Genua war sein ehemaliger Professoratskollege am Seminar in La Plata,
Dr. J. Ruta, der erstmalig nach Deutsch and fuhr, um die dortigen religiosen
Verhiltnisse zu studieren. Beide bereisten, unterstiitzt von den zusténdigen
Stellen, miteinander Westdeutschland und Berlin, und was der Siidamerika-
ner beobachtet hatte, das ergénzte, verbesserte oder unterstrich der Deutsche
im abendlichen Gedankenaustausch. Kein wichtiges Problem blieb unbeachtet:
die Heimatvertriebenen, deren Unterbringung Deutschland noch mehr als
bisher in ein Missionsland verwandelte, insofern a's Millionen abseits der
ordentlichen Seelsorge stehen; die Genufl- und Vergniigungssucht, die sich
des jungen Geschlechtes bemiichtigt hat; der rasche Wiederaufbau der zer-
storten, die Erstellung neuer Kirchen. Leider haben an dieser Auferstehung
nicht teilgenommen die konfessionellen Schulen, die katholischen Tages-
zeitungen, die christlichen Gewerkschaften und der von Windthorst gegriin-
dete Katho ische Volksverein. Daran tragen allerdings zum grofiten Teil die
Besatzungsmiichte Schuld, welche einen konfessionellen Zusammenschluf3 als
undemokratisch ablehnten. Trostlich ist der Bericht lber die rettende Bot-
schaft von der christlichen Bruderliebe, wie sie uns z. B. in der Person des
Paters Werenfried van Straaten entgegentritt.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Die Lumpensammler von Emmaus., Abbé Pierre im Kampf gegen das
E'end. Von Boris Simon. In das Deutsche {ibertragen von Elisabeth Serle-
man-Kiichler, (296.) Mit 19 Bildern. Heidelberg 1954, F. H. Kerle Verlag.
Leinen geb.

Ein Buch aus dem Leben, ein Buch zum Nachleben, nicht in den Aus-
maBen von Abbé Pierre, aber doch so, wie es sich fiir einen Christen gehért,
dem P. Lombardis , Tut etwas® noch in den Ohren klingt. Ein sehr inter-
-essantes Buch, das von einem Augenzeugen des karitativen und sozialen Wir-
kens des weltbekannten Pater Pierre geschrieben ist. Es riittelt auf, es regt
an, es macht unruhig wie einst Franz Herwigs ,St. Sebastian vom Wedding®.
Das Buch sollte recht viele Leser finden.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber

Alfred Delp S. J. Kédmpfer, Beter, Zeuge. Geboren 15. September 1907,
hingerichtet 2. Februar 1945. Letzte Briefe und Beitrdge von Freunden. (118.)
Mit 9 Abbildungen. Berlin 1955, Morus-Verlag. Kart. DM 5.20, Leinen DM 6.80.

Am heurigen LichtmeBtage waren seit der Hinrichtung P. Delps zehn
Jahre vergangen. Am Umsturzversuche des 20. Juli 1944 war er nicht be-



372 Literatur

teiligt, wohl aber arbeitete er seit 1942 im Kreisauer Kreise als Soziologe
an der Planung einer christlichen Sozialordnung fiir ein neues Deutschland.
Das war in den Augen der damaligen Machthaber ein todeswiirdiges Ver-
brechen. Perstnliche Aufzeichnungen und Briefe P. Delps ergeben in Ver-
bindung mit Beitrigen von Freunden und Kampfgenossen ein lebendiges
Bild seiner starken Personlichkeit und seines Wollens. Ergreifend ist das
Ringen um die Vollendung im Opfertod. In einem der letzten Briefe aus dem
Gefingnis hatte P. Delp geschrieben: ,,Um das eine will ich mich bemiihen:
wenigstens als fruchtbares, gesundes Saatkorn in die Erde zu fallen und
in des Herrgotts Hand* (S. 105). Moge diese Gedenkschrift dazu beitragen,
das Andenken an diesen Ki#mpfer, Beter und Zeugen besonders in der
Jugend wachzuhalten!

Linza.d. D Dr.J. Obernhumer

Franz der Gute, Die Jugend eines Kaisers. Von Walter Consuelo Lang-
s am. Titel des amerikanischen Originals: ,Francis the Good.“ Ubersetzt von
Adelheid Hrazky-Stiegler. (285.) 12 Tafeln. Wien-Miinchen 1954, Verlag
Herold. Leinen geb. S 68.—.

Kaiser Franz I. (1792—1835) mufite im Alter von 24 Jahren die Regie-
rung eines groflen Reiches antreten. 23 Jahre seiner langen Regierungszeit
waren erfiillt von fast ununterbrochenen Kimpfen gegen die Franzdsische
Revolution und Napoleon. Der ,gute Kaiser Franz® war kein iiberragender
Staatsmann; seine auBenpolitischen Erfolge verdankte er in erster Linie dem
Fiirsten Metternich, dem ,Kutscher Europas“. Aber Franz war ein sehr
volkstumlicher Regent, ein treubesorgter Vater seiner Untertanen, bei denen
er sich grofler Beliebtheit erfreute.

Einer der bekanntesten amerikanischen Historiker unternimmt es nun,
die Biographie des letzten Kaisers des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher
Nation und ersten Kaisers von Osterreich neu zu schreiben. Der vorliegende
erste Band behandelt die Zeit von der Geburt (Florenz 1768) bis zur Thron-
besteigung (1792). Die ersten zwei Kapitel geben uns einen Einblick in die
sorgféltige Erziehung und Ausbildung des schon frith zum Thronfolger be-
stimmten jungen Erzherzogs. Hier tritt uns immer wieder eine hohe Auf-
fassung der Pflichten eines Herrschers entgegen. Es ist kein Zufall, daB Franz
die bekannten Worte ,Iustitia fundamentum regnorum est“ spiter zu seinem
Wahlspruch erkor und iitber dem Burgtor anbringen lieB. Das 3. Kapitel
bietet eine Einfiihrung in die politischen Verhé#ltnisse Europas und die poli-
tische, wirtschaftliche und soziale Lage der Monarchie um 1792. Das 4. Kapitel
148t uns an den ,Sorgen und Freuden der Majestdt® teilnehmen. Das Buch
enthilt also mehr, als der Untertitel verspricht. Die griindliche und gediegene
Arbeit beruht auf einer gewissenhaften Beniitzung des reichen Quellen-
materials und einer umfangreichen Literatur und vermittelt uns ein ein-
drucksvolles Bild der Personlichkeit des Kaisers und seiner Zeit. Langsam
wird der Bedeutung dieses Habsburgers besser gerecht als mancher oster-
reichische Historiker. Auch die Ubersetzerin hat im allgemeinen gute Arbeit
geleistet.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Interpretation der
Duineser Elegien. Von Romano Guardini, (426.) Miinchen 1953, Kosel-
Verlag. Leinen geb. DM 17.50.

Die Literatur iiber Rilke wichst bereits ins Ungemessene — als ob
Rilke einer der Allergrofiten gewesen wire. Sicherlich war er einer der
grofiten Dichter. Als Mensch aber war er zweife'los einer der unheimlich~
sten Indiv.dualisten und Selbstbespiegler, der zu ke'nem echten und dau-
ernden Gemeinschaftserlebnis fihig war. Es trieb ihn aber unwiderstehlich,
die gdhnende Leere seiner Wertewelt als geheimnisumwitterten Tiefsinn
darzustellen. Man kann Rilke gewi3 auch ,philosophisch“ befragen. Aber
was dabei herauskommt, ist michts menschlich Al gemeingiiltiges. Ja nicht



Literatur B

einmal typisch (wie man immer wieder glauben machen will) fiir die Zeit

nach dem ersten Weltkriege, Denn es lebten und wirkten damals doch auch

andere, menschlichere Menschen, auch menschlichere Dichter, von echten

%hristenmenschen ganz abgesehen. A'le Vereinfachungen sind eben von
bel.

Nun freilich, ein so iiberragender Denker und Deuter wie Guardini weil
um das alles. Und er merkt es auch in diesem Buche gelegentlich an, aber
vielleicht doch etwas allzu gelegentich. So wirkt das geradezu feierliche
Ernstnehmen von Rilkes Wesen — fast hitte ich gesagt: Unwesen — im
Spiegel von Guardinis Auslegekunst streckenweise wie betdrend. Es 148t
die Gefahr vergessen, die dahinter fiir jeden lauert, der sich widerstandslos
der Stimmung hingibt, die Rilkes Dichtung ausstrahlt. Man mdochte sehr
wiinschen, daB Guardinis ,Lust an der Interpretation als solcher® (S. 421)
sich nun wieder einem menschlich gilltigeren Gegenstande zuwende, vor
allem der schon lange angekiindigten Dante-Auslegung, von der sein Biich-
lein ,Der Engel“ eine kostbare Probe gegeben hat. Damit soll natiirlich nicht
in Abrede gestellt werden, daB auch die vorliegende Rilke-Ausdeutung in
ihrer Weise ein Meisterstiick ist und kritischen Lesern viel zu geben hat.

Linz a. d. D, Prof. Josef Knopp

Spiitlese eigener Hand. Von Leopo'd Ziegler. (468.) Miinchen 1953,
Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 28.—.

Ein feines Buch! Ziegler ist gewissermaBen ein Franz Baader unserer
Zeit. Sein urspriinglich stark theosophisch eingestelltes Denken hat sich aber
mehr und mehr geldutert und verchristlicht. Diese ,Spatlese® bietet viel-
filtige Anregungen auf den Gebieten der Kunst, der Gese Ischaft, Wirtschaft
und Politik, der Philosophie und Theologie. Sie stellt wohl den besten Zu-
gang dar fiir eine eingehendere Beschiftigung mit diesem kiihnen und
sprachgewaltigen Denker, dessen Werke vom Kosel-Verlag seit jeher liebe-
val betreut wurden.

Linz g d B Prof. Josef Knopp

Auxilium scriptorum. Praecepta, consilia, subsidia manuscriptis prelo
parandis, imprimis operum et commentariorum quae latine wvulgantur.
Auctore P. Bonaventura a Mehr O. F. M. Cap. (58.) Romae 1953, Officium
libri catholici — Catholic book agency.

Eine Zusammenstellung alles Wissenswerten iiber Material und Form
eines Manuskriptes, liber Rechtschreibung und Interpunktion, Silbentren-
nung, Zitierungen und Anmerkungen, iiber Sigel und Abkiirzungen, Indizes,
Korrekturvorschriften u. a. Wenn auch vorwiegend ,lateinische® Verh&ltnisse
beriicksichtigt sind, so ist doch das Heft flir jeden, der mit der Herstellung
und Druckfertigmachung von Manuskripten oder mit der Korrektur des
Satzes zu tun hat, ein dankenswerter Behelf.

Linz a. d:'D: : Dr.J.Obernhumer

Totengedichinis. Von Joseph Bernhart. Kl 8° (208). Ein Titelbild.
Miinchen, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. Leinen DM 3.90, Halbleinen DM 3.60.

Ein frohmachendes, ermutigendes Gebet- und Trostbiichlein fiir solche,
die um ein Liebes trauern, aber auch fiir die, die dem Ende entgegensehen.
Das gefd lig ausgestattete Biichlein kann auch dem Seelsorger gute Dienste
leisten, wenn er zu den Angehorigen eines Verstorbenen zu sprechen hat.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber

Der heilige Erzengel Michael. Eine Jubildumsgabe zum 7. Mai 1953. Von
Lucien Schaack, (96.) Luxemburg, Pfarre St. Michael. Fres. 30.—.

Eine volkstumliche, mit viel Liebe geschriebene und mit Bildern aus
luxemburgischen Kirchen versehene Jubiliumsgabe ge egentlich der am
7. Mai 1953 erfolgten Neuaufstellung einer Michaelsstatue am Portal der
Kirche am Fischmarkt zu Luxemburg. Zu Seite 32 ist zu bemerken, daf nach



374 Literatur

Jungmann S.J., ,Missarum Sollemnia“, bei der Segnung des Weihrauches
urspriinglich Gabriel angerufen wurde, der nach Lukas zur Rechten des
Riucheraltares stand. Michael kam spéter irrtimlich an diese Stelle der
Liturgie.

Stift St. Florian Dr. Adolf Kreuz

Neues religioses Kleinschrifttum

Advent. Von Odilo Altmann O.F. M. Miinchen, Verlag Ars Sacra.
DM —.70, S 4.90. :

Das Heft leitet zum tieferen Miterleben des Adventes an. Es bringt fir
jeden Tag eine Betrachtung. Fiir Gebildete geeignet.

Graz Dr. Helmut Schnizer

Falsche Propheten. Von Wilhelm Bartz 4. Auflage. Trier, Paulinus-
Verlag. DM —.50.

Die Schrift widerlegt einige hdufig auftretende Sekten: , Jehovas Zeugen*,
die ,Neuapostolische Gemeinde* und die ,Siebenten-Tags-Adventisten®. Sie
kann vor allem aktive Katholiken, die im Apostolat auf Sekten stoBen, zu-
verldssig und ausreichend informieren. Gutgesinnten, die im Zweifel sind,
kann sie K arheit schaffen.

Graz Dr. Helmut Schnizer

Naturtreue Ehe. Von Dr. Josef Petermann. Ein Ausweg aus ihrer
Gewissensnot. Siebente, nach dem neuesten Stand der Wissenschaft liber-
arbeitete Auflage 1955. (44.) Innsbruck, Verlag Felizian Rauch. Lizenzauflage
mit Genehmigung des Eichenlaub-Verlages, Landau/Pfalz—Heidelberg. S 4.20.

Diese eigentlich von Dr. theol. et phil. Hermann Heilweck — gestorben
am 7. Mai 1951 — verfalite K einschrift iiber die Zeitwahl nach Knaus-Ogino
liegt nun in siebenter Auflage vor, ein Beweis fiir ihren Wert. Auch ist sie
nach dem neuesten Stand der Wissenschaft tberarbeitet, so dal ihr Wert
noch gestiegen ist. Besonders sind zu erwahnen die Ausfihrungen {iber die
»Ovulationszeichen“ und hier speziell die Praxis der regelm&Bigen Messung
der Morgentemperatur der Frau.

Uber die Methode Knaus-Ogino wurde in dieser Zeitschrift schon wieder-
holt berichtet und dabei darauf hingewiesen — ebenso wie es auch die vor-
liegende Kleinschrift tut —, daB eine hundertprozentige Sicherheit nicht
immer erreicht werden kann. Im ibrigen wird die. Schrift durch die Pfal-
zische St.-Lukas-Gilde warm empfohlen:

Einz a.d. D, Dr. Ferd. Spiesberger
Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol.
Ditzesanlehranstait in Linz, — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und

Druck: O.-0. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.

ARCHITEKTURBURO

tur kirehliche Bauten
und karitative Anstalten

ARCHIT EMT

Hans Feichtibauer

Linz an der Donau, Auf der Gugl 4, Fernruf 2 47 59

§

/!'}? 53 g g5






i

i




6,30




	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Das Ringen um die christliche Demokratie in Österreich
	Zur sittlichen Problematik der Periodischen Enthaltung
	Zur Predigt heute
	Zur Auslegung der Apostolischen Konstitution „Christus Dominus"
	Sakramentale Bußwerke
	Doppeltrauung?
	Das Interdiözesane Seminar des Canisiuswerkes in Rosenburg
	P. Dr. Johannes Thauren S. V. D. zum Gedenken
	Ist Voltaire als Katholik gestorben?
	Römische Erlässe
	Parsch, Pius: Die heilige Schrift des alten Bundes II. Band: Weisheitsbücher und Propheten
	Guillet, Jacques: Leitgedanken der Bibel Studien über Ausdruck und Entfaltung der Offenbarung
	Molin, Georg: Die Sonne des Lichtes Zeit und Stellung der Handschriften vom Toten Meer
	Perk, Johann: Die Apostelgeschichte Werden und Wachsen der jungen Kirche
	Haas, Jakob: Die Stellung Jesu zu Sünde und Sünder nach den vier Evangelien
	Ambord, Beat: Das Testament des Herrn Erwägungen über die sieben Worte Jesu am Kreuze
	Freitag, Anton: Paulus baut die Weltkirche ein Missionsbuch
	Menne, Agape: Im Bannkreis des Bernhard von Clairvaux aus dem Leben einer Zisterzienserinnenabtei
	Quinti Septimi florentis Tertulliani Opera Pars I: Opera catholica adversus Marcionem
	Rittsteuer, Josef: Die Beziehungen des Stiftes Lambach zu Burgenland
	Bernhart, Josef: Bibel und Mythus
	Stierli, Josef: Cor Salvatoris Wege zur Herz-Jesu-Verehrung
	Abd-El-Jalil, Johannes-Mohammed: Maria im Islam
	Creusen, R. P.: A. Vermeersch S. I. - I. Creusen S. I., Epitome Iuris canonici cum commentariis ad scholas et ad usum privatum
	Mayer, Suso: Neueste Kirchenrechts-sammlung die Gesetze der Päpste, die authentischen Auslegungen der kirchlichen Gesetze und die anderen Erlässe des heiligen Stuhles seit Erscheinen des Codex iur. can. (1917)
	Schwerd, Andreas: Hymnen und Sequenzen
	Ritter, Sebastian: Die kirchliche Vermögensverwaltung in Österreich von Patronat und Kongrua zum Kirchenbetrag
	Liest, Fritz: Kultus als Heilsweg zur Überwindung der Heillosigkeit unserer Zeit
	Heufelder, Emmanuel Maria: Die evangelischen Räte die biblisch-theologischen Grundlagen des Ordenslebens im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit
	Winder, Optat: Strahlende Krone der unbefleckten Gottesmutter Gedanken für das marianische Jahr
	Thalhammer, Dominikus: Jenseitige Menschen eine Sinndeutung des Ordensstandes
	Valentini, E.: Studi sulla Vocazione
	Apostolische Visitation für die Klöster Österreichs: Die Vollkommenheit des Ordensstandes als Synthese von Natur und Übernatur Vorträge, gehalten auf der Tagung der österreichischen Ordensoberinnen in Innsbruck vom 28. Jänner bis 1. Februar 1952
	Grou, Jean-Nicolas: Handbüchlein für innerliche Seelen
	Schmidt, Karl: Die Tagesordnung des Weltpriesters
	Courtois, Abbé Gaston: Vor dem Angesicht des Herrn priesterliche Besinnung
	Lippert, Peter: Einsam und gemeinsam
	Maschek, Salvator: Nachahmer Gottes ein Buch für Priester wie auch für Laienapostel im Geiste des allgemeinen Priestertums
	Newman, John Henry: Betrachtungen und Gebete
	Lentner, Leopold: Religionsunterricht zwischen Methode und freier Gestaltung die elementare religiöse Unterweisung in Frankreich
	Koch, Anton: Homiletisches Handbuch
	Rahner, Karl: Kleines Kirchenjahr
	Lippert, Peter: Von Wundern und Geheimnissen (Stimme im Rundfunk)
	Schlier, Heinrich: Die Verkündigung im Gottesdienst der Kirche
	Fischer, Balthasar: Was nicht im Katechismus stand fünfzig Christenlehren über die Liturgie der Kirche
	Blieweis, Theodor: Kinderpredigten Versuch einer Grundlegung und eine Ausführung
	Sayers, Dorothy L.: Homo Creator eine trinitarische Exegese des künstlerischen Schaffens
	Barth, Médard: Der heilige Florentius, Bischof von Straßburg sein Weiterleben in Volk und Kirche
	Henze, Clemens M.: Lukas, der Muttergottesmaler ein Beitrag zur Kenntnis des christlichen Orients
	Moreau, Abel: Pius X der Papst mit dem glühenden Herzen
	Herbermann, Nanda: Friedrich Muckermann ein Apostel unserer Zeit
	Perrin, J. M., Thibon, G.: Wir kannten Simone Weil
	Friard, A. M.: Lourdes und seine Wunder
	Syré, P.: Jesuiten Stimmen aus ihren eigenen Reihen
	Klotz, Petrus: An fremder Welten Tor Was ich sah, sann und erlebte
	Schreyer, Lothar: Der Sieger über Tod und Teufel ein Schaubuch und Lesebuch
	Zu Eltz, Sophie: Unter dem Adventskranz ein Adventsbuch für Kinder
	Kudera, Elfriede: Die Legende von Borodin
	Bloy, Léon: Das Heil und die Armut das Blut des Armen und das Heil durch die Juden
	Bloy, Léon: Der beständige Zeuge Gottes
	Plankensteiner, Alfons:Der Film Kunst, Geschäft, Verführung
	Pfleger, Karl: Im Schatten des Kirchturms stille Erlebnisse
	Claudel, Paul: Der Wanderer in der Flamme
	Thalhammer, Hans: Du geheimnisvolle Rose Mysterium einer Einkehr
	Euringer, Richard: Der kostbare Schrein mystische Weisheit in neuer Fassung

	Schrifttum
	Heft 2
	Bemerkungen zu den Selig- und Heiligsprechungen
	Gedanken zur Priestererziehung
	„Unnatürliche Großfamilie?"
	Kain und Abel
	Römische Erlässe
	Das katholische Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Gohlke, Paul: Aristoteles die Lehrschriften
	Lotz, Johannes B.: Meditation der Weg nach innen : philosophische Klärung : Anweisung zum Vollzug
	Dolch, Heimo: Kausalität im Verständnis des Theologen und der Begründer neuzeitlicher Physik Besinnung auf die historischen Grundlagen zum Zwecke einer sachgemäßen Besprechung moderner Kausalitätsprobleme
	Krüger, Johannes: Das Weltbild der Naturwissenschaften im Wandel der Zeiten eine Geschichte der Naturforschung von den Anfängen bis zur Gegenwart
	Wust, Peter: Im Sinnkreis der Ewigen
	Kornfeld, Walter: Das alte Testament - noch aktuell? ein Handbuch für Katechese und Laienbildung
	Dillersberger, Josef: Matthäus das Evangelium des heiligen Matthäus in theologischer und heilsgeschichtlicher Schau
	Von Hippel, Ernst: Die Krieger Gottes die Regel Benedikts als Ausdruck frühchristlicher Gemeinschaftsbildung
	Hosp, Eduard: Erbe des hl. Klemens Maria Hofbauer Erlösermissionäre (Redemptoristen) in Österreich 1820 bis 1951
	Deussen, Ansgar: Das Geheimnis der Liebe im Weltplan Gottes
	Adam, Karl: Der Christus des Glaubens Vorlesungen über kirchliche Christologie
	Mausbach, Joseph: Katholische Moraltheologie
	Leclercq, Jacques: Christliche Moral in der Krise der Zeit Problem des christlichen Moralunterrichts
	Pieper, Josef: Über die Gerechtigkeit
	Hörmann, Karl: Wahrheit und Lüge
	Utz, Arthur Fridolin, Groner, Joseph Fuko: Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens soziale Summe Pius' XII
	Von Kuehnelt-Leddihn, Erik R.: Freiheit oder Gleichheit? die Schicksalsfrage des Abendlandes
	Plöchl, Willibald M.: Geschichte des Kirchenrechts
	Eichmann, Eduard: Lehrbuch des Kirchenrechtes auf Grund des Codex Iuris Canonici
	Hanstein, Honorius: Kanonisches Eherecht ein Grundriß für Studierende und Seelsorge
	Rudolf, Karl: Die religiöse Führung des Mannes Referate einer Exerzitienmeisterschulung im Stifte Altenburg vom 10. bis 13. August 1953
	Hildenbrand, August: Hausbuch der christlichen Unterweisungen
	Rudolf, Karl: Um die Seele der Frau die Frau von heute in pastoraler Schau Wiener Seelsorgertagung vom 28. bis 30. Dezember 1953
	Ilming, Gabriele: Jung gefreit hat nicht gereut
	Schamoni, Wilhelm: Familienväter als geweihte Diakone
	Crasset, Johannes: Anleitung zum innerlichen Gebet mit einer neuen Art von Betrachtung
	Lippert, Peter: Der Mensch zu Gott Exerzitienvorträge
	Schlüter, Paul Alfred: Gigo von Kastell, Tagebuch eines Mönches des Kartäuserpriors Gigo Mediationen
	Lindworsky, J.: Willenschule
	Barthas, C.: Fatima ein Wunder des 20. Jahrhunderts
	Pagani, Virginia: Das Leben Jesu, den Kindern erzählt

	Werbung
	Heft 3
	Priesterliche Frömmigkeit und Rubrikenvereinfachung
	Sakramentsnatur und Unauflöslichkeit halbchristlicher Ehen
	Problematischer Stammbaum des Menschen
	Sollen wir Kinder nichtpraktizierender Eltern noch taufen?
	Zur praktischen Anwendung der Constitutio S. Pii PP. V „Romani Pontificia", can. 1125
	Sinn beschaulichen Lebens heute?
	Das Grabtuch von Turin
	Römische Erlässe
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Böhner, Philotheus, Gilson, Etienne: Christliche Philosophie von ihren Anfängen bis Nikolaus von Cues
	Schöndorfer, Ulrich: Philosophie der Materie
	Häring, Placidus: Die Botschaft der Offenbarung des heiligen Johannes
	Ridder, Bernhard: Geschichte der katholischen Kirche für Schule und Haus in Überblicken
	Seppelt, Franz Xaver: Der Aufstieg des Papsttums von den Anfängen bis zum Ausgang des 6. Jahrhunderts
	Meyer, Alfons: Papst-Anekdoten
	Fischer, Gottfried: Der heilige Gregor der Große, Papst 590-604 Einführung und Auswahl
	Rahner, Hugo: Die Märtyrerakten des zweiten Jahrhunderts
	Altmann, Odilo: Pius X ein Lebensbild
	Meier, Alfred: Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fürstabtei St. Gallen
	Schilling, Otto: Handbuch der Moraltheologie
	Herde, A.: Katholik und Anthroposophie
	Brinktrine, Johannes: Die Lehre von Gott 2. Bd. von der göttlichen Trinität
	Häring, Bernhard: Soziologie der Familie die Familie und ihre Umwelt
	Der Friede unserer Sorge Ordnung in Ehe, Volk und Völkern als Voraussetzung des Friedens
	Baumeister, Walter: Entordnetes Leben - heilende Kräfte Jahrbuch für Volksgesundung 1954/55
	Goldbrunner, Josef: Personale Seelsorge Tiefenpsychologie und Seelsorge
	Parsch, Pius, Beron, Richard: Der Wochenpsalter ds römischen Breviers lateinisch-deutsch : im Anschluß an die Meßbücher von Anselm Schott
	Gajard, Joseph: Die Methode von Solesmes
	Montoli, R., Rathgeber, A. M.: Renovamini
	Heenan, John C.: Der Weltpriester
	Lob der Priester
	Lhermitte, Jean: Echte und falsche Mystik
	Gräf, Richard: Ja, Vater Alltag in Gott
	Wessely, Friedrich: Johannes vom Kreuz, Aufstieg zum Berge Kamel
	Bruyère, Cécile: Leben aus dem Gebet
	Ambord, Beat: Maria, die Magd des Wortes Erwägungen über das Reden und Schweigen unserer lieben Frau
	Motzko, Alma: Klara Fietz, eine Begnadete
	Hochbichler, Wilhelm: Österreichisches Katechetenrecht
	Bundesführung der katholischen Jugend Österreichs: Wollen und Aufbau der katholischen Jugend Österreichs
	Weingartner, Josef: Die Kirchen Innsbrucks
	Steiner, Franz: Anregungen für die Jugendseelsorger zum Jahresthema welche Fülle der Herrlichkeit: Christus ist in Euch!
	Gösker, Erika: Peter und Ursel im fremden Haus
	Donders, Adolf: Christusbotschaft Predigtentwürfe durch das heilige Jahr der Kirche
	Wegweiser durch das katholische Deutschland 1955 mit Übersicht über die Weltkirche
	Fattinger, Josef: Zwischen Taufstein und Grabstein Ansprachen für sakramentale Weihestunden und Marksteine des Lebens
	Neweklowsky, Ernst: Die Schiffahrt und Flößerei im Raume der oberen Donau

	Werbung
	Heft 4
	Religionsphilosophie und „natürliche" Religion
	Ordnung dies Herzens. Gedanken zu Mk 7, 21 f
	Geburtenproblem und Malthusianismus
	Ist das Gebackensein zur Gültigkeit der eucharistischen Brotmaterie notwendig?
	Ungültige Ehe wegen mangelnder Traugewalt?
	Ein Kernpunkt der Missionsfrage
	Römische Erlässe
	Das katholische Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Conrad-Martius, Hedwig: Die Zeit
	Schilling, Otto: Christliche Wirtschaftsethik
	Bohr, Otto: Der siebente Sinn eine Schau des ganzen Menschen
	Sternegger, Benedikt: Das verlorene Wort die Psychologie an der Schwelle paradiesischer Geheimnisse
	Köster, Hermann: Vom Wesen und Aufbau katholischer Theologie
	Haag, Herbert: Bibel-Lexikon
	Internationale Zeitschriftenschau für Bibelwissenschaft und Grenzgebiete
	Dillersberger, Josef: Matthäus das Evangelium des heiligen Matthäus in theologischer heilsgeschichtlicher Schau
	Féret, H. M.: Die geheime Offenbarung des hl. Johannes eine christliche Schau der Geschichte
	Bruckberger, Raymond-Lépold: Maria Magdalena
	Von Speyr, Adrienne: Das Geheimnis des Todes...
	Würbel, Werner: Wer antwortet? Lebensfragen im Lichte der Bibel
	Würbel, Werner: Bibelarbeit in der Pfarre Erfahrungen aus tausend Bibelstunden
	Stöger, Alois: Die Bibel als Lebensbuch eine praktische Einführung in fruchtbringendes Bibellesen
	Noll, Rudolf: Frühes Christentum in Österreich von den Anfängen bis um 600 n. Chr.
	Zwetsloot, Hugo: Friedrich Spee und die Hexenprozesse die Stellung und Bedeutung der Cautio Criminalis in der Geschichte der Hexenverfolgungen
	Schmidinger, Heinrich: Patriarch und Landesherr die weltliche Herrschaft der Patriarchen von Aqui eja bis zum Ende der Staufer
	Eder, Karl: Die landesfürstliche Visitation von 1544/1545 in der Steiermark ein Beitrag zur Reformationsgeschichte Innerösterreichs
	Winterswyl, Ludwig A.: Die Zwölfapostellehre eine urchristliche Gemeindeordnung, 2. Auflage...
	Professoren und Dozenten der theologischen Fakultät Luzern: Das Opfer der Kirche exegetische, dogmatische und pastoraltheologische Studien zum Verständnis der Messe
	Feckes, Carl: Die heilgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit durch Maria Ehrengabe an die unbefleckt Empfangene von der mariologischen Arbeitsgemeinschaft deutscher Theologen dargereicht
	Schnackenburg, Rudolf: Die sittliche Botschaft des neuen Testaments
	Heinen, Wilhelm: Fehlformen des Liebesstrebens in moralpsychologischer Deutung und moraltheologischer Würdigung
	Blieweis, Theodor: Brautunterricht eine Handreichung für den Seelsorger
	Adam, August: Der Primat der Liebe Studie über die Einordnung der Sexualmoral in das Sittengesetz
	Missae Defunctorum Ex Missali Romano desumptae...
	Officium parvum Beatae Mariae Virgins die kleinen Tagzeiten unserer lieben Frau : lateinisch und deutsch, nebst kurzer Erklärung...
	Klug, Ignatius: Der Helfer Gott
	Karrer, Otto: Marianisches Offizium
	Courtois, Abbé Gaston: Vor dem Angesicht des Herrn priesterliche Besinnung
	Premm, Matthias: Geheiligtes Jahr liturgisch-aszetische Erklärung der Meßtexte aller Sonn- und Festtage des Kirchenjahres
	Gebete des heligen Vaters Pius XII.
	Böckeler, Maura: Hildegard von Bingen, wisse die Wege Scivias
	Henze, Clemens M.: Anna Katharina emmerich schaut Maria Gesichte über Heimgang und Himmelfahrt unserer lieben Frau im Rahmen der Zeugnisse von fünfzehn Jahrhunderten
	Knechtle, M. Oderisia: Mit dem Kinde durchs Kirchenjahr Werkbüchlein zur Erziehung der Kinder für das Leben und Beten mit der Kirche
	Engel, Karl: Biblische Wandtafeln für den katholischen Religionsunterricht
	Eucharistie und Katechese Beiträge zur eucharistischen Erziehung der Kinder
	Lentner, Leopold: Christ in der Schöpfung Erkenntnis - Glaube - Bekenntnis : ein Lese- und Werkbuch zum Religionsunterricht an der Obermittelsdhule
	Hadriga, Franz: Die religiöse Erziehung psychologisch-pädagogische Grundfragen für Eltern und Religionslehrer
	Nar, Johannes: Das Wort der Liebe Evangeliumsgedanken zu den Tagen des Herrn, Mariens und der Heiligen
	Biber, Max: Kinder erobern die Welt wie Hans und Gretl Kreuzritter wurden
	Staudinger, Joseph: Du und die Liebe Briefe an einen jungen Mann
	Staudinger, Joseph: Die stürzende Glut Briefe an einen jungen Mann
	Nicolusi, Johann: Auferstehung des Fleisches
	Ruta, Juan c., Straubinger, Johannes: Die katholische Kirche in Deutschland und ihre Probleme ein Zwiegespräch zwischen Inland und Ausland
	Simon, Boris: Die Lumpensammler von Emmaus Abbé Pierre im Kampf gegen das Elend
	Alfred Delp S. J. Kämpfer, Beter, Zeuge
	Langsam, Walter Consuelo: Franz der Gute die Jugend eines Kaisers
	Guardini, Romano: Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins eine Interpretation der Duineser Elegien
	A Mehr, Bonaventura: Auxilium scriptorum Praecepta, consilia, subsidia manuscriptis prelo parandis, imprimis operum et commentariorum quae latine vulgantur
	Bernhart, Joseph: Totengedächtnis
	Ziegler, Leopold: Spätlese eigener Hand
	Schaack, Lucien: Der heilige Erzengel Michael eine Jubiläumsgae zum 7. Mai 1953

	Back matter

