76 Aus der Weltkirche

Durchfithrung der genannten Artikel des Konkordates im Einklang mit den biirger-
lichen Gesetzen werden nun den Ordinarien und Pfarrern besonders hinsichtlich der
EheschlieBungsform genauere Anweisungen gegeben und diese in sechs Kapiteln
mit 64 Nummern veréffentlicht.

(Instruktion der Sakramentenkongregation vom 25. Mirz 1955; AAS, 1955,
Nr. 13, S. 628—654.)

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Der verstorbene Kardinalerzhischof von Wien im anerkennenden Urteile des
Auslandes

Wie grole Sympathien sich Kardinal Theodor Innitzer im Laufe von mehr als
zwei Jahrzehnten bischioflichen Wirkens bei den Katholiken der verschiedensten
Linder Europas erworben hatte, zeigte sich in der Presse, als sie den am 9. Oktober
erfolgten Tod des beinahe Achtzigjihrigen mitteilte, den sie ,,zu den prominentesten
Personlichkeiten Osterreichs“ rechnete. Eine der bedeutendsten Agenturen (AP)
erwihnte an erster Stelle, dal der Kardinal unter allen Regierungsformen in Oster-
reich eine wichtige Rolle spielte. In Belgien und Frankreich erinnerte man an seine
Tatigkeit als Minister in der Regierung Schober sowie an den EinfluB}, den er unter
Dollful und Schuschnigg ausiibte. Uberall wurde der wissenschaftlich-exegetischen
Titigkeit und der akademischen Laufbahn des Verewigten gedacht. Die franzésische
katholische Tageszeitung ,La Croix* vom 11. Oktober erwiihnte die Devise des
Kardinals ,,In caritate servire und charakterisierte sein Apostolat als ein Bemiihen
um die soziale Hebung der bescheideneren Volksschichten. Zu den Ereignissen von
1938 schrieb dasselbe Blatt: ,,Seine Haltung beim FEinzug der Nazi in Osterreich
war reichlich umstritten. Um sich zu rechtfertigen, wies der Kardinal auf die Pliinderung
des erzbischoflichen Palais hin und erklirte, mit welchen Drohungen man gegen
ibn vorging.“ Eine andere franzésische Pressestimme riet zu groBerer Vorsicht in
der Beurteilung der im Mérz 1938 erlassenen Erklirung. In Belgien iiberging die auf
katholischer Seite fiihrende ,Libre Belgique* (10. Oktober) die ganze Angelegenheit,
wihrend sie ausfithrlich die Angriffe gegen den Kardinal erwiithnte, der dem National-
sozialismus dauernd widerstand.

Der ,,0sservatore Romano* zeichnete am 10. Oktober ein Lebensbild des
Verstorbenen und brachte am 22, Oktober eine zweite Wiirdigung. Die vatikanische
Tageszeitung orientierte ihre Leser iiber die wissenschaftlich-akademische Laufbahn
Innitzers, die auBerdem eine enge Freundschaft mit dem ,groBen und betrauerten®
Prillaten Seipel forderte. ,,Und wie Seipel, so wurde auch Innitzer vom Universitits-
katheder zu gewichtigen Verantwortungen im Regierungskirper der jungen Republik
berufen; er bekleidete den Posten des Sozialministers im Kabinett Schober, dieses
so guten Kanzlers, dem dann spiter der Priester Innitzer im Tode beistand ... Die
eher auflergewiohnliche Beférderung des Professors Innitzer auf den erzbischoflichen
Stuhl von Wien war ohne Zweifel eine verdiente Anerkennung seiner hohen Eigen-
schaften durch den HIL Stuhl. Noch feierlicher wurde diese Anerkennung einige
Monate spiter, als Papst Pius XI. im Konsistorium vom 13. Mirz 1933 den neuen,
58 Jahre zdhlenden Oberhirten zur Kardinalswiirde erhob mit dem Presbyteraltitel
von Sankt Chrysogonus Martyr. Tatsichlich wurde der Episkopat fiir Kardinal
Innitzer sozusagen ein fortgesetztes Martyrium. Wenige Wochen vorher, am
30. Janner 1933, gelangten die Nationalsozialisten im benachbarten Deutschland
an die Macht und lieBen sehr bald die nun folgenden Katastrophen ahnen. Andert-
halb Jahre spiiter, am 25. Juli 1934, wurde in beinahe unmittelbarer Niihe der erz-
bischoflichen Residenz der tiichtige Kanzler Dollful ermordet. Wenn auch damals
verhiingnisvollere Folgen beschworen werden konnten, so hat doch vier Jahre spiiter
das. Hitler-Reich in einem kiihnen, ungestraften Handstreich das kleine Osterreich



Aus der Weltkirche o

annektiert — die erste Besetzung in jener Reihe, die in den zweiten Weltkrieg aus-
miindete. Es war am 13. Méirz 1938. Am selben Tage verdffentlichte der mit Angst
und Sorge erfiillte Hirte im BewuBtsein seiner hochsten Verantwortung ein
Manifest an seine Gliubigen zur Aufrechterhaltung der &ffentlichen Ordnung. Von
da an war er nicht bloB. geistiger Fiihrer seines Volkes, sondern auch Symbol der
Heimat. Die Festigkeit der christlichen und bischéflichen Grundsiitze des Kardinals
muflte trotz der angeborenen Giite und der verséhnlichen Art Innitzers zum Konflikt
mit den neuen Machthabern fithren... Das allés am Vorabend des zweiten Welt-
krieges! Man begreift leicht, unter welchen Schwierigkeiten sich wihrend der Kata-
strophenjahre die bischofliche Titigkeit des eifrigen Oberhirten abwickelte. Fin
langes Kapitel wiire dariiber zu schreiben. Nach dem Kriege folgte ein ganzes Jahr-
zehnt der Besetzung durch andere fremde Truppen. Besonders fiir den durch die
Sowjetkrifte besetzten Teil der Erzdiozese brauchte der Erzbischof von Wien groflen
Starkmut und grofle Geduld, um das Schlimmste zu verhiiten. Jetzt ist endlich der
Heimatboden von den fremden Truppen verlassen, Freiheit und Unabhiingigkeit
sind dem Volke zuriickgegeben, das als erstes ein Opfer des nationalsozialistischen
Angriffes wurde. Erst vor zwei Wochen feierte Kardinal Innitzer in Gegenwart der
hochsten Behorden der Republik einen Dankgottesdienst fiir die wiedererlangte
Freiheit. Es war sein letztes feierliches Auftreten in der Offentlichkeit. Die sehr harte
Sendung war beendigt; mit seinem gewohnten Licheln begriite er Bruder Tod, der
ihn zum Reich des ewigen Friedens einlud.”

Am 22, Oktober ergéinzte der ,,Osservatore® durch einige weitere Ziige das Bild,
das er vom Wirken des verstorbenen Kardinals entworfen hatte: ,,Die 23 Jahre der
bischoflichen Titigkeit des Kardinals Theodor Innitzer verliefen in einer #uBerst
sturmvollen Zeit, einer Zeit schmerzbringender Schwierigkeiten. Sie waren eine
ununterbrochene Liebestitigkeit zum Wohle der Armen und Leidenden. Thnen galten
noch die letzten Worte des Sterbenden, als er verfiigte, daB keine Krinze seiner
Leiche folgen sollten und daBl man das Geld den Armen zuwenden méchte. So wieder-
holte er im Angesichte des Todes den Gestus des Tages seiner Bischofsweihe. Damals
hatte er angeordnet, die Kosten des ihm zugedachten Banketts zu ersparen und statt
dessen den Bediirftigsten seiner Ditzesanen eine Unterstiitzung zu gewihren. Diesen
Zug der Liebe hatte das osterreichische Volk lingst begriffen, an ihm erkannte es
den Kardinal Innitzer, und desto schmerzlicher wurde sein Hinscheiden empfunden . . .*

Es beriihrt angenehm und ist durchaus verstindlich, dal die vatikanische Tages-
zeitung sich darauf beschrinkte, die wirklich groBlen Verdienste des Wiener Kardinals
zu unterstreichen und auch nicht einmal indirekt auf die Schwierigkeiten vom Miirz
und April 1938 hinwies. Damals war das Urteil des Auslandes im allgemeinen ziem-
lich scharf, wihrend es heute, wahrscheinlich auf Grund schmerzlicher Erfahrungen,
viel vorsichtiger und bedeutend milder ausfillt. In seinem 1947 erschienenen Buche
»Der Nationalsozialismus und der Hl. Stuhl® widmet Michele Maccarrone dem
Leidensweg der Kirche und der Bischofe Osterreichs ein lingeres Kapitel, das die
feste und mutige Haltung des Episkopats mit dokumentarischen Einzelheiten be-
leuchtet.

IL Rio de Janeiro und Siidamerika

Der 36. Eucharistische WeltkongreB fand vom 18. bis 25. Juli 1955 in
Rio de Janeiro, der Hauptstadt Brasiliens, statt. Obschon dieser Kongref3 in unseren
européischen Lindern keine grofferen Wellen schlug, lenkte er doch wieder die Blicke
der katholischen Welt auf die Kirche in Siiddamerika und auf die schweren Probleme,
die sie in diesem Erdteil zu bewiiltigen hat. Nach allen Berichten verliefen die fiuleren
Feierlichkeiten des Kongresses sehr glanzvoll (1,2 Millionen Teilnehmer, 22 Kardinile
und anndhernd 400 Bischife). Pipstlicher Legat war Kardinal Benedetto Aloisi-
Masella, fritherer langjihriger Nuntius in Brasilien. Besonders beachtet wurde die
Rolle, die der Arbeiterwelt auf dem KongreB3 eingeriumt war. Die Rundfunkbot-
schaft des Heiligen Vaters wies eindringlich auf die einzigartize Bedeutung des
eucharistischen Opfers fiir die Christen hin, ganz gewill im Hinblick auf die gegen-
wirtige Lage des brasilianischen Katholizismus, der infolge von Priestermangel und
weligioser Unwissenheit die sakramentalen Gnadenquellen stark vernachlissigt.



78 Aus der Weltkirche

Pius XII. wiinscht sich ein heilsames eucharistisches Apostolat der Tat und des
Beispiels, gegriindet auf einer tieferen Kenntnis des Geheimnisses der Eucharistie.
Parallel zum Kongre lief eine Tagung der Internationalen Katholischen Organi-
sationen. Ungefiihr 400 leitende Personlichkeiten aus den meisten amerikanischen
und vielen européischen Lindern nahmen daran teil. Hauptthema der Tagung war
die Verbreitung der katholischen Soziallehre. Die Kongressisten verlangten prak-
tische Arbeit im sozialen Bereiche. Alle Berufe miissen gemeinsam dazu beitragen,
mit spezialisierten Methoden eine christliche Sozialordnung zu schaffen. Auch die
Internationale Katholische Auswandererkommission hielt Studiensitzungen ab.

AnschlieBend an den Eucharistischen Kongref tagte, ebenfalls in Rio de Janeiro,
vom 25. Juli bis 5. August zum ersten Male eine allgemeine lateinamerikanische
Bischofskonferenz. Anwesend waren 8 Kardinile, 43 Erzbischiofe und 59 Bischife
aus 23 Liindern; es fehlten die beiden argentinischen Kardiniile, doch war Argentinien
durch vier Bischife vertreten. Den Vorsitz der Konferenz fiihrte als Vertreter des
Heiligen Vaters der Kardinal Adeodato Giovanni Piazza, Sekretir der Konsistorial-
kongregation. An ihn hatte Pius XII. unter dem 29. Juni 1955 ein Apostolisches
Schreiben gesandt, um die seelsorglichen Probleme Lateinamerikas darzulegen. An
der Spitze dieser Probleme steht, wie ja hinreichend bekannt ist, der wirklich be-
#ngstigende Priestermangel. Wo der Priester oder die priesterliche Heiligkeit fehlt,
da verdunkelt sich das Licht der Wahrheit, verlieren die Lebensvorschriften der
Religion ihre Kraft, wird das Leben der Gnade immer schwicher, verderben die
Volkssitten, und so nimmt im offentlichen wie im privaten Leben jene Festigkeit
der Grundsiitze ab, die sich nur behaupten kann, wenn sich jeder in allen Lagen an
die Forderungen des Evangeliums hilt. Der Mangel an Welt- und Ordensklerus ver-
hindert oder verzégert bei den Vélkern Lateinamerikas auf religiosem Gebiete jenen
Aufstieg, den sie auf anderen Gebieten gliicklich erreicht haben. Der Papst will jedoch
die Hoffnung nicht aufgeben, dafl Lateinamerika sich bald in der Lage befinden wird,
dem Rufe der gottlichen Vorsehung zu antworten und einen hervorragenden Platz
bei der wundervollen Aufgabe einzunehmen, in Zukunft auch den anderen Vélkern
die ersehnten Gaben des Heils und des Friedens mitzuteilen. Rasches, hochherziges
und kriiftiges Handeln dringt sich auf; keine kostbaren Energien diirfen vergeudet
‘werden; wo es angeht oder ndtig ist, sind neue Formen und neue Methoden des
Apostolats zu entfalten, die den Bediirfnissen der Zeit besser entsprechen und sich
der Mittel des modernen Fortschritts bedienen. Weiterhin fordert der Papst die
Bischife auf, in Zusammenarbeit nach Mitteln zu suchen, um am besten die Priester-
berufe in Lateinamerika zu férdern. Weil vorauszusehen sei, dal die Berufe in den
einzelnen Lindern nicht so bald den Bediirfnissen entsprechen werden, miisse sorg-
faltig erwogen werden, wie man am tunlichsten im Dienste der Kirche Lateinamerikas
die Hilfe des Klerus aus anderen Lindern einsetzen kénne, da jeder katholische
Priester, der wirklich seinen Beruf erfiillt, kein Fremder sein wird, sondern sich als
Sohn jenes Landes fiihlt, in dem er fiir das Reich Gottes arbeitet. AuBerdem ist die
Moglichkeit zu studieren, jene zur Hilfe des Klerus heranzuholen, die man mit Recht
seine Hilfstruppen nennt, so in erster Linie die Ordensleute, die nicht Priester sind,
und die Ordensfrauen, sodann die Gruppen hochherziger Laien, die auf Gottes Anruf
zum Apostolat antworten. Eine nicht geringe Hilfe kann den apostolischen Kriiften
Lateinamerikas aus der gut organisierten Zusammenarbeit erwachsen sowie aus dem
Studium geeigneter Seelsorgsformen, die sich durch Erfahrung als brauchbar erwiesen
haben, und ebenso aus einer geschickteren Ausnutzung der modernen Technik, um
das Wort Gottes und die Lehre der Kirche zu verbreiten. Der Heilige Vater ziihlt
dann die geistigen Stréomungen oder Tendenzen auf, die den Glauben in Lateinamerika
heute besonders bedrohen: die Freimaurerei, die protestantische Propaganda, den
Laizismus in seinen verschiedenen Formen, den Aberglauben und den Spiritismus
und vor allem die religitse Unwissenheit. Dazu kommen noch die verkehrten Lehren
jener, die als Herolde sozialer Gerechtigkeit und besserer Lebensbedingungen fiir
die unteren Klassen versuchen, dem Volk das unschitzbare Gut des Glaubens zu
entreiffen. Zwei Dinge darf die Kirche Lateinamerikas durchaus nicht aus dem Auge
verlieren: die Fragen, die durch die Einwanderung aufgeworfen werden, und die
ernsten sozialen Probleme.



Aus der Weltkirche 79

Zum Abschlufl ihrer Konferenz erlieBen die Bischéfe am 4. August eine lingere
Erklirung, die in vier Kapiteln die verschiedenen Resolutionen zusammenfaBt.
Kapitel I behandelt den Priestermangel und fordert ein unermiidliches und gut
organisiertes Bemiihen zur Weckung von Priester- und Ordensberufen. Kapitel II
widmet sich den Fragen der religiosen Unterweisung und dankt zuniéchst jenen vielen,
die sich auf diesem Gebiete grofle Verdienste erwarben. Trotzdem bleiben angesichts
der gewaltigen religiosen Unwissenheit und der Gefahren, die den katholischen
Glauben bedrohen, noch ungeheure Aufgaben zu bewiltigen. Alle zur Erziehungs-
arbeit Berufenen miissen in religiosen Dingen griindlich geschult werden, und alle
Krifte, vom Klerus angefangen, miissen sich intensiv dem Werke der religitsen
Unterweisung hingeben. In Kapitel III werden die Schattenseiten des sozialen
Panoramas Lateinamerikas gezeigt, und es wird auf den raschen Wandel der sozialen
Strukturen infolge der starken Industrialisierung hingewiesen. Die katholische
Soziallehre mufl verbreitet werden, damit sie fiir alle Katholiken Gemeingut sei.
Sie ist zu verkiinden und gehért als systematischer Lehrstoff in die Priesterseminare,
Schulen, Universititen und Ausbildungszentren der Katholischen Aktion. Zweite
Pflicht ist die Erziehung aller Katholiken zum sozialen Denken und Handeln, die
Formung eines aktiven sozialen Gewissens. Die Piipste fordern gebieterisch die Hebung
der unteren Klassen, und die Verwirklichung dieses Programmes ist fiir die gldubigen
Christen nicht blofl ein irdischer Fortschritt, sondern auBlerdem die Erfiillung einer
sittlichen Pflicht. Dazu braucht es entschlossenes Handeln, und den katholischen
Laien obliegt eine einzigartige und unvertretbare Funktion zur rechten Belebung
des wirtschaftlich-sozialen Bereiches. Kapitel IV erinnert daran, dal die Bediirfnisse
der Eingeborenenbevilkerung in den sozialen Aufgabenkreis gehéren und fiir Latein-
. amerika das vordringliche Problem der Eingliederung der Indios in eine wahre Zivili-
sation bis heute stellen.

IIN. Aus der Titigkeit des Heiligen Vaters

In den Monaten des ausgehenden Sommers und des beginnenden Herbstes 1955
hiuften sich die piipstlichen Reden und Schreiben in einem AusmaBe, wie wir es nur
aus den aktivsten Perioden dieses Pontifikates kannten. Doch waren viele der ver-
offentlichten Reden blofe Gelegenheitsansprachen, denen auch inhaltlich keine
lehramtliche Bedeutung zukommt. Sie bekundeten nur den Willen der Kirche und
ihres Oberhauptes, mit allen Fragen, die das Leben der Menschen und ihrer Gemein-
schaften beriihren, in engem Kontakt zu stehen und Gottes Segen auf alle gesunden
Bestrebungen und Bemiihungen unserer Zeit herabzurufen. Durch das Wort und
das freundschaftliche Interesse ihres Oberhauptes ehrt die Kirche das gesamte rege
Arbeiten und alle fortschrittlichen Tendenzen zum Wohle dér Menschheit auf den
verschiedenen Gebieten der Wissenschaft, Kultur, Industrie, Technik und Freizeit-
gestaltung, Sie steht nicht als staunende und unwissende Fremde inmitten der Welt
der Menschen, die von Gott zu einem iibernatiirlichen Endziel gerufen sind, unter-
wegs jedoch eine irdische Existenz als Beauftragte des Schiopfers zu gestalten haben.
So lidBt es sich erkliren, daB der oberste Lehrer der Menschheit in religisen und sitt-
lichen Dingen, dessen ureigene Aufgabe die Verkiindigung, Deutung und weiteste
Anwendung der Heilsbotschaft ist, zugleich als zeitverbundener Pontifex und Vater
der Menschen in lingeren Darlegungen iiber Elektronen, Quanten, industrielle Versuche,
Geschichte der Medizin und Psychologie des Films spricht, um nur einiges zu nennen.

Unter den Dingen, die unmittelbarer in das religios-sittliche Gebiet hineinspielen,
standen wihrend unserer Berichtsperiode (August bis Ende Oktober 1955) in
mehreren piipstlichen Ansprachen die Fragen der ,Koexistenz® und der
Sicherung des Weltfriedens im Vordergrunde. Schon am 20. Juli, zu Beginn
der Genfer Konferenz der GroBen Vier, brachte der ,,Osservatore Romano® einen
sehr offizitsen Leitartikel unter der Uberschrift: ,,Der Weg zum wahren Frieden
gezeichnet durch den Summus Pontifex. Es war mehr oder weniger ein kldrender
und warnender Kommentar zur letztjihrigen Weihnachtsansprache. — Als Ende
September in Rom der XII. Internationale Kongrel} der Stiddte und Gemeindever-
waltungen stattfand, beniitzte der Papst die Gelegenheit, am 30. September zu den
Biirgermeistern iiber. die Bedeutung der gegenseitigen Beziehungen zwischen den



80 '‘Aus der Weltkirche

Gemeinden fiir die Férderung des .europiischen Geistes* und des ,,Europa-Gedankens* -
zu sprechen. — Die Mitglieder des Italienischen Studienzentrums fiir internationale
Ausséhnung machten dem Stellvertreter Christi am 13. Oktober ihre Aufwartung,
und das Thema der papstlichen Ansprache waren die Gegensiitze oder Konflikte der
Violker und die kirchlichen Richtlinien zu ihrer Uberwindung, so wie sie sich aus dem
Naturrecht und der Botschaft Christi ergeben. Pius XII. begann mit einer Erinnerung
an seine letzte Weihnachtsbotschaft und an die Genfer Konferenz vom Monat Juli
und zeichnete die Spannungen zwischen internationalen Bestrebungen und neu-
erwachendem Nationalismus und allen iibrigen Eigentendenzen der Vélker. Es sei
jedoch an der Zeit, dal die Menschheit des Fortschrittes sich ehrlich die Frage stelle,
ob auch fiirderhin kriegerische Konflikte als unausweichliches Gesetz der Geschichte
betrachtet werden miissen oder ob man mit hochherzigem Mut neue Wege finden
kann, um die Menschheit vom Alpdruck eines Zukunftskrieges zu befreien. Zu dieser
Erlosung liefert die Kirche gern ihren Beitrag, indem sie zuerst die Existenz und
Giiltigkeit eines allgemeinen Naturrechtes, eines universalen, natiirlichen Sitten-
gesetzes verteidigt. Forderungen dieses Naturrechtes sind z. B. das Recht auf Existenz,
das Recht auf den Gebrauch der Giiter zur Erhaltung der Existenz, das Recht der
Viélker auf die ihnen gebiihrende Achtung, das Recht der Vélker auf die ihnen ent-
sprechende innere Eigenentfaltung und auf &uBere Entwicklung und Ausbreitung,
die Pflicht zur Einhaltung internationaler Vertriige. Die Anerkennung und Befolgung
der von Christus gebrachten Botschaft wire jedoch der wertvollste Beitrag zum
Werke der Schaffung eines wahren und dauerhaften Weltfriedens. — Noch bei
mehreren Gelegenheiten unterstrich Pius XII. die dringende Notwendigkeit einer
internationalen Verstindigung mitsamt den Mitteln und Wegen, die dazu fiihren
kénnen, so u. a. am 21, Oktober in der Audienz, die er der Generalversammlung der
Europiischen Vereinigung fiir Rundfunkaussendung gewiihrte: ,,Es gibt eine andere
groBe Familie, die Gemeinschaft der Vilker, deren Wirklichkeit sich von Tag zu
Tag klarer im Recht abzeichnet, wenn sie auch noch tatsiichlich durch Gegensiitze
der Ideologien und der Einzelinteressen ernstlich gefihrdet ist ... Wie Wir es schon
mehrmals betonten, handelt es sich hier nicht darum, unmégliche Koexistenzen anzu-
nehmen oder zu férdern, denn gegeniiber dem Irrtum und dem Bosen miissen wir
unnachgiebig sein. Dennoch ist es einleuchtend, daf jede Anstrengung, die gemacht
wird, um den Geistern das Licht der Wahrheit einzusenken, um die Herzen mit dem
Guten zu verbinden, um ein folgerichtiges Handeln zu erreichen, dazu beitrigt, jene
Hindernisse zu beseitigen, die sich bis heute der friedlichen Koexistenz entgegen-
stellen, so wie sie zwischen den verschiedenen Gruppen der Volkergemeinschaft
erwiinscht wird ... Rasche und einfache Lésungen sind micht zu erhoffen. Doch
wer koénnte leugnen,® daB die Television ein wirksames Werkzeug gegenseitigen
Kennens und Verstehens zu werden vermag? ... Unschwer lifit sich voraussehen,
wie sehr dieses vertiefte Sichkennen die Menschen anregt, sich in wachsendem Mafle
als einander weniger fremd und fiireinander weniger gleichgiiltig zu betrachten.” —
Gern zitieren wir an dieser Stelle noch einige Sitze aus dem Schreiben des Heiligen
Vaters (27. Juni 1955) an Bischof Joseph Freundorfer von Aungsburg aus Anlaf} der
Feierlichkeiten zu Ehren des hl. Ulrich und des Millenars der Schlacht auf dem Lech-
felde (10. August 955): ,Der echte christliche Abendlinder hegt gegeniiber den
Vilkern des Ostens, die im Machthereich der mit Staatsgewalt ausgeriisteten materiali-
stischen Weltanschauung leben, Gedanken des Friedens und der Liebe. Wenn die
Frage der Koexistenz die Geister unentwegt beschiftigt, so konnen Wir eine Art
der Koexistenz riickhaltlos bejahen: die glaubigen Abendlinder beten gemeinsam
mit denen jenseits des Eisernen Vorhangs, die noch jhre Hinde zu Gott erheben —
und es sind nicht wenige —, daB wir alle eins werden in der vollen Freiheit, das per-
sonliche wie das offentliche Leben ganz nach Gottes Willen auszurichten, und dal jene,
die es sich zur Aufgabe gemacht haben, eine Welt ohne Gott und Christus aufzubauen,
aus der Nacht und Kilte ihrer Gotiferne zuriickfinden zur Sonne der Wahrheit,
Gerechtigkeit und Liebe, zu Jesus Christus.* — ,,Die katholische Kirche ist nicht
eins mit der abendlindischen Kultur. Sie macht sich iiberhaupt nicht eins mit irgend-
einer Kultur; wohl aber ist sie bereit, mit jeder Kultur einen Bund zu schlieflen: sie
erkennt gerne an, was in jeder dem Werk des Schépfers micht widerspricht, was mit



Aus der Weltkirche 81

der Wiirde des Menschen und seinen naturgegebenen Rechten und Pflichten vereinbar
ist, pflanzt aber dariiber hinaus den Reichtum der Wahrheit und Gnade Jesu Christi
in sie ein und erreicht dadurch, daB die verschiedenen Kulturen, so fremd sie sich
gegeniiberzustehen schienen, einander nahe kommen und wirklich Schwestern
werden . . .

Zwei Reden des Heiligen Vaters beschiiftigten sich mit der kirchlichen Wissen-
schaft und dem Verhiltnis von christlicher Philosophie und Wissenschaft. Da ist
zuerst am 7. September die Ansprache an die Mitglieder des X. Internationalen
Kongresses der Historischen Wissenschaften: ,,Die Geschichte zdhlt zu
jenen Wissenschaften, die zur katholischen Kirche enge Bezichungen haben. Die
katholische Kirche ist selbst ein geschichtliches Faktum; gleich einer michtigen
Bergkette durchquert sie die zwei letzten Jahrtausende; welche Haltung auch immer
man ihr gegeniiber einnehmen mag, man kann ihr nicht ausweichen. Und wie auch
das Endurteil des Historikers lautet, die Kirche darf wohl von ihm erwarten, dal3
er sich allenfalls dariiber unterrichte, welches geschichtliche BewuBtsein sie von
sich selbst hat, das heilt, wie sie sich als historische Tatsache betrachtet und wie
sie ihre Verbindung mit der Menschheitsgeschichte sieht. Uber dieses BewuBtsein,
das die Kirche von sich selbst hat, méchten Wir kurz sprechen.” Dieses Thema ent-
wickelte der Papst vor den Historikern und zeigte ihnen, wie die Kirche sich selbst
als historische Erscheinung sieht, wie sie ihre Aufgaben und Beziehungen zu den
anderen geschichtlichen Gegebenheiten auffat. Zuerst widerlegte er die Behauptung,
das Christentum beziehe eine feindliche Haltung gegeniiber der Geschichte. Man
miisse zwischen Geschichte und jenem philosophischen Historizismus unterscheiden,
der alles Absolute und ewig Giiltige ablehne. Nie habe die Kirche gelehrt, Geschichte
sei nur eine Emanation oder Manifestation des Bésen; die katholische Kirche hat
stets die Natur und den Wert der Natur verteidigt. Sie hat zwar einen gottlichen
Ursprung und einen iibernatiirlichen Charakter, aber sie trat als historisches Faktum
in die Menschheit ein. Ihr gottlicher Stifter Jesus Christus ist eine historische Person-
lichkeit; sein Leben, sein Tod und seine Auferstehung sind historische Tatsachen;
ebenso ist der Ursprung des Christentums und der katholischen Kirche ein Gefiige
von historischen Tatsachen, die bewiesen und in Zeit und Raum eingeschrieben sind.
Die Sendung der Kirche gehért zwar durch ihr Wesen und ihr Ziel dem Gebiet des
Religiosen und Sittlichen an, projiziert sich ins Jenseits und in die Ewigkeit, aber
sie dringt zugleich bis in die Herzmitte menschlicher Entwicklung, menschlicher
Gemeinschaft, menschlicher Geschichte. Die Kirche ist auch nicht blof ein ideolo-
gisches System, sondern eine Realitit, ein Organismus wie Volk und Staat und nimmt
aus der Umwelt jene Elemente an, die sie zu ihrer Entwicklung und ihrer Titighkeit
als notwendig oder niitzlich erachtet, Ahnlich greift sie in das Leben ein, sie hat
Beziehungen zum Staat und zur Kultur. Wie die Kirche ihr Verhiltnis zum Staat
auffaBte und bis heute auffaBt, erklirte der Heilige Vater in einer ziemlich ausfiihr-
lichen Darlegung. Erwi#gungen iiber das Verhiltnis von Kirche und Kultur sowie
iiber die Beziehungen der Kirche zu einer bestimmten Kultur (vgl. den bereits erwihn-
ten Brief an den Bischof von Augsburg) bildeten den Abschlull der Ansprache an
die Historiker, denen iiberdies eine noch groBziigigere ErschlieBung des Vatikanischen
Archivs ermdéglicht werden soll,

Es war selbstverstindlich, daB die Teilnehmer am IV. Internationalen
Thomistischen KongreB den obersten Lehrer der Kirche um eine Audienz baten,
die ihnen am 14. September gewilhrt wurde. Allgemeines Thema des Kongresses
war der Vergleich der Lehre des hl. Thomas mit den hauptsichlichen Strémungen
des heutizen Denkens. In seiner franzésischen Ansprache beschriankte sich Pius XII.
darauf, drei Punkte der modernen Physik zu erértern, die zum Problem der innersten
Struktur der Materie in Bezichung stehen. Es ging ihm darum, zu zeigen, wie die
richtig erkannten und gedeuteten Fundamentallehren der Philosophia perennis sich
mit neuesten Ergebnissen und Hypothesen der Naturwissenschaft harmonisieren
oder ihnen wertvolle Kldrungen bieten. (Die drei in der pépstlichen Rede behandelten
Punkte waren: die Uberwindung der mechanistischen Hypothesen, das Problem des
Determinismus und Indeterminismus, die Bezichungen zwischen Materie und Energie.)
Wir merken uns die SchluBermahnung an die katholischen Philosophen: ,Es ist

.Theol.-prakt. Quartalschrift® I. 1956 6



82 Aus der Weltkirche

vorteilhaft und notwendig fiir den Philosophen, seine Kenntnisse des wissenschaft-
lichen Fortschritts zu vertiefen. Nur wenn man ein klares Wissen um die Ergebnisse
der wissenschaftlichen Versuche, der mathematischen Interpretationen und der
theoretischen Konstruktionen besitzt, ist es méglich, einen giiltigen Beitrag zu ihrer
Deutung im Namen der Philosophia perennis zu liefern. Jeder Zweig des Wissens
hat seinen eigenen Charakter und muB eigenstindig arbeiten, doch das will nicht
sagen, dall man sich gegenseitig ignorieren darf.*

IV. Verschiedenes — Kurznachrichten

Nach lingerer Krankheit starb am 8. September 1955 Kardinal Johannes de Jong,
Erzbischof von Utrecht. Er war geboren am 10, September 1885 und wurde am 15. August
1908 zum Priester geweiht; seine philosophisch-theologischen Studien vollendete er
an der Gregorianischen Universitit in Rom. Die Kirchengeschichte zog ihn an, und
von 1914 bis 1931 war er mit diesem Lehrfach im Priesterseminar von Utrecht betraut.
Verschiedene kirchengeschichtliche Abhandlungen und ein vierbiindiges Handbuch
flossen aus der Feder von Professor de Jong. Im Sommer 1935 wurde Johannes de Jong
zum Erzbischof-Koadjutor fiir Utrecht ,,cum iure successionis® ernannt. Die Nach-
folge trat er am 6. Februar 1936 an, als sich sein Vorginger, Erzbischof Joh. Jansen,
krankheitshalber zuriickzog. Besonders withrend des Krieges hatte de Jong eine
schwere Last zu tragen; gegeniiber der Besatzungsmacht verteidigte er mutig das
geistliche Erbe der Heimat. Nicht weniger als 80 Hirtenworte erliell der holldndische
Episkopat in jenen harten Jahren. Als der Sturm voriiber war, nahm Papst Pius XII.
im Konsistorium vom 18. Februar 1946 den Erzbischof von Utrecht in das Kardinals-
kollegium auf. — Durch den Tod von Kardinal de Jong und das am 9. Oktober erfolgte
Hinscheiden von Kardinal Innitzer sank die Zahl der Kardinile auf 62, wovon
21 Italiener und 41 Nichtitaliener sind. Besonders unter den Kurienkardiniilen finden
sich sehr hohe Altersstufen: Verde 90 Jahre, Mercati 89 Jahre, Canali 81 Jahre, Aloisi-
Masella 76 Jahre, Pizzardo 78 Jahre, Piazza 71 Jahre, Tedeschini 82 Jahre, Fumasoni-
Biondi 83 Jahre, Kardinalvikar Micara 76 Jahre, Kardinaldekan Tisserant 71 Jahre
usw. — Mitte Juli wurde gemeldet, daf} Kardinal Joseph Mindszenty wegen seines
Gesundheitszustandes aus dem Gefidngnis entlassen wurde mit ,,Residenz in einem
kirchlichen Gebéude®.

Zur Frage von Goa, die eine akute Spannung zwischen Portugal und Indien
bedingt, schrieb der ,,Osservatore Romano* am 29. Juli 1955: ,Entgegen der von
einigen vertretenen Behauptung ist die Goa-Frage an sich keine religiose Frage. Das
politische Problem bleibt akut. Nun ist es bekannt, daf} der HI. Stuhl in rein politischen
Fragen nicht intervenieren will; in solchen Angelegenheiten ergreift er nicht Partei
und bleibt neutral. Anderseits kann der HIL Stuhl getreu seiner hohen geistlichen
Friedensmission nur wiinschen und dringend empfehlen, dal man nicht zur Anwendung
von Gewalt iibergeht.*

Auf der diesjihrigen Bischofskonferenz in Fulda erliefen die deutschen
Bischofe am 25. August ein Hirtenwort, in dem sie die Gldubigen ibrer Ditzesen
auffordern, sich mit ihnen in den gemeinsamen Anliegen des Vélkerfriedens, der
Wiedervereinigung Deutschlands und der Freiheit der Kirche im Gebet zu vereinen.
Die Fuldaer Konferenz verdffentlichte aullerdem eine lidngere Verlautbarung zur
Entwicklung der Rundfunkgesetzgebung in Deutschland. Hier einige Sitze dieses
Erlasses: ,,Gewil hat der Staat heute groBle Aufgaben in Rundfunk und Fernsehen
zu erfillen, die ihm niemand streitig macht. Er darf aber niemals die Rechte der
Kirche und der freien Volkskrifte unterbinden oder in unberechtigter Weise ein-
schrinken. Die in der Bundesrepublik anerkannten Bildungs- und Ordnungsmichte
miissen auch im Rundfunk und Fernsehen anerkannt werden.” (,,Die Pflege der
Kulturgiiter ist in erster Linie Aufgabe der freien Volkskrifte und in hohem Malle
auch der Kirche.“) — ,,An sich hat die Kirche das Recht, selbst einen Sender unter den
sonst iiblichen Lizenzbedingungen zu errichten. Wenn sie es nach reiflicher Uber-
legung vorerst unterlidBt, dann hat der Staat doppelte Pflicht, der Kirche bei den
offentlichen Rundfunkanstalten die ihr zukommenden Rechte einzurdumen.” —
»Die neuere Rundfunkgesetzgebung in den Lindern trigt diesen Grundsitzen nicht



Litératur 83

geniigend Rechnung. Sowohl beim Westdeutschen wie beim Norddeutschen Rundfunk
ist die der Kirche zukommende Stellung nicht gebiihrend anerkannt.

In Italien betrigt heute die Zahl der Weltpriester 47.102 bei einer Bevilkerung
von 48,5 Millionen, d. h. ein Weltpriester auf 1030 Einwohner, 1881 war diese Ver-
hiltniszahl dreimal giinstiger, und 1911 kamen noch zwei Weltpriester auf ungefahr
1000 Seelen. In den Dibzesen mit mehr als 100.000 Seelen, die etwa 86 Prozent der
Bevilkerung Italiens ausmachen, gab es 1105 Neupriester im Jahre 1949, 729 im
Jahre 1952 und 737 im Jahre 1955. Natiirlich kann man sich kein vollstindiges Bild
der Lage machen, ohne den sehr zahlreichen Ordensklerus mitzurechnen. Ende Sep-
tember fand in Trient die 28. Soziale Woche der Italienischen Katholiken statt; ,,Die
Schule gegeniiber der Gesellschaft von heute® war das zur Behandlung gestellte
Thema. Jetziger Priisident der Sozialen’Wochen Italiens ist Kardinalerzbischof Siri
von Genua. |

Tin Dozent am Priesterseminar der Dibzese Breda in Holland hat eine umfang-
reiche Untersuchung iiber die Entwicklung des Priesternachwuchses in
den Niederlanden veroffentlicht. Die Zahl der Neupriester ist seit dem letzten
Weltkrieg um 25 Prozent gesunken. Zwar geht die absolute Zahl der Priesterberufe
nicht zuriick, nur hilt sie nicht mit der wachsenden katholischen Bevilkerung Schritt.
Die Zahl der Ordenspriester ist hingegen auflerordentlich hoch; in den Niederlanden
werden die Weltpriester durch den Ordensklerus um ein Dreifaches iibertroffen. Da-
durch sind die Niederlande in hervorragender Weise befiihigt, am Werk der Welt-
missionen mitzuarbeiten. :

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden séimtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nshme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Adam von Sankt Viktor. Simtliche Sequenzen. Lateinisch und deutsch.
Einfithrung und formgetreue Ubertragung von Franz Wellner. Zweite Auflage. (390.)
Miinchen 1955, Kasel-Verlag. Leinen DM 19.80. :

Augustinus, Confessiones — Bekenntnisse, Lateinisch und deutsch. Einge-
leitet, iibersetzt und erliutert von Joseph Bernhart. (1014.) Miinchen 1955, Kdsel-
Verlag. Leinen DM 28.—.

Baker, Augustine. Die inneren Weisungen des Heiligen Geistes oder das
geistliche Leben der Gertrud More. Zusammengestellt, iibertragen und eingeleitet
von Lilo Ebel. (Sammlung ,,Zeugen des Wortes®.) (70.) Freiburg 1955, Verlag Herder.
Pappband DM 3.20.

Bamm, Peter. Frithe Stitten der Christenheit. Zweite Auflage. (374.)
Mit einer Karte. Miinchen 1955, Késel-Verlag. Leinen DM 14.80.

Bettray, P. Johannes, S. V. D. Die Akkomodationsmethode des P. Matteo
RiceiS.J.in China, (Analecta Gregoriana, cura Pontificiae Universitatis Gregorianae
edita. Vol. LXXVI. Series Facultatis Missiologicae. Sectio B.) (n. 1) (XL u. 411.)
Romae 1955, Apud Aedes Universitatis Gregorianae.

Bihlmeyer-Tiichle. Kirchengeschichte. III. Band: Die Neuzeit und die -
neueste Zeit. I. Lieferung. Elfte und zwilfte Auflage. (288.) Paderborn 1955, Ferdinand
Schéningh. Brosch. DM 12.—.

Blarer, Barbara von. Therese von Lisieux. Ihr Leben der Jugend erzihlt.
(128.) Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1955, Benziger-Verlag. Leinen sFr. 7.90.

Brockmaller, Klemens, S. J. Christentum am Morgen des Atomzeitalters.
Sechste unverinderte Auflage. (264.) Frankfurt am Main 1955, Verlag Josef Knecht,
Caroiusdruckerei. Leinen DM 9.80.

(Sl



