THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

104. JAHRGANG 1956 2. HEFT

Der Hohepriester und Maria]

»Virgo — Sacerdos ?“
Von Dr. Alois Stoger, St. Polten

Gottes Wille und Heilsplan war es, die zwischen dem Menschen
und seinem Schopfer durch die Siinde zerstorte Ordnung wieder-
herzustellen und die ungliickliche, durch die Erbschuld belastete
Nachkommenschaft Adams mit sich, dem Ursprung und letzten
Ziel aller Geschopfe, zu vereinigen. Dies geschah durch den Mittler
zwischen Gott und den Menschen, den Hohenpriester Jesus
Christus. Er hat das Werk der Barmherzigkeit auf sich genommen,
die Menschheit mit iibernatiirlichen Wohltaten zu iiberhiufen;
er hat danach getrachtet, durch bestindiges Beten und Opfern
das Heil der Seelen zu erwirken, bis er schlieBlich am Kreuz sich
als makelloses Opfer Gott darbot, um das Gewissen der Menschen
von toten Werken zu reinigen, damit sie dem lebendigen Gott
dienen und ihn verherrlichen kénnten (Pius XII.)!). Wer zur
Lebens- und Liebesgemeinschaft mit dem Dreieinigen Gott gelangen
will, kann dies nur durch Jesus Christus, den Hohenpriester,
erreichen. ,.Der ewige Gott hat es nach dem Ratschlull seiner
gottlichen Vorsehung gefiigt, uns den Gottmenschen durch
Maria zu geben, die, iiberschattet vom Heiligen Geiste, ihn in
ihrem Schof} getragen hat; darum bleibt uns keine andere Wahl,
als daB3 wir Christus empfangen aus den Hinden Mariens. Deshalb
erscheint auch jedesmal, wenn die Heilige Schrift in seherischen
Worten von unserer kiinftigen Erlésung spricht, neben dem Welt-
erloser seine heilige Mutter” (Pius X.)2). Maria ist mit dem Hohen-
priester Christus unzertrennlich verbunden — und dies, weil sie
seine Mutter und ,,socia® ist.

Aus dem Christusmysterium sind drei Ereignisse fiir das
Hohepriestertum von besonderer Bedeutung: die Inkarnation, das
Sterben am Kreuz und die Erhohung zur Rechten des Vaters. In
der Menschwerdung empféngt Christus seine Priesterweihe, in
seinem Sterben brachte er sein Opfer dar und als Erhéhter teilt

1) Enzyklika ,Mystici corporis®. — A. Rohrbasser, Heilslehre der Kirche
(Freiburg /Schweiz 1953) = HLK 212.

2) R. Graber, Die marianischen Weltrundschreiben der Pipste in den letzten
hundert Jahren (Wiirzburg 1951) = GR 140.

8



106 Stoger, Der Hohepriester und Maria

er die Friichte seines irdischen priesterlichen Werkes an die
Menschen aus. Maria erscheint in diesen drei Stadien des Hohen-
priestertums Christi als ,,die brautliche Gottesmutter®, als ,,Cor-
redemptrix“ und als ,,Mediatrix gratiarum®.

Da Maria innigsten Anteil an dem priesterlichen Wirken ihres
Sohnes nimmt?), wurde ihr in der Vergangenheit eine Fiille priester-
licher Titel zugelegt?). Man kann von einem Priestertum Mariens
im Vollsinn dieses Wortes nicht sprechen; denn sie versah und
versieht keine hierarchische Funktion in der Kirche?). ,,Maria ist
die Mutter des Hohenpriesters, die Mutter Christi. Sie ist aber
zweifellos nicht selbst Priesterin, und ,Virgo-Sacerdos‘ ist in
metaphorischem Sinn zu nehmen . . . Der Priester hat Vollmachten,
die sie nie gehabt hat“ (Pius XI.)€¢). Maria besitzt ein Priestertum
nur im Sinne des allgemeinen (Laien-) Priestertums, das sie aller-
dings zeitlich und graduell vor allen Gliubigen innehat?). Diesen
Sachverhalt driickt Apg 1, 12—14, hinreichend klar aus. Die
Urzelle der Kirche findet sich nach der Himmelfahrt des Herrn
im Abendmahlssaal zum Gebet um den Heiligen Geist zusammen.
In dieser Urzelle wird eine klare Gliederung sichtbar®). Die Apostel
mit Petrus an der Spitze bilden die wohlgeordnete hierarchische
Kirche. IThr gegeniiber stehen die Frauen aus Galilda, Maria, die
Mutter Jesu, und die Verwandten des Herrn; diese bilden die
Laienkirche. Maria ist aus den iibrigen Laien herausgehoben; sie
hat eine einzigartige Stellung. Petrus mit den Aposteln stellt den
Herrn dar (Stellvertreter); Maria steht mit den Laien neben
Christus als die ,,socia® des Herrn.

Das Priestertum Christi wird auf Erden durch das sichtbare
Priestertum seiner Kirche dargestellt und weitergefiihrt. Dieses
setzte Jesus beim Letzten Abendmahl ein, ,,damit an jedem Ort
ein reines Speiseopfer dargebracht werde (Mal 1, 11) und so die
Menschen vom Aufgang bis zum Niedergang, befreit von der

3) Auf die theologischen Streitfragen, wie diese Teilnahme Mariens am Erlosungs-
werk beschaffen ist, wird hier nicht eingegangen. :

1) Vgl. G. 5611, Mariologie im auflerdeutschen Raum,in: Maria in Glaube und
Frommigkeit (Rottenburg/N. 1954) 118—121.— Das hl. Offizivm bat 1916 eine
Darstellung Mariens in priesterlichen Gewiindern mifbilligt, und 1927 hat Kardinal
Merry del Val zu einem Artikel iiber die ,,Wahre Andacht zur priesterlichen Jurgfrau®
in einem Brief an den Bischof von Adria festgestellt: ,,Die in dem Artikel behandelte
Verehrung ist nicht gebilligt und kann nicht verbreitet werden*. Neuerdirgs bezeichnen
spanische Theologen Maria als Archisacerdos, Consacerdos, Supersacerdos.

5) E. Zeitler, Die Herz-Marid-Weltweihe (Kaldenkirchen 1954) 56, £3. —
A. Mitterer, Mariens Grofle im mystischen Leib Christi. Gloria Dei 9 (1954) 163 f.:
Maria ist nicht ,,Theokratin®, sondern ,.Theokratumene®.

¢) Zitiert von H, Lennerz, Maria — Ecclesia (Gregorianum 35 [1954] 94) nach
R. Laurentin, Maria, I’ Eglise et le Sacerdoce (Paris 1952) 530.

?) H. Lennerz, a. a. 0. 98: ,Sacerdotium Mariae est essentialiter idem cum
sacerdotio omnium fidelium.*

8) Zur Ordnung in den Apostelkatalogen vgl. H. Haag, Bibellexikon (Einsiedeln)
84 f.; A, Stoger, Ich bin gekommen (Miinchen 1953) 73 f.



Stoger, Der Hohepriester und Maria 107

Siinde, dem Ruf des Gewissens folgend, frei und willig Gott
dienten® (Pius XII.)?). Wie Maria neben dem Hohenpriester
Christus als Gefihrtin steht und mitwirkt, so stehen die Gldubigen
der Kirche neben dem Amtspriestertum der Kirche, um mit ihm
mitzuwirken. Gott wollte die Welt nicht ohne das menschliche
Fiat und nicht ohne die menschliche Mitwirkung erlésen. ,,Durch
das priesterliche Werk Jesu wurden alle Menschen vom Weg,
der zu ihrem vélligen Verderben fiihrte, zu ihrem Gliick zuriick-
gerufen und Gott wieder zugefiihrt; durch das persénliche Mit-
wirken eines jeden zur Erlangung der eigenen Heiligkeit, die dem
Blut des unbefleckten Lammes entsprieit, sollten sie Gott die
ihm gebithrende Ehre geben“ (Pius XII.)°). Die Erlésung ge-
schieht durch Christus mit Maria; sie trigt das Geprige ,,mariani-
scher Modalitat“. Maria wird fir alle Glaubigen das Vorbild des
Mitwirkens mit dem Priestertum der Kirche, durch das der Welt
die Erlésungsfriichte Christi in der heiligen Messe und in den
Sakramenten zugeteilt werden.

Dem Fiat Mariens zum Priesterwerden Christi, zu seinem
Opfer und zur Verteilung der Opferfrucht entspricht von seiten
der Laien in der heutigen Kirche das Erwachen zur ,,Miindigkeit*
(vgl. Enzyklika ,,Mystici corporis®), die aktive Teilnahme an der
Liturgie (vgl. Enzyklika ,,Mediator Dei*) und die ,,Katholische
Aktion®, die nichts anderes will als die Wiedergewinnung der
immer mehr von Gott abfallenden und darum immer rettungs-
loser dem Bosen anheimfallenden sikularisierten Welt und die
Schaffung einer Welt, in der Natur und Gnade sich wie in Maria
vermihlen, schlieBlich die Heimholung der Menschen und der Welt
zu Gott, in das Reich seines Lebens und seiner Liebel?).

In den Maiandachten versammeln sich an nicht wenigen Orten
die eifrigen Katholiken téglich oder fast tiglich vor dem Bild
Mariens. Sollte nicht diese giinstige Gelegenheit ergriffen werden,
um den Gliubigen das grofle Anliegen der Kirche vorzutragen,
dal sie in dieser gegenwiirtigen Schicksalsstunde der Welt im
Geist Mariens mit dem Priestertum der Kirche mitwirken. Gerade
in den Menschen, in denen Liebe zur briutlichen Gottesmutter
da ist, wird das starke Resonanz finden, was die Kirche und ihr
Oberhaupt in diesem Marianischen Zeitalter besonders bewegt.

Predigtthemen: 1. Der gottliche Heilsplan zur Frlésurg; das Priestertum
Christi und Mariens Stellung (vgl. GR 140). — 2. Die drei Stadien des Priestertums
Christi und die Stellung Mariens. — 3. Das Priestertum der Kirche: das Priestertum
Christi lebt in der Kirche weiter, das Amts- (geweihte) Priestertum, ‘das allgemeine
(Laien-) Priestertum (vgl. ,,Mediator Dei“ = HLK 281—289; G. Philips, Der Laie
in der Kirche (Salzburg 1955) 103—108).

9) ,.Mediator Dei“ = HLK 213.
10) Mediator Dei“* = HLK 212.
1) E. Zeitler, a. a. O. 145.

8%



108 Stbger, Der Hohepriester und Maria

Die Weihe

1. Die Weihe zum Priestertum empfingt Christus im Augen-
blick der Menschwerdung durch die hypostatische Union. Der
Priester ist wesentlich Mittler zwischen Gott und den Menschen!?).
Hebr 10, 5—7, sieht die Menschwerdung unter dem Aspekt der
Priesterweihe, wenn er schreibt: ,Eintretend in die Welt, sagte
er (Christus): Opfer und Gaben hast du nicht gewollt, einen Leib
aber hast du mir bereitet. An Brand- und Schlachtopfern hattest
du kein Wohlgefallen. Da sprach ich: Siehe,ich komme; in der
Buchrolle ist iiber mich geschrieben, daB ich, o Gott, deinen Willen
tue®. Mit der Menschwerdung ist die priesterliche Funktion des
Opferns in Verbindung gebracht. Der Konsekrator in dieser
Weihe ist der Heilige Geist, dem die Inkarnation appropriiert
wird (,,empfangen vom Heiligen Geist®). Das Ol ist die Gottheit,
die Salbung ist die hypostatische Union. Andere Priester emp-
fangen die Weihe durch einen Hulderweis Gottes, der ihnen
akzidentell geschenkt wird; Christus aber ist wesentlich Priester;
sein ,,Character sacerdotalis“ liegt in der immerwihrenden hypo-
statischen Union.

2. Gott verlangte fiir die Weihe Christi das Fiat der seligsten
Jungfrau. Er begniigte sich nicht damit, iiber die Menschheit zu
verfiigen und mit ihr nach seiner Entscheidung zu handeln, sondern

er erwartete ,,die Zustimmung der Jungfrau fiir die ganze Menschen-
natur® (Leo XIII.)!3), :

Das Abbild dieses Fiat der briutlichen Gottesmutter ist das
Fiat des glidubigen Volkes bei der Priesterweihe. Der Archidiakon
stellt dem Bischof die Weihekandidaten mit den Worten vor:
»Die heilige Mutter, die katholische Kirche, verlangt, daB ihr
diese hier gegenwirtigen Diakone zur Biirde des Priestertums
erheben méget”. In der darauffolgenden Ansprache des Bischofs
an das Volk und den Klerus heifit es: ,,Man erweist notwendig
dem nach der Weihe lieber Gehorsam, zu dessen Weihe man
Zustimmung (assensum) gegeben hat“!4). Maria und die Mutter
Kirche stehen in inniger Gemeinschaft, In dieser Erdenzeit stellt
sich Mariens Mutterschaft in der Mutterschaft der Kirche dar,
wirkt sich in ihr aus und vollendet sich in ihr; sie verschmilzt mit
ihr zu einer einzigen Mutterschaft. ,,Die Kirche ist nach Maria,
durch Maria und in Maria Mutter, Braut und, Jungfrau“.1s) Maria
spricht mit der Kirche das Fiat zur Priesterweihe; sie hat es zum

) 8. Theol. 322, i Ls:3. 961

B)GR A15; S, Theol. 3, 30, L,

) Leo d. Gr. (Ep. 14, 5) begriindet diesen Brauch damit, daB es nicht gut sei,
jemand fiir andere zu weihen, die ihn ablehnen oder die nicht um ihn gebeten haben;
er setzt voraus, daB die befragte Gemeinde jene ist, fiir die der Priester bestellt wird.

) E. Zeitler, a. a. 0. 82; H. Rahner, Maria und die Kirche (Innsbruck 1951);
H. de Lubac, Betrachtung iiber die Kirche (Graz 1954) 222—264,



. Stéger, Der Hohepriester und Maria 109

Priestertum der Kirche im Fiat zum Hohenpriester Christus
gesprochen. 7

Jeder Priester ist durch die Weihe zuerst dem Dreifaltigen
Gott verpflichtet, dem Vater, der ihn gerufen hat, dem Sohn, der
ihm Anteil an seinem Priestertum gibt und der ihm die priester-
liche Gnade in seinem Priesterwirken verdient hat, dem Heiligen
Geist, der ihn konsekriert hat; er ist aber auch dem christlichen
Volk, fiir das er geweiht wurde, verpflichtet und in ihm besonders
Maria, die ihr Fiat auch fiir ihn gesprochen hat.

Der Priester mufl sich daher immer volkszugewandt fiihlen
und auch so wirken. Volk und Priester gehéren zusammen. Maria
holt Christus in die Menschheit herab, in die Familie von Nazareth,
sie holt ihn von der Hohen Schule in Jerusalem in die Werkstitte
des Zimmermanns. Dieses alles lag im Plan und in der Bestimmung
Gottes, und Gott hat sich Mariens bedient, dafl Christus als
Mann des gewéhnlichen Volkes aufwuchs.

Das christliche Volk mufl dem Priester in marianischer Haltung
gegeniiberstehen. Gerade in einer Zeit, in der sich die Laien ihrer
»Miindigkeit“ bewullt werden, ist es nétig, aus marianischer Haltung
das Verhiltnis zum Priester zu sehen. Maria bringt nicht blo8
Christus alle Ehrfurcht entgegen, sondern auch den Aposteln, die
Christi Stellvertreter sind (vgl. Apg 1, 12 ff.). Petrus hatte den
Herrn verleugnet, einer aus dem Apostelkolleg hatte ihn verraten,
die anderen hatten die Flucht ergriffen, als er gefangengenommen
wurde (Mk 14, 50). Maria sieht nicht auf die Fehlerhaftigkeit der
Apostel, sondern auf ihre Sendung und anerkennt sie. Durch das
Magdsein der Mutter Jesu ist die Hierarchie der Kirche verhalten,
die Laienkirche mit Ehrfurcht zu behandeln, nicht iiber sie zu herr-
schen, sondern ihr zu dienen, und die Glaubigen sind verpflichtet,
der Hierarchie im Geist Mariens Gehorsam zu leisten?®),

Durch ihr Fiat zum Hohenpriester Christus und damit auch
zum Priestertum der Kirche half Maria mit, den Menschen
den Weg aus der Sikularisierung zu Gott zu bereiten, aus der
Siinde zur Gnade, aus dem Tod zum ILeben zu kommen. Wer
Maria als Konigin und Mutter verehrt, wird die Priester der Kirche
als ihr miitterliches Geschenk wiirdigen. Aus marianischer Geistes-
haltung wird auch immer Interesse und Sorge dafiir wachsen,
dafl die Kirche eine geniigende Anzahl von Priestern habe. Wie
Maria der Welt den Hohenpriester Christus schenkte, werden es
gerade die marianisch denkenden Christen, soweit solche Gesinnung
ernst ist, als Ehre erachten, am Wachstum des Welt- und Ordens-
klerus mitzuarbeiten. Aus dieser Sicht erhilt der Priestersamstag
seine hohe Bedeutung und Wiirde.

3. Maria ,,ist der Tempel, in dem Gott Priester geworden ist*
(Proklus von Konstantinopel, gest. 446).

16) Vgl. A. Stéger, Die Mutter meines Herrn (Miinchen 1954) 184.




110 Stoger, Der Hohepriester und Maria

Gott hat Maria als den physischen und noch mehr als den
geistigen Tempel erwihlt und vorbereitet, in dem der gottliche
Logos Priester werden sollte. Der geistige Raum, in dem Christus
Priester wurde, ist durch das ,,evangelium aureum® (Lk 1, 26—38)
dargestellt. Die Architektur dieses geistigen Domes ist charakteri-
siert durch den Glanz der gottlichen Gnade in der Immaculata,
durch die Jungfriulichkeit der ,semper Virgo“ und durch den
demiitigen Gehorsam der ,ancilla Domini®.

In diesem ,,marianischen Milieu* erwachsen und wachsen die
Priesterberufe. ,,Der beste und natiirlichste Boden, aus dem fast
wie von selbst die Blumen des Heiligtums keimen und erbliithen
miissen, ist immer die echt und tief christliche Familie. Die Mehr-
zahl der heiligen Bischife und Priester, deren Lob die Kirche ver-
kiindet, verdanken die Grundlage ihres Berufes und ihrer Heilig-
keit dem Beispiel und den Unterweisungen eines Vaters voll
Glaubens und mannhafter Tugend, einer keuschen und frommen
Mutter, einer Familie, in der neben Sittenreinheit die Liebe zu
Gott und dem Nichsten als Konigin herrschte® (Pius XI.)17).

In der marianischen Geistigkeit wichst der geweihte Priester
zum Vollalter des Hohenpriesters Christus heran. Das Streben
nach Siindelosigkeit und das Wachstum in der Verbundenheit mit
Gott (,,der Herr ist mit dir®) ist Wesenszug jedes christlichen Voll-
kommenheitsstrebens, zu dem in besonderer Weise der Priester
verpflichtet ist'®). Die Jungfriulichkeit gibt Wachsein und Hingabe
fiir Gott und sein Reich, dringt stindig zur eschatologischen
Haltung, die ihre Heimat nicht auf dieser Erde sieht, sondern
in dem weill, was droben ist. Der Gehorsam aber ist die Grund-

haltung dessen, der den vertritt, ,,der gehorsam geworden ist bis
zum Tod am Kreuz“ (Phil 2, 8).

4. Maria hat, entsprechend ihrem Fiat, dem Hohenpriester
Christus Fleisch und Blut, Nahrung und miitterliche Fiirsorge
gegeben. Sie hat Christus, der ,sacerdos et hostia® zugleich ist,
tiir seine priesterliche Sendung bereitgemacht; sie hat ihm geboten,
wessen er fiir sein Priestertum bedurfte: die menschliche Natur,
die ihn den Menschen gleichmachte, so daB er mit den Menschen
fiihlte (Hebr 2, 10—18), und den sterblichen und leidensfihigen
Leib, der Opfer sein sollte.

Das gliubige Volk bietet fiir das Priestertum der Kirche die
Empfinger der Weihe dar, Blut von seinem Blut, ein Stiick von
sich, seine Sohne, vom Besten, was es hat: denn die Kirche stellt
hohe Anforderungen an ihre Weihekandidaten. Gerade deswegen,
weil es wegen des Zolibatsgesetzes in der Kirche kein erbliches

1) ,,Ad catholici sacerdotii* = HLK 1275. Es wiire interessant, zu wissen, wie
viele Priestermiitter Mitglieder einer Marianischen Kongregation gewesen sind.

18) CIC. ean 124; Pius XII., ,Menti nostrae* = HLK 1328.



Stéger, Der Hohepriester und Maria 111

Priestertum gibt, muB} dieses Fiat des Volkes immer von neuem
gesprochen und vollzogen werden.

Der Hohepriester Christus ist zugleich auch die Opfergabe.
Die Priester der Kirche, die ihn sichtbar darstellen und vertreten,
bringen zuerst und zunichst Christus dar und dann erst mit ihm
auch sich. In der Konsekration bereiten sie in der Kraft des
Heiligen Geistes, bevollmichtigt durch ihre Weihe, den Hohen-
priester Christus selbst als die ,,hostia“. Auch dabei ist das christ-
liche Volk mittitig; denn es reicht die Materie, die konsekriert
wird, die auch Frucht seiner Arbeit ist!?). Die eucharistische Kon-
sekration steht in enger Beziehung zur Inkarnation. ,,Die Eucha-
ristie muB3 auf das Zeugnis der heiligen Viter hin als eine Fort-
setzung und Ausdehnung der Menschwerdung betrachtet werden,
da sie die Verbindung herstellt zwischen der Substanz des mensch-
gewordenen Wortes und jedem einzelnen Menschen® (Leo XIII.)%).

Nach dem Willen Gottes sind Volk und Priester aufeinander
angewiesen. Der Priester bedarf des Volkes; denn aus ihm ist er
genommen, das Volk steht ihm beim erhabensten Werk seines
Priestertums bei, bei der Konsekration, wenngleich er auch ohne
dieses giiltig die heilige Messe feiern kann?!). Das Volk aber braucht
den Priester, wenn es das iibernatiirliche Leben erhalten und
betiitigen soll?2). Zwischen Volk und Priester besteht eine Art
,.briutlicher Verbindung®, wie sie zwischen dem Logos und Maria,
Christus und der ,briutlichen Gottesmutter”, dem neuen Adam
und der neuen Eva besteht. In einer Zeit, in der die Gegner des
Glaubens alles versuchen, eine Kluft zwischen Priester und Volk
aufzureiBen, weil sie wohl wissen, daB die Verbindung der beiden
Leben erzeugt, miiBte versucht werden, aus der marianischen
Schau dieses Band um so enger zu kniipfen.

Das gldubige Volk miite sich am Bild Mariens seiner Mit-
verantwortlichkeit fiir den Priester und sein Werk bewufit werden
und aus diesem BewuBtsein sein Fiat sprechen. In dieser Schau
sollte in den Gliubigen der Sinn fiir die Kirchenbeitrige, der Sinn
fiir Kinder und fiir Priester- und Ordensberufe geweckt werden.
Wenn das Volk marianisch denkt und empfindet, warum sollten
* jhm seine als driickend empfundenen Pflichten nicht auch
marianisch gedeutet und damit auch tief im christlichen Glauben

19) Ahnlich hat Maria auf der Hochzeit zu Kana Wasser fiir den Wein beschaffen
lassen, die Materie fiir das erste Wunder dargeboten. Fine Reihe von Exegeten fand
in dem wunderbaren Wein auf der Hochzeit den eucharistischen Wein angedeutet.
Diese Ansicht ist exegetisch nicht zu halten (vgl. R. Schnackenburg, Das erste
Wunder Jesu [Freiburg 1951] 14 £.); fiir die Auffassung der Stellung Mariens zur
Eucharistie wire sie nicht ohne Interesse.

20)  Mirae caritatis* = HLK 166; ausfiihrlich dargestellt bei J. Betz, Die
FEucharistie in der Zeit der griechischen Viter I/1 (Freiburg 1955) 260—346. Uber
Maria und Eucharistie vgl. G. Séll, a. a. 0. 120—122.

21) Vel ,,Mediator Dei* = HLK 287—289.

22) Vgl. Pius XL, ,,Ad catholici sacerdotii* = HLK 1226.



112 Stbger, Der Hohepriester und Maria

fundiert werden ? Die wissenschaftlichen, ethischen und juridischen
Begriindungen sind bei weitem nicht immer die Begriindungen,
die auch die stirkste Motivkraft zum Handeln haben.

Predigtthemen: 4. Menschwerdung und Weihe Christi, des Hohenpriesters;
der Priester als Mittler; Maria ,,Mittlerin zum Mittler* (GR 115). — 5. Das Fiat Mariens
zu Christus, das Fiat des gliubigen Volkes bei der Priesterweihe; das Aufgebot der
Weihekandidaten und sein Sinn. — 6. Ehrfurcht vor dem Priestertum bei Maria und
beim glaubigen Volk. Vgl. Apg 1, 12 ff. — 7. Der Priestersamstag. Der Dienst Mariens
fir die Menschheit durch ihr Fiat zum Hohenpriester Christus. Sie reicht Christus
als Priester Simeon und den Magiern dar (Lk 2,25; Mt 2, 1—12); Enzyklika »Mystici
corporis® (SchluBwort) = GR 160; HLK 845. — 8. Die katholische Familie als Milieu
fir den Priesterberuf; marianisches Miliew. — 9. GroBherzige Hingabe der Séhne
durch christliche Familien fiir das Priestertum. — 10. Der Beitrag des christlichen
Volkes fiir den Priester und sein Werk im Geist Mariens. Hilfe fiir die Seminarien
aus diesem Geist. — 11. Kirchenbeitriige in marianischer Schau. — 12. LaBt das
gute Einvernchmen zwischen Priester und Volk nicht zerstéren! Gefahren! Das
Ideal ist die Verbindung zwischen Christus und Maria.

Das Opfer

1. Von Jesu Tod wird sowohl in Herrenworten wie in Siitzen
der apostolischen Verkiindigung durch die Beziehungswérter ,,fiir®
und ,,wegen“ Heilsbedeutung ausgesagt. Christi Heilstod wird
als ,,Losegeld* (Mk 10, 45), ,,Siithne® (Hebr 2, 17; Rém 3, 25) und
als ,.Opfer” (1 Kor 5, 7; Eph 5, 2; 1 Petr 1, 19) gedacht®?). Die
Heilswirkung dieses Todes ist Erlésung von der Siinde, vom
Gesetz, vom Tod, von den Michten der Finsternis und Bewirkung
der Heilsgiiter, wie Heil, Heiligung, Reinigung, Versohnung,
Friede, Gerechtigkeit und Leben. Dariiber sprechen die neu-
testamentlichen Schriften klar und oft24).

DaBl Maria an der Menschwerdung Anteil genommen hat, dar-
iiber spricht die Schrift ausdriicklich. Maria hat das Fiat ge-
sprochen. Hat Maria auch am Erlosungstod Jesu aktiv Anteil
genommen ? Die Passion Mariens beginnt irgendwie schon mit der
Mutterschaft. Sie zieht sich besonders stark durch die Kindheits-
geschichte bei Matthius; sie fehlt aber auch nicht in der lichteren
und froheren Kindheitsgeschichte des Lukas. In dieser steht das
Wort Simeons vom Schwert, das ihre Seele durchbohren wird
(Lk 2, 35). Johannes allein berichtet, da} Maria unter dem Kreuz
des Herrn stand, daf} Jesus in einem der letzten Worte sie ansprach
und fiir sie sorgte (Joh 19, 25—27). Maria hat die ,,passio® Christi
als ,,briutliche Gottesmutter* — in der ganzen Tiefe dieses Wortes
— durch ihre ,compassio“ mitgelitten. Hat diese ,,compassio®
Mariens auch heilsgeschichtliche Bedeutung? LiBt Johannes in
seiner Darstellung dieser Szene solches erkennen ? In der Antwort

- auf diese Frage geht die katholische Auslegung verschiedene Wege.

*8) K. H. Schelkle, Die Passion Jesu in der Verkiindigung des Neuen Testaments
(Heidelberg 1949) 131—149,
*) K. H. Schelkle, a. a. 0. 150—177.



Stoger, Der Hohepriester und Maria 113

Die eine Richtung sieht in der Begebenheit, die Johannes be-
richtet, nur eine ,private® Vorsorge des sterbenden Sohnes fiir
seine allein zuriickgebliebene Mutter; die andere Richtung sieht,
gedringt von der Darstellung des Johannes, noch einen tieferen
Sinn ausgedriickt als den, der unmittelbar ausgedriickt erscheint.
Nach dieser Auffassung steht Maria als ,neue Eva“ unter dem
Kreuz, als die Mutter der Erlésten, als Stammutter eines neuen
Geschlechtes, der Gotteskinder®). Letztlich kénnte die Streitfrage
konzentriert werden auf die Anrede ,,Frau“. Ist dieses Wort nur
ehrende Anrede, konventioneller Titel?®) — oder ein Titel, der
Maria mit Riicksicht auf Gen 3, 15 (,,Feindschaft will ich setzen
zwischen dir und der Frau“) gegeben wird??)? Wenn das letzte
der Fall ist, dann steht Maria als die Mutter des Schlangenzertreters
unter dem Kreuz; dann ist durch diesen Ausdruck der Tod als
Erlésungstod und als Sieg gedeutet und Mariens heilsgeschicht-
liche GroBle gezeichnet; dann hat auch ihre ,,compassio® Heils-
bedeutung?®®). Ein zwingender, allseitig gesicherter Schriftbeweis
fir die ,,Miterlosung* Mariens im Sinn einer ,,aktiven, unmittel-
baren Anteilnahme“ kann allerdings nicht erbracht werden.

Der Glaube der Kirche sieht seit éltester Zeit (Justin, Irenius,
Tertullian) in Maria die ,,recapitulatio® (,recirculatio“) der ersten
Frau, die neue Eva, die ,socia®* des neuen Adam Christus. Als
solche steht sie unter dem Kreuz; in dieser heilsgeschichtlichen
Rolle leidet sie mit Christus. Als solche spricht sie, wenn es auch
nicht ausdriicklich iiberliefert ist, zum Erlosungstod Christi, der
auch fiir sie ein Sterben ist, wenigstens innerlich ihr Fiat,
dem Gott wegen des Todes Christi und in der Verbindung mit
ihm Heilswirkung gegeben hat. Aus diesem Boden ist das Wort
»Corredemptrix* gewachsen. Die marianischen Weltrundschreiben
der Pipste in den letzten hundert Jahren geben iiber diese Gedan-
ken reichlich Aufschlufl. ,Die liebe Jungfrau und Gottesmutter

%) Vgl. P. Gichter, Maria im FErdenleben (Innsbruck 1953) 222—226:
F. M. Braun, La mére des Fidéles (1954) 82—96; kurze Zusammenfassung bei
A. Stoger, Die Mutter meines Herrn (Miinchen 1954) 175—182.

26) J. Michl, Bemerkungen zu Joh 2, 4 (Bibl 36 [1955] 499).

#7) Vgl. die in Anm. %) angefithrten Autoren. Das letzte Wort iiber den Sinn
der Anrede ist noch nicht gesprochen; J. Michl gesteht: ,,Die Anrede Jesu an seine
Mutter mufl selbstverstiindlich noch genau untersucht werden® (499). Die Exegese
der ganzen Stelle hiingt natiirlich nicht allein von der Entscheidung dieser Frage ab.

*8) Eine kurze Zusammenfassung der Frage der Miterlosung gibt A. Mitterer,
a. a. 0. 167: ,,Ihr Anteil am Kreuzestod des Herrn ist ebenso unbestreithar. Vor allem
war sie allein wie Christus wegen der Unbefleckten Empfiingnis in der Lage, schuldlos,
das heilt, nicht fiir eigene Siinden (seien sie personliche oder ererbte) zu leiden. Im
Gegenteil, sie hiitte wie er infolge der Siindelosigkeit und Gnadenfiille auf das para-
diesische Vorrecht der Leidenslosigkeit Anspruch gehabt. Wenn sie darauf verzichten
muBte, so war es offensichtlich wegen ihrer besonderen Sendung, mit Christus wegen
uns Menschen und wegen unseres Heiles zu leiden. Ihr Leiden hatte also einen gewissen
stellvertretenden Charakter . . . Sie war vom Geist zu ihrem Fiat getrieben wie er
zu seinem. Beide finden auf Golgotha ihre schwerste Erfiillung.*



114 Stéger, Der Hohepriester und Maria

hat uns Jesus,den Erléser, geboren, genihrt, am Kreuz als Opfer
dargebracht; durch ihre geheimnisvolle Verbindung, durch Christus
und durch dessen ganz einzigartige Gnade wurde und heilit sie
im frommen Sprachgebrauch ,Vermittlerin unserer Versohnung
mit Gott‘. Christus, der einzige Mittler zwischen Gott und den
Menschen, hat sich seine Mutter an die Seite geholt als Fiirsprecherin
der Siinder, als Verwalterin und Vermittlerin der Gnade®
(Pius XI.)29).

Der Kreuzestod Christi wurde schon im Neuen Testament
und durch Christus selbst als Selbsthingabe im Opfer, als Siihn-
opfer und als Bundesopfer gedeutet®’). Das Kreuzesopfer wird
durch das heilige MeBopfer vergegenwirtigt. Die Kirche fiihrt
getreu dem von ihrem Stifter erhaltenen Auftrag das Priesteramt
Jesu Christi in erster Linie am Altar weiter, wo das Kreuzesopfer
stindig dargebracht und erneuert wird, wobei einzig die Art der
Darbringung verschieden ist. Wie neben dem Hohenpriester
Christus Maria beim Kreuz mitopfert, so steht neben dem Priester
am Altar die gliubige Gemeinde und opfert mit ihm; denn der
Priester tritt an den Altar als Stellvertreter Christi, niedriger als
Christus stehend, aber hoher als das Volk. Das Volk aber, das
unter keiner Riicksicht die Person des gottlichen Erlosers darstellt,
noch Mittler zwischen sich selbst und Gott ist, kann in keiner
Weise priesterliche Rechte genieflen. Das alles ist durch den
Glauben sicher; daneben aber gilt, daB3 auch die Gldubigen, jedoch
in anderer Weise, die gottliche Opfergabe darbringen. Die ganze
Kirche stimmt in die von Christus vollzogene Darbringung ein
und opfert mit ihm zugleich. Die Riten und Gebete des eucharisti-
schen Opfers bringen zum Ausdruck, daBl die Darbringung des
Opfers durch den Priester zusammen mit dem Volk geschieht??).

2. Das christliche Volk opfert mit dem Priester und durch ihn
mit Christus, wenn es im Geist und in der Haltung Mariens beim
heiligen Opfer zugegen ist. Maria stand mit den Getreuen Christi
unter dem Kreuz; sie war zugegen (Joh 19, 25). ,,Sie hatte sich
hingestellt und blieb stehen® (Plusquamperfekt). Als Jesus zu
Maria und Johannes sprach, muBlten diese ganz nahe beim Kreuz
gestanden sein, was wahrscheinlich nicht ohne grofie Geduld zu
erreichen war®?). Wie hiitte es Maria ertragen konnen, bei Jesu
Sterben nicht zugegen zu sein, wenn es die Verhiltnisse nur

29) ,,Miserentissimus Redemptor* = HLK 147; vgl. GR 144,

30) K. H. Schelkle, a, a. 0. 149,

31) ,Mediator Dei“* = HLK 281.

32) J. Blinzler, Der ProzeB Jesu (Regensburg 1955) 184: ,Die Annahme liegt
nahe, daf} diese Personen zuniichst von ferne dem furchtbaren Schauspiel zusahen, spiiter
aber ans Kreuz herantraten; die Soldaten hatten keine Veranlassung, dieser kleinen
Gruppe von Angehorigen das Herantreten zu verwehren, als die Kreuzigung voll-
zogen war und der Tod bevorstand.”



.Stbger, Der Hohepriester und Maria 115

irgendwie erlaubten ? Aus dieser marianischen Haltung gesehen,
wird das Gegenwirtigsein der Gliubigen bei der heiligen Messe’
zu einem inneren Bediirfnis.

Maria war beim Kreuzesopfer als ,,neue Eva* und als ,,socia®
Christi zugegen. Da ist doch nur denkbar, dal} sie sich dessen
bewullt war, was geschah. Sie iiberlegte auch da alles in ihrem
Herzen. Leo XIII. sagt, sie wire bei jenen Erlosungsgeheimnissen
nicht blo duflerlich zugegen gewesen, sondern sie habe auch bei
ihnen mitgewirkt33). Die Kirche will, dafl die Gldubigen die heilige
Messe verstindig mitfeiern und das Wesen dessen erfassen, was
in der Liturgie geschieht®?).

Maria hat mit dem Hohenpriester Christus mitgewirkt. Er
opfert sich, und sie opfert Christus dem himmlischen Vater auf.
»In ihrer Anwesenheit und vor ihren Augen sollte jenes gottliche
Opfer vollbracht werden, fiir das sie in hochherziger, selbstloser
Weise das Opferlamm selber an ihrer Brust genihrt hatte. Thren
eigenen Sohn hat sie freiwillig der gottlichen Gerechtigkeit dar-
geboten“ (Leo XIII.)%). ,Sie hat ihn als Opfer dargebracht®
(Pius X1.)%6) In dhnlicher Weise beteiligen sich auch die Glaubigen
am eucharistischen Opfer. Sie kionnen bei der Teilnahme der
heiligen Feier ihre Gebete mit denen des Priesters abwechselnd
sprechen; sie konnen den Dienern des Altars Brot und Wein
bringen, damit sie zum Leib und Blut Christi werden; sie kénnen
Almosen geben, damit der Priester das gottliche Opfer fiir sie
darbringe. Sie kénnen aber auch an der Opferdarbringung im
strengen Sinn auf ihre Art teilnehmen, und dies in zweifacher
Hinsicht: sie bringen das Opfer dar, nicht nur durch die Hinde
des Priesters, sondern gewissermaflen zusammen mit ihm; durch
diese Teilnahme wird auch die Darbringung des Volkes in den
liturgischen Akt selbst einbezogen®).

Der Hohepriester Christus hat sich am Kreuz selbst geopfert.
Er war zugleich Priester und Opfergabe; denn er brachte am
Kreuz .sein eigenes Blut*“ (Hebr 9, 12—14), seinen ,,Leib* (vgl.
Hebr 10, 5—10), ,.sich selbst* (Hebr 9, 14. 26) dar3®). Maria opfert

Christus, der die Opfergabe fiir die Menschheit ist; sie opfert mit

diesem Opfer auch das Kostbarste, das sie besitzt — sie opfert
als die ,,bridutliche Gottesmutter®?®) ihr alles, den Gottmenschen,
1) GR 135.

3%) Die Erneuerung der Liturgie in der gegenwiirtizen Kirche geht darauf aus,
daB die Glidubigen (und auch der Klerus) im Gottesdienst der Kirche das Wesentliche
erfassen und mit innerem Verstindnis aktiv (nicht bloB als Zuhorer und Zuschauer)
sich beteiligen. Vgl. diese Zeitschrift 104 (1956) 5—21.

35) GR 88; vgl. 143.

36) HLK 147; vgl. auch 845.

37) ,Mystici corporis® = HLK 284 f.

38) Vel. diese Zeitschrift 101 (1953) 97.

39) In diesem Ausdruck Scheebens wird in einer kurzen Formel der unendliche
Reichtum der Beziehungen Mariens zu Jesus zusammengefalit.



116 Stéger, Der Hohepriester und Maria

der ihr Sohn ist. Maria stirbt zwar in dieser Opferhingabe nicht
den leiblichen Tod, aber die kirchliche Frémmigkeit spricht von
einem mystischen Tod, den sie auf Golgatha auf sich genommen
hat. Sie ,,hat ihren eigenen Sohn freiwillig der gottlichen Gerechtig-
‘keit dargeboten und starb, vom Schwert der Schmerzen durch-
bohrt, geistigerweise (corde) mit ihm, damit sie, ergriffen vom
Ubermal der Liebe zu uns, von neuem Kinder empfange®
(Leo XIIL.)%%). Das Mitopfern in der heiligen Messe mit dem
Priester, der den Hohenpriester Christus vertritt, verlangt auch
von den Glaubigen das persénliche Opfer. ,,Damit jene Darbringung,
durch welche die Glidubigen in diesem Opfer die gottliche Opfer-
gabe dem himmlischen Vater darbringen, ihre volle Wirkung
erziele, miissen sie sich selbst als Opfergabe darbringen (Rém
12, 1 f.). Im Geist der heiligen Liturgie sollen sie sich auf das
innigste dem Hohenpriester und seinem Diener auf Erden in
besonderer Weise anschliefen, wenn die Wandlung der gottlichen
Opfergabe geschieht; sie sollen diese mit ihm aufopfern, wenn die
feierlichen Worte gesprochen werden: ,Durch Ihn und mit Thm
und in Thm wird Dir Gott, Allmichtiger Vater, in der Einheit des
Heiligen Geistes, alle Ehre und Verherrlichung durch alle Ewigkeit®,
worauf das Volk antwortet: ,Amen‘. Die Gliubigen sollen nicht
vergessen, sich selbst und ihre Sorgen, Leiden und Angste, ihr
Elend und ihre Néte zugleich mit dem ans Kreuz geschlagenen
gottlichen Haupt aufzuopfern” (Pius XII.)4),

Der Hohepriester Christus bringt sich selbst unbefleckt durch
den ewigen Geist Gott dar (Hebr 9, 14). Der ,.ewige Geist®, Gottes
Geist ist die Opferflamme, in der das Opfer auf Golgatha ver-
brennt. Es gibt kein Opfer, das in solcher Glut und mit solcher
Freude und liebender Hingabe dargebracht wurde, wie das Opfer
Christi; denn es wurde mit gottlicher Liebe dargebracht??). Von
der Opferglut war auch das Herz Mariens erfiillt, als sie unter
dem Kreuz stand. Das ,,Immaculatum cor® Mariens war in dieser
Opferhingabe auf das innigste mit dem Herzen Jesu verbunden.
»Maria hat, frei von jeder personlichen oder erblichen Verschuldung
und immer mit ihrem Sohne auf das innigste verbunden, ihn auf
Golgatha zusammen mit dem ginzlichen Opfer ihrer Mutter-
rechte und ihrer Mutterliecbe dem ewigen Vater dargebracht als
neue Eva fiir alle Kinder Adams, die durch dessen traurigen Fall
entstellt waren“ (Pius XII.)*3). Dies tat sie ,keineswegs wie
benommen von dem Entsetzlichen, das sie schauen muBte, sondern
sie empfand sogar noch Freude“ (Pius X.)%). Christi Liebe ergreift
als Gnade Maria; er macht sie als Erléste eins mit sich und als

) GR 88; vgl. auch 143, 170.

41)  Mediator Dei“ = HLK 249,

42) Vgl. diese Zeitschrift 101 (1953) 99.

43) ,Mystici corporis* = HLK 845; GR 170.
) GR 132.



Stdger, Der Hohepriester und Maria 117

Miterloserin auch ihrem Tun nach sich einzigartig #hnlich. ,,Die
transzendente ewige Liebe Gottes verbindet sich in der Liebe Jesu
Christi (versinnbildet im Herzen Jesu) und seiner heiligsten
Mutter, die ihm in heiligem Liebesaustausch unsere Natur gegeben
hat, damit wir der seinen teilhaftiz wiirden (Herz Marid), mit
unseren Herzen zu der groflen Liebesgemeinschaft seines Leibes,
der die Kirche ist*“4%). ,,Der ganze Aufbau der Liturgie zielt darauf
hin, dal unsere Seele durch das Geheimnis des Kreuzes das Bild
des gottlichen Erlosers in sich ausprige gemiB dem Wort des
Apostels: Mit Christus bin ich gekreuzigt, ich lebe, doch nicht
mehr ich — Christus lebt in mir (Gal 2, 19 f.). So werden wir
gleichsam eine einzige Opfergabe mit Christus zur Ehre des ewigen
Vaters® (Pius XI1.) %6). Die Gliubigen miissen immer mehr trachten,
mit dem ,,cor immaculatum® ihrer Mutter zu opfern?’).

3. In den eucharistischen Wandlungsworten ist das Opfer vor
allem als Siihnopfer und Bundesopfer dargestellt; denn in ihnen
klingen Is 53 und Ex 24, 8 an. Die Apostolischen Briefe und
besonders der Hebrierbrief haben die Idee: das neutestamentliche
Opfer ist Bundesopfer, Siihn- und Versshnungsopfer, ausfiihrlich
entfaltet und erwiesen®®). In den eucharistischen Worten hat
Jesus selbst seinen Tod durch die beiden angefiihrten Schrift-
texte gedeutet.

Der Hohepriester Christus hat sein Opfer als Siihn- und Ver-
s6hnungsopfer dargebracht ,zur Vergebung der Siinden“. Er trat
dabei stellvertretend fiir die Menschen ein (Hebr 7, 1—10, 18).
»Schon damals, da Maria sich als Magd des Herrn zum Beruf
einer Mutter anbot oder als sie sich im Tempel mit ihrem Sohn
zusammen zum Opfer weihte, wurde ihr auf Grund dieser dop-
pelten Handlung das gleiche Los wie ihm zuteil, nimlich auf
schmerzvolle Weise fiir die Menschheit Sithne zu leisten®.
(Leo XIII.)#%). ,,Auch das gesamte christliche Volk, vom Apostel-
fiirsten mit Recht bezeichnet als ,auserlesenes Geschlecht und
konigliches Priestertum® (1 Petr 2, 9), muB fiir sich und die ganze
Menschheit der Siinden wegen Opfer bringen . . .; mit dem hehren
eucharistischen Opfer soll sich das Opfern der Priester und das
der anderen Christgldubigen verbinden® (Pius X1I.) ).

45) E. Zeitler, a. a. 0. 117.

48) ,Mediator Dei“ = HLK 293.

47) ,Mediator Dei“ = HLK 291. Vgl. die drei groBen priesterlichen Gestalten
im Kanon nach der Wandlung: Abel (den Schuldlosen), Abraham (den Gehorsamen)
und Melchisedech (den GroBmiitigen und Selbstlosen) mit Maria Immaculata, Ancilla,
Virgo.

%) H. K. Schelkle, a. a. 0. 149; A. Stéger, Brot des Lebens (Miinchen 1955)
127—142.

%) GR 88; vgl. 170, 115.

80) ,Miserentissimus Redemptor® = HLK 131.



118 Stoger, Der Hohepriester und Maria

Der Hohepriester Christus hat sich als Opfer des Neuen Bundes
(Jer 31, 31—34) dargebracht. Christi Opferblut ist Blut, durch
das der Neue Bund geschlossen wird. Der Bund schlieBt Gott
und die Glidubigen zusammen und vereinigt die Glidubigen unter-
einander zum neuen Gottesvolk. Der Opfertod des Herrn ist der
Beginn einer neuen Heilsordnung fiir die Welt. Dieser Neue Bund
gibt im erhéhten Maf3, was der Alte Bund (Sinaibund) verhieB:
»irieden” (,schalom®, Heil, Wiederherstellung aller géttlichen
Ordnung). Maria hilft als ,socia® des Hohenpriesters mit, daf der
»lriede”. geschenkt werde. Sie wird in der Stunde des Opfers
Christi ,,die Mutter aller Gliubigen*; die Menschen werden mit
Gott versohnt und untereinander zu einer groBen Gottesfamilie
zusammengeschlossen. Das Kreuzesopfer ist die Geburtsstunde
der Kirche, des mystischen Leibes Christi, in dem die Gliubigen
miteinander verbunden, unter das eine Haupt Christi, des Gott-
menschen, gestellt werden®!). Das Fiat Mariens, das die Menschheit
und Gottheit verbunden hat, setzt sich beim Kreuz fort und
hilft mit, die neue Heilsordnung des ,,Friedens® herbeizufiihren5?).
Die Glaubigen, die das heilige Opfer mit dem Priester vollzichen,
beteiligen sich so an der Erneuerung und Vergegenwiirtigung der
neutestamentlichen Heilsordnung, deren Frucht der Friede ist.
Durch das Opfer Christi 6ffnet sich das innergottliche Lebens- und
Liebesgeheimnis fiir die Geschopfe, die sich der Gnade erschlieen.
Die ganze in der Kirche zusammengefaBte Menschheit erscheint
als ein Leib, in dem sich die ,,ewige Liebe“ verkorpert. Die heilige
Messe ist der Lebensquell der Kirches3).

Predigtthemen: 13. Maria unter dem Kreuz; Joh 19, 25—27 im sensus obvius,
im dogmatischen Vollsinn. M. J. Lagrange, Evangile selon S. Jean (Paris 1927) 194 f.:
»Unsere Frommigkeit gegen Maria sieht auch in ihrer Gegenwart am FuBe des Kreuzes
cin Anzeichen ihrer Stellung in unserer Erlésung. Sie litt mit dem Leiden ihres Sohnes
mit; aber so wie ihr Sohn litt, fiir unsere Siinden; sie duldete mit ihm, sie opferte
mit ihm, ohne zu seinen unendlichen Verdiensten etwas hinzuzufiigen, aber doch die
ihren mit ihnen verbindend, und so vereinigte sie sich innigst mit dem Werk dessen,
den sie der Welt gegeben hatte, dal} er sie erlose; sie nahm nicht weniger am Werk
seines Todes teil als an seiner Geburt.* — 14. Maria, die ,,Frau®, die neue Eva. —
15. Kreuzesopfer und heilige Messe: ihr Verhiltnis zueinander, Maria und die Kirche
unter dem Kreuz. — 16. Die aktive Teilnahme am heiligen MeBopfer, kirperliche
und geistige Gegenwart. — 17, Christus zum Opfer darbringen. — 18. Das persénliche
Opfer: mit Christus sich und das Seine opfern. ,Jch will den Seelen die Mittel an-
geben, mit denen ich so viel Erfolg hatte. Ich werde ihnen sagen, dal hienieden nur
eines vonnoten ist: Jesus die Blumen der kleinen Opfer zu streuen und ihn durch
Liebeserweise zu gewinnen. So habe ich ihn gewonnen,und deshalb werde ich so gut
von ihm aufgenommen® (Theresia vom Kinde Jesu, Geschichte einer Seele; Kreuz-
ringbiicherei, Trier 0. J., 205). — 19. Die Opferglut der Liebe im Herzen, das Herz

1) Fiir Paulus driickt sich das Friedenswerk Christi besonders in der Kirche
aus Juden und Heiden aus (Eph 2, 11—22).

%) Vgl. die vielen Texte iiber Mariens Friedensvermittlung bei GR (Index
»Erieden®).

%) Vgl. 1 Kor 10, 17; E. Zeitler, a. a. 0. 116; A. Stéger, Brot des Lebens
(1955) 191 ff.



Stéger, Der Hohepriester und Maria 119

Jesu und Herz Mariii, ihre Verbundenheit. — 20. Siihneopfer. — 21. Bundesopfer;
vgl. Ex 24, 3—11 und unsere MeBliturgie: Vorlesung des Bundesgesetzes = Lesungen;
Blutbesprengung = Wandlung; Opfermahl = Kommunion.

Der erhéhte Hohepriester

1. Der Hebrierbrief sieht vor allem den Hohenpriester Christus
in seiner Erhohung, ,,den groflen Hohenpriester”, der durch die
Himmel hindurchgeschritten ist, Jesus, den Sohn Gottes™ (4, 14).
Die Proklamation zum ,Hohenpriester nach der Ordnung des
Melchisedech®, zum ewigen, koniglichen, verklirten Priester hat
Christus durch sein gehorsam iibernommenes Leiden erreicht. Als
erhéhter Hoherpriester teilt er die Erlosungsfriichte der Mensch-
heit zu, bis er alle Auserwihlten in seinem mystischen Leib ge-
sammelt hat und das All seinem Vater zu Fiilen legt, damit Gott
»alles in allem® sei (1 Kor 15, 28). Dann verherrlicht ,,das ge-
schlachtete Lamm“ mit seinen Auserwihlten Gott durch die
Ewigkeit.

,,Die erhabene Gottesmutter, die mit Jesus Christus von aller
Ewigkeit her durch eines und dasselbe Dekret der Vorherbe-
stimmung in geheimnisvoller Weise verbunden war, sie, die
unbefleckt war in ihrer Empfingnis, die in ihrer Gottesmutter-
schaft unversehrte Jungfrau blieb, sie, die hochherzige Gehilfin
des gottlichen Erlosers, der iiber die Siinde und ihre Folgen den
vollen Sieg errungen hat: sie erhielt als herrliche Krone aller
ihrer Ehrenvorziige, da@} sie von der Verwesung im Grab verschont
blieb und wie ihr Sohn nach dem Sieg iiber den Tod mit Leib und
Seele in die Herrlichkeit des Himmels aufgenommen wurde, um
dort zur Rechten ihres Sohnes, des unsterblichen Koénigs der
Ewigkeit, als Konigin zu erstrahlen® (Pius XII.)54). Das Priester-
tum Christi ist ohne den Leib nicht zu denken. ,,Einen Leib hast
Du mir bereitet; mit diesen Worten tritt nach dem Hebrierbrief
der Logos in die Welt ein und beginnt sein priesterliches Wirken;
mit dem Leib wurde das Opfer, die hchste priesterliche Funktion,
vollzogen; als ,geschlachtetes Lamm* (Apk 5, 6 usw.) vollzieht
Christus sein ewiges Priestertum. Maria, ,,die heiligste Gottes-
gebédrerin hat dem eingeborenen Sohn Gottes, der mit mensch-
lichen Gliedern geboren werden sollte, die Materie ikres Fleisches
geboten, um aus demselben die Opfergabe zu bereiten fiir das
Heil der Menschen; sie hat auch das Amt iibernommen, dieses
Opferlamm zu hiiten und zu ernihren, ja es zu seiner Zeit zum
Opferaltar hinzugeleiten. So bestand zwischen dem Sohn und der
Mutter eine ununterbrochene Gemeinschaft im Leben und Leiden®
~ (Pius X.)%%). Thr Fiat war an der Menschwerdung und damit an
der Weihe zum Priestertum Christi beteiligt; dieses Fiat betitigte
sie mit Christus auch am Kreuze. ,,Sie, die einst Gehilfin am

51) GR 198.
5) GR 143.



120 Stéger, Der Hohepriester und Maria

Geheimnis der Erlosung des Menschengeschlechtes war, sollte
nun auch zur Ausspenderin aller Gnaden werden, die sich aus
diesem Geheimnis iiber die Zeiten hin ergieflen (Leo XIII.)38),
Maria ist zur Rechten des koniglichen Hohenpriesters, mit Leib
und Seele in den Himmel aufgenommen, Kénigin®?) und Ver-
walterin und Ausspenderin aller Gnadenschitze, die Christus
durch seinen Tod und sein Blut erkaufte, die ,,vornehmste Mit-
wirkerin in der Gnadenverteilung® (Pius X.)58).

Die Gliubigen werden vom Apostel Petrus als ,kénigliches
Priestertum® (1 Petr 2, 9)%°) bezeichnet. Sie nehmen durch ihr
allgemeines Priestertum auch an dem Hohenpriestertum ihres
Hauptes teil; sie haben eine dhnliche Funktion gegeniiber dem
Amtspriester, wie sie Maria in der Gemeinschaft mit dem Hohen-
priester ausiibt. Wie Mariens Anteilnahme an der Herrlichkeit
des koniglichen Hohenpriesters aus ihrem Mitwirken am Geheimnis
der FErlosung der Menschheit sich herleitet, so empfingt das
glaubige Volk Wiirde und Sendung zum Mitwirken mit dem
Priestertum der Kirche aus der heiligen Messe. Die heilige Messe .
ist Realgedichtnis des Kreuzesopfers, zugleich aber auch Real-
Typus des ,himmlischen Opfers®, der ewigen Himmelsliturgie,
freilich nicht - Anamnese allein, auch nicht Typus allein; denn
die Eucharistie ist der wahre Leib und das wahre Blut Jesu Christi.
Die Gliubigen, die an der heiligen Messe teilnehmen, fungieren
als solche, die der Erlésung noch bediirfen, und als solche, die
schon erlost sind. Darin spiegelt sich die Situation des Christen,
der zwischen zwei Welten lebt. Alle Heiligung der Welt geht von
dem Altar Christi aus. Die subjektive Aneignung der Erlosungs-
friichte gipfelt im Mitvollzug des Zentralaktes der Welterlgsung,
im Vollzug des heiligen MeBopfers. ,,In ihm bringt die Kirche
unaufhorlich das Opfer des Hauptes als das Opfer seiner Glieder
dar, nicht um die Wirksamkeit des keiner objektiven Erginzung
fahigen Kreuzesopfers zu steigern, sondern um es zu vergegen-
wirtigen und sich seine erlosende Kraft subjektiv anzueignen®?).
Der gemeinsame Vollzug des Zentralaktes der Welterlosung durch
Haupt und Glieder im heiligen MeBopfer, aus dem die Sakramente,
die Sakramentalien und das liturgische Beten der Kirche ihre

56) GR 100; vgl. 143.

57) Auch das Konigtum Mariens wird durch die besondere Rolle erklirt, die
sie nach dem Willen Gottes am Werk unseres ewigen Heils spielte. Pius XII, sagt in
der Enzyklika ,,Ad Coeli Reginam*: ,,Wie Christus, da er uns erkauft hat, unser
Herr und Kénig auf Grund besonderen Vorrechtes ist, so ist die Allerseligste Jungfrau
gleichfalls unsere Konigin und Herrin auf Grund der einzigartigen Weise, in der sie
zu unserer Erlosung half, sie gab ihrem Sohn das Leben, opferte ihn freiwillig fiir
uns und wiinschte, erflehte und wirkte unser Heil in besonderer Weise* (Orbis Catholi-
cus, Herder Korrespondenz 8 [1954] 117).

58) GR 143 f. :

59) Vgl. A. Stdger, Bauleute Gottes (Miinchen 1954) 84—90.

80) E. Zeitler, a. a. 0. 89.



Stdger, Der Hohepriester und Maria 121

erlosende Kraft haben, ist der Quell des miterlosenden Tuns der
Glieder. Auch das Kreuzesopfer stand nicht allein im Erlésungs-
werk Christi, sondern war der Héhepunkt seines priesterlichen
Wirkens auf Erden und der Quell seines priesterlichen Wirkens
vom Himmel aus. Alle mit dem erlésenden Haupt verbundenen
Glieder wirken durch ihr ‘ganzes personliches Leben zur Voll-
endung der Welterlésung mit, insofern es von der Gnade Christi
getragen ist. Je mehr ein Glied dem Haupt dhnlich wird, desto
mehr nimmt es, gleich Maria, am Geheimnis des Kreuzes teil,
durch das die Erlésung vollzogen wird.

2. Der Hohepriester Christus teilt vom Himmel her die gott-
lichen Gnaden aus (sacerdos = sacra dans), er versohnt die Welt
mit Gott (pontifex = der Sithneschaffende), er bringt die Gebete
des Volkes dar, er heiligct die Menschen und weiht sie Gott zur
Verherrlichung®!).

Christus gibt der Welt die Erlosungsfriichte: vor allem die
VerheiBung des Vaters, den Heiligen Geist, die Kirche, das Ur-
sakrament, das heilige MeBopfer und die Sakramente, die Gabe
des iibernatiirlichen Lebens, sich selbst in der Eucharistie und
mystischen Gemeinschaft mit sich, Anteil an seiner Gottessohn-
schaft. ,,Aus seiner Fiille haben wir alle empfangen, Gnade, um
Gnade* (Joh 1, 16). Die Sakramente bringen die Gnade ex opere
operato hervor, also nicht durch die fiirsprechende Mittlerschaft
Mariens. Thre Gnadenvermittlung bereitet in uns aber den guten
Boden, auf dem sich die Sakramente entfalten kénnen®?). Beson-
ders wird von Mariens Gnadenvermittlung die ,,Erkenntnis Jesu*
erwartet. Christus ist durch sie in die Welt gekommen und hat
uns Macht gegeben, Kinder Gottes zu werden; damit steht es im
schonsten Einklang, dafl immerfort die Welt durch Maria Christus
erkennt. ,,Es gibt keinen besseren und sichereren Weg zur Erkennt-
nis und Liebe Christi als Maria® (Pius X.)®). ,,Man hat mit Recht
darauf aufmerksam gemacht, daB zur Erlangung und Ausgestaltung
des Heilsglaubens jene Titigkeit entscheidend war, die den
Urheber des Glaubens geboren hatte; wegen dieses Glaubens wurde
Maria als selig begriift: ,Niemand, o Heiligste, wird mit der
Erkenntnis Gottes erfiillt als durch dich; niemand gelangt zum
Heil als durch dich, o Gottesgebiirerin; niemand erhilt Gnade aus
Barmbherzigkeit als durch dich® (Leo XIIIL.)%). Die Glaubigen
konnen zwar das Sakrament der Taufe und das Sakrament der
Ehe spenden, die Spendung der iibrigen Sakramente ist dem

81) 5. Theol. 3,22, 1.

82) M. Premm, Katholische Glaubenskunde II (Wien 1952) 398: ,,Mariens
Fiirbitte beschriinkt sich dabei (bei den Sakramenten) auf die aktuelle Gnade, die
uns fiir den fruchtbaren Empfang der Sakramente disponiert®.

$3) GR 133.

64) GR 101, vgl. 102, 116, 140.

Theol.-prakt, Quartalschrift" I1. 1956 9



122, Stiger, Der Hohepriester und Maria

Amtspriestertum der Kirche anvertraut. Aber die Glidubigen haben
die grofle Aufgabe, den Boden fiir die Sakramente zu bereiten. Sie
sind berufen, den Glauben an Christus in die Welt zu tragen.
Ahnlich wie Maria und unter ihrem Beistand soll das glédubige
Volk mithelfen, den Christus des Glaubens der Welt zu bringen,
zeigen, wie der Glaube in das Leben umgesetzt wird, und durch
die Werke des Glaubens seine Herrlichkeit vor der Welt erweisen.
Darin liegt im wesentlichen die Aufgabe des Laienapostolates,
ob dieses organisiert (Katholische Aktion) oder nicht organisiert
" (Actio Catholicorum) gedacht ist®).

3. Christus legt Fiirsprache fiir das Volk ein (Hebr 7, 25).
Maria vereinigt ihr Gebet fiir die Menschen mit dem seinen. Sie
ist ,,die Friedensstifterin zwischen Gott und den Menschen*
(Pius X.). ,,Die Geburtswehen (vgl. Apk 12, 2) Mariens veran-
schaulichen ihre Liebe und ihr Bemiihen, mit denen die Jungfrau
auf dem himmlischen Thron wacht und durch ihre fortwihrende
Fiirbitte zu bewirken sucht, daB die Zahl der Auserwihlten ihr
VollmaB} erreiche” (Pius X.). Sie ist ,,die bewihrteste Schiitzerin
und zuverlissigste Helferin aller Gefihrdeten* (Pius X.)%¢). Die
Christen haben die Aufgabe, fiir die Welt, fiir die Siinder, die
Gefihrdeten, die Versuchten, fiir alle zu beten. Ein erschiitterndes
Dokument fiir die Pflicht der Christen, ihr ,kénigliches Priester-
tum® zu betitigen, enthilt die Enzyklika ,.Mystici corporis“:
» Wihrend Christus am Kreuze starb, hat er den unermefllichen
Schatz der Erlésung seiner Kirche vermacht, ohne daB sie ihrer-
seits dazu beitrug. Wo es sich aber darum handelt, den Schatz
auszuteilen, liBt er seine unbefleckte Braut an diesem Werke
der Heiligung nicht nur teilnehmen, sondern will, daB diese sogar
in gewissem Sinn durch ihre Tatigkeit bewirkt werde. Ein wahrhaft
schaudererregendes Mysterium, das man niemals genug betrachten
kann: dafl nimlich das Heil vieler abhingig ist von den Gebeten
und freiwilligen Bufliibungen der Glieder des geheimnisvollen
Leibes Jesu Christi, die sie zu diesem Zweck auf sich nehmen,
und von der Mitwirkung, welche die Hirten und Glidubigen, be-
sonders die Familienviter und -miitter, unserem gottlichen
Erloser zu leisten haben7),“

4. Christus sammelt, heiligt und erhiit vom Himmel her die
Menschen in seinem mystischen Leib, um mit ihm seinem Vater
alle Ehre und Herrlichkeit darzubringen. Zum Aufbau der Kirche
riistet er einzelne Glieder mit besonderen Fihigkeiten und Cha-
rismen aus, gibt Amter und gnadenvolle Berufungen charis-
matischer Art. Paulus nennt Eph 4, 11—16, unter den Gaben,
die der erhéhte Christus austeilt, Amter und Charismen zum Auf-

%) G. Philips, Der Laie in der Kirche (Salzburg 1955) 140—145.
86) GR 144, 151, 154.
87) HLK 788.



Stéger, Der Hohepriester und Maria 123

bau der Kirche. Auch an dieser ,,consecratio mundi® durch den
Aufbau und die Entfaltung der Kirche nimmt Maria innigen
Anteil. Thre kénigliche Macht, die ihr iiber die Menschen und das
All verliehen ist, beniitzt sie dazu, alles in Christus zu erneuern
und zusammenzufassen. ,,Es ist sicher, daB Jesus Christus als
alleiniger Gott und Mensch im vollen, eigentlichen und absoluten
Sinn Kénig ist: dennoch nimmt auch Maria an seiner kéniglichen
Wiirde teil, obschon in einer begrenzten und analogen Weise, da
sie die Mutter Christi war, der Gott ist, und weil sie dem Werke
des géttlichen Erlosers beigegeben ist in seinem Kampf gegen die
Feinde und in seinem Triumph, den er iiber sie alle davontrug.
Wabhrlich erreicht sie durch diese Vereinigung mit Christus, dem
Kénig, eine solche erhabene Wiirde, daf} sie den Rang aller ge-
schaffenen Dinge iiberragt; aus dieser gleichen Vereinigung mit
Christus flieBen ihre koniglichen Vollmachten, die Schitze des
Reiches des gottlichen Erlosers auszuteilen; diese gleiche Ver-
einigung mit Christus ist schlieflich die Quelle der unerschépf-
lichen Wirksamkeit ihrer miitterlichen Fiirsprache beim Sohn und
beim Vater* (Pius XII.)%). Maria ist mehr Mutter als Kénigin; ihr
einziges Ziel ist die véllige Hingabe ihrer selbst (Pius XII.)%9).
Von diesem miitterlichen und kéniglichen Walten fiir die Kirche
fillt Licht auf die Wunder und Gebetserhérungen der Marianischen
Wallfahrtsorte (Herrin der Schépfung!), auf die mystischen
Gnaden, die sie vermittelt, um durch Visionen, Offenbarungen und
Auftrige trotz ihres Privatoffenbarungscharakters der Kirche in
Not- und Entscheidungszeiten ihren Beistand und ihre Fiithrung
als ,,Sitz der Weisheit® zu zeigen. Sie wihlt sich als Konigin
Menschen aus, die sie mit charismatischen Gaben beschenkt und
mit marianischer Frommigkeit ausstattet, die aus den Tiefen des
Erlosungsgeheimnisses geschépft ist und fiir die Wunden der Zeit
Heilung bringt?).

Die Gldubigen miissen die Gnade ihres kéniglichen Priester-
tums dazu verwenden, unter der Fiithrung und Leitung der kirch-
lichen Hierarchie, des Heiligen Geistes und unter der Firbitte
der koéniglich-miitterlichen Gnadenvermittlung ihre besonderen
Anlagen und Gnaden zum Aufbau der Kirche und zur Erneuerung
der Welt in Christus zu entfalten. Die den Laien eigene Aufgabe
ist es, die Zustinde der Welt mit dem Geist Gottes zu erfiillen
und nach den Gedanken Gottes zur Vollendung zu bringen. Auch
Politik, Wissenschaft, Kunst, Technik sind dem Kénigtum Christi
untergeordnet und kénnen nur zum Heil werden, wenn sie bei

) ,,Ad Coeli Reginam* = OC (Orbis Catholicus) 8 (1954) 118.
) Ansprache am 1. 11. 1954 — OC 8 (1954) 121.

") Vgl. Pius XIL., ,,Bis saeculari® (GR 182—189) iiber die Marianischen Kongre-
gationen; die Worte Pius’ XI. und Pius’ XII. iiber die »Legio Mariae® in: ,,Das offi-
zielle Handbuch der Legion Mariens.*



124 Stéger, Der Hohepriester und Maria

aller ihrer FEigengesetzlichkeit vom Heiligen Geist gelenkt
werden?).

Predigtthemen: 22. Maria an der Seite des erhéhten Hohenpriesters. —
23. Laienapostolat in verschiedenen Formen: Actio Catholicorum, Katholische Aktion.
— 24, Laienapostolat im Geist Mariens: Marianische Kongregationen, Legio Mariae. —
25. Marianische Einstellung zum Werk der Weltmission. Die Missionswerke. — 26. Das
»Gebetsapostolat”. Gebetsmeinungen des HI. Vaters. — 27. und 28. Durchdringung
der Welt mit christlichem Geist, konkrete aktuelle Anliegen (Schule, Ehe, Familie,
Politik, Film, Radio). — 29. Sinn der Marienerscheinungen. Vgl. K. Rahner, Visi-
onen und Prophezeiungen (Innsbruck 1952) 23—36, 85—97.

Glaube und Frommigkeit

Die Pipste des ,,Marianischen Zeitalters“ — besonders Leo XI1I1.
in seinen Rosenkranzenzykliken — haben den Gldubigen ununter-
brochen den Rosenkranz empfohlen. In diesem Gebet ist einfach
und schlicht, aber auch ebenso theologisch tief zusammengefafit,
was iiber die Beziechung: Hoherpriester — Maria und Priester —
glaubiges Volk, gesagt werden kann. Der freudenreiche Rosenkranz
spricht von der Weihe zum Priester, vom priesterlichen Werk der
Heiligung, von der priesterlichen Sendung (Engelsgesang), vom
Opfer und von dem ,,MuB}*, in dem zu sein, was des Vaters ist.
Der schmerzhafte Rosenkranz ist von dem stellvertretenden,
sithnenden ,.fiir uns“ des Opfers Jesu durchwoben; der glorreiche
Rosenkranz zeigt den erhohten koniglichen Hohenpriester (Aufer-
stehung und Himmelfahrt), seine Gnadenausteilung (Geistsendung)
und Maria an seiner Seite als die mit Leib und Seele in die Him-
melsherrlichkeit Aufgenommene und zur Kénigin Gekronte.

Pius XII. ordnete an, dall am Feste ,,Maria Regina® (31. Mai)
die Weihe der Menschheit an das Unbefleckte Herz der Aller-
seligsten Jungfrau Maria erneuert werde’®). Am Christkonigsfest
wird alljahrlich die Weihe an das gottliche Herz Jesu wiederholt.
Die Neuordnung der Karsamstagsliturgie sieht die feierliche
FErneuerung des Taufversprechens vor, das die Weihe an die
Heiligste Dreifaltigkeit ausspricht, die durch die Taufe geschieht.
In diesen drei Weihen driickt alljahrlich die Christenheit ihre
gnadenvolle Zugehorigkeit zum Dreifaltigen Gott in Christus durch
Maria aus. Sie bekennt dadurch, daBl das Heil vom Dreifaltigen
Gott ausgeht, durch Christus uns verdient und in der Vereinigung
mit ihm (,,in Christus®) gegeben wird und daB sie zur Gemeinschaft
mit Christus durch Maria kommt, die zum Heilswerk durch ihr
Fiat mitgewirkt hat. Im Weiheakt ist die Menschheit unter das
miitterliche Walten und die méchtige Fiirsprache der Gnaden-
vermittlerin und Koénigin (,,Unbeflecktes Herz*) gestellt. Durch
Maria steht die Menschheit unter dem Einflusse und in der Liebe
des Heilands und Koénigs Jesus Christus; in Christus aber haben

7y G. Philips, a. a. 0. 78—102.
72) _Ad Coeli Reginam® = OC 8 (1954) 118 f.



Svoboda, Seelsorge und Caritas 125

wir am Leben der Heiligsten Dreifaltigkeit Anteil. Durch die
Weihe driicken wir auch die Entschlossenheit aus, mit dem Gnaden-
angebot, das uns Christus verdient hat und das die Heiligste
Dreifaltigkeit, aus deren ewiger Liebe der Heilsratschlu3 kommt,
uns gibt, wie Maria mitzuwirken’®). In dieser dreifachen Weihe
spricht die Kirche ihr innerstes Bewulltsein aus: ihren Glauben
an den Dreifaltigen Gott gegen alle Gottesleugnung, ihren Christus-
glauben gegen alle Ablehnung Christi als des ,Kyrios®“, ihren
Glauben an die Notwendigkeit der menschlichen Mitwirkung bei
der Erlosung gegen den Protestantismus?).

Predigtthemen: 30. Der Rosenkranz als Meditation iiber das Mitwirken
Mariens mit dem Hohenpriester Christus. — 31. Der Sinn der Weiheerneuerung: an
das Unbefleckte Herz Mariens. — 32. Auswertung der Weihe im christlichen Leben.
Keine Trennung zwischen Priester und Volk, Zusammenstehen beim heiligen MeBopfer,
Zusammenwirken bei der Erneuerung der Welt.

) E. Zeitler, a. a. 0. 137—144,
%4) H. de Lubac, a. a. 0. 222 f.

Seelsorge und Caritas
Von P. Dr. Robert Svoboda 0.8.C., Freiburg i. Br.-Wien

In der Not der ersten Nachkriegsjahre nach 1945 hat sich die
Caritas der Kirche zweifellos auch in Osterreich hervorragend
bewiihrt. Bevor noch die — sehr bedeutsame — Hilfe ausléndischer
Katholiken anlaufen konnte, haben die Bischiofe diozesane Caritas-
direktoren bestellt, die sich meist erst in das neue Aufgabengebiet
einarbeiten und ganz von vorne beginnen mufiten, aber bald
mannigfache Hilfsaktionen einleiten konnten. Die karitativen Orden
gruppierten sich rasch wieder um und aktivierten jene Nieder-
lassungen (zirka 200), die ihnen durch Beschlagnahme, Bomben-
krieg oder Pliinderung verlorengegangen waren. Auch die Pfarr-
caritas fand sich in vielen Gemeinden schnell zu wertvollen
Leistungen der Mitverantwortung imstande. Personliche Ini-
tiativen und Einzelleistungen traten hinzu; man kann beziiglich
dieser Notjahre wirklich von einem karitativen Aufbruch im
osterreichischen Katholizismus sprechen. Inzwischen ist ein Jahr-
zehnt voriibergegangen, und der AbschluBl des Staatsvertrages 1955
hat den Ubergang der Nachkriegszeit zu einer Friedensperiode
auch duBerlich bekundet. Niemand wird aber behaupten wollen,
dafl damit alle Not bei uns ein Ende gefunden hiitte; noch viel
weniger darf man meinen, dafl Kirche und Seelsorge keine karitative
Aufgabe und Sendung mehr zu verwirklichen haben. Im Gegenteil!
Jetzt beginnt eben die Pflicht zum systematischen Aufbau
und Ausbau der Caritas, nachdem man sich gegeniiber den
dringlichen Notstidnden der letzten zehn Jahre vorwiegend auf den
tiaglichen Andrang konzentrieren mufite. Die politischen Aus-
einandersetzungen — besonders im Zusammenhang mit dem ASVG



