Pastoralfragen 143

gerade diese Musik ist, die den Machenschaften der beiden illegitimen Braut-
leute den Festcharakter verleiht und wesentlich dazu beitrigt, die Kopfe
der Gutmiitigen und Schwachen zu verwirren. Diesen Vorwurf muBl man
auch, und dazu noch in einem ganz besonderen Mafle, einem etwaigen Zeitungs-
schreiber machen, der in einem Artikel iiber das Fest berichtet und dabei
mit Lobspriichen und vertuschenden Formulierungen nicht spart. Er vor
allem trigt das Ubel in den sozialen Raum hinein, da es ihm maglich ist,
die offentliche Meinung durch das weitreichende Mittel der Presse im schlechten
Sinne zu beeinflussen. Was soll man jedoch von den Hochzeitsgiisten und
den Zuschauern sagen? Wenn die letzteren auch hiufig nur aus Neugier
und wegen des reinen Vergniigens am StraBenrand stehen, so blieben sie in
diesem Falle doch besser zu Hause, um auch nicht einmal den Anschein irgend-
eines Einverstindnisses zu erwecken. Manche geladene Giéste werden sich
aus rein zivilen Griinden (Geschiftsbeziehungen, wirtschaftliche Abhingigkeit
u. dgl.) bisweilen moralisch gezwungen sehen diirfen, an der weltlichen
Festveranstaltung ,,materiell“ teilzunehmen; d. h. falls sie dabei durch
ihre Worte oder Handlungen nicht den ernsthaften Eindruck einer Zustim-
mung zur illegalen Eheverbindung erwecken, wird man sie von einer wirk-
lichen Mittiterschaft ausnehmen dirfen. Dies gilt ]edoch keinesfalls von
den freiwilligen Gisten, die genau so gut und ohne einen Schaden fiirchten
zu miissen, fernbleiben konnen.

Villig ohne Schuld muB man natiirlich den Standesbeamten erkliren,
der nur eine biirgerlich-rechtliche Funktion ausiibt und als solcher nach
der kirchenrechtlichen und moralischen Seite nicht zu fragen braucht. Auf
dihnliche Weise konnen sich auch private ,,technische Instanzen®, wie etwa
der Autovermieter, der die Festgesellschaft zum Rathaus, zur Kirche oder
sonst wohin bringt, der Gastwirt, der Fotograf usw., aus der eigentlichen
Mittiterschaft lésen, indem sie einfach nur ihre Arbeit erledigen und im
iibrigen innerlich mit der siindhaften Sache nichts zu tun haben wollen.

Ein kurzes Wort zur zweiten Frage: ,,Wie kann man dem Ubel abhelfen 7%
Um eine befriedigende Antwort zu geben, miiite man weit ausholen, bzw. eine
tiefdringende Analyse des in Frage stehenden Erscheinungshildes vornehmen.
Letztlich handelt es sich um ein religitses und sittliches Versagen auf breiter
Front. Vordringlich und unbedingt miissen die Seelsorger klare Linie einhalten
und entschieden alles unterlassen, was irgendwie zu Gunsten einer illegi-
timen Hochzeit ausgelegt werden konnte. Die iibrigen aber sollen, mindestens
durch ihr Fernbleiben, wenn nicht gar durch ein positives Zeichen ihrer
christlichen Glaubensiiberzeugung, mutig bekennen, daB sie nicht zu den
Totengribern des christlichen Volkes gehiren wollen.

Freiburg (Schweiz) J. F. Groner O. P.

Kirchenfreie Frommigkeit ? — Zur Sozialpsychologie des Sektenwesens.
Eine der notwendigen Aufgaben der praktischen Seelsorge besteht unseres
Erachtens darin, sich iiber die psychologische, gegebenfalls psychopatho-
logische Disposition der ihr anvertrauten Menschen Klarheit zu verschaffen.
Wenngleich es sich dabei um ein Vorfeld der Seelsorge handelt, ist nichts



144 Pastoralfragen

schlimmer, als in ihm stehen zu bleiben, wie es allem Anschein nach nicht
allzu selten im Zuge einer Psychologisierung der Seclsorge heute geschieht.
Daher ist auch eine sachgerechte Pastoralpsychologie und Pastoralpsych-
iatrie von groBer Wichtigkeit. In besonderer Weise gilt dies im Hinblick
auf die Angehérigen von Sekten, die eine auflerordentlich komplizierte
Strukturierung aufweisen und gewisse Schutzhaltungen gegeniiber kirchlich-
seelsorgerischem Bemiihen ausgebildet haben. Mannigfaltige religions-
psychologische und religionspsychopathologische Studien, die auf mehrere
Jahre sich erstrecken und verschiedene Sekten und europdische Linder
umfassen, erlauben es, einen sozialpsychologischen Uberblick iiber das
Sektenwesen zu geben, der der praktischen Seelsorge dienen soll. Wenn man
davon absieht, daB Sektenfithrer und gewdhnliche Sektenangehorige oftmals
verschiedenen sozialen Schichten angehdren, so zeichnen sich zwei Gruppen
ab: eine im Bereich niedriger sozialer Schichten, eine andere im Bereich
mittlerer, hoherer, ja hiochster Schichten.

Nach K. Birnbaum werden ,,vor allem primitive Naturen zur Anhinger-
und Mitgliedschaft gebracht, bei welchen eine starke Beeindruckbarkeit
und ausgepriigte katathyme Neigung mit schwacher Urteils- und Kritik-
fihigkeit den geistigen ZusammenschluB nicht auf dem Wege der Uber-
zeugung, sondern auf dem Wege der primitiven affektiven Bindung herbei-
fithren“; namentlich ,,von der Natur beschrinkte Menschen werden vom
Sektenleben iiberwiltigt* (A. Koch); iiberhaupt ,ist das allgemeine geistige
Niveau meist recht tief“ (H. W. Gruhle). Nun gehen nicht nur intellektueller
Mangel und Zugehorigkeit zu niederen sozialen Schichten parallel, sondern
es finden sich in diesen verschiedene Formen der Charakterabwegigkeiten:
fanatische, geltungssiichtige, schizoide Psychopaten ,,neben rechtschaffenen,
seelisch unauffilligen kleinen Handwerkern® (H. W. Gruhle). Zahlreiche
Sektierer sind in den schizophrenen Formenkreis zu rechnen. Nach O. Kauders
sind manche Begriinder kleinerer Sekten schizophren, nach H. W. Gruhle
finden sich unter den Fiihrern von Sekten ,nicht selten Schizophrene, deren
weltfremdes, absonderliches Wesen, ihre dunklen, scheinbar Tiefe verratenden
Anspriiche, ihr eindringlich fanatischer Habitus andere anziehen®; umgekehrt
wirken wieder ,Sektierer erfahrungsgemill auf ausgesprochen Geistes-
kranke oder wenigstens psychopathische Menschen (W. Horstmann).
Eine im Vorjahr erschienene Publikation zeigt die gleichen Verhiltnisse in
Frankreich. Von 24 Anhingern der ,,Zeugen Christi, die in psychiatrische
Untersuchung kamen, waren alle charakterlich abartig, wenn nicht grob
psychopathisch; wenigstens vier von diesen waren einwandfrei halluzi-
nierende Schizophrene, alle stammten aus niedrigem sozialem Milieu, wiesen
einen ungeordneten Lebenslauf auf und waren von einem kritiklosen Fanatis-
mus bei ihrer Aufgabe, durch Handauflegung zu heilen.

Die zweite sozialpsychologische Gruppe der Sektenangehérigen setzt
sich aus Mitgliedern des sogenannten Mittelstandes und der sozial hchsten
Schichten zusammen. Die nun folgende Tabelle gibt eine Ubersicht iiber
die berufliche Gliederung und soziale Stellung der Mitglieder einer neu-
gnostischen Sekte bzw. der Teilnehmer an jhren Veranstaltungen.



Pastoralfragen 145

Beruf bzw. akademischer Titel minnlich  weiblich Summe
Dr. phil. 1 1 2
Dr. med. 3 1 4
Dr. jur. 1 o 1
Dr. (Fakultidt unbekannt) 4 — 4
Dr. Ing., Ing., Architekt 15 1 16
Dipl.-Kaufmann, Kaufm., Direktor 14 1 15
Lehrer, Gymnasialprofessoren 10 10 20
Musiker, Maler, Schauspieler 15 1 16
Kunstgewerbler 5 2 7
Schriftsteller, Publizisten 1 1 2
Beamte, Angestellte 15 2915 44
Technische Angestellte, Laboranten 6 - 6
Bibliothekare, Dolmetscher == 3 3
Gewerbetreibende, Handwerker 6 1 74
Facharbeiter 5 1 6
Bauer, Girtner, landw. Arbeiter 7 2 9
Hilfsarbeiter il 3 2 5
Krankenschwester, Kindergirtnerin e 5 5
Hausfrauen - 43 43
Heilpraktiker, Gymnastiklehrer 3 5 8
Schiiler, Studenten 4 1 5
118 110 228

Im Hinblick auf das allgemeine bildungsmiflige und iiberhaupt per-
sonliche Niveau sind noch zahlreiche Gattinnen der Akademiker, die in
der Zahl der Hausfrauen enthalten sind, entsprechend soziologisch héher
einzureihen, ebenso die Kiinstler als Absolventen héherer Schulen wie die
Maturanten unter den Beamten, so daB ein nicht zu unterschitzender Anteil
von Sektierern mit htherer Bildung und aus hoheren sozialen Schichten
sich ergibt. Was besonders hier auffillt und auch aus anderen Statistiken
deutlich zu werden scheint, ist der hohe Anteil der technischen Berufe unter
den graduierten Akademikern: 16 ehemalige Angehirige einer technischen
Hochschule stehen 11 Absolventen der Universitidt gegeniiber. Nimmt man
noch die meist naturwissenschaftlich orientierten Arzte und die Angehirigen
des kaufmiinnischen, heute techmizistisch geféirbten Standes hinzu, kommt
es zu einem Verhéltnis von 35 : 7.

Es sind nun zwei Probleme niher zu diskutieren: Wie kommt es bei
dem eben genannten Personenkreis zur Teilnahme am Sektenleben? Was
hat es ferner fiir die praktische Seelsorge zu bedeuten, dafl es unter den
Sektenangehorigen eine starke Gruppe von Persinlichkeiten gibt, die fiithrend
im offentlichen Leben stehen ?

Die Weltanschauungen des Liberalismus, Rationalismus und Technizis-
mus bieten heute kaum mehr einen wirksamen Religionsersatz fiir diese
Kreise. Dennoch spielen die diesen ,Ismen“ zugrunde liegenden Haltungen



146 Pastoralfragen

§

weiterhin eine grole Rolle. Neben dem religivsen Antrieb, neben dem Streben
nach einem Sinn des Lebens findet sich eine selbstgewiihlte Ablehnung der
Fremderlésung durch einen transzendenten Gott, die fehlende Geborgenheit
in der Kirche, die den modernen, ,,unbehausten®, gottfernen Menschen bis
in seine Tridume hinein nicht zur Ruhe kommen lassen (vgl. V. E. Frankl,
Der unbewufite Gott). Auf der Suche nach dem Sinn seines Lebens und nach
Haltungen, die dieses lebenswert machen und sich auch als krisensicher
erweisen sollen, findet der gegenwirtige Mensch auch zu verschiedenen
Formen religivser Erneuerung, von welchen er sich Befreiung erhofft vom
Apparat des Technizismus, der in seinen Wirkungen nicht mehr durchschau-
bar und beherrschbar ist, und aus dem Sog der Masse, dem er sich kaum mehr
zu entziehen vermag. Indem durch die Gewalt des Menschenwerkes dieses
dem Menschen entglitt, kam es zu seiner eigenen Bedrohung. Die Schépfungen
des Menschen werden gewissermallen erneut zu einer ,,Natur®, der man aus-
geliefert ist, der man den Charakter des Unheimlichen, Numinosen, Dimo-
nischen und Unentrinnbaren zuspricht, um die eigene Ohnmacht ihr gegen-
iiber begriinden zu kiénnen, nachdem man kurz vorher damit noch die eigene
Macht und das eigene Schopfertum zu beweisen prahlte. Unbefriedigt von
den bisherigen Zielsetzungen und Ergebnissen, beunruhigt durch die unfrucht-
bare Isolierung des eigenen Ichs und durch die unentrinnbare Abhiingigkeit
von der selbst mitgeschaffenen Masse hofft man, die Leere der technizistischen
Welt zu itberwinden, die Frage nach dem Ziel und dem Sinn des menschlichen
Lebens beantworten zu kénnen und der Icheinsamkeit und dem Verfallen-
sein des ,man® zu entflichen. Namentlich dstliche Weisheiten, wenngleich
dem abendlindischen Christen und glaubenslosen Europier inadiquat,
sollen das sakramentale Leben, das Leben in der Kirche und mit der Kirche
ersetzen. Die abendlindische Menschheit ist — mit V. E. von Gebsattel —
vom Seelsorger zum Seelenarzt abgewandert, und gerade die Psychotherapie
hat in ihr Menschenbild, in ihre Therapie viele Prinzipien 6stlicher Menschen-
fiihrung aufgenommen. Theologisch gesprochen, handelt es sich um einen
immanenten, synkretistischen und autosoterischen Religionsersatz, der den
geheimen Strebungen des gegenwiirtigen Menschen sehr entgegenkommt —
aus ciner selbst gesetzten Wahl heraus. Dieser Religionsersatz verpflichtet
letztlich nicht iiber das selbstgewiinschte MaB hinaus, entschuldigt vieles
mit der ,,Zwanghaftigkeit der Natur des Menschen und 1iBt, nicht zuletzt,
besonders gebildet und interessant erscheinen. Der hochst rationalen Kom-
ponente im Berufsleben wird die hochst irrationale Komponente im Innen-
leben, die vielfach unlogische Ziige aufweist, die sonst zuriickgewiesen
wiirden, gegeniibergestellt. Der einstige Unglaube der fiithrenden Schichten,
selbst eine Fehlform des Glaubens, ist heute weitgehend von anderen Fehl-
formen abgelost worden: vom Sektentum mit vornehmlich neugnostischen,
spiritistischen, okkultistischen, astrologischen und naturheilkundlich-pan-
theistischen Ideen.

Die praktische Seelsorge sieht sich hinsichtlich des Sektenwesens vor
cine neue Aufgabe gestellt, weil politisch und wirtschaftlich fithrende Schichten
einen nicht unbedeutenden Anteil von Sektenangehorigen stellen, im Gegen-



Mitteilungen 147

satz zu den wenig durchschlagkriftigen Sektierern aus niederen sozialen
Schichten: vor den Fragenkreis der kirchenfreien Frommigkeit einer den
Staat mitkonstituierenden und wesentlich Geschichte machenden Gesell-
schaftsschichte.

Wien Dr. med. Gottfried Roth

Mitteilungen

Die Liebe als Frucht der hl. Kommunion. Man spricht dariiber in der
eucharistischen Predigt und Konferenz, in jedem Gebet- und Erbauungsbuch
ist davon die Rede, und doch, wie selten gibt man dafiir eine Begriindung.
Unsere katechetischen Schulbiicher bieten ausnahmslos eine ganz solide
Doktrin, so wie sie uns in dem tridentinischen ,,Catechismus ad parochos®
dargelegt wird: Die Friichte der hl. Kommunion sind folgende: Vermehrung
der heiligmachenden Gnade, Reinigung von ldBlichen Siinden und Bewahrung
vor Todsiinden, Schwichung der bisen Neigungen, Lust und Kraft zum
Guten, VerheiBung und Garantierung des ewigen Lebens. Dann und wann
wird jedoch auf die Vermehrung der Liebe hingewiesen: Die hl. Kommunion
wird die heiligmachende Gnade und die gittliche Liebe in uns erhalten und
vermehren . . . (Luxemburger Katechismus von 1847); sie gibt geistigen
Trost und Stiirke, indem sie die Liebe vermehrt . .. (Italienischer Katechis-
mus von 1912); unser Herz wird zu Gott erhoben, da wir ihn wiirdig ver-
herrlichen, uns ihm freudig hingeben und in seiner Liebe wachsen ... (Ent-
wurf zum neuen deutschen Katechismus von 1952). Pius XII. lehrt in seiner
Enzyklika ,Mystici corporis Christi“ gegen Schlull des 2. Teiles: Das
Sakrament der hl. Eucharistie . . . schenkt uns den Urheber der iibernatiir-
lichen Gnade selbst, damit wir ausihm jenen Geistder Liebeschopfen,
der uns antreibt, nicht mehr unser eigenes, sondern Christi Leben zu fithren
und in allen Gliedern seines gesellschaftlichen Leibes den Erlsser selbst zu
lieben. Hier wird die Liebe als die Hauptwirkung dargestellt, aus der sich
schlieBlich all die andern oben angefiihrten Wirkungen von selbst ergeben.

Es gibt nicht wenige theologische Handbiicher, die diese Frucht der
hl. Kommunion kaum oder gar nicht erwiihnen. Und doch ist es kein Geringerer
als der First der Theologen, der hl. Thomas von Aquin, der die klaren und
eindeutigen Worte schreibt: Res autem huius sacramenti est caritas,
non solum quantum ad habitum, sed etiam quantum ad actum, qui excitatur
in hoc sacramento . . . (S. th. 3. p., qu. 79, a. 4.) ,,Res* bedeutet in der Sprache
der mittelalterlichen Theologen die letzte und wertvollste Frucht eines
Sakramentes, die eigentliche sakramentale Gnade, die bei jedem der sieben
Sakramente anders beschaffen ist. Diese These des Aquinaten scheint heute
wiederum mehr Beachtung und Anklang zu finden. Nicht wenig Verdienst
daran hat Kardinal Billot, der sie vor Tausenden von Schiilern vorgetragen
und verteidigt hat (cf. De sacramentis I, De effectibus sacramenti Eucha-
ristiae). Gerade in franzosischen Biichern und Zeitschriften kommt sie
taglich stdrker zur Geltung.

Kein Wunder, daB3 die Liebe als Frucht der Eucharistie so oft iiber-
sehen wird, denn ihre Wirkungen sind duBerst mannigfaltig. Sie sind ebenso



