Literatur 263

Soziologie des Minchtums und der Benediktinerregel. Von Augustin Blazovich.
(168.) Wien 1954, Verlag Herder. Kart. S 35.—, DM und sFr. 6.50.

Sowohl das morgenlindische wie das abendlédndische Asketen- und Ménchtum
sind aus dem Laienstande hervorgegangen, nicht hervorgerufen durch einen Befehl
der Hierarchie. In der vorliegenden umfassenden Studie wird gezeigt, da das christ-
liche Monchtum nicht weltfremd oder weltfeindlich, sondern sozial eingestellt, d. h.
bestrebt ist, die in der Weltabgeschiedenheit gesammelten Krifte der Allgemeinheit
in Kirche und Welt dienstbar zu machen, was am besten der Benediktinerregel gelingt,
da sie auf soziologischer, nicht biologischer Familienhaftigkeit aufgebaut ist.

Einige Bemerkungen meinerseits: Als erste echte klosterliche Exemtion wird
8. 121, gestiitzt auf eine Arbeit von K. F. Weiss aus dem Jahre 1893, Bobbio angefiihrt,
was jetzt angezweifelt wird, da man in dieser Zeit kaum von einem kirchenrechtlichen
Privileg sprechen kann. Benedikt verpflichtet seine Minche zu durchschnittlich
vierstiindiger Biicherlesung im Tag. Pro Stunde 10 Seiten ergibt nach S. 151 im Jahre
50 Biicher, was sicherlich zu hoch gegriffen ist. Statt Kircheneigentum, Klostereigen-
tum (137) ist Eigenkirche, Eigenkloster gebréuchlicher. Die Kartéuser werden S5.158
ein Zweigorden der Benediktiner genannt. Sie setzen zwar die Lebensart der Vallum-
brosaner fort, leben aber nicht nach der Regel des hl. Benedikt.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Fundamentaltheologie und Dogmatik

Der Sinn des Lebens. Von Prof. DDr. Johannes Hessen, 4. Aufl, (158.) Miinster
1955, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. Kart. DM 6.—. Ganzleinen DM 7.50.

Dal} Verfasser und Verlag es wagen kionnen, das vorliegende Buch in der Gestalt,
in der es 1932 zum erstenmal erschienen ist, auch 1955 wieder hinauszuschicken,
spricht allein schon fiir seinen Wert. Die 12 Kapitel des Buches sind 12 Vorlesungen,
die der Verfasser im Wintersemester 1931/32 an der Kélner Universitit gehalten hat.
Die theologische Grundlage bildet die katholische Glaubenslehre, die philosophische
die Wertlehre M. Schelers, der auch hiufig zitiert' wird. Trotz dem, was der Verfasser
im Vorwort zur 3. Auflage (1947!) sagt, wiire m. E. eine Uberarbeitung des 11. Kapitels
(iiber den Sinn der Gemeinschaft) fiir heutige Leser wiinschenswert gewesen. Alles
in allem: zu empfehlen fiir Priester, besonders Religionslehrer an hoheren Schulen, an
Berufsschulen und fiir gebildete Laien.

Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder

Die Lehre von der Acceptatio divina bei Johannes Duns Scotus mit besonderer
Beriicksichtigung der Rechtfertigungslehre. Von P. Dr. Werner Dettloff O. F. M.
(Franziskanische Forschungen, herausgegeben von P. Dr. Philotheus Bohner O. F. M,
und P. Dr. Julian Kaup O. F. M. [ 10. Heft.) (XVII und 234.) Werl/West. 1954,
Dietrich-Coelde-Verlag. Geh, DM 14.—.

»Scotus spricht von einer dreifachen acceptatio divina. Die erste ist die simplex
complacentia, die alles mogliche Sein umfaBt, es will und mit Wohlgefallen annimmt,
insofern es moglich ist. Die zweite acceptatio bezieht sich auf alles wirkliche Sein, das
Gott als wirklich will und dementsprechend akzeptiert. Die dritte acceptatio will
nicht nur das wirkliche Sein, sondern sie setzt es in Beziehung zu einem héheren Gut.
Sie ist die WillensiuBerung Gottes, die ein Gut auf ein hoheres, vollkommeneres Gut
bzw.,da es sich hierbei um verniinftige Geschépfe handelt, auf die Seligkeit hinordnet.
Um die acceptatio in diesem dritten Sinne geht es in unserem Zusammenhang® (S. 5).
Das erortert der Autor an Hand eines liickenlosen Quellenmaterials und einer reichen
Literatur mit beispielhafter Sorgfalt und Griindlichkeit. Die theologische Bedeutung
der acceptatio wird u. a. zusammengefafit in folgende Punkte: Man mull die Unter-
scheidung von potentia ordinata und absoluta sehen; es stimmt, daB die Unterschei-
dung von potentia ordinata und absoluta zu rein abstrakter Spekulation fiihren kann.
Durch diese Unterscheidung ist eine klare Abgrenzung vollzogen zwischen rein natiir-
licher Theologie und Offenbarungstheologie, es muBl im Heilsgeschehen nicht alles
so sein, wie es ist, sondern es ist so, weil Gott es so will. Das Hereinnehmen der ge-
nannten ,potestates” offnet dem theologischen Denken den Blick in eine gewisse



