THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

105. JAHRGANG 1957 2. HEFT

»Die Biiller Israels®
Von Univ.-Prof. DDr. Claus Schedl C. Ss. R., Mautern (Steiermark)

Die Handschriftenfunde in den Héhlen am Toten Meer haben
unsere Kenntnis der Zeitgeschichte Jesu in ungeahnter Weise
bereichert. Was wir frither nur auszugsweise aus alten Historikern
kannten, kénnen wir heute aus Originaldokumenten nachpriifen.
In den Hohlen fand man nach derzeitigen Schitzungen an die
2000 Handschriftenfragmente, deren kritische Ausgabe auf zehn
Binde veranschlagt ist. Es ist heute noch nicht die Zeit, ein ab-
schlieBendes Urteil iiber die religiose Gemeinschaft zu geben, die
in der ausgegrabenen ,Monchssiedlung® von Qumran am Toten
Meer die Handschriften verfaite und in einer Stunde duBlerster
Gefiahrdung als kostbaren Schatz in den Hohlen verbarg. Aus den
bis jetzt verfiigbaren Texten geht aber das eine mit Klarheit
hervor, dafl es sich um eine monchsartige Biilergemeinschaft
handelte, also um einen ,jiidischen BiiBerorden®. Diese Bezeich-
nung ist nicht von uns erfunden. Nach der sogenannten Damaskus-
schrift, von der in der Héohle 4 gleich sieben Exemplare gefunden
wurden, nannten sie sich selber ,,Biiler Israels (Dam. 8, 24; bei
P. RieBler, Altjiidisches Schrifttum aufBlerhalb der Bibel, S. 929)

Im folgenden geben wir einen kurzen Uberblick iiber "den Auf:
bau dieses Biilerordens und seine Leitideen und gehen dann niher
auf die Gestalt des sogenannten ,,Lehrers der Gerechtigkeit® ein,
dem irgendwie die Bedeutung eines Griinders, Stifters oder wenig-
stens eines Reformators zukommt.

1. Die Ordensregel?)

Die in der Hohle 1 (= Q 1) gefundene Rolle ging unter dem
Namen ,,Sektenkanon® in die Literatur ein. Dazu wurden noch in
Q 3 fiinf und Q 4 sieben weitere, also im ganzen 13 Exemplare
dieses Buches gefunden, das man auch die ,,Ordensregel der Biifler
Israels“ nennen konnte. Die verhiltnismiBligc grolle Zahl lafit
vermuten, dal} gerade dieses Buch zu den meistgelesenen gehorte.
Dies wundert einen nicht, weil darin die Lebensordnung dieser
Gemeinschaft, die in der Art eines Monchsordens organisiert war,
niedergelegt ist. Es enthilt die Aufnahme in den Orden, den
Bundesschlufl, die Strafbestimmungen, aber auch die tragende
Idee der Gemeinschaft.

a) Die Aufnahme. Wer sich fiir den Eintritt meldete, wurde
zunichst unter vier Augen gepriift, ob er auch tauge. Fiel die

1) Text bei G. Molin, Die Sohne des Lichtes, 1952, 19.



90 Schedl, ,Die BiiBer Israels®

Priifung gut aus, so wurde sein Name in das Ordensbuch ein-
geschrieben, in dem die Mitglieder nach der Reihe ihre Eintrittes
aufgezeichnet waren. Dann begann ein Jahr ,Kandidatur® mit
einer Einfiihrung in den Geist und die Lebensgewohnheiten des
Ordens. Der Kandidat durfte noch nicht am Leben der Ménchs-
gemeinde teilnehmen; er blieb von den eigentlichen Ubungen
ausgeschlossen. Hat er sich das erste Jahr bewihrt, so soll die
»Menge“, d. i. wohl die Versammlung, iiber ihn beraten. Wird
er als tauglich erfunden, so kann er der Gemeinschaft beigesellt
werden. Es beginnt das eigentliche Noviziatsjahr. Der Novize ver-
zichtet auf sein Vermégen und die Ertrige seiner Arbeit. Der
Vorsteher fiihrt ein eigenes Konto dariiber. Wihrend des Novi-
ziates hat der Novize noch das Besitzrecht auf seine Giiter. Hat er
das Noviziat bestanden, so wird sein Vermigen der Gemeinde ein-
verleibt, und er erhilt von nun an alles, was zum Leben notwendig
ist, vom Orden, hat dafiir aber auch alles restlos dem Orden zur
Verfiigung zu stellen. Wenn er trotzdem etwas fiir sich verwendet,
mul} er schwere Strafen, ja sogar den Ausschluf} aus der Gemein-
schaft gewirtigen. :

b) Der Neue Bund. Die Ordensprofell vollzog sich in einer
Art BundesschlieBung, die, wie es scheint, jahrlich erneuert wurde.
Die Feier begann mit einem Schuldbekenntnis: ,,Wir haben gefehlt,
Bises getan . . . Die Viter wandten sich ab von den Satzungen des
Bundes“. Dem groBlen Abfall Israels gegeniiber verpflichteten sich
die ,,Ménche® von neuem auf den Bund Gottes, den er mit den Vitern
geschlossen hatte. Sie fithlen sich als das eigentliche Israel, als die
Triger des Bundes, als die einzig Rechtgliubigen. Der Priester
spricht dann einen groflen Segen iiber die Erwihlten, die in den
Bund aufgenommen und dadurch Kinder des Lichtes werden, weil
sie sich fiir die ,,Nachfolge Gottes® entschlossen haben. Dann folgt
der Fluch iiber die S6hne Belials, die den Bund gebrochen haben.
Der Gedanke eines neuen, eigentlichen Bundes bildet demnach
die Seele dieser Gemeinschaft. Der Bundesgedanke ist eingebaut
in ein dualistisches Welthild, in dem die Sohne des Lichtes den
Sohnen der Finsternis entgegengestellt sind.

¢) Der Gebetsdienst. Das Leben der Bundesmitglieder war
nach einem festen Gebetsrhythmus geordnet. ,,Zu Beginn der
Herrschaft des Lichtes (Terz), zugleich mit seiner Wende (Sext),
und wenn es wieder zu seinem Ort zuriickkehrt (Non); zu Beginn
der Wache der Finsternis (Vesper), an ihrer Wende (Matutin),
wenn sie sich vor dem Lichte zuriickzieht (Laudes).” In dhnlicher
Art wurden Beginn, Hohe und Ende der Monate gefeiert. Die Ge-
meinschaft hat dafiir einen eigenen Kalender ausgebildet, der von
dem offiziellen phariséischen Kalender etwas abweicht. (Ein Nieder-
schlag davon begegnet in der verschiedenen Zihlung des Passah-
festes bei Johannes und bei den Synoptikern).



Schedl, ,Die Biifler Israels® 91

d) Das Schriftstudium. Die Miinner scheinen in Zehnergrup-
pen gegliedert gewesen zu sein, denen ein Priester vorstand. Er hatte
die Auslegung der Tora zu leiten und den Tischsegen iiber Brot und
Wein zu sprechen. Ein Drittel der Nichte des Jahres sollten sie
durchwachen und in der HI. Schrift studieren.

e) Die Ordensleitung. Die Leitung der Gemeinde lag bei
einem Rat, der aus zwélf Laien und drei Priestern zusammen-
gesetzt war. Dieser hatte iiber die Ordnung zu wachen und Uber-
tretungen zu bestrafen. Der Strafkodex ist sehr streng. ,,Wer
bewuft ligt, wird mit sechs Monaten bestraft und ausgeschlossen
wer seinen Nichsten betriigt, bekommt ebenfalls sechs Monate;
wer toricht mit seinem Munde redet, bekommt drei Monate; wer
einem anderen ins Wort fillt, drei Tage; wer gegen die Grundlagen
der Gemeinde murrt, wird ausgestofien.“

f) Der kommende Messias. Die Gemeinde verpflichtete sich
streng auf die Tora. Keine Vorschrift darf iibertreten werden. In
der Auslegung des Sabbatgebotes geht man iiber die bekannten
pharisdischen Forderungen hinaus. ,,Wenn ein Mensch am Sabbat
in die Zisterne fillt, darf man ihn nicht herausholen.“ Ja, nicht
einmal die Notdurft sollte man am Sabbat verrichten. Diese
strenge Gesetzesbéobachtung hat nur den eimen Zweck, das kom-
mende messianische Reich herbeizuzwingen. Demnach stellt die
Ménchsgemeinde vom Toten Meer tatsichlich eine messianische
Vereinigung dar. Die Ménche gingen ja eigens deswegen in die
Wiiste, um dem ,Herrn in der Wiiste einen Weg zu bereiten®,
welchen Text die Ordensregel eigens anfiihrt. ,,Denn dies ist die
Zeit, den Weg in der Wiiste zu bereiten!* Ferner ist die Gemein-
schaft priesterlich organisiert. Thre Mitglieder nennen sich ,,Séhne
Sadoqs®, woriiber spiter noch eigens gesprochen werden soll.
Welch religiose Glut diese Menschen erfiillte, sehen wir aus dem
Schlufl der Ordensregel: ,,Solange ich bin, soll das eingegrabene
Gesetz auf meinen Lippen sein . . . Zum Kingang des Tages und
der Nacht will ich eingehen in den Bund Gottes; wenn der Abend
anbricht und der Morgen, will ich reden von seinem Gesetz.“ Die
Monche von Qumran fiithlten sich als die Gemeinde des Neuen
Bundes. Erwarten sie auch einen Messias ? Sicher ist die Gesamt-
haltung der Ménche messianisch, endzeitlich ausgerichtet. Die
konkrete Gestalt eines Messias aber wird, soweit wir urteilen kénnen,
nirgends sichtbar. Der Text: ,.bis kommen die Messiasse aus
Aaron und Israel® ist mifverstindlich wiedergegeben, handelt es
sich doch an dieser Stelle nicht um den Terminus technicus
»Messias®, sondern um die ,,Gesalbten®, worunter nur ein recht-
mifiger Hoherpriester und ein rechtmifiger Kénig zu verstchen
ist. Die Entscheidung einer Sache wird aufgeschoben, bis wieder
ein Prophet, ein Gesalbter kommt, der die Frage autoritiir ent-
scheidet.



92 Schedl, ,Die Biiler Israels“

2. Das Kriegsbuch?)

Wie aus der Ordensregel bereits bekannt ist, ist die Menschheit
in zwei Lager gespalten: in die Sohne des Lichtes und die Sohne
der Finsternis. Beide stehen in einem unerbittlichen Kampf
gegeneinander, der der groBlen Endschlacht zutreibt. Das Kriegs-
buch schildert nun in apokalyptischen Farben die grofle End-
schlacht. Beide Fronten haben ihre Stellungen bereits bezogen.
Die Priester leiten auf der Seite der Lichtséhne den Kampf. Auf
den ersten TrompetenstoB stiirmen die Schleuderer vor und werfen
siebenmal ihre Geschosse in die Reihen der Feinde. Auf den zweiten
Trompetenstof} gehen die drei Abteilungen des Zentrums vor, von
Reitern flankiert. Nun blasen die Priester einen gellenden, langen
Ton, um damit die Phalanx zur Achtung zu rufen. Die Phalanx
riickt dem Feinde nédher. Die Priester geben Alarmsignale mit
sechs Angriffstrompeten, einen scharfen, ununterbrochenen Ton,
um den Kampf zu dirigieren. Die Leviten blasen mit Widder-
hérnern, das Kriegsvolk erhebt das Kampfgeschrei. Mit dem Alarm-
ton treten die Speerwerfer in Aktion, so daB es die ersten Toten gibt.
Der Posaunenton wirkt aufreizend, und die Priester blasen durch-
dringend. Wenn die Schlachtreihen der Feinde siebenmal geworfen
sind, geben die Priester das Signal zum Riickzug, einen langen,
rubigen Ton. Nach der Riickkehr folgt der Dankgottesdienst vor
Jahweh, und der Bund wird erneuert: ,,Gott ist treu seinem Bund,
wir aber sind sein heiliges Volk!“

Diese kurzen Bruchstiicke zeigen, daBl die frommen Biifler und
Beter von einem unerbittlichen Kampfgeist erfiillt waren. Nach dem
Testamente Levis weist bereits der Stammvater der Priesterklasse
ein doppeltes Gesicht auf: einerseits iibertrigt ithm Gott das
»Konigtum des Schwertes”, andererseits das ,Kénigtum der
Priesterwiirde®.

3. Der wahre Lehrer, der Frevelpriester und der Liigenprophet

Im Habakukkommentar?) und in der sogenannten Damaskus-
schrift*) spielt der ,,Lehrer der Gerechtigkeit“ (Moreh hassedeq)
eine fiithrende Rolle (Dam. 8, 10; 9, 53; RieBler 927, 932). Seine
Gegner sind der Frevelpriester und der Liigenprophet. Von ihm
ist eine gewaltige religivse Bewegung ausgegangen, die ihm Feind-
schaft, Verbannung und wahrscheinlich auch gewaltsamen Tod
brachte. Sein Name wird nirgends genannt. Er tritt hinter seinem
Werk zuriick. Wes Geistes Kind er war, zeigen einige Hymnen,
die nach der Meinung von H. Bardtke niemand anderen als den
wahren Lehrer zum Verfasser haben konnen, da in ihnen gleichsam

. #) Kriegsbuch bei Molin, 40 ff. — Neu iibersetzt und ausfithrlich erklirt von
J.vander Ploeg, La régle de la guerre. Traduction et notes. In: Vetus Testamentum 5
(1955), 373 —420. i

3) Habakukkommentar bei Molin, 11 ff.
%) P. Riefller, Altjiidisches Schrifttum auBerhalb der Bibel. — Das Damaskus-
dokument unter dem Namen ,,Sadoqitisches Dokument®, 1928, 920 —941.



Schedl, ,Die Biier Israels® 93

das Glaubensbekenntnis der Sekte in Liedform ausgesprochen ist.
Gotteserkenntnis, Einfithrung in den Heilsplan der Geschichte,
Reinigung von Siinden, heiliges Volk durch Absonderung von den
Gottlosen, Zugesellung zu den S6hnen der Wahrheit und Zugehorig-
keit zum heiligen Volk: das sind die Leitgedanken dieser Hymuen.
Ein ungeheures Neuheitserlebnis geht durch die Reihen dieser
Erfaflten. Sie fiihlen sich wie Tote aus dem Staub erhoben, vom
bésen Geiste befreit, ein Platz ist ihnen bei Gott zugewiesen, sie
haben Gemeinschaft mit den Engeln und gehoren jetzt schon der
Gemeinschaft der Jubilierenden an. Wenn dieser Mann kein
Griinder war, so doch ein wegbahnender Reformator. Der Text
lautets):
Kolumne VII, 26 —33

Ich lobe dich, Herr, weil du mir das Verstindnis deiner Wahrheit geschenkt
und deine wunderbaren Geheimnisse mich lieBest erkennen,

deine Gnadenerweise an den Menschen,

deine grofle Barmherzigkeit fiir die verlorenen Herzen.

Wer ist wie du unter den himmlischen Wesen ?

Wer wie deine Wahrheit ?

‘Wer bleibt gerecht vor dir, wenn du richtest ?

Er hat nichts zu erwidern auf deinen Tadel.

Alle Herrlichkeit ist wie ein Windhauch,

und nichts kann vor deinem Zorne bestehen.

Doch alle S6hne der Wahrheit fiihrst du zur Verzeihung, die dir eigen;
du reinigst sie von den Siinden durch deine grofie Giite,

um sie endlich in deine Gegenwart zu stellen auf ewig.

Ja, du bist der ewige Gott,

und alle deine Wege bestehen auf immer und ewig.

AuBer dir gibt es nichts!

Was ist der Mensch, dieses Nichts,

dieser Windhauch, daB} er deine Wunder begreife!

Kolumne X1, 3 —14
Mein Gott, dich lobe ich!
Wunderbar hast du am Staub dich erwiesen,
und grof} am Geschopfe aus Ton.
Ja, loben, dich loben (muf ich), doch ich, wer (bin ich ?),
dafl du den Rat deiner Weisheit mich lieflest erkennen,
mir schenktest Finsicht in deine Wunderwerke;
du legtest in mein Herz Lobpreisung,
auf meine Zunge ein Jubellied,
das Offnen meiner Lippen ist ein verhaltener Jubel.
Deine Gnade muf} ich besingen,
jeden Tag deine Stiirke preisen,
deinen Namen ohne Unterlal} loben;
den Menschenkindern deine Herrlichkeit kiinden;
iiber die GréBe deiner Giite jubelt meine Seele! .

Nun weil} ich, dein Mund ist Wahrheit,
in deiner Hand ruht Gerechtigkeit,
dein Gedanke ist Allweisheit,

und deine Macht Allmacht,

und alle Herrlichkeit ist mit dir.

%) H. Bardtke, Considération sur les Cantiques de Qumran. Revue biblique 63
(1956), 220— 233,



94 Schedl, ,Die BiiBer Israels®

Durch deinen Zorn kommen alle Strafgerichte,

durch deine Giite iiberstrémende Verzeihung,

deine Barmherzigkeit wird den Séhnen deines Wohlgefallens zuteil;
denn du lieBest sie den Rat deiner Wahrheit erkennen

und schenktest ihnen Einsicht in deine wunderbaren Geheimnisse.
Um deiner Herrlichkeit willen hast du den Siindenmenschen gereinigt,
daB er fiir dich sich entsiihne von jedem unreinen Frevel

und allem falschen Glauben,

und so zugesellt werde den Séhnen deiner Wahrheit,

dem Lob des Volkes deiner Heiligen,

um aus dem Staub zu erheben den Toten als Beute . . .

vom Geist der Verkehrtheit zur Einsicht . . .,

dafB er seinen Platz einnehme vor dir

mit den himmlischen Heerscharen und Geistern,

daf} er sich erneuere mit allen Dingen in der kommenden Zeit

und so mit den Wissenden sei in immerwihrendem Jubel.

In welche Zeit ist dieser wahre Lehrer einzuordnen ?
Dariiber wurden seit dem Erscheinen der Texte die verschiedensten
Hypothesen aufgestellt. Die Datierung hingt davon ab, ob es
gelingt, die Gegenspieler des wahren Lehrers, den Frevelpriester
und den Liigenpropheten, mit einer bekannten Gestalt der jiidischen
Geschichte der letzten vorchristlichen Jahrhunderte zu identi-
fizieren. Wir heben aus den verschiedenen Ansatzpunkten nur zwei
Meinungen heraus, die mehr oder weniger Anspruch auf Richtig-
keit machen kénnen.

a) Die Makkabierzeit. Um die Makkabderzeit zu verstehen,
miissen wir uns etwas am politischen Horizont der damaligen Zeit
umsehen. Das Reich Alexanders des Groflen war nach seinem Tod
in die einzelnen Nachfolgestaaten zerfallen, unter denen die Reiche
der Ptolemier in Agypten und der Seleukiden in Syrien die wich-
tigsten waren. Die Politik ist zum GroBteil an den geographischen
Raum gebunden, so dal von Zeit zu Zeit immer wieder die gleichen
Ideen auftauchen. Um das Jahr 200 v. Christus standen sich die
groBsyrische und die #gyptische Reichsidee gegeniiber. Noch
hatte Agyptenseine Hand auf Palistina gelegt. Aberder groliesyrische
Rivale Antiochus III. der Grofie (222—187) nahm im Jahre 198
nach der Schlacht bei Paneas an den Jordanquellen Paldstina den
Agyptern ab. Damit begann fiir Paldstina und fiir das Judentum
ein neuer Abschnitt der Geschichte. Die Syrer wollten Israel nicht
bloB politisch und wirtschaftlich, sondern auch kulturell und
geistig ihrem hellenistisch orientierten Reich einverleiben. Unter den
Juden selbst bildeten sich zwei Parteien: die hellenophile, die sich
dic Durchdringung Israels mit hellenistischem Kulturgut zum
Ziele setzte, und die glaubenstreue, konservative, die darin einen
Einbruch des Heidentums sah und zur Gegenwehr schritt. Anti-
ochus ITI. war zu sehr mit seinen Kriegen beschiftigt, als dal} er
selbst energisch in die palistinischen Verhiltnisse eingegriffen
hiatte. Im Jahre 190 verlor er gegen die Rémer die Schlacht bei
Magnesia und damit auch alle kleinasiatischen Provinzen. Damit
war fir eine Zeit der groBsyrische Reichstraum ausgetridumt.



Schedl, ,Die BiiBer Israels® 95

Sein Nachfolger, Seleukus IV. Philopator (187—175), fand nur
mehr leere Staatskassen wvor. Daher versteht man es, daB er
seinen Schatzkanzler Heliodor beauftragte, die Tempelkasse in
Jerusalem zu pliindern. Dies verhinderten aber die Engel, die
Heliodor beim Betreten des Tempels schlugen, und das energische
Eintreten des Hohenpriesters Onias III., der zum Hort und
Verteidiger des Glaubens und der Nation wurde. Da aber Geld
eine groBle Rolle spielte, gelang es dem ungleichen Bruder Onias’ T11.,
namens Jason, der sich auf die hellenistische Seite geschlagen und
beim Konig Seleukus eingeschmeichelt hatte, das Amt des Hohen-
priesters zu erkaufen. Onias ITI. mufite nach Antiochien in die
Verbannung, wo er in dem Vorort Daphne meuchlings ermordet
wurde. Seinem Bruder brachte der Kauf des Hohenpriestertums
keinen Segen. Es kam Menelaos, der dem Syrer mehr bot und Hoher-
priester wurde. In Jerusalem selber tobte also bis in die hochsten
Stellen hinauf der Kampf fiir oder gegen die Hellenisierung.
Diese Bewegung wurde durch Antiochus IV. Epiphanes (175—164)
auf den Siedepunkt getrieben. Er wollte den jiidischen Widerstand
mit allen Mitteln brechen, erliel daher seine Religionsedikte, durch
die Beschneidung, Sabbat und jiidisches Brauchtum verboten
wurden. Den Jahwehtempel in Jerusalem liel er in einen Zeus-
tempel umgestalten. Fliegende Kommissionen zogen durch das
Land, um die Juden zu zwingen, vor einem heidnischen Altar
zu opfern.

Gegen diese nationale und religiése Vergewaltigung erhob sich
das Judenvolk wie ein Mann. Das Zeichen dazu gab der Priester
Mathathias von Modin, der einen abtriinnigen Juden mit dem Opfer-
kommissir niederstieB (1 Makk 2, 15 ff.). Sein Sohn Judas der
Makkabier tibernahm das Banner des Freiheitskampfes. Auf seiner
Seite standen vor allem die gliubigen Juden. Die alten Quellen
nennen sie die ,,Chassidim, die Frommen®, ein Sammelbegriff fir
alle, welche den heidnischen Einflufl abwiesen und sich um so
mehr auf das Gesetz der Viter verpflichteten. J. Trinquet, ,,Les
lieus Sadocites de I’écrit de Damas des manuscrits de la Mer Morte
et de 'Ecclesiastique®®) meint nun, daB in dieser Zeit der gewaltigen
Volkserhebung die Gestalt des wahren Lehrers gesucht werden
miisse. Vielleicht war es gar der edle Hohepriester Onias IIL7),
der um seiner Uberzeugung willen ins Exil ging und dort ermordet

8) Vetus Testamentum 1 (1951), 279 ff.

™ H. H. Rowley, The Kittim and the Dead Sea Scrolls. In: Palestine Explo-
ration Quarterly 88 (1956), 92—109. Liefert gegen Dupont-Sommer, der die Kittim
mit den Rémern gleichsetzt und daher auch den wahren Lehrer in die Romerzeit
herabdatiert, den Beweis, daB diese Meinung unhaltbar ist. Im Habakukkommentar
wird die Verehrung der Feldstandarten erwiihnt, was Dupont-Sommer mit dem romischen
Standartenkult identifizierte. Nun beweist Rowley, daf} das republikanische Rom diesen
Kult nicht kannte, sondern erst aus dem Orient iibernahm. Daher kénnen die Kittim
nicht Rémer sein, sondern griechische Seleukiden. Nach Rowley ist der wahre Lehrer
der Hohepriester Onias, der im Jahre 171 v, Chr. ermordet wurde.




96 . Schedl, ,Die BiiBer Israels®

wurde. So verlockend diese Hypothese ist, so wenig palit sie
trotzdem in das Geschichtsbild, das der Habakukkommentar vom
Gegenspieler des wahren Lehrers, vom Frevelpriester, entwirft.
Der Habakukkommentar weill von ihm zu berichten von ,,Gewalt-
tiatigkeit, ungerechtem Gericht, Vermogensbeschlagnahme, Raub
an fremdem Volk, Entweihung des Heiligtums, Krankheit Trunk-
sucht, Feindesnot®. Diese brutale Gestalt finden wir in der Umgebung
Onias’ ITI. nicht. Daher miissen wir weitersuchen.

b) Alexander Jannaj als Frevelpriester (103—76).
Der makkabiische Freiheitskampf hatte nach mehreren Riick-
schligen doch zum vollen nationalen und religisen Sieg gefiihrt.
Nach der Vertreibung der Syrer hatte Judas der Makkabier
wieder einen rechtmifligen Hohenpriester, Alkimus, aus der
Linie der Sadoqiten, eingesetzt. Da sich aber Alkimus nicht be-
wihrte, vertrieb ihn Judas und nahm das Hohepriestertum selber
an sich, obwohl er nicht aus der rechtmiBigen Linie der Sado-
giten stammte. Desgleichen nahm sein Bruder Jonathan im Jahre
153 die hohepriesterliche Wiirde an. Die Makkabider konnten
zwar auf ihre Abstammung von Aaron hinweisen, aber trotzdem
fanden sie nicht einmiitige Anerkennung unter dem Volk. Im Jahre
141 vereinigte Simon, der dritte der makkabéischen Briider, in
sich das Amt des Hohenpriesters, des Strategen und des Ethnarchen.
Damit war der Grund fiir die hasmoniische Dynastie gelegt, in
der das Hohepriestertum und seit Alexander Jannaj auch das
Konigtum in einer Person vereinigt war.

Es vollzog sich aber das Tragische, daBl die Makkabierfiirsten,
die fiir den Viterglauben gegen den Hellenismus gekampft hatten,
selber immer mehr den Verlockungen der heidnischen Zivilisation
erlagen. Dies sieht man schon an den griechischen Namen, die die
Herrscher fortan annahmen. Sie betrieben jetzt nicht mehr so
sehr Religions-, sondern nationale Machtpolitik. Es ist begreiflich,
dafl deshalb grofie Kreise der Chassidim, der Frommen, welche
den nationalen Aufstand getragen hatten, enttiuscht Dbeiseite
standen und schlieflich zu Gegnern des Regimes wurden. Die
legitimen Nachfolger im Hohenpriesteramt, die Sadoqiten, machten
aus ihrer Abneigung gegen die Makkabier, die sie als Usurpatoren
im Heiligtum betrachteten, kein Hehl. Enttéuscht zogen sie sich
von der Politik in die Wiiste zuriick. Die ersten Miinzfunde von
Qumran stammen aus der Zeit des Johannes Hyrkanus (135—104),
und gerade die Frommen von Qumran nannten sich ,,Séhne
‘Sadogs®. In ihren Reihen hatten die Priester eine fiithrende Stellung.
Aber nicht blofi die ,,Séhne Sadoqs® wandten sich von den Makka-
bdern ab; der andere Teil der Chassidim sammelte sich um die
Pharisder, die sich weiterhin gegen die Hellenisierung wehrten
und fiir das Gesetz der Viter eiferten. Nun waren es gerade die
Pharisier, die die Rettung der Religion vom Eingreifen einer



Schedl, ,Die BiiBer Israels“ 97

auswirtigen Macht erhofften. Es gehort zur Tragik der Geschichte,
daB die Frommen, die einst gemeinsam gegen die Syrer aufstanden,
kaum hundert Jahre spiter, um das Jahr 94 v. Chr., die gleichen
Syrer von Damaskus ins Land riefen, um den verhaBiten Konig
Alexander Jannaj loszuwerden.

Jannaj wird von den Historikern®) als sehr begabt, aber eitel
und ruhmsiichtig, zudem als maBlos grausam geschildert. Daher
ist es ihm zuzutrauen, dafl er nach dem Sieg iiber seinen innen-
politischen Gegner 600 Pharisider ans Kreuz schlagen liefl. 8000
sollen nach Damaskus geflohen sein. .

Erst unter der Regierung seiner Witwe Salome Alexandra
(76—67) beruhigte sich die innere Lage. Die Phariséer kamen zuriick
und besetzten wieder die wichtigsten Posten, die sie auch in der Zeit
Jesu noch innehatten. Desgleichen behauptete sich der alte sado-
qitische Priesteradel und bildete die Richtung der Sadduzier,
die sich genauso wie die Pharisiier gegen Jesu Botschaft stellten.

Auf die Gestalt Jannajs scheint nun alles zu passen, was der
Habakukkommentar iiber den Frevelpriester aussagt. In dieser
turbulenten Zeit um die Jahrhundertwende wire auch die markante
Gestalt des wahren Lehrers zu suchen. Dieser erlebt rund um sich
einen ungeheuren Abfall. Der Bund Gottes mit den Vitern ist
verraten. Daher ruft er zur BuBle, zur Umkehr, zur Neubesinnung
auf den Bund. Um ihn schart sich die ,,Gemeinde des Neuen
Bundes®“. Es ist begreiflich, da3 nicht blo} er, sondern auch seine
Anhinger sich die Feindschaft des Frevelpriesters Jannaj zuzogen
und fliichten mufiten. Das Damaskusdokument, das von dem
. Neuen Bund im Lande Damaskus“ (Dam.9, 28; 9, 73; RielBler
930) spricht, scheint dies zu bestétigen. Dort wurde der wahre
Lehrer wahrscheinlich ,im Haus seiner Verbannung“ ermordet.

Der wahre Lehrer hatte nicht bloB gegen den Usurpator auf
dem hohenpriesterlichen Thron, sondern auch gegen den Liigen-
propheten und das Haus Absalom zu kimpfen. Darunter verstehen
die Erklirer die Anhinger der pharisiischen Partei. Einst, in der
Zeit des makkabiischen Aufstandes, hatten sich alle positiven
Elemente zusammengeschlossen, nach Uberwindung der Gefahr
spalteten sich aber die Chassidim. Die Phariséer gingen in der
Gesetzesauslegung ihre eigenen Wege und desgleichen die anderen
., Frommen®, die unter der Bezeichnung ,,Essener®, d. i. die ,,From-
men® (hazén, Plural hasajja = die Frommen, die Heiligen) in
die Geschichte eingegangen sind. :

4. SchluBlergebnis

AbschlieBend miissen noch folgende zwei Fragen beantwortet
werden: a) Waren die Monche vom Toten Meer Essener? — b)
Welche Beziehungen hat der Ménchsorden zum jungen Christentum ?

8) Ausfiihrliche Darstellung der Zeitgeschichte bei Molin, 82 ff.



98 Schedl, ,Die BiiBer Israels®

a) DieQumranleute und die Essener?). Von den Essenern
berichten auch die Profanhistoriker Flavius Josephus, Philo von
Alexandrien und Plinius. Sie entwerfen ein anderes Bild, als wir
es von den Texten von Qumran kennen. Philo stellt in seinem
Werke ,,Quod omnis probus liber* die Essener als Ideal des philo-
sophischen Asketen hin. Erst die Askese macht den Menschen
wirklich frei. Mit Stolz denkt Philo an die Asketen seines Volkes.
Die Essener lebten nach ihm in Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam.
Sie beteiligten sich weder am Handel noch am Kriegsdienst. Thr
religioses Brauchtum ist durch vielerlei Waschungen gekenn-
zeichnet. Sie verehrten besonders Moses und die Engel, verrichteten
ein Morgengebet an die Sonne und beobachteten besonders streng
den Sabbat. Sie enthielten sich auch vom Tempelkult und von
Tieropfern. Der Aufnahme ging eine lange Probezeit mit feier-
lichem Eid voraus. Philo gibt die Zahl der Essener mit 4000 an
und meint, da} sie urspriinglich in Dérfern gelebt haben. Soll das
heiflen, dafl sie sich spiter auch in den Stidten niederlieBen ?
In Jerusalem hiel jedenfalls das Siidtor auch Essenertor. Nach
Plinius war das Hauptsiedlungsgebiet der Essener am Toten Meer
bei Engaddi. Daraus ergibt sich, daf sie nicht blo am Toten Meer
als biilende Siinder lebten, sondern auch mitten in den Dérfern
religiose, ja auch wirtschaftliche Gemeinschaften bildeten und dort
mit ihren Familien das Essenerideal soweit als moglich verwirk-
lichten.

Aus diesen Nachrichten sieht man, daf die essenische Bewegung
nicht einheitlich war. Sie ist einer religiésen Erweckungsbewegung
zu vergleichen, deren konsequenteste Vertreter die Monche vom
Toten Meer waren, die sich selber ,,Biier Israels* (Dam.9, 24:
Riefller 929) nannten. Die Essener waren die Stillen im Land, die
das offentliche Leben nicht bestimmten und daher auch von den
offiziellen jiidischen Quellen, die pharisiisch ausgerichtet sind,
totgeschwiegen wurden. Der Talmud spricht nicht von ihnen. Und
trotzdem waren sie da, Zeugen dafiir, daBl es im Judentum der
Zeit Jesu nicht bloB die Gesetzesfrommigkeit der Phariséer,
sondern auch die Innerlichkeit, die Mystik und das Asketentum
der Biiler Israels gab.

b) Urkirche und Qumran. Eine propagandistische Aus-
wertung!®) der Funde hat gemeint, sagen zu kénnen, dafl nun das
Christentum in seiner einzigartigen Stellung bedroht sei. Jesus
sel nur ein zweiter wahrer Lehrer gewesen, ebenso wie jener ab-
gelehnt und umgebracht. Wie an den wahren Lehrer, so hitten
sich auch an Jesus von Nazareth messianische Ideen angehingt.
Die Textanalyse hat diese These als nicht haltbar erwiesen. Sicher
gehort der wahre Lehrer zu den religiésen Griindergestalten, von

?) K. Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums, 1955, 73.
10) A. P. Davies, The meaning of the Dead Sea Secrolls.



Schedl, ,Die BiiBer Israels® 99

denen eine Bewegung ausgegangen ist. Er selbst betrachtete sich
héchstens als Vorldufer des Kommenden: ,,bis die Gesalbten aus
Aaron und Israel® erstiinden (Dam. 9, 29; 15, 4; 18, 8; RieBler
. 930, 937, 939). Manche Kreise haben nach seinem Tod vor der
Ankunft des Messias auch seine Wiederkehr erhofft (Dam. 8, 10;
RieBler 927), iihnlich wie man den wiederkehrenden Elias erwartete.
Jesus tritt aber ganz anders auf, nicht als Vorldufer, sondern mit
dem Anspruch, daB in ihm das Reich Gottes hereinbricht. Mégen
auch duflere Ahnlichkeiten zwischen den zwei Lehrern vorliegen,
im Wesen sind sie grundverschieden.

Weiter miissen wir uns mit der Gestalt Johannes’ des
Tiufers auseinandersetzen. Von ihm berichtet die Schrift, dall er
in die Wiiste Juda ging. Er miiite direkt blind gewesen sein, wenn
er an den BiiBlern Israels, die in festorganisierten Monchssiedlungen
am Toten Meer lebten, voriibergegangen wire. Ob er selber bei
den Ménchen in die Lehre ging ? Das Leitwort seiner Verkiindung:
,,Bereitet den Weg des Herrn®, war auch das Leitwort der Ordens-
regel. Johannes tritt mit einem Bufiruf auf, genauso wie sich die
Ménche Biiler Israels nennen. Man wird verwandte Ziige nicht
aus einer vorschnellen Apologetik heraus abstreiten diirfen. Im
Taufritus unterscheidet sich aber Johannes von den essenischen
rituellen Waschungen. Diese wurden oft, ja tiglich wiederholt.
Die Johannestaufe ist aber ein einmaliger Initiationsritus, der die
wartende Messiasgemeinde formen soll. Es wiire fiir das Christen-
tum keine Schande, wenn Johannes ein Kssener gewesen wiire.
Der schwerste Grund dagegen ist aber, daf} sein Vater Zacharias
amtierender Priester in Jerusalem war, wihrend die Essener den
Tempelkult abgelehnt haben sollen. Eine klare Antwort 1afit sich
auf diese Frage nicht geben, weil die Evangelientexte dariiber
schweigen.

SchlieBlich hat man auf die gemeinsamen Ziige zwischen derjungen
Urkirche von Jerusalem und der Giitergemeinschaft der Kssener
hingewiesen und gemeint, beweisen zu kénnen, da die Kirche nur
eine Fortsetzung der essenischen Monchsgemeinde gewesen wiire.
Von den Christen heiBt es (Apg 2, 42 ff.), dal sie alles gemeinsam
hatten, sogar gemeinsame Mahlzeiten, und briiderlich zusammen-
wohnten. Der Hinweis auf die Essener kann fiir das Christentum
wieder kein Vorwurf sein. Die d@ulleren Formen mogen gleich sein,
die Seele ist aber verschieden. Die Urkirche bildet sich aus dem
Glauben an den auferstandenen Christus, die #dulBleren Lebens-
formen nahm man aus den palistinischen Méglichkeiten. Als das
Christentum palistinischen Boden verlief}, sprengte es auch die
,essenische Lebensform® und fand neue Moglichkeiten im helle-
nistischen Raum, ohne etwas von seinem Glaubensgut preiszugeben.

Die Vergleichspunkte lieBen sich noch vermehren. Durch die
Qumrantexte ist der Hintergrund des Lebens Jesu in ein ganz



100 Maier, Die moderne Physik und das Wunder

neues Licht getreten. Wie bei der Entdeckung des Alten Orients,
wo man die ganze Bibel von Babel ableiten wollte, darf man heute
nicht in der ersten Entdeckerfreude die Grenzen verwischen
und das junge Christentum einfach als Fortsetzung des Essenismus
betrachten. Bei niiherem Zusehen sind die Unterschiede zu groB.
Wenn man aber jedes an seinem gesetzten Ort belif3t, gewinnen
beide. Man hat gemeint, daBl pythagoraischel) oder zoroastrische’?)
Einfliisse beim Essenertum Pate gestanden seien. Mag sein, aber
mehr als aus diesen Quellen schopften die Minner von Qumran
ihre Weisheit aus der Quelle des Alten Testaments.

So stehen wir denn erschiittert vor den ,Biilern Israels®, die
die Kultur und alle Bequemlichkeiten des Lebens hinter sich lieBen,
in die Wiiste gingen, um dort den Weg Gottes zu bereiten. Welche
messianische Bereitschaft war im Judentum trotz aller Gesetzes-
gerechtigkeit vorhanden! Wir staunen iiber die gewaltige asketische
Anstrengung, um das Reich Gottes herbeizuzwingen, iiber die
heile Glut, mit der man sich auf Gedeih und Verderb dem neuen
Bundesgott verpflichtete. Auch heute noch hat ihr grandioses
Geschichtsbild Geltung, wonach Geschichte nichts anderes ist als
ein ,, Kampf der S6hne des Lichtes gegen die Séhne der Finsternis®.
Mag auch die Finsternis iiberhandnehmen, Gott kennt den Tag,
wo er dem Treiben Belials ein Ende setzt und sein Reich aufrichtet.

1) H. Haag, Bibellexikon, 440,

) H. Michaud, Un myth zervanite dans un de manuscripts de Qumran. In:
Vetus Testamentum 5 (1955), 137 —147.

Der Wandel im Gesetzesbegriff der modernen Physik
und die Analogie des Wunders

Von Dr. Leo Maier, Innshruck

L. Problemstellung, terminologische Fixierungen und eine philo-
sophische Arbeitshypothese

Auf die Frage: Wann kann ich den iibernatiirlichen Ursprung
einer Offenbarung erkennen, antwortet die Apologetik mit dem
Hinweis, dafl die Offenbarung als solche erkennbar sel, wenn sie
durch bestimmte duBere Kriterien, wie Weissagungen und Wunder,
bestitigt werde. Die Apologetik fiihrt dann weiter aus, daB Christus
selber seine Lehre durch Wunder bekriftigt habe, und beweist
damit, dafl die Lehre Christi gottliche Offenbarung ist (vgl. D
1790 u. 1813).

In der apologetischen Beweisfiihrung trigt so das Wunder die
Hauptlast des Argumentes. Unter dem Wunder versteht man im
Sinne der traditionellen Terminologie ,,eine auBerordentliche Er-
scheinung innerhalb unserer Erfahrungswelt, die Gott als Ausnahme



