138 Aus der Welikirche

Schwarze, das diese offensichtlich inferior halten will, sich auch geheime Schulen
bilden, die von der Polizei gesucht werden. Man sieht sofort, welch ungeheure Gefahr
mit diesen geheimen Schulen gegeben ist. Sie werden zu Brutstdtten der Revolution
und des Kommunismus werden. Aus alledem diirfte klar hervorgegangen sein, wie
groB die Gefahren fiir die Entwicklung der afrikanischen Jugend in christlichem Sinne
sind. Es ist ein gewaltiger Kampf um die Zukunft der schwarzen Welt entbrannt.
Wer wird ihn gewinnen ? Das hingt auch vom Christentum Europas ab.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxenﬂm.rg
1. Die pipstliche Weihnachtshotschaft vom 23. Dezember 1956

Die Rundfunkrede, dic der HI. Vater am 4. Adventssonntag aus dem Konsisto-
riensaal des Vatikans an die Menschheit richtete, verriet vom ersten bis zum letzten
Worte die groBe Sorge des Stellvertreters des Erlgsers um die angstbeladene Menschheit.
Thr eigentiimlicher Ton wurzelte in der Erschiitterung, die uns seit beinahe zwei
Monaten ob der Ereignisse im Nahen Osten und vor allem im vergewaltigten Ungarn
gepackt hatte. Und dennoch spiirte man noch viel stirker die Kraft und die feierliche
Majestéit eines obersten Lehrers und verantwortungsbewuliten Hirten, der am Vor-
abend des Festes der Geburt des Weltheilands den Menschen einen Weg des Heiles,
den einzigen Weg des Heiles, zeigte. Man horchte, man stimmte zu, und die gesamte
Presse widmete den Worten des Papstes lange Ausziige mit zusiétzlichen Kommentaren,
Wir diirfen uns nicht zu sehr dariiber wundern, daf die Presse mit Vorliebe bei der
zweiten Hilfte des dritten Hauptteiles der Weihnachtsbotschaft verweilte, weil hier
die driickenden Probleme oder vielmehr die grausigen Gefahren der gegenwirtigen
Weltlage in sehr konkreter Form behandelt wurden. Das wire nicht zu veriibeln, wenn
nicht eben dariiber die Papstrede einen beinahe ausschlieilich ,politischen® Anstrich
erhielte, den sie jedoch nicht in einem solchen Malle besitzt, da sie vorwiegend, und
zwar zu wenigstens fiinf Sechsteln des Textes, philosophisch-theologisch war, durchaus
religivs-weltanschaulich, eine wirklich christliche Botschaft an die Menschheit
am Rande des Abgrundes, nicht bloB Auseinandersetzung mit einer gstlichen Macht
oder Mahnung an die UNO, sondern Gewissenserforschung mit der gesamten Menschheit
fiber die Ursachen der heutigen Ausweglosigkeit zugleich mit dem Aufweis der Mittel
zu einer immer noch moglichen Rettung.

Der franzésische Schriftsteller und Journalist Frangois Mauriac (zitiert im ,,Osser-
vatore Romano® vom 12. Jinner 1957) glaubt mit Recht, die Papstbotschaft habe
deshalb einen so universalen Anklang gefunden, ,,weil sie von jedermann, auch von
einem Nichtchristen, angelegt werden kann an die Bewertung der Geschichte, die
wir heute leben. Der Papst kennzeichnet einen Irrtum iiber den Menschen, dessen
tatsichliche Folgen in die Augen springen. Es ist der Irrtum einer technizistischen
Generation, die zwar die Materie im Ziigel hat, aber nicht mehr weill, was der Mensch
ist. Oftmals haben die Pipste zu einer gleichgiiltizen Gesellschaft iiber die Grofle und
das Elend des Menschen gesprochen, iiber seine Wiirde und die Grenzen dieser Wiirde,
iiber seine Natur, um es kurz zu sagen, so wie diese dem Humanisten und dem Christen
erscheint. Diesmal ist die Menschheit aufmerksam geworden wie ein Schiiler, der Sach-
unterricht hort.”

Was sich gemeinhin Realismus nennt — der enge oder eingeengte Realismus,
der Papst spricht vom ,sogenannten Realismus* —, steht heute vor einer totalen
Ausweglosigkeit und vor dem, was Pius XIIL. als ,riesigen und angstvollen Wider-
spruch® bezeichnet. Dieser lastende Widerspruch offenbart sich darin, daf} die Men-
schen, die Urheber und Zeugen der ,zweiten technischen Revolution®, einerseitls
hoffen, eine Welt zu schaffen, die von Giitern und Titigkeit strotzt und in der es
weder Armut noch Unsicherheit geben wird; auf der anderen Seite steht die bittere
Realitit des bisher Erlittenen und die quilende Angst um die Zukunft. ,,Es gibt also



Aus der Weltkirche 139

etwas, was im ganzen System des modernen Lebens nicht richtig geht, es mul wohl
eine wesentlicher Irrtum seine Wurzel zernagen*. Wo versteckt sich dieser Irrtum?
Wie und durch wen kann er geheilt werden? ,,Wird es dem Menschen gelingen, vor
allem innerlich den angstvollen Widerspruch zu iiberwinden, dessen Urheber und Opfer
er zugleich ist ?* Der Christ vermag diese Hoffnung zu hegen, weil er auf dem Boden
der Natur und des Glaubens durch unbeschnittenes Erkennen zum wahren Realismus
in der Beurteilung aller Werte vorstofit. Er sieht, daB der heutige Widerspruch sich
aus dem Auseinanderklaffen von Leben und christlichem Glauben entwickelt hat. —
In seiner ganzen Rede will der Papst zeigen, daf} nur.der auf die volle Wirklichkeit
der Natur, der Geschichte und des Glaubens gebaute Realismus, nur der fiir die volle
Wahrheit, auch fiir alle absolute Wahrheit, gedffnete Realismus beziiglich des Men-
schen in seiner Natur, Geschichte und Gottbezogenheit, beziiglich der Gesellschaft,
ihrer Gesetzlichkeiten, ihrer Entwicklungen und der letzten Fundierung aller Ord-
nungen oder Gesetze in Gott, auf dessen Pline der Mensch durch freies Handeln als
verantwortliches sittliches Subjekt einzugehen hat, mit einem Wort, dal nur der
integrale (oder auch christliche) Realismus, weil er sich eben auf den Boden
der ganzen Wahvheit stellt, den Ausweg aus dem angstvollen Wirrsal anbahnen wird.
Aus der vollen Wahrheit allein 16t sich die Harmonie der Welt gewinnen und ein
Licht der Hoffnung niihren. Die bereits in der Einleitung der Papstrede ansetzende
klare Gewissenserforschung richtet sich nicht blof an jene, die zum atheistischen
Kommunismus gehéren, sondern an alle, die auf die eine oder andere Weise der ,,vollen
‘Wahrheit™ theoretisch oder praktisch ausweichen oder entgegenarbeiten.

Nicht in der Wahrheit wollen die Religionslosen den Ausweg aus der heutigen Not
erzwingen. Sie halten fest am . Traum von der menschlichen Allmacht* und wollen
die Religion sowie die natiirlichen Rechte der Revision unterwerfen, da sie den Menschen
hindern, seinen Weg zu Ende zu gehen. Der moderne Mensch habe sein neues Welthild,
seinen neuen Weg, auf dem ihn weder die Religion noch ein religigses Menschenbild
aufhalten darf. Der Widerspruch entspringe aus den Kompromissen des neuen Welt-
bildes, des technischen Weltbildes, mit den religiosen Ideen.

Doch Gott ruft den Menschen der ,,zweiten technischen Revolution® vor die
Krippe des Gottmenschen, damit er dort die ,,totale Wahrheit* und die Harmonie
der Welt erschaue. Im menschgewordenen Gottessohn leuchtet auf 1. die Wiirde der
menschlichen Natur, aber auch ihre Begrenzung; 2. die Wahrheit, dal nicht eine
errechnete Formel, sondern die freie Tat des Schopfers dem Menschenleben und der
Welt ihren tieferen Sinn verleiht; 3. daB Uberzeugtwerden, daBl nur die Bindung an
die Wabrheit als an etwas Absolutes zu Licht und Leben fiihrt. Unter diesen drei
Titeln entwickelte Pius XII. seine Weihnachtserwiigungen, seine Ermutigungen und
Mahnungen an die Menschheit.

1. Wiirde und Grenzen der menschlichen Natur. Es gilt, den Blick fiir
die totale menschliche Wirklichkeit freizumachen. Der als Mensch geborene Sohn
Gottes wirft Leuchtstrahlen auf den Ursprung, das Wesen, die Bestimmung und die
Geschichte des Menschen. Wir sehen den Menschen in seiner paradiesischen Inte-
gritit und dann in seinem Fall, in seiner Siindengeschichte mit ihren schmerzlichen
Folgen. Was er gewesen wire, wie er gefahrlos und leidlos gelebt hitte — durch
Gottes Gnadengeschenke! Wie ihn die Ursiinde zwar nicht der Herrschaft iiber die
Erde beraubte, aber die Sicherheit in der Ausiibung dieser Herrschaft aufhob! Zwar
behielt der Mensch die Mdoglichkeit, ,,die Geschichte zu gestalten®, aber miithsam wird
sich sein Weg aufwiirts winden. Unendliche Liebe, die den Menschen erléste, offnete
von neuem den Weg zu den verlorenen Héhen, zur Gotteskindschaft, heilte die Wunden
und gibt Gnaden, wenigstens zur inneren Uberwindung der aus der Ursiinde und den
personlichen Siinden flieBenden Unordnung. Obne dafl er Gott vorschreibt, die best-
magliche Welt geschaffen zu haben, weill der Christ mit vollem Vertrauen, dafl
Gottes Wohlwollen den Gnaden, mit denen er alle Menschen zum letzten Ziel fithren
will, keine zu engen Grenzen zieht.

Doch fiihlt sich der Christ nicht nur fiir dic Rettung seiner inneren Werte ver-
pflichtet, er bejaht auch seine Verantwortung fiir die Herausfithrung der Welt aus
ihren Katastrophen. Deshalb wird er zum Kiinder der vollen Wahrheit. Er hiilt den
modernen Menschen von systematischem Pessimismus ehenso ab wie von einem un-

10*



140 Aus der Weltkirche

begriindeten Optimismus und lehrt ihn, ,,die wirklichen Dimensionen seiner Macht* zu
erkennen. Er zeigt ihm, daB3 die heutige Ausweglosigkeit nicht aus der noch nicht ganz
iiberwundenen Religion stammt, daB die Religion vielmehr die Griinde unserer Not
erfaft und die einzige tragbare Lisung anbahnt. — Der sogenannte moderne Mensch
hingegen urteilt sehr ,,unrealistisch® iiber die Stinde und sieht in verkehrten Neigungen
nur Krankheitserscheinungen und funktionelle Stérungen oder Schwiichen, zu deren
Behebung eine vertiefte Erkenntnis der Naturgesetze und des menschlichen Mecha-
nismus uns einst die Heilmittel liefern wird. So wie wir heute weitgehend die Natur
technisch beherrschen, werden die Wissenschaften allmihlich das moralische Gefiige
des Menschen regeln.

Von diesen Verzerrungen des Menschenbildes, das nur mehr ein Naturding Mensch
ithrigliiBt, lassen sich allenthalben Folgerungen feststellen, auf die der HI. Vater warnend
aufmerksam macht, und nicht zum ersten Male. Wo es keine Siinde gibt, fillt z. B.
auch die Idee einer gerechten Strafe hin; es gibt keine Verbrechen, sondern nur Menschen,
die sich im komplizierten Gefiige der Umwelt nicht zurechtfinden. Nicht ein Gewissen
oder der moralische Sinn sind es, die im Staatlichen und Gesellschaftlichen versagen,
‘sondern die konstruktiven Fihigkeiten des an sich guten Menschen sind vorldufig nicht
hinreichend entwickelt. Bis dieser Idealzustand des Fortschrittes erreicht ist, wird man
das Prinzip der personlichen Verantwortung und des Ausgleichs der Krifte in das
maschinelle und rein funktionale Gefiige des Gesellschaftskorpers einbauen miissen.
Einmal jedoch werde der Mensch alle Gesetze des gesellschaftlichen Mechanismus im
wissenden Griff haben und gesetzmiBig aus guten Menschen eine vollkommene Ge-
sellschaft begriinden. — Doch wie soll eine solche ideale Gesellschaftsordnung méglich
werden, wenn ein durchaus falsches Bild der menschlichen Wirklichkeit den Bau-
meistern der Zukunft vorschwebt? Der Mensch ist nicht ein reines und gefiigiges
Naturding, in dem sich Krifte kreuzen, er ist eine Person, die in sittlicher Entschei-
dung freie Akte setzt. Darin liegt seine Wiirde, aber auch seine Begrenzung; er ist des
Guten wie des Bosen fihig; er kann seine Méglichkeiten entfalten, kann sie aber auch
gefihrden, Der wahre und christliche Realismus siecht den Menschen allseitig: als
Kraft und Schwiiche, als Wiirde und begrenzte Moglichkeit, als fihig zum Aufstieg
und fihig zur Siinde. — Im AnschluB hieran sprach der Hl. Vater von den verderb-
lichen Auswirkungen des falschen ,Realismus“, der das Menschenbild unrichtig
zeichnet, auf den Gebieten der privaten und &ffentlichen Moral, der Erziehung in
Familie und Schule und im ,,demokratischen” Staatsleben, das die sittliche Verant-
wortung und das personliche Gewissen dringend bendtigt. Mehr noch als die (nicht
immer gliicklich angepackte) Reform der Institutionen dringt sich die Reform der
Gesinnung und Gesittung auf. Auch im staatlichen Leben spiclen die sittliche Kraft
und Schwiiche des Menschen, die Siinde und die Gnade eine entscheidende Rolle.
Die Politiker des 20. Jahrhunderts diirfen das nicht iibersehen und nicht im Irrtum
der Trennung von Staat und Religion beharren, und das im Namen eines Laizismus,
dem die Erfahrungen die rechtferticende Bestiitigung versagten. Damit beendete
der Papst seine Betrachtungen iiber die Irrtiimer des Menschenbildes, das einerseits
den Menschen zum beinahe unbeschrinkten Schépfergotte macht und ihn ander-
seits wie ein bloBes Naturding auffaBt, das restlos mit mechanischen Mitteln zu
formen und zu leiten ist.

9. Freies Handeln und menschliche Wirklichkeit. Der zweite Irrtum des
nsogenannten Realismus besteht in dem Bestreben, eine vollstindig neue Gesell-
schaft zu bauen, ohne sich weder um die ,,geschichtliche Wirklichkeit des Menschen®
noch um das sie bestimmende freie Handeln noch um die Religion, in der die Freiheit
Stiitze und Sanktion findet, zu kiimmern. Auf diesem Irrwege wird man ganz gewif3
die vom Menschen ersehnte Sicherheit vollends zerstéren. Die Ablehnung dieser drei
Grundwerte — geschichtliche Wirklichkeit, freier Akt und Religion — folgt aus
jenem ,.realistischen” Mifldenken, das keine Grenzen menschlicher Macht anerkennt,
alles mit technischer Methode behandelt und blind auf technologisches Wissen schwort.
Man braucht keine Lehren aus der Vergangenheit, man wird die Welt technisch
manipulieren und bewiltigen wie die Gegenstinde in einem Laboratorium. Als reiner
Techniker tritt man an das Schaffen der Gesellschaftsordnung heran: man zerlegt
die Gesellschaft wie eine Maschine und wihnt, sie ohne weiteres nach einem neuen



Aus der Weltkirche 141

Modell umbauen zu kénnen, Aber wird sich die geschichtlich herangereifte und lebendig
gewachsene Gesellschaftsordnung solchen Zugriffen ruhig unterwerfen ? Die Geschichte
wirkt in der sozialen Wirklichkeit von Gegenwart und Zukunft, und dieser Einflul
der Geschichte ist zu beachten. — Besonders die Religion mif}fillt den Herolden des
neuen Realismus, weil sie die Geschichte des Menschen bejaht und den Absolutheits-
charakter bestimmter Sozialideen verteidigt. Sie ist mithin zu beseitigen. Selbstver-
stindlich sieht die christliche Religion in der Geschichte den realen Zusammenklang
des freien Handelns des Menschen mit dem freien und giitigen Wirken Gottes, wofern
der Mensch auf Gottes Pline eingeht. Ohne Eingehen auf die Ordnungen des Schépfer-
gottes wird sich die heil ersehnte Sicherheit niemals herstellen lassen. Religion und
Geschichte lehren uns, welches in Wahrheit die (bekannten) Aufbauzellen fiir eine ge-
ordnete Gesellschaft sind. Wer Freiheit und Sicherheit will, mull die Gesellschaft
jhrem einzigen und hichsten Ordner und Garanten unterstellen. Der Atheismus,
auch der praktische Atheismus der Vergétzung der Technologic und des Mechani-
zismus, wird zum Feinde der wahren menschlichen Freiheit, weil er mit dem Menschen
umspringen will wie mit den toten Dingen eines Laboratoriums. (Wenn man unter-
zivilisierte Gebiete heben will, vergesse man deshalb den Wert, die Bedeutung der
Traditionen nicht!). Wer Neuordnung der Gesellschaft erstrebt, mache sich zur Leit-
regel den Ausgleich zwischen dem Dynamismus der Reformen und dem Gewicht der
Geschichte, zwischen dem freien Handeln und der gesellschaftlichen Gebergenheit.
Ausgleich von Statik und Dynamik beseitigen die Unsicherheit und gewihrleisten
gliickliche Erfolge.

3. Die absolute Wahrheit als Licht und Leben des Menschen. Die Frei-
heit und die persénliche Verantwortung, die Gesellschaftlichkeit und die gesellschaft-
liche Ordnung sowie der wohlverstandene Fortschritt sind menschliche Werte, weil der
Mensch sie verwirklicht und Nutzen aus ihnen zieht, sie sind aber zugleich in ihrer
Quelle religiose und géttliche Werte. Auch im Westen hat man im Namen des
T.aizismus und eitler Selbstgeniigsamkeit des Menschen diese Werte von Gott losreifien
wollen, und nun muf} man sie um des Gemeinwohls willen verteidigen. Dal} sie nur in
Gott und in der Religion ihren gesicherten Bestand haben , das horen die sogenannten
Realisten nicht gerne und sie heschuldigen die Religion, aus politischen und wirt-
schaftlichen Gegensétzen Religionskimpfe zu machen. Durch Berufung auf den ab-
soluten und religiosen Charakter bestimmter Werte nihre man die Leidenschaften und
erschwere man den Weg zu einer praktischen und verniinftigen Einigung der feind-
lichen Fronten. Pius XII. erinnerte daran, daB er nie zu einem ,,Kreuzzug® der Christen-
heit aufrief. Gegeniiber dem Versuche, gewisse geféhrliche Tendenzen als unschidlich
hinzustellen, will er fir alle im BewuBtsein seiner Verantwortung wiederholen, ,,daf3
es um Fragen geht, die ahsolute Werte des Menschen und der Gesellschaft be-
treffen®. Mit tiefem Schmerz mufl er es deshalb auch beklagen, dal einige Katholiken,
Geistliche und Laien, der Verneblungstaktik Vorschub leisten und sich fiir die un-
ehrlichen Manéver der ,,Gespriche* und ,Begegnungen® einfangen lassen,
die durch die Thesen der einen Seite niemals eine ,,Koexistenz in der Wahrheit” her-
beifithren konnen. Abgesehen von anderen Erwidgungen, miifiten wenigstens die
jiingsten blutigen Ereignisse (in Ungarn) allen die Augen 6ffnen. Um nicht alle Briicken
abzubrechen, geniigt die Begegnung der Staatsminner (fiir die Sache des Friedens
der Menschheit und nicht fiir Sonderinteressen). Wenn der Papst eine so feste Sprache
spricht, um die wirklichen Fronten abzuzeichnen, so darf er deshalb nicht als Gegner
des Weltfriedens hingestellt werden. Er bleibt unentwegt dem Friedensprogramm
verschrieben, und gerade um den Frieden aus der auf ihm lastenden Bedrohung zu
reiBen, muB er die Gefahrenherde und die Taktik der Friedensfeinde aufdecken.

Nach diesemy Ubergang verbreitete sich Pius XII. recht ausfiihrlich und sehr
fest ither die driickenden Gegenwartsproblemeund die Mittel zur Sicherung
des Weltfriedens. Gegeniiber einem Feinde, der entschlossen ist, allen Vélkern
eine untragbare Lebensform aufzuzwingen, kann nur die einmiitige und feste
Haltung aller Freunde des Wahren und des Guten den Frieden retten und wird ihn
retten. (Warnender Hinweis auf das, was unmittelbar vor dem zweiten Weltkrieg
geschah!). Die europiische Solidaritit, deren Kraftfeld auch Afrika, Asien, den
Mittleren Orient und Paldstina umfasse, ist die gebieterische Forderung der Stunde.



142 Aus der Weltkirche

Alle verbundenen Nationen miissen verstehen, dafl die politischen und wirtschaft-
lichen Niederlagen der einen niemals zum wahren Gewinn fiir die anderen werden
konnen. In der Stunde der gemeinsamen Gefahr darf auch die Kritik am Tun der einen,
selbst wenn sie in sich gerechtfertigt ist, in ihrem Ton und ihren Motiven nicht so sein,
daB man an jedwedem Band der Solidaritét zweifeln mufl. Mit bloBen Gefiihlen liBt
sich nie eine gute Politik machen, besonders heute nicht mit den Gefiihlen von gestern
und vorgestern.

Auch die Fragen des Wehrdienstes, der Waffen und des Krieges lassen sich
nicht mit reinen Gefiihlsmotiven losen. In der heutigen Lage (denken wir an die Er-
eignisse in Ungarn und an eine andere formulierte Drohung!) ist der Fall méglich,
daB der Krieg fiir eine Nation nicht als unerlaubt betrachtet werden kénnte, wenn
ihr mit Hoffnung auf Erfolg, nach fruchtlosen Beschwoérungen, kein anderes Mittel
gur wirksamen Verteidigung gegen ungerechte Angriffe iibrigbleibt. ,,Wenn also eine
Volksvertretung und eine Regierung, die in freier Wahl gewilhlt sind, im Notfall
(»in estremo bisogno®) mit den berechtigten Mitteln der Innen- und AuBenpolitik
Verteidigungsmafinahmen festsetzen und die Vorkehrungen, die ihnen notwendig
scheinen, durchfiihren, dann ist ihr Benehmen gleichfalls nicht unsittlich, so daB ein
katholischer Staatsbiirger sich nicht auf sein eigenes Gewissen berufen kann, um sich
zu weigern, die vom Gesetz verfiigten Dienste und Pflichten zu erfiillen. In diesem
Punkte fithlen Wir Uns vollauf im Einklang mit Unseren Vorgingern Leo XIII. und
Benedikt XV., die niemals jene Verpflichtung leugneten, sondern . . ., wie auch Wir
tun, die allgemeine Abriistung als wirksames Mittel angaben.“

Im Leben der Vilker gibt es Stunden und Fille, in denen nur mehr die héheren
Prinzipien klare Grenzziehungen zwischen Recht und Unrecht erméglichen. Diese
‘Wahrheit findet mancherorts Anklang, und auch die Vereinten Nationen machen
sich zum Herold der absoluten Werte im Zusammenleben der Vélker. Aber in jiingster
Vergangenheit haben nicht wenige ihrer Mitglieder dem ,falschen Realismus® nach-
gegeben, den Blick von den absoluten Werten abgewandt und die Friedensstérungen
mit doppeltem Gewicht, im umgekehrten Verhiltnis zu den absoluten Werten, behandelt.
Die Vereinten Nationen hiitten wenigstens die Autoritéit besitzen miissen, sich durch
Beobachter dort Gewicht zu verschaffen, wo die wesentlichen Werte des Menschen
in letzter Gefahr sind. Wenn in einem solchen Fall ein Staat die Beobachter der UNO,
zu der er selbst gehort, nicht zulidBt, diirfte es ihm nicht mehr erlaubt sein, seine Rechte
als Mitglied der Vereinten Nationen auszuiiben. Diese miiiten anch das Recht und die
Macht haben, jedwedem militidrischen Einfall zuvorzukemmen. Die Stirkung der
Autoritit der UNO ist ebenfalls notwendig wegen der allgemeinen Abriistung,
die nur auf dem Boden einer Organisation von Vereinten Nationen zu erreichen ist,
mit Einschlufl des Verzichtes auf Herstellung und Gebrauch bestimmter Waffen.
AuBerdem konnen bloB die Vereinten Nationen eine effektive und universale Kontrolle
iiber die Riistungen durchsetzen, als deren Mittel der Papst die Kontrolle aus der
Luft mit Hilfe der hochentwickelten photographischen Méglichkeiten eingehend be-
schrieb und dringend empfahl. Natiirlich kommt es darauf an, dafl jede Nation dieser
Kontrolle zustimmt und so ihren ehrlichen Friedenswillen beweist. Dieser Friedens-
wille ist die Frucht menschlicher Bemiihung, aber zugleich ein kostbares Geschenk
Gottes.

I1. Der Hl. Vater zu den Ereignissen in Polen und Ungarn

Als im Gefolge der Geschehnisse in Polen Kardinal Stephan Wyszynski, Erz-
bischof von Gnesen und Warschau, am 28. Oktober 1956, dem Feste Christi des Konigs,
nach Warschau zuriickkehren durfte, sandte ihm Papst Pius XII. am 30. Oktober
einen telegraphischen Gliickwunsch in Beantwortung der ihm vom Kardinal gemachten
Mitteilung seiner Riickkehr. Der Hl. Vater wiinscht, dafl dieses der ,,Kénigin Polens®,
der Mutter Gottes von Jasna Gora, geweihte Jahr fiir Polen die Morgenréte eines
echten Friedens sei, der auf Gerechtigkeit, Liebe und kirchliche Freiheit gegriindet ist.
Wie weit sich dieser Wunsch des Papstes erfiillen wird, mufl noch die Zukunft zeigen.

Ein dhnliches pipstliches Telegramm erging am 31. Oktober an Kardinal Joseph
Mindszenty, Erzbischof von Gran, den die ungarischen Freiheitskimpfer nach einem
Leidensweg von acht Jahren nach Budapest zuriickgefiihrt hatten. Das starkmiitig
Erlittene mage ein ,,Weghbereiter dafiir sein, dall die christliche Gesittung in der ge-



Aus der Weltkirche 143

liebten Ungarischen Nation, nach so schweren Irrtumsgefahren und dem BlutvergieBen,
durch Deinen und der iibrigen Bischife apostolischen Eifer neu aufblithe, und die von
den Vitern ererbte tadellose Treue zur Kirche und zum Apostolischen Stuhle immer
erstrahle.”

Gleich nach Beginn des ungarischen Freiheitskampfes erschien unter dem Datum
des 28. Oktober 1956 die erste kurze Enzyklika ,, Luctuosissimi eventus®, in der
sffentliche Gebete zur Erflehung eines gerechten Friedens fiir das von blutigen Kimpfen
heimgesuchte Ungarn ausgeschrieben wurden. . Es werde ein Ende gemacht mit dem
BlutvergieBen, und der wahre Friede, der sich auf Gerechtigkeit, Liebe und die ge-
schuldete Freiheit stiitzt, moge endlich aufleuchten. Alle sollen doch verstehen, dafi
die zerstorte Ordnung der Volker weder gefestigt werden kann durch Waffengewalt,
die den Menschen den Tod bringt, noch durch Vergewaltigung der Biirger, deren innerstes
Fiihlen nicht erstickt werden kann, noch auch durch triigerische Lehren, die die Geister
verderben und die Rechte des menschlichen und christlichen Gewissens sowie der
Kirche verletzen.*

Als sich die Nachrichten von den Erfolgen der ungarischen Freiheitskampfer
bestiitigten, erschien am 1. November die zweite, ebenfalls kurze Enzyklika ,,Lae-
tamur admodum®, die wiederum éffentliche Gebete ausschrieb und die Hoffnung
auf bessere Zeiten fiir Ungarn nicht verhehlte. Ein zweiter Grund zum flehentlichen
Beten fiir die Erhaltung des Friedens waren die iiberraschenden und gefahrvollen Er-
eignisse im Nahen Osten: ,,Alle, besonders jene, in deren Hinde die Geschicke der
Volker gelegt sind, mégen bedenken, dafl niemals ein dauerndes Gut aus dem Kriege
ersprieBt, sondern viele Verluste und viel Ungliick. Denn nicht durch die Waffen,
nicht durch das Téten und nicht durch Ruinen werden die Probleme der Menschheit
gelést, sondern durch die Vernunft, das Recht, die Klugheit und die Billigkeit.*

Einige Tage spiter begannen die russischen Panzer ihre Vernichtungsaktion gegen
den ungarischen Freiheitskampf. Da erlieB der Papst am 5. November die dritte
kurze Enzyklika ,,Datis nuperrime®, in der er die Unterdriickung Ungarns vor dem
Forum des Weltgewissens verurteilte: ,,Jene, auf deren Befehl diese kliglichen Untaten
geschehen, mogen bedenken, dafl die gerechte Freiheit der Volker nicht durch mensch-
liches Blut erstickt werden kann . . . Das Blut des ungarischen Volkes schreit zu Gott,
der als gerechter Richter Privatpersonen zwar oft erst nach ihrem Tode fiir ihre Siinden
straft, jedoch die Lenker der Volker, die anderen Unrecht zufiigen, und diese Volker
selbst manchmal schon in diesem sterblichen Leben schligt, wie es die Geschichte
bezeugt.*

Am 10. November, mitten im verzweifelten Ringen der Ungarn um ihre Freiheit
und angesichts der im Nahen Osten noch nicht geschwundenen Wolken, sprach Pius XIL.
iber den Rundfunk zur ganzen Welt, zu den Viélkern und ihren Regierungen,
in einer religiosen und zugleich friedenspolitischen Kundgebung ,,wegen der zum Ruin
des geliebten magyarischen Volkes vollbrachten Untaten, dessen einzige Schuld sein
Verlangen nach Achtung der fundamentalen Menschenrechte ist, und weiterhin wegen
der Angst um den bedrohten Frieden, und wegen des Schmerzes angesichts der Schwi-
chung der Reihen jener, auf deren Autoritit, Finigkeit und guten Willen man stark
ziihlen zu kinnen glaubte fiir die fortschreitende Herstellung der Eintracht zwischen
den Vélkern in Gerechtigkeit und wahrer Freiheit®. Die Sache des Friedens und der
gerechten Freiheit erlitt einen bitteren Riickechlag, viel Blut ist ungerecht geflossen,
die Menschen gerieten in entsetzliche Angst und fiihlen sich vollends erschiittert und
entmutigt. Als Beauftragter Gottes fiir das Wohl aller Nationen mufl der Papst einen
Herzensschrei als Aufruf zum Frieden und zur Festigung der Einheit unter den Friedens-
freunden ausstoBen. Er wendet sich direkt an die Vélker selbst, die ja den Frieden
wollen, damit sie den Regierungen diesen ihren Friedenswillen bekunden. Auf jeden
Reichtum und jede Hegemonie verzichten sie, um den Frieden zu erhalten. Genug
der brutalen Unterdriickungen, der Kriegspline und der Rivalitéten zwischen den
Miichten! Mit elementarer Gewalt muB sich die unverfilschte Stimme der Natur
Gehir verschaffen. Doch am meisten sind wir empért iiber das, was in Ungarn geschieht,
wo ein Volk wiederum seiner Freiheit beraubt wird. Miissen wir das hinnehmen? Das
christliche Gewissen fithlt die Verpflichtung, alles Erlaubte zu versuchen, um den
Ungarn zu helfen. Millionen versklavter Menschen haben den Vorrang vor allen Parti-



144 Aus der Weltkirche

kularinteressen. Deshalb miissen alle, Regierungen und Vélker, sich zu einem offent-
lichen Pakt zur Verteidigung der Menschenrechte und zur wirksamen Verteidigung
aller Mitglieder gegen jeden Angriff auf ihre Unabhiingigkeit zusammenschliefen.
Wer diesen Weg nicht mitgeht, muf} sich durch seine eigene Schuld als ein Isolierter,
ein AusgestoBener fiihlen. Ist der Pakt der friedens- und freibeitsliebenden Nationen
fest, dann werden auf die Dauer die Ausgestofenen durch ihre eigenen Volker zur Riick-
kehr in die Menschheitsfamilie gentigt. Alle miissen wir geeint sein, in Ost und West,
fiir die Sache des Friedens und der Freiheit, wo heute die Bedeutung dieser beiden
Worte so eindeutig klar ist. ,.Gott! Gott! Gott!® Er ist die Grundlage des Friedens
und des Rechtes. In seinem Namen voran!

III. Liturgie als , kirchliche” Lebensbetitigung

Da es nicht méglich war, den Bericht ,,Aus der Weltkirche” fur das 1. Heft 1957
zu redigieren, sollen nachtriiglich wenigstens die Hauptgedanken der franzosischen
Ansprache, die Papst Pius XII. am 22. September 1956 vor den Teilnehmern am
Liturgischen KongreB von Assisi hielt, wiedergegeben werden. Dieser ,.Internationale
KongreB fiir pastorale Liturgie*, der vom 18. bis 21. September 1956 in Assisi statt-
fand, darf als bedeutendes und bedeutsames Ereignis gewertet werden. Er war zuniichst
einmal sehr gut beschickt, sowohl durch Vertreter der Hierarchie als auch durch
Freunde der Liturgie aus der Alten und der Neuen Welt: 5 Kardinile, die fast alle mit
einem Referat aufwarteten, mehr als 50 Erzbischéfe und Bischofe und iiber 1200
Geistliche und Ordensleute. Der Kongrel3 wollte vornehmlich die ,pastorale” Ein-
stellang der Liturgischen Bewegung von heute herausstreichen samt all den Auf-
gaben, die der Gegenwart und der Zukunft zu lésen bleiben.

In einer sehr wertvollen Ansprache, die vielleicht manche zu ,konkrete” Kr-
wartungen enttiduschte, hat Pius XII. weder neue liturgische Reformen angekiindigt
noch wollte er verbindlich auf die verschiedenen in Assisi erorterten praktischen
Vorschlige eingehen. Seine Absicht war, ,.einige wesentlichere Fragen aufzugreifen,
die man heute auf der Begegnungsebene von Liturgiec und Dogmatik diskutiert und
die Uns mehr am Herzen liegen®. Der HI. Vater gruppierte seine Darlegungen unter
die beiden Titel ,,Die Liturgie und die Kirche* sowie ,,Die Liturgie und der Herr.*

Der Grundgedanke von ,Liturgie und Kirche® ist folgender: Die Liturgie
ist nicht ein Privatanliegen fiir eine bestimmte Sondergruppe innerhalb der katholischen
Kirche, sie ist ein gesamtkirchliches Anliegen, eine ,,Lebensfunktion* der ganzen Kirche.
Anderseits jedoch wire es verkehrt, die gesamte kirchliche Titigkeit auf liturgisches
Tun einengen zu wollen. Der Papst lobte die Fortschritte der Liturgischen Bewegung
und nannte den liturgischen Friihling ein Wehen des Heiligen Geistes in der Kirche,
um die Glaubigen mit den Geheimnissen des Glaubens und dem Reichtum der Gnade
zu verbinden. Wir fassen die Kraft der Liturgie fiir die Heiligung der Seelen und mithin
fiir das pastorale Wirken der Kirche. Die Liturgie gibt dem Leben der Kirche von heute
eine kennzeichnende Prigung, nicht zuletzt durch die aktive und bewuflte Teilnahme
der Gléubigen an den liturgischen Handlungen.

Wenn die Liturgie Lebensbetiitigung der ganzen Kirche ist, ergibt sich von selbst
die SchluBfolgerung, daB ich der ,,Liturgie” gegeniiber nicht neutral oder gleichgiiltig
sein kann, denn die ,,heilige Liturgie® (vgl. ,,Mediator Dei*, 20. 11. 1947) ist der ganze
dffentliche Kult des Mystischen Leibes Jesu Christi, des Hauptes und der Glieder. Die
von den gottlichen Gaben und dem giottlichen Leben erfiillte Kirche gibt sich aus
innerem spontanem Drang der Anbetung und dem Lob des unendlichen Gottes hin
und weiht ihm durch die Liturgie als Gemeinschaft jenen Kult, der ihm gebiihrt. Als
Mystischer Leib Christi lebt die Kirche von der Wahrheit und der Gnade Christi, der
alles zu Gott und dessen Verherrlichung hinfiihren will.

An der Gestaltung der einen und gemeinsamen Liturgie arbeitet am erster Stelle
die Hierarchie, die aus dem ihr anvertrauten ,,depositum fidei et gratiae® den heiligen
Dienst aufbaut. Alle Wahrheiten kommen irgendwie in der Liturgie, die ihrerseits
lebendige Verwirklichung der Glaubenswahrheiten ist, zum Ausdruck. Ebenso wie in
der Liturgie die Wahrheit Christi ausgemiinzt wird, macht die Kirche im liturgischen
Tun die Gnade Christi fliissig: in der Eucharistie, die Opfer und Mahl ist, in den iibrigen
Sakramenten und in den Sakramentalien. Weiter erstreckt sich die Sorge der Hierarchie



Aus der Weltkirche 145

auf alles, was die Schonheit und Wiirde der liturgischen Zeremonien erhohen kann:
anf Kultridume, Kultsachen und die sakrale Kunst iiberhaupt.

Was die Hierarchie an Wahrheit und Gnade durch die Liturgie vermittelt, ist
fiir alle Christen bestimmt, die nicht in rein passiver Haltung vor diesen Heilsgiitern
stehen diirfen, sondern mit ihrem ganzen Willen und allen ihren Kriften am Vollzug
der Liturgie teilnehmen sollen oder ihm wenigstens mit Frommigkeit folgen. AuBerdem
leisten die Gldubigen einen hohen Beitrag zur Schaffung des #ufleren Rahmens eines
wiirdigen Kultes. Die Hierarchie und die Laien leisten ihren Beitrag zur kirchlichen
Liturgie nicht als zwei getrennte Groflen, denn sie sind Glieder eines und desselben
Organismus, der sich wie ein einziges und geeintes Lébewesen betitigt. Aus solcher
Haltung heraus ist die Liturgie das Werk der ,,ganzen Kirche*, und deshalb besteht
auch kein Grund, Mifitrauen, Rivalititen, offene oder verborgene Gegensiitze zwischen
der Hierarchie und den Gléubigen zu unterhalten.

Hier fiigt nun der HI. Vater den zweiten, oben angedeuteten Gedanken hinzu:
»Trotzdem ist Liturgie nicht die ganze Kirche; sie erschopft nicht das Feld der kizch-
lichen Titigkeit.” Die Kirche ist nicht nur ,,6ffentlicher Kult®, ihre Titigkeit greift
weit iiber diesen Rahmen hinaus. Auch die private Frommigkeit wird von der Kirche
anerkannt und empfohlen. Vor allem ist nie zu vergessen, dafl die Aufgaben des Lehr-
und Hirtenamtes sich viel weiter erstrecken als auf die bloBe Gestaltung der Liturgie.
Die Kirche triigt iiberall dort Verantwortung fiir das ganze menschliche Tun, wo
Interessen der Religion und der Sittlichkeit beriihrt werden. Es wiire darum verkehrt,
den Blick einzuengen und die gesamte Seelsorge rein und ausschlieBlich liturgisch
orientieren zu wollen, Anderseits sind der richtig verstandenen Liturgischen Bewegung
keine Hindernisse in den Weg zu legen, denn tatsichlich besteht keine objektive Ver-
schiedenheit zwischen dem Ziel, das die Liturgie anstrebt, und dem der iibrigen Funk-
; tionen der Kirche. Weil die Liturgie das Werk des ganzen Mystischen Leibes Christi
¢ ist, sollen alle Glidubigen sie hochschitzen und liebend an ihr teilnehmen, doch sie
miissen zugleich verstehen, dall die Aufgaben der Kirche sich noch bedeutend weiter
erstrecken.

Im zweiten Teil seiner Ansprache brachte Pius XII. unter dem Titel ,,Die Litur-
gie und der Herr“ eine Reihe von Erdrterungen iiber die Liturgie des MeBopfers
und den Herrn, der hier gleichzeitig Priester und Opfergabe ist, sodann iiber die richtige
Erklirung der Gegenwart Christi in der Eucharistie und iiber die theologisch-pasto-
rale Bedeutung der permanenten realen Gegenwart sowie iiber die nicht zu vergessende
Majestiit des Gottessohnes bei aller berechtigten Betonung der mittlerischen Funkiion
des Erlosers. Es sind breit ausgefiihrte Erorterungen mehr dogmatischer Art, die fir
das liturgische Denken richtungweisend sind und in mehreren Einzelfragen Ungenauig-
keiten und Miflverstéindnisse klaren bzw. entschieden zuriickweisen.

So wird schon unter dem ersten Untertitel ,,Actio Christi* sehr energisch und
zugleich mit Erinnerung daran, dafl die betreffende Frage bereits recht klar in der
Ansprache vom 2. November 1954 behandelt wurde, noch einmal jede Ungenauigkeit
und mifiverstindliche Verquickung der Fragepunkte beziiglich der sogenannten zere-
moniellen Konzelebration von Priestern zuriickgewiesen und schiirfstens der sakra-
mentstheologische Befund herausgestellt, welches némlich die Natur der Zelebrations-
handlung sei, wann man zelebriere und wer zelebriere. Die Frage nach der Natur der
Zelebrationshandlung ist eine andere als die nach der Teilnahme an den Friichten
des MeBopfers. Wenn man die ,Natur der Handlung® ins Auge faflt, ist es
ein Irrtum zu sagen, die Feier einer einzigen Messe, der hundert Priester anddchtig
beiwohnen, sei dasselbe wie hundert Messen, dievon hundert Priestern zelebriert werden.
Theologisch stellt sich nicht nur die Frage nach der Teilnahme an den Friichten des
MeBopfers, sondern fiir die Bestimmung der Tatsache, ob eine Zelebration oder eine
Konzelebration im eigentlichen Sinne vorliegt, geht es nickt darum zu wissen, welche
Frucht die Seele gewinnt, sondern welcher Natur der Akt ist, der gesetzt wird. Vollzieht
der Priester als Diener Christi die ,actio Christi se ipsum sacrificantis et offerentis®
oder nicht? Und diese ,,actio” vollzieht er auch bei der Konzelebration nur, wenn er
zusammen mit der inneren Absicht auch die duBlere Handlung vollzieht und vor allem
die Worte ausspricht, die die ,,actio Christi se ipsum sacrificantis et offerentis® her-



146 Aus der Weltkirche

stellen, d. h. die sakramentalen Worte iiber Brot und Wein: ,,Dies ist mein Leib —
Dies ist mein Blut.*

Unter dem zweiten Untertitel ,,Praesentia Christi* werden Unterschied und
richtiges Verhiltnis von Opferaltar und Tabernakel behandelt, die verschiedene und
doch in dem einen Christus geeinte Wertbedeutung des hl. Opfers und des Sakraments
der besténdigen Gegenwart. Der Akt des Opfers und der blofe Kult der Anbetung sind
verschieden, aber es ist der eine und gleiche Herr, der auf dem Altar geopfert und im
Tabernakel verehrt wird und der von da aus seine Segnungen ausspendet. Die Kirche
verteidigt immer den eucharistischen Anbetungskult, und auch der iiberzeugteste
Liturgiker muf} verstehen und ahnen kénnen, was der Herr im Tabernakel fiir die tief-
frommen Glaubigen bedeutet, ob es nun einfache oder gebildete Menschen sind. Nicht
zufrieden damit, den Gliubigen den Zugang zum Herrn im Tabernakel nicht zu er-
schweren, sollte sich die Liturgische Bewegung vielmehr bemiihen, sie immer mehr
dorthin zu bringen. Dem Papste gefillt die Neigung zu geringerer Hochschiitzung der
Gegenwart und Wirkung Christi im Tabernakel nicht. ,,Man begniigt sich mit dem
Opfer des Altares und man schriinkt die Bedeutung dessen, der es vollzieht, ein. Die
Person des Herrn muf} aber den Mittelpunkt des Kultes bilden, denn sie gibt den
Beziehungen zwischen Altar und Tabernakel Einheit und Sinn.“ Das theologische
Versténdnis der ganzen Eucharistie erschlieBt auch das Verstindnis fiir die kirchlichen
Vorschriften iiber die Aufbewahrung und Verehrung der Eucharistie und die Auf-
stellung des Tabernakels.

Der Hl. Vater zeigte sich sehr besorgt iiber eine gewisse spekulative Interpre-
tation der realen Gegenwart Christi in der Eucharistie, die ernsten Widerspruch ver-
diene und die darin bestehe, daB der wesenhafte aktuelle Inhalt der Gestalten von Brot
und Wein der ,,Herr im Himmel“ sei, mit dem die Gestalten ,eine sogenannte wirk-
liche und wesenhafte Bezichung des Enthaltens und Gegenwiirtigseins haben.” ,,Es
ist erlaubt, auch weiterhin Erklérungen und wissenschaftliche Interpretationen zu
suchen, aber sie diirfen nicht sozusagen Christus aus der Eucharistie weginterpretieren
und im Tabernakel nur noch eucharistische Gestalten iibriglassen, die eine gleichsam
wirkliche und wesentliche Beziehung zu dem wahren Herrn, der im Himmel ist, hitten.*

Ein letzter Untertitel ,,Infinita et divina maiestas Christi* soll uns ins
BewuBtsein rufen, dafl Christus nicht nur ,Mittler*, sondern wahrhaft Sohn Gottes
ist. ,,Darum kann die Gottheit Christi nicht irgendwie am Rande des liturgischen
Denkens bleiben. Es ist normal, daBl man durch Christus zum Vater gehe, weil Christus
der Mittler zwischen Gott und den Menschen ist. Aber er ist nicht nur Mittler, er ist
auch in der Dreifaltigkeit dem Vater und dem HI. Geist gleich . . . Die Betrachtung der
unendlichen, hochsten und gottlichen Majestit Christi kann sicher dazu beitragen, den
liturgischen Sinn zu vertiefen, und darum haben Wir eure Aufmerksamkeit darauf
hinlenken wollen.*

Der Papst beschloB} seine Rede mit einigen kurzen und mehr allgemein als Richt-
linien gedachten Hinweisen auf die richtige Haltung der Liturgie zur Vergangenheit
und auf ihre Stellung sowie ibre Bedeutung im heutigen kirchlichen Leben. Der in
diesem Zusammenhang formulierte und manchmal sehr einseitig unterstrichene Satz
iiher die lateinische Sprache sei in seinem wirklichen Kontext festgehalten: ,,Von
seiten der Kirche begegnet die gegenwirtige Liturgie einer Sorge um Fortschritt,
jedoch auch um Erhaltung und Verteidigung. Sie kehrt zur Vergangenheit zuriick,
ohne diese knechtisch nachzuahmen, und schafft Neues in den Zeremonien selbst, im
Gebrauch der Volkssprache, im Volksgesang und im Kirchenbau. Es wire trotzdem
iiberfliissig, noch einmal daran zu erinnern, da die Kirche schwerwiegende Griinde
dafiir hat, im lateinischen Ritus fiir den zelebrierenden Priester die unbedingte Ver-
pllichtung des Gebrauches der lateinischen Sprache fest aufrechtzuerhalten sowie auch,
. wenn der Gregorianische Gesang das heilige Opfer begleitet, daB dies in der Sprache
der Kirche geschehen muf.“

Die verschiedenen Aspekte der heutigen Liturgie finden das Interesse des HI.
Vaters, beansprichen aber auch seine Wachsamkeit. Er wiinscht aufrichtig das Fort-
schreiten der Liturgischen Bewegung und will ihr dabei helfen; aber es ist zugleich
seine Aufgabe, allem vorzubeugen, was eine Quelle von Irrtiimern oder Gefahren
werden konnte. Es ist ihm eine Freude und ein Trost zu wissen, daB er dabei auf die



Aus der Weltkirche 147

Hilfe und das Verstindnis der Liturgischen Bewegung zihlen darf. Vor allem durch
ihren ersten Teil ,,Liturgie und Kirche* wird die Ansprache vom 22. September 1956
jhren Platz unter den kirchlich-liturgischen Dokumenten der Neuzeit besitzen.

IV. Verschiedenes — Kurznachrichten

Seit der letzten Ubersicht ,,Aus der Weltkirche” sind zwei Mitglieder des Kardinal-
kollegiums gestorben. Zuerst, am 20. August 1956, Bernard Griffin, Erzbischof von
Westminster (London), im Alter von nur 57 Jahren. Der Verewigte gehorte zu der
groBen Kreation vom 18, Februar 1946, war also im Alter von 47 Jahren zum Kardinal
promoviert worden. Er war gebiirtig aus Birmingham und hatte seine theologischen
und kanonistischen Studien in Rom an der Gregoriana und am Apollinare vollendet.
Von 1938 bis 1943 war er Weihbischof in Birmingham,'und am 18. Dezember 1943
wurde er als Nachfolger von Kardinal Hinsley nach Westminster transferiert. Seit
Beginn seiner bischoflichen Titigkeit zeigte sich Bernard Griffin sehr aufgeschlossen
fiir die sozialen und internationalen Probleme, im Auslande genof er eine grofie Hoch-
schitzung. — Am 5. November 1956 starb im hohen Alter von 86 Jahren der besonders
in den ersten Nachkriegsjahren weltbekannte Kardinal Jules Saliége, Erzbischof
von Toulouse in Siidfrankreich. Auch er gehérte zu der beriihmten Promotion vom
18. Februar 1946. Seine Titigkeit entfaltete sich zuniichst wihrend 30 Jahren im Lehr-
fach, bis er Ende 1925 zum Bischof von Gap ernannt und bereits 1928 nach dem Metro-
politansitz Toulouse transferiert wurde. Kardinal Salidge nahm regen Anteil am reli-
giosen Aufbruch Frankreichs in den Nachkriegsjahren, und seine Stellung als GroB-
kanzler des Katholischen Instituts von Toulouse brachte ihn von selbst in Kontakt
mit den neuen theologischen Strémungen seiner Heimat. Durch den Tod der beiden
Purpurtriger Griffin und Salidge ist die Mitgliederzahl des 1953 vollzihligen Heiligen
Kollegs wiederum auf 60 gesunken.

Dem ,,Pipstlichen Jahrbuch 1957 entnehmen wir aulerdem folgende An-
gaben: Es gibt heute 10 Residenzial- und 5 Titularpatriarchate, 307 Residenzial-
metropoliten, 42 Erzbistiimer und 1232 Bistiimer. Titular-Metropoliten, -Erzbischéfe
und -Bischife zihlen wir 883, Prilaturen und Abteien ,,nullius® 79, Apostolische Ad-
ministraturen 12, orientalische Prilaturen mit Jurisdiktion 19, Apostolische Vikariate
206, Apostolische Prifekturen 122 und 7 Missionen ,,sui juris“. — In den 18 Jahren
seines Pontifikats konnte Pius XII. insgesamt 158 neue Erzbistiimer und Bistiimer
bestimmen, withrend 91 Gebiete zum Sitz eines Erzbischofs sowie 185 (meist Vikariate
und Prifekturen) zu dem eines Bischofs aufstiegen.

Der ,,Osservatore Romano® vom 18. Jinner 1957 veriffentlichte die Ernennung
des bisherigen Bischofs von Wiirzburg, Julius Dépfner, zum Bischof von Berlin.
Der Neuernannte ist 1913 in der Ditzese Wiirzburg geboren und wurde am 19. Olctober
1939 als Alumnus des Collegium Germanicum-Hungaricum in Rom zum Priester
geweiht; seine Studien an der Gregorianischen Universitit beschlof er mit dem
Doktorat der Theologie. Nach einigen Jahren Seelsorge wurde Dopfner Prifekt am
Knabenseminar Kilianeum und dann Subregens am Priesterseminar, bis er 1948 im
Alter von nur 35 Jahren das Amt eines Bischofs von Wiirzburg iibernehmen muBte.
Er ist auch heute noch der jiingste Bischof Deutschlands.

Aus einer Ansprache, die Pius XII. am 31. Dezember 1956 vor einer Pilgergruppe
bayrischer katholischer Lehrer hielt, wollen wir folgenden Satz festhalten:
.Es ist selbstverstindlicher Grundsatz nicht nur des streng demokratischen Staates,
sondern des Rechtsstaates iiberhaupt, daB, je stirker die Schule an den Staat gebunden
ist, von diesem um so peinlichere Riicksicht auf den Willen der Erzichungsberechtigten
genommen werden muf. In Threr Heimat gilt aber gerade fiir die Schule, durch die alle
Kinder gehen, die Volks- oder Grundschule, nicht nur das System des staatlichen
Schulzwangs, sondern dariiber hinaus das der staatlichen Zwangsschule, also das
System der stiirksten Bindung der Schule an den Staat. Daraus folgt fiir den letzteren
die Pflicht, im Ausbau des Schulwesens, ganz besonders in der Formung der Lehrkrifte,
die Erwartungen und den Willen der Erziehungsberechtigten gewissenhaft zu erfiillen.”



148 Aus der Weltkirche

Bei der Versammlung des deutschen Episkopats in Fulda vom 27. bis 29. Sep-
tember 1956 legte Kardinal Joseph Frings, Erzbischof von Kéln, einen ausfiihrlichen
Jahresbericht iiber das katholische Leben in Deutschland vor (vgl. Herder-
Korrespondenz, November 1956, S. 72—78). Aus diesem Bericht erfahren wir u. a.
iiber Priester- und Ordensberufe, dafl sich die Zahl der Theologiestudierenden in den
Jabren 1952 bis 1955 mit leichten Schwankungen bei 3800 hiilt (bei rund 21.000
Dibzesanpriestern), wihrend die Zahl der studierenden Ordenstheologen seit 1951 in
stindigem Wachsenist: 1395, 1471, 1612, 1703 (bei nicht ganz 6000 Ordenspriestern).
Bei den Ordensbriidern ist ein Zuwachs zu verzeichnen, soweit es sich um Priester-
genossenschaften handelt; einen allerdings katastrophalen Riickgang erleben die
reinen Briidergenossenschaften. Die weiblichen Orden und Genossenschaften zihlen
3911 Novizinnen im Jahre 1951, nur 3272 im Jahre 1954 und 3471 im Jahre 1955;
bedauerlich sei, dal} vor allem die Schulschwestern zuriickzugehen scheinen und daB3
z. B. in Kéln der geringe Nachwuchs kaum Abiturientinnen und damit kaum mehr
zukiinftige Studienassessorinnen umfasse. Insgesamt liegen die Nachwuchszahlen
in Priester- und Ordensberufen bei der Hilfte der Zahlen aus den guten Jahren 1934/35.
Es darf anderseits nicht iibersehen werden, daf3 die heutigen Nachwuchs-Jahrginge
bei weitem nicht mehr die Stiirke der damaligen Jahrgiinge haben. — Nach den An-
gaben des Kolner Kardinals muf} sich der deutsche Episkopat grifite Sorgen iiber das
Ansteigen der Mischehen machen: ,,Die Mischehen haben sich seit der Vorkriegszeit
im Verhéltnis zu den kathelischen Ehen verdoppelt. Von 4 Katholiken, die in die Ehe
gehen, geht einer in die Mischehe. Die Hilfte derer, die in die Mischehe gehen, verzichtet
von vornherein auf die kirchliche Trauung.*

Als Briider freuen wir uns iiber jede gute Nachricht, die wir vom katholischen
Leben in kommunistisch beherrschten Liéndern erhalten. Die Theologische Fakultiit
der Katholischen Universitdt von Lublin organisierte vom 21. bis 23. August
1956 Bibeltage fiir den polnischen Klerus, an denen sich mehr als 600 Priester aus
ganz Polen beteiligten. Das Generalthema hieB3: ,,Heilige Schrift und moderne Pastoral.”
Es ging vor allem um Ausbreitung und Vertiefung einer katholischen Bibelbewegung.
Zuschriften waren eingelaufen von P. Athanasius Miller O. S. B., Sekretiir der Piipst-
lichen Bibelkommission, und von P. Ernst Vogt S. J., Rektor am Pipstlichen Bibel-
institut in Rom. Auch in Polen ist das Interesse fiir die Hl. Schrift, das leider nicht
geniigend befriedigt werden kann, erfreulich gewachsen; darum ist es bedaunerlich,
dafl keine katholische Bibelvereinigung ausgebaut ist. Eine Ausstellung ,,Geschichte
der Bibel in Polen* sollte veranschaulichen, was man seit dem Druck des ersten pol-
nischen N. Testaments im Jahre 1556, also vor genau vier Jahrhunderten, unternommen
hat. Wir erfuhren auch, daB die Vorarbeiten fiir den I. Band einer Katholischen
Enzyklopédie abgeschlossen sind und daB demnichst die Universitit von Lublin die
Herausgabe der bisher in Krakau erscheinenden Zeitschrift ,,Biblische und Liturgische
Bewegung® hesorgen wird. Die Universitit soll ebenfalls mit der Organisation der Bibel-
bewegung in Polen betraut sein, und es soll eine billige Textausgabe des Neuen Testa-
ments gedruckt werden sowie auBlerdem eine Auswahl der schénsten Texte des Alten
Testaments. Die Konferenzen der Lubliner Bibeltage, in denen Pastoral und Wissen-
schaft abwechselten, werden auch das Schriftstudium in den Priesterseminaren giinstig
beeinflussen und auf diesem Wege reichere pastorale Frucht vorbereiten.



