Aus der Weltkirche 325

Tabernakel nach den liturgischen Vorschriften und in der dem Sakramente ange-
messenen wiirdigen Form aufgestellt werden.

5. Das Tabernakel mul} fest verschlieBbar und in allen Teilen sicher sein.

6. Das Tabernakel soll mit einem Konopeum bedeckt sein, wenn dort das Aller-
heiligste aufbewahrt wird ; davor muf} nach alter Tradition ein ,,Ewiges Licht* brennen.

7. Das Tabernakel soll in seiner Form dem Stil des Altares und der Kirche angepalit
sein; es soll von der bisher iiberkommenen Form nicht allzu sehr abweichen; es soll
nicht zu einem einfachen Behilter werden, sondern wirklich die Wohnung Gottes
unter den Menschen repriisentieren; es soll nicht geschmiickt sein mit ungebriuch-
lichen Figuren und Symbolen oder solchen, die die Verwunderung des Volkes erregen
oder die irrtiimlich ausgelegt werden kénnen oder keine Beziehung zum heiligsten
Sakrament haben.

8. Ausdriicklich werden verboten eucharistische Tabernakel, die auflerhalb des
Altares selbst aufgestellt sind, z. B. an der Wand, an der Seite, hinter dem Altar oder
in Kapellchen oder Siulen, die vom Altar getrennt sind.

9. Die gegenteilige Gewohnheit, was die Art der Aufbewahrung der Eucharistie
oder die Form des Tabernakels betrifft, kann nicht als erlaubt angesehen werden,
auller es handelt sich um hundertjihrige und unvordenkliche Gewohnheiten, wie
z. B. im Falle mancher Tabernakel nach Turm- oder Kapellchenart (Sakraments-
hiuschen). Diese Formen diirfen aber nicht wieder neu eingefithrt werden.

(»Decretum Urbis et Orbis* der Ritenkongregation vom 1. Juni 1957; AAS,
1957, Nr. 8, p. 425 s.)

Patron der Hohlenforscher. Papst Pius XII. hat in einem Apostolischen Schreiben
den hl. Benedikt zum Patron der Héhlenforscher erklirt. Die Wahl dieses Patrons .
wird damit motiviert, da der hl. Benedikt drei Jahre seines Lebens in einer Héhle
bei Subiaco in Italien in Gebet und Beschauung zubrachte. Der Brief des Hl. Vaters
weist darauf hin, es sei also naheliegend, den hl. Benedikt zum Schutze derer anzu-
rufen, ,,die unter dem Einsatz ihres Lebens die Tiefen der Erde fiir die Wissenschaft
erschliefen®. Die Wahl eines Patrones der Hiohlenforscher erfolgte auf eine Bitte
des Erzbischofs von Bologna, des Kardinals Lercaro. (AAS, 1957, Nr. 8, p. 401 s.)

Aus der Weltkirche
Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
I. Zwei piipstliche Rundschreiben

Am 16. Mai 1657 starb in Polen der Jesuit Andreas Bobola den Martertod. Er
wurde 1853 von Pius IX. seliggesprochen und 1938 von Pius XI. kanonisiert. Zum
300. Todestage des heiligen Blutzeugen verdffentlichte Pius XII. am 16. Mai 1957
die an den gesamten katholischen Episkopat adressierte Enzyklika ,,Invicti athletae
Christi®, die in ihrem ersten, lingeren Teil dem hl, Andreas Bobola huldigt, dann
aber, an den ,,polnischen Martyrer* ankniipfend, den Blick zu jenen Lindern wendet,
in denen die Kirche bedriickt wird. Es war keineswegs ein Zufall, dal die Veréffent-
lichung der Enzyklika mit dem Aufenthalt des Kardinals Wyszynski in Rom zu-
sammenfiel. Am 18, Mai legte Pius XII. dem polnischen Erzbischof, den er im Kon-
sistorium vom 12. Januar 1953 zum Kardinal kreiert hatte, den roten Hut auf. In der
Begleitung des Kardinals befanden sich der Bischof von Lodz, der Weihbischof von
Warschau und der Weihbischof von Gnesen (Baraniak), den der Papst e¢inige Wochen
spiiter zum Erzbischof von Posen ernannte.

Pius XII. spricht in der Enzyklika von den Gefahren, die der katholische Glaube
in manchen Lindern zu bestehen hat: ,,Nicht wenige kennen die evangelische Lehre
beinahe nicht, von anderen aber — und das ist schlimmer — wird sie giinzlich abge-
lehnt, da sie etwas Fremdes sei fiir die Menschen einer fortschrittlichen Welt, die auf



326 Aus der Weltkirche

dieser Erde alles ohne Gott und mithin durch sich selbst haben.” Daneben gibt es
jene, die aus den Herzen der Gliubigen den christlichen Glauben herausreifien wollen
und ein ungetriibtes irdisches Gliick verheilen. Doch schon die Erfahrung zeigt, daf3
sich chne Gott eine Welt des Friedens und des Gliickes nicht aufbauen lit. Und noch
immer wird behauptet, die christliche Lehre stehe im Widerspruch zur menschlichen
Vernunft. Wir miissen den Menschen zeigen, daf} die Lehre Jesu Christi, wie sie in der
katholischen Kirche verkiindet wird, kein ,iiberwundener und iiberholter* Standpunkt
ist, sondern eine lebendige Kraft sowie der einzige sichere und richtige Weg zur Wahr-
heit, zur Gerechtigkeit und zur friedlichen Einheit.

Je heftiger die Feinde Gottes und der christlichen Religion die von Jesus Christus
gestiftete Kirche bekimpfen, desto energischer miissen alle Katholiken fiir die Wahrheit
Zeugnis ablegen, auch wenn sie dadurch Schwierigkeiten oder Widerwirtigkeiten zu
tragen haben. Am 300. Jahrestag des Martyriums des hl. Andreas Bobola wendet sich
der Papst ganz besonders an die polnischen Katholiken, denen es zum Ruhme
gereicht, immerdar Christus und der Kirche treu zu bleiben. Den Bischéfen Polens
schreibt der HI. Vater: ,,Handelt starkmiitig, doch mit jener christlichen Festigkeit
des Geistes, die mit Klugheit, Umsicht und Weisheit verbunden ist. Bewahrt den
katholischen Glauben und die katholische Einheit! Der Glaube sei der Gurt eurer
Lenden; er werde in der ganzen Welt verkiindet und sei fiir euch und fiir alle der
Sieg, der die Welt iiberwindet.

Wir gehen wohl kaum fehl, wenn wir vermuten, dal die Enzyklika ,Invicti
athletae® stiirker veranlat war durch den Besuch des Kardinals Wyszynski in Rom
als durch das dritte Zentenar des Todes des hl. Andreas Bobola. In dem Rate, der den
Polen gegeben wird, Festigkeit mit Klugheit zu paaren, diirfte zum mindesten eine
indirekte Billigung der Haltung des polnischen Episkopats im vergangenen Herbst
gesehen werden. :

Einen zweiten Rundbrief, und zwar in franzosischer Sprache, erliel Pius XII.
am 2. Juli 1957. Er beginnt mit den Worten ,,L.e pélerinage de Lourdes* (Die
Pilgerfahrt nach Lourdes) und ist an den Episkopat Frankreichs gerichtet ,bei Ge-
legenheit des ersten Zentenars der Erscheinungen der seligsten Jung-
frau in Lourdes®. Die erste dieser Erscheinungen fand am 11. Februar, die letzte
am 16. Juli 1858 statt. Fiir néichstes Jahr sind in Lourdes ganz grofle Gedenkfeierlich-
keiten vorgesehen.

Der erste Teil des pipstlichen Rundbriefes beschreibt die Entwicklung der Wall-
fahrten nach Lourdes und das Wohlwollen des Hl. Stuhles fiir diesen welthekannten
Gnadenort. Im zweiten Teil, den wir hier festhalten wollen, werden die Lehren gezogen,
die sich aus den Erscheinungen in Lourdes ergeben. Diese Lehren sind ein treues Echo
der evangelischen Botschaft und offenbaren den packenden Kontrast zwischen den
Urteilen Gottes und der nichtigen Klugheit der Welt. In Lourdes hat Maria zur Bufle
aufgerufen und Gebete fiir die Siinder verlangt. Zugleich hat sie Barmherzigkeit und
Verzeihung verheiflen. Lourdes war ein Aufruf zur Bekehrung. Welcher Segen wiirde
fiir die Menschheit fliissig werden, wenn wir diesen Aufruf zur Heiligung horen wollten!
Die Jahrhundertfeier der Erscheinungen in Lourdes wird nur dann ihren Sinn erfiillen,
wenn wir iiberall die Lehren von Lourdes erfassen und leben!

Dazu geniigt jedoch die persénliche Bekehrung der Pilger nicht. Die Bischéfe
miissen ihre Gliubigen ,,zu einer gemeinsamen Bemiihung um die christliche Erneu-
erung der Gesellschaft anspornen®, Die Welt, die heute so viele Hoffnungen niihrt,
kennt auch eine ,gewaltige Versuchung zum Materialismus“. Es ist nicht nur der
Materialismus jener verurteilten Philosophie, die der Politik und Wirtschaft eines
Teiles der Menschheit die Priigung gibt. Es ist auch der Materialismus der Geldsucht,
deren Verheerungen immer zunchmen und das Leben der Viélker entscheidend beein-
flussen. Es ist der Materialismus des Kérperkultes, der iibertriebenen Sucht nach
Annehmlichkeiten und der Flucht vor jeder Strenge des Lebens. Er fiihrt anderseits
zur Geringschiitzung des menschlichen Lebens, das sogar schon vor der Geburt ver-
nichtet wird. Der Materialismus liegt in dem ungeziigelten Streben nach Vergniigen,
das sich ohne Scham produziert und auch die noch reinen Seelen verfithren will.
Egoismus und Ungerechtigkeit berauben die Menschen ihrer Rechte, und der Kern



Aus der Weltkirche 327

der Lebensauffassung ist die alleinige Hinkehr zum materiellen Wohlstand und zur
irdischen Befriedigung.

Einer Gesellschaft, die in ihrem offentlichen Leben oft Gottes hochste Rechte
abstreitet und die menschliche Seele preisgibt, hielt die seligste Jungfrau ihre Warnung
entgegen. Die Priester, die aufmerksam geworden sind, mdgen ohne Furcht die grofien
Heilswahrheiten verkiinden. Eine Erneuerung ist nur dann dauerhaft, wenn sie in
den unverbriichlichen Grundsitzen des Glaubens wurzelt. Maria erwartet von uns,
daf} wir den Menschen den echten und herben Weg der Bekehrung zeigen, in Geduld
und Liebe, aber ohne Verschleierung der evangelischen Forderungen. Bei Maria
werden wir es lernen, nur dazu zu leben, um der Welt Christus zu schenken, aber
auch, geduldig die Stunde Jesu zu erwarten und am FuBe des Kreuzes zu bleiben.

Zusammen mit den Priestern sind alle Glaubigen berufen, am Werke der Erneue- .
rung mitzuarbeiten. Wer kann nicht noch mehr als bisher fiir Gottes Sache tun? Da
sind zuniichst die Gott geweihten Seelen, denen unter der Fithrung Mariens der sieg-
reiche Kampf gegen die verschiedenen Siichte aufgetragen ist; ihre Waffen sind Gebet,
BufBle und Liebe. Eine sehr hohe Aufgabe fillt den christlichen Familien zu, die auch
eingeladen werden, sich dem Unbefleckten Herzen Mariens zu weihen, um in immer
stiirkerem MafBe lebendige Zellen der sozialen Erneuerung und der apostolischen Aus-
strahlung zu werden. Uber den Kreis des Familienlebens hinaus haben die verantwor-
tungsbewuBten Christen im beruflichen und biirgerlichen Leben ein ausgedehntes
Betitigungsfeld. Sie werden zuerst das eigene Gewissen von falschen Urteilen und
egoistischen Haltungen reinigen und die Echtheit ihrer Nachstenliebe priifen. Die
Christen aller Klassen und Linder miissen sich in der Wahrheit und in der Liebe
begegnen, das Mifltraven und die MiBverstindnisse beseitigen. ,,Sonder Zweifel ist
das Gewicht der sozialen Strukturen und des wirtschaftlichen Druckes, das auf dem
guten Willen der Menschen lastet und ihn nicht selten lihmt, ganz gewaltig. Doch
wenn es wahr ist, wie Unsere Vorginger und Wir selbst immer eindringlich betont
haben, daB die Frage des sozialen und politischen Friedens fiir die Menschen zuerst
eine moralische Frage ist, dann wird keine Reform fruchtbar, keine Ubereinkunft
dauerhaft sein ohne eine Anderung und Reinigung der Gesinnungen. Daran erinnert
uns Unsere Liebe Frau von Lourdes in diesem Jubeljahr.*

Hier noch die SchluBsitze des Rundbriefes: ,,Die Gottesmutter dringt bei ihren
Kindern in Frankreich und in der ganzen Welt darauf, sich selbst zu reformieren und
mit allen Kriften fiir das Wohl der Welt zu arbeiten. Die Christen werden vor dem
Aufruf der Gottesmutter ihr Ohr nicht verschlieBen, sie werden zu Maria gehen:
Ipsam sequens, non devias; ipsam rogans, non desperas; ipsam cogitans, non erras;
ipsa tenente, non corruis; ipsa protegente, non metuis; ipsa duce, non fatigaris; ipsa
propitia, pervenis (S. Bernardus).*

II. Probleme der Zeit

1. Es wird viel geschrieben und geredet iiber die Menschheit der Zukunft im
Zeitalter der Automation oder der ,zweiten technischen Revolution®. Auch
Pius XII. hat schon mehrmals auf die menschlichen und sozialen Probleme der Auto-
mation hingewiesen, Am ausfithrlichsten beschiftigte er sich mit den diesbeziiglichen
Fragen in einer Rede, die er am 7. Juni 1957 vor Vertretern der christlichen Arbeiter-
vereine Italiens hielt. ,,Die Automation und die Welt der Arbeit* hiel das Thema,
das die Delegierten der Arbeitervereine auf einer nationalen Studientagung behandelten.
In der Einleitung seiner lingeren Ansprache kennzeichnete der Hl. Vater die Auto-
mation als ein Zukunftsbild, das sich bald als VerheiBung, bald als Bedrohung vorstellt.
Es sei allen anzuraten, dieses unaufgehellte Gebiet nicht nur als Wissenschaftler und
Techniker, sondern auch als Soziologen und als Christen zu betreten, da bereits eine
unrichtige Stellung des Problems verhiingnisvolle Auswirkungen sowohl auf die
materiellen wie die sittlichen und geistigen Wertgebiete hitte, die iibrigens fir den
Menschen unzertrennlich sind.

Pius XII. beschrinkte sich in seiner Rede auf drei Punkte, die jedoch unbegrenzte
Ausblicke gestatten: 1. Automation als etwaiges Bild der menschlichen Zukunft. —
2. Automation und Volkswirtschaft. — 3. Automation und berufliche Vorbildung.



328 Aus der Weltkirche

Ist die Automation das Bild fiir die Zukunft der Menschheit? — ,Die
Biicher und Artikel, die iiber die Automation handeln, geben nicht selten den Eindruck,
als ob die Automation eine vollstindig neue Periode in der Menschheitsgeschichte
erdffne.” Man sieht in der Automation die Moglichkeit, nicht blof die Wirtschaft,
sondern auch das Leben des Menschen selbst und der menschlichen Gesellschaft von
Grund auf umzuwandeln, Das Wort ,,Automation® scheidet die Geister in Optimisten
und Pessimisten beziiglich der Zukunft des Menschen, da mit ,,Automation® wesent-
lich mehr gemeint ist als Mechanisierung, Rationalisierung und Gebrauch automatischer
Maschinen. Pius XII. glaubt, man miisse das ,,vollstindig Neue“, das im Namen der
Automation erwartet werde, darin sehen, dal man den Naturwissenschaften eine ganz
neue Stellung im Aufbau des menschlichen Lebens zuweisen solle, eine wirklich zentrale
Stellung. Durch die Automation erwartet man sich eine Welt, die vollstindig das Werk
des Menschen sei, so dall der mit den exakten Wissenschaften ausgeriistete Mensch
als Gestalter und autonomer Herr der Welt anftreten wird. Der HL. Vater will nicht mit
Verstiegenheiten und Ubertreibungen abrechnen, sondern objektive Untersuchungen
zu Fragen empfehlen, iiber die bereits 30.000 Abhandlungen erschienen seien, ohne daf}
bisher eine befriedigende Definition der Automation erarbeitet wurde. Vorwiegend
begniigt man sich mit Beschreibungen des automatischen Produktionsprozesses bis
hinauf zur ,,Fabrik chne Menschen.*

Wer als gldubiger Christ seinen Glauben durchdenkt, wird mit Bewunderung vor
den Werken des Schiopfergottes stehen, also auch vor der GrioBe des von Gott stammen-
den Menschengeistes und seiner mit Hilfe der Naturkriifte gewonnenen Errungenschaf-
ten. Doch dafl die Automation als neuer Typus der Lenkung der materiellen Produk-
tionskriifte von selbst das Leben des Menschen und der Gesellschaft radikal indern
werde, das mdchten vor allem jene behaupten, die, dhnlich wie der Marxismus, der
irrigen Ansicht huldigen, daf} der technischen Seite des menschlichen Lebens und den
technischen Arbeitshedingungen die grundlegend entscheidende Bedeutung zukomme.
Wird nicht vielmehr die Entwicklung durch die ,,Totalitit des Menschen in der Ge-
sellschaft® und mithin durch eine Vielheit von Faktoren, die mit der menschlichen Ganz-
heit verbunden sind, bestimmt, und wird der technische Faktor anders als in diesem
Rahmen wirksam ? Der ,,technische Faktor kann sich auf lange Dauer nicht iiber den
Sinn der Wirtschaft und des sozialen Lebens iiberhaupt hinwegsetzen, Die Welt der
Arbeit ist nicht zu einer ,,blinden Annahme der Automation als eines unabwendbaren
Schicksals“ genditigt. Die Automation ist einer der Zukunftsfaktoren, aber fiir sich
allein weder determinierender noch zwingender Faktor, noch verleiht er dem Menschen
die Macht, zum Demiurgen einer vollstindig von ihm gestalteten Welt zu werden.
In der Bewunderung des weitreichenden Einflusses der Automation auf die Lenkung
der materiellen Produktionskrifte wurzelt der Gedanke, man kénne im Zeitalter der
Automation an Hand eines festen Programms das Leben der menschlichen Gesellschaft
s0 ordnen, daf3 der Mensch sich seine Welt selbst ,,schaffe®. Doch fiir die soziale Wirk-
lichkeit und ihre gesicherte Ordnung sind statistische und mathematische Programme
nicht hinreichend; es miissen zur Bewiltigung der sozialen Wirklichkeit auch die
Erkenntnisse aller Geisteswissenschaften, bis hinauf zur Theologie, herangezogen
werden. Man kann also nicht ohne Einschrinkungen behaupten, daf die Automation
das Bild der nenen Zukunft der menschlichen Gesellschaft sei. Zu seinem Gliick bleibt
der Mensch immer in Grenzen eingefaft, die ihm von der Natur oder, um es genauer
zu sagen, von der gottlichen Wahrheit gezogen sind.

Ziemlich ausfiihrlich erging sich Pius XII. auch iiber die zweite Frage: Auto-
mation und Volkswirtschaft. Selbst wenn man sie nur als neue Produktions-
methode betrachtet, ist die Automation ein heikles Problem. Man darf niimlich nicht
technische Produktivitit mit wirtschaftlicher Produktivitit gleichsetzen. Die Frage
wird immer wieder lauten: ,,Erreichen wir auch eine wirkliche Steigerung der volks-
wirtschaftlichen Produktivitiit ?* Die Ausbreitung eines allgemeinen materiellen und
menschlichen Wohlstandes ? Hier stellen sich viele Fragen, und selbst dort, wo die
Voraussetzungen fiir die Automations-Methode am weitesten gedichen sind, geht man
mit grofler Vorsicht zn Werk und begniigt sich vorliufig mit teilweisen Automationen,
Es fehlt noch die Erfahrungsbasis, um die Auswirkungen einer radikalen Automation
auf die echte nationalskonomische Produktivitiit zu errechnen. Jedes Volk hat auBer-



Aus der Weltkirche 329

dem noch andere Aufgaben zu losen als den rein technischen Produktionsfortschritt,
der nicht die Gesamtheit der verfiigharen Kapitalien beanspruchen darf. Nicht an
letzter Stelle ist das mit der Automation sehr wahrscheinlich verbundene Problem
gesteigerter technischer Arbeitslosigkeit ernst zu erwiigen. Auch eine blof} zeitweilige
Steigerung der Arbeitslosigkeit kann fiir einzelne Lander zur untragbaren Last werden,
der eine ganze Generation zum Opfer fallen kénnte. Es ist schlieBlich zu bedenken,
daf} eine restlos auf dem Boden der Automation aufgebaute Volkswirtschaft viel ver-
wundbarer ist als Ganzes und viel weniger anpassungsfihig in Krisenzeiten.

Wir wollen es bei diesen Feststellungen des HI. Vaters bewenden lassen, die
einen ruhigen Realismus verraten und uns anregen, die Automation nach ihren
verschiedenen menschlichen, sozialen und wirtschaftlichen Aspekten durchzudenken.
Es geht um den Menschen selbst als ,,menschliche Person.*

2. Unsern Lesern ist es lingst bekannt, wie entschieden sich Papst Pius XII.
fiir die européische Einigung einsetzt. Zweimal in den vergangenen Monaten
hatte er Gelegenheit, zu dieser Frage das Wort zu ergreifen.

Am 27. April empfing der HL Vater 600 Mitglieder der ,,Pax Romana*, zu denen
er iiber die Aufgaben der katholischen Intellektuellenin der Weltgemein-
schaft sprach. Viele Menschen kénnen sich nicht von der Furcht befreien, daf die
Vereinigung, auf die man mit groBen Schritten zustrebt, mit Gewalt vollzogen werde
und daf} die michtigsten Gruppen der gesamten Menschheit ihre Hegemonie und
Weltanschauung aufzwingen. Ein Christ kann gegeniiber der Entwicklung der Welt
nicht gleichgiiltig bleiben. Wenn er sich unter dem Druck der Ereignisse in eine immer
enger werdende Gemeinschaft gestellt sieht, ist er sich dessen bewuBt, daB die vom
Schopfer gewollte Einigkeit zur Einheit der Geister und Herzen im gleichen Glauben
und in der gleichen Liebe fiilhren muB. Er kann nicht nur, er muB} sogar bei der Ent-
wicklung dieser sich bildenden Gemeinschaft mitarbeiten. Alle Menschen sind seine
Briider. Die katholischen Intellektuellen tragen eine universale soziale Verantwortung
fiir die Ausstrahlung der christlichen Wahrheit und ihre konkrete Anwendung auf alle
Gebiete. Diese Verantwortung ist noch gréBer wegen der Verwirrung der Gesellschaft,
wo wesentliche Fragen meist beiseite geschoben werden, sei es bei tiglich auftauchenden
Fragen oder bei Entscheidungen von weltweiter Auswirkung, die fiir die politische,
soziale und kulturelle Ausrichtung der Linder oder Kontinente ausschlaggebend
sind. Die Mitarbeit der Katholiken ist in allen Einrichtungen wiinschenswert, die
in Theorie und Praxis das Naturrecht respektieren. Die Katholiken werden
versuchen, das Naturgesetz in der rechten Hinsicht zu behaupten und durch ihr
aktives Mittun jene Aufgabe zu erfiillen, die der gottliche Meister mit der des Salzes
und Sauerteigs vergleicht. Sie werden in den Vereinigungen, die sich um universale
menschliche Ziele bemiihen, groBziigige Seelen und hochbegabte Geister finden, die
imstande sind zu verstehen, daB eine geeinigte Gesellschaft den absoluten Wert der
menschlichen Personlichkeit voraussetzt.

In der ersten Junihilfte waren etwa 1000 Parlamentarier aus 16 Nationen, vor
allem aus den sechs Liindern der Europiischen Gemeinschaft fiir Kohle und Stahl,
in Rom zu einem ,Furopa-KongreB* vereinigt. Anwesend waren u.a. Robert
Schuman, einer der Viiter der Europa-Bewegung, und André Frangois-Poncet, vor dem
2. Weltkriege franzgsischer Botschafter in Berlin. Der Hl. Vater empfing die Kongres-
sisten am 13. Juni in einer grolen Audienz. Die franzésische Ansprache, die Pius XII.
bei dieser Gelegenheit hielt, war eine driingende Mahnung, die Einigung Europas ohne
Verzug durchzufithren. Mit hochstem Interesse verfolgt der Papst jeden Fortschritt
des europiischen Gedankens und alle konkreten Bemiihungen, die gemacht werden,
um die Einigung Europas anzubahnen. Er freute sich 1952 iiber das Entstehen der
Europiischen Gemeinschaft fiir Kohle und Stahl. Die Idee einer Europaischen Vertei-
digungsgemeinschaft vermochte sich leider nicht durchzusetzen, und man muBte sich
vorldufig mit der Formel einer Westeuropiischen Union begniigen, die jedoch keine
geniigende Basis fiir eine wirkliche Staatengemeinschaft ist. Der neue Auftrieb, den
die Europa-Idee im Friihjahr 1955 erhielt, fithrte zu der am 25. Miirz 1957 in Rom
getitigten Unterzeichnung des Euratom und des Gemeinsamen Marktes. Obschon
diese neue Gemeinschaft sich auf das wirtschaftliche Gebiet beschriinkt, vermag sie



330 Aus der Weltkirche

dennoch zwischen den Mitgliedstaaten das BewuBtsein der gemeinsamen Interessen
zu verstirken. :

Entscheidend fiir die Zukunft ist die Konstituierung einer europiischen po-
litischen Autoritiit, die mit wahren Machtbefugnissen ausgestattet ist, so dal sie
zur Trigerin wirklicher Verantwortung wird. Im Bereich der Moglichkeit lige heute
schon eine gemeinsame europiische AuBenpolitik; sie wird unumginglich in einer
Welt, die sich immer stiirker der Blockpolitik verschreibt. Ausgangspunkte fiir eine
solche AuBenpolitik sind vorhanden, aber es fehlt das wirksame Instrument zur Aus-
arbeitung und Durchfithrung der Programme, Der Papst sprach auch iiber die Europa-
Afrika-Verbindung: ,,Es scheint uns notwendig, dal Europa in Afrika die Moglichkeit
bewahrt, seinen erzieherischen und formenden Einflul auszuiiben. Auf dieser Basis
muB Europa eine groBziigige und umfassende materielle Hilfe gewihren, die dazu
beitriigt, das Lebensniveau der afrikanischen Volker zu heben und die natiirlichen
Reichtiimer dieses Kontinents auszuwerten. Dadurch wird Europa beweisen,
daB seine Bemithungen um die Bildung einer Staatengemeinschaft weder eine ego-
istische Abkapselung anstreben noch auf bloBe Verteidigung gegen &ulBlere Michte
ausgerichtet sind.* :

Das so oft zerrissene und blutende Europa braucht eine Einheit, die ihm gestattet,
seine geschichtliche Sendung fortzusetzen. Die menschlichen Gesellschaften sind stets
im Werden, immer auf der Suche nach einer besseren Form, und oft kénnen sie nur
dadurch iiberleben, dafB} sie untergehen und schiéneren sowie fruchtbareren Formen der
Zivilisation das Feld 6ffnen. Fiir jede dieser Formen besitzt das Christentum Elemente
des Wachstums und der Festigung.

3. Vor italienischen Juristen sprach Pius XII. am 26. Mai iiber die christliche
Hilfe, die wir den Strafgefangenen zu bringen haben. Wir wollen aus dieser Rede die
Erklirungen, die der HL. Vater iiber das Verh#ltnis von Schuld und Strafe gab,
hervorheben. Dieses Thema hat der Papst schon mehrmals vor katholischen Juristen
angeschnitten, um gegeniiber einseitizen Anschauungen eine klare Linie zu ziehen.

Wirkliche Strafe setzt immer eine vorhergehende Schuld voraus. Es ist verkehrt,
zu rasch von Schuld zu sprechen; es ist aber auch verkehrt, und das ist heute die Gefahr,
iiberall die wirkliche Schuld zu lengnen. Die moderne wissenschaftliche Psychologie
zeigt uns, wie in bestimmten Fillen die Verantwortung stark vermindert ist. Aus den
Ergebnissen dieser Psychologie méchte man nun schluBfolgern, daBl die konkreten
Moglichkeiten freier Entscheidung und mithin die wirkliche Verantwortung auf ein
sehr enges Minimum reduziert sind. Gegeniiber einer solchen unbegriindeten Verall-
gemeinerung ist zu sagen, daB die grole Mehrheit der Menschen nicht blof die wurzel-
hafte Fiahigkeit, sondern auch die konkrete Moglichkeit besitzt, eine freie Entscheidung
zu treffen und fiir das eigene Handeln verantwortlich zu sein. Es ist zu zeigen, wo die
Freiheit aufhért, und nicht, wo sie beginnt. So urteilt zusammen mit dem Gemeinsinn
auch die gesunde Vernunft. i

Was nun die Strafe betrifft, so hat sie als von der &ffentlichen Gewalt verhiingt
ohne Zweifel einen rechtlichen und positiv-rechtlichen Charakter. Aber dieser positiv-
rechtliche Aspekt 1iBt sich nicht vollstiéindig vom moralischen Aspekt der Strafe tren-
nen, denn jedes menschliche Recht hat seine letzte Grundlage im gittlichen Recht.
Gott verhiingt Strafen zur Siihne fiir die Schuld und zur Wiederherstellung der ver-
letzten Ordnung. Doch die géttlichen Strafgerichte verfolgen noch andere Ziele, und
nicht selten in erster Linie. Die von Gott verhiingten Strafen sind oft mehr ,,medici-
nales” als ,,vindicativae*; sie mahnen den Siinder, seine Schuld und die Unordnung
seines Handelns zu bedenken, und bereiten so die Bekehrung vor, die auch ihre soziale
Tragweite hat. Die durch das menschliche Recht verhiéingte Strafe miifite gleichfalls
stets nach ihrer doppelten Funktion als ,,poena medicinalis* und ,,vindicativa® .er-
wogen werden. s

4. Die 44, ,,Soziale Woche Frankreichs* fand Mitte Juli in Bordeaux statt.
Das zur Behandlung gestellte Thema hiefl ,,Familie 1957“. Durch Mgre. Angelo
Dell’ Acqua, Substitut im Staatssekretariat, lieB der HL. Vater am 9. Juli ein Schrei-
ben an den Prisidenten der Sozialen Woche richten, das recht warm anerkennt, was die
Katholiken Frankreichs in den letzten Jahrzehnten fiir die Gesundung der Familie
taten, Das vatikanische Schreiben hebt hervor, daB in allen sozialen Klassen mutige



Aus der Weltkirche 381

christliche Familien entstanden, die an die Gnade des Ehesakramentes glauben und
vor einer kinderreichen Familie nicht zuriickschrecken. Es gibt in Frankreich Familien
mit hoher Spiritualitit, deren Beispiel anziehend wirkt. Dieser Fortschritt ist sehr
erfreulich, besonders wenn diese christlichen Familien apostolisch und sozial aufge-
schlossen sind. Daneben gibt es jedoch Familien, die nicht das geniigende Verstiindnis
fiir die Bediirfnisse der christlichen Gemeinschaft aufbringen, und leider finden wir
noch zahlreiche unter den besten Familien, die bis heute die Notwendigkeit einer
Familienaktion verkennen.

Bei der Freude iiber den Fortschritt sind wir nicht blind fiir die Gefahren, die
unaufhérlich die Familie bedrohen, so die Ehescheidung mit ihren Folgen, eine ver-
kehrte Eugenik und die Versuche zur Erleichterung des Neomalthusianismus. Die
Wohnungskrisis in Frankreich dauert an, und die Erziehungspolitik nimmt wenig
Riicksicht auf die Rechte der Familie. Die auflerhiusliche Arbeit der Miitter und im
allgemeinen die Schwierigkeiten des hiiuslichen Lebens erschiittern oft den Bestand
der Familien. Die seit Beginn des Jahrhunderts sich vollzichende Entwicklung entzieht
der Familie immer stiirker ihre traditionellen Funktionen und bringt sie in steigende
Abhingigkeit von der Gemeinschaft. Es gibt Veréinderungen der sozialen Struktur,
die sich aufdriingen; anderseits darf die Familie nicht zum Opfer der ,,Sozialisation*
werden. Die hiusliche Gemeinschaft besitzt naturrechtlich die Prioritit vor der biir-
gerlichen Gemeinschaft. Diese Wahrheit muBl heute klar betont werden, weil die Fa-
milie, wie schon gesagt, in vielfache Abhéngigkeit geraten ist. Der Staat muf} die Familie
schiitzen und er mul} sie deshalb zuerst als Familie achten und ihren Eigenbereich
anerkennen. Eure Soziale Woche, die sich ,,Die Familie* als Thema gestellt hat, muBl
das Problem der Stellung der Familie und ihrer Entfaltung als Familie in der heutigen
Gesellschaft griindlich, konkret und positiv erwigen. Die &ffentlichen und privaten
Initiativen miissen die Festigung der Familiengemeinschaft anstreben, ihr Lebens-
potential heben und sie tiberall unterstiitzen, ohne sich an ibre Stelle zu setzen,

IIl. Verschiedenes — Kurznachrichten

Der Hl. Vater empfing am 23. Mai in feierlicher Audienz den neuen Botschafter
der Deutschen Bundesrepublik, den Grafen Dr. Rudolf Strachwitz, der sein
Beglaubigungsschreiben vorlegte. Zugegen waren die Botschaftsrite Dr. Rudolf Salat
und Prilat Josef Hofer sowie die beiden Sekretiire Siefker und FaBbender. Der Papst
unterhiclt sich lingere Zeit mit dem neuen Botschafter in seiner Privatbibliothek und
iibermittelte die besten Wiinsche fiir den Herrn Bundespriisidenten, die Regierung und
das deutsche Volk. Der neue Botschafter ist Katholik. !

Der ,,Osservatore Romano* brachte am 24. Juli die Mitteilung, dal Helmut
Wittler, Generalvikar der Dibzese Osnabriick, als Nachfolger des so tragisch gestor-
benen Franziskus Demann zum Bischof von Osnabriick ernannt wurde. Der noch
relativ junge neue Bischof hat seine philosophisch-theologischen Studien an der
Gregorianischen Universitit in Rom als Alumnus des Collegium Germanicum-Hun-
garicum persolviert,

Ein am 21. Juni im ,,0sservatore Romano® erschienener Artikel 1ift noch einmal
erkennen, welche Bedeutung man im Vatikan der Errichtung der Apostolischen
Internuntiatur in Addis Abeba beilegt. Sehr ausfiihrlich wird beschrieben, wie
der Internuntius Mgre. Josef McGeongh dem Kaiser Haile Selassié sein Beglaubi-
gungsschreiben vorlegte. In seiner Antwort auf die Begriilungsansprache des Inter-
nuntius unterstrich Haile Selassié den christlichen Charakter Athiopiens: ,,Ihre Sen-
dung als Vertreter eines der chrwiirdigsten Zweige des christlichen Glaubens ist iiber-
aus erhaben. Athiopien seinerseits steht so treu zum Christentum wie wenige Volker
der Erde. Wir empfangen Sie an Unserem Kaiserlichen Hofe als Abgesandten des
geistlichen Vaters von Millionen von Christen aller Welt und Wir versichern Sie Unseres
wohlwollenden Interesses und der Unterstiitzung Unserer Regierung bei der Durch-
fithrung IThrer hohen Mission.*

Zu der Enzyklika ,Fidei donum® iiber die Missionen in Afrika (21. April
1957) schrieb Kardinal Celso Costantini am 9, Mai im ,,Osservatore® einen Kommentar,
der u. a. den zahlenmiBigen Aufschwung des Katholizismus in Afrika hervorhob.



332 Aus der Weltkirche

Siidlich der Sahara gab es 1901 ungefdhr eine halbe Million Katholiken; im Jahre
1927 war diese Zahl auf 2,7 Millionen angestiegen, und 1955 wurden auf demselben
Gebiet rund 15 Millionen Katholiken und 2,9 Millionen Katechumenen geziihlt (12 und
2 Prozent der Gesamtbevolkerung; protestantische Christen gibt es 8 Prozent; die
Mohammedaner beziffern sich auf 18,6 Prozent). Mit Recht darf Kardinal Costantini
schreiben, daB wir in diesen letzten Jahrzehnten einen wirklich erstaunlichen Fort-
schritt erleben.

GroBes Interesse weckte nicht bloB in Frankreich der Besuch, den der franzé-
sische Staatspridsident René Coty am 13. Mai dem HIL Vater abstattete. Es
war ein offizieller und feierlicher Besuch. In der Begleitung des Prisidenten befand sich
u. a. AuBenminister Christian Pineau. René Coty trug die Abzeichen des Allerhochsten
Christusordens, den ihm Pius XII. am Tage vorher verliechen hatte, Das personliche
Gesprich zwischen dem HI. Vater und dem franzosischen Staatsprisidenten dauerte
ungefihr drei Viertelstunden. Es ist unméglich, irgendwelche prizise Vermutungen
iiber den Inhalt dieses Privatgespriiches, dessen lange Dauer auffiel, zu machen.
Waurde die Frage eines moglichen Konkordats angeschnitten? Sprach man iiber die
Einigung Europas oder iiber das fiir Frankreich so brennende Afrikaproblem und die
diesbeziigliche Haltung eines Teiles der franzosischen Katholiken ? Jedenfalls darf
nicht vergessen werden, daB auch in Frankreich der Staatsprisident eigenmichtig
nicht die geringste politische Verbindlichkeit eingehen kann. Seit den Tagen Napo-
leons hatte keine Begegnung zwischen einem franzisischen Staatsoberhaupt und dem
Papste stattgefunden. Verschiedene franzosische Zeitungen und politische Persin-
lichkeiten sahen das Zusammentreffen des Présidenten mit dem Oberhaupt der Katho-
lischen Kirche sehr ungern, weil es ihrer reichlich iiberholten laizistischen Einstellung,
die in jeder Begegnung mit der Kirche eine Gefahr wittert, wenig entsprach. In Frank-
reich wurde zu Beginn unseres Jahrhunderts das Napoleonische Konkordat mit dem
HI. Stuhle gekiindigt, und seither besteht im Lande der ehemals ,,iltesten Tochter der
Kirche* absolute Trennung zwischen Kirche und Staat. Doch schon bald nach dem
ersten Weltkriege geschahen Schritte zur Anbahnung eines erneuerten freundlichen
Verhiltnisses zwischen der franzésischen Republik und dem Vatikan. Die beidersei-
tigen diplomatischen Beziehungen funktionieren reibungslos. Als Kardinal Pacelli
1935 und 1937 als Pipstlicher Legat nach Frankreich kam, wurde er offiziell von der
Regierung empfangen und geehrt; beim Tode Pius’ XI. fand der Radikalsozialist Edu-
ard Herriot als Priisident des Parlaments sehr anerkennende Worte fiir den Verstor-
benen, und vor einigen Jahren iiberreichte der sozialistische Staatsprisident Vincent
Auriol dem zum Kardinal ernannten Nuntius Valerio Valeri das rote Birett. Prisident
René Coty ist iibrigens praktizierender Katholik, und kein Durchschnittsfranzose
wird ihm das iibelnchmen. Frankreich ist nicht ohne Nachwirkungen durch lange
Jahrhunderte die ,ilteste Tochter der Kirche* gewesen, und niichstes Jahr wird es
mit Glanz das erste Zentenar der Erscheinungen in Lourdes feiern. Nach dem Privat-
gesprich mit Coty hielt Pius XII. vor den anwesenden Franzosen eine kurze Rede, die
zuerst auf das Bedeutsame des franzosischen Staatsbesuches hinwies, der sich in die
»jahrhundertealte Geschichte der Beziehungen zwischen dem HIl. Stuhl und der sehr
edlen franzosischen Nation einreiht®. Der Besuch des Priisidenten erinnert an den
Rubhm Frankreichs und an die Tugenden der Vorfahren; er weckt aber auch Hoffnungen
und ist ein giinstiges Vorzeichen fiir die Zukunft Frankreichs auf den Bahnen der Ehre.
Frankreich war immer fruchtbar an Helden und Heiligen und es war stets ein einzig-
artiger Herd des Denkens und des Forschens. Seine Gaben der Klarheit und Logik
fithrten in der gliicklichsten Weise zu jener Schau des Universums, wie sie auch aus
dem Evangelium flieBt. Daher jenes Gleichgewicht des Geistes und des Gefiihls, das
den unvergleichlichen Wert des franzdsischen Klassizismus ausmacht! Frankreich
verfiigt iiber ein vielfiltiges Arbeitsfeld, das der kommenden Generation die Gele-
genheit bietet, die aus der Vergangenheit ererbten Anlagen in neuen Lebensformen
zu entfalten. Durch den Christusorden, mit dem der Hl. Vater den Priisidenten aus-
zeichnete, wollte er die hohen Verdienste ehren, die René Coty im Laufe seines Lebens
erworben hat. Doch diese Auszeichnung soll zugleich ein Symbol und ein Wunsch sein,
daB niimlich die Lehre Christi, die fiir alle Vélker eine unversiegliche Quelle von Licht,
Zivilisation und Liebe ist, iiberall in Frankreich erstrahle und es zu den héchsten



Aus der Weltkirche 3338

friedlichen Errungenschaften fithre, die der ganzen Menschheit zum Wohle und zum
wahren Fortschritt gereichen.

Doch liflt uns das Erfreuliche des Staatsbesuches Cotys die Sorgen nicht ver-
gessen, die den franzisischen Episkopat wegen der anhaltenden Krisein der Katho-
lischen Aktion bedriicken. Schon iibers Jahr giirt diese Krise, die in der Dachorga-
nisation aller Jugendverbinde begonnen hatte. Am 9. Mai dieses Jahres traten der
Generalaumonier und die drei Leiter der christlichen Pfadfinder fiir die dlteren Jahr-
ginge zuriick, und am 12. Mai folgten die 80 Generalsekretire der minnlichen und
weiblichen Christlichen Studentenjugend. In beiden Fillen waren die Griinde #hnlich,
niamlich politische Stellungnahmen, vor allem zur Algerienpolitik, mit denen sie sich
in Widerspruch zu dem von leitender Stelle gewiinschten oder befohlenen Prinzip der
Enthaltung von politischen Stellungnahmen setzten. Es geht bei dieser Krise um
die grundsitzliche Frage, ob eine christliche Jugendorganisation, auch wenn sie als
letztes Ziel die ,,Evangelisation® ihres Milicus verfolgt, auf ,,Erziehung®, d. h. auf die
Anleitung zur Anwendung der christlichen Lehre in allen Bereichen des praktischen
Lebens, verzichten konne oder ob nicht gerade die Jugend ihrer Mitglieder eine solche
Erziehung verlange. Im Sinn der Kirche ist die Katholische Aktion eine Bewegung
der , Evangelisation®, die selbstverstindlich zur Bewiiltigung aller Lebensprobleme
aus christlicher Verantwortung anleiten soll, jedoch ohne sich als solche in einem so
schwierigen Bereich wie der Politik in bestimmten Fragen auf bestimmte Ldsungen
festzulegen. Der einzelne kann und soll sich hier gemil seiner Einsicht und seinem
Gewissen engagieren. Angesichts der entstandenen Schwierigkeiten bringt der franzo-
sische Episkopat seit Oktober 1956 in Erinnerung, daB} die spezialisierte Katholische
Aktion ein organisiertes Laienapostolat in einem bestimmten Lebensmilien ist in Zu-
sammenarbeit mit dem Apostolatsauftrag der Kirche. Die Katholische Aktion der
Jugend sei von der Hierarchie immer als eine erzicherische Bewegung betrachtet wor-
den, deren Aufgabe es sei, ihren Mitgliedern die ganze Aushildung zu geben (also auch
soziale und politische Erziehung), die sie auf ihre zukiinftigen Aufgaben und Pflichten
in der Gesellschaft vorbereitet. Der Apostolatsbegriff der Katholischen Aktion hildet
fiir die soziale und politische Erziehung der Jugend kein Hindernis. Anderseits muf} die
Unterscheidung zwischen Katholischer Aktion und sozialer und politischer Aktion
begriffen werden. Die Erfahrung bestitigt, daB auch die legitimsten Aktivititen im
weltlichen Bereich, auch wo sie nicht zu gefihrlichen Verwirrungen fiihren, die Akti-
visten der Katholischen Aktion schnell aufzehren und die Bewegung selber in Gefahr
bringen, den Primat ihrer religiosen und apostolischen Ziele zu opfern und die Ordnung
der Ziele selbst auf den Kopf zu stellen, wenn man sich nicht unaufhérlich den eigent-
lichen Gegenstand der Katholischen Aktion ins Gedichtnis ruft. Die Versammlung
der franzosischen Erzbischofe und Kardinile erinnerte die jungen Fiihrer der Katho-
lischen Aktion daran, daB sie ,,vor der Schranke der Probleme rein politischer
Technik haltmachen* miifiten. Es liegt der Hierarchie ganz auBerordentlich am
Herzen, die Freiheit der Christen in diesem Bereich freier Entscheidungen zu bewahren
und die Unabhiingigkeit sowie die Einheit der Bewegungen der Kathelischen Aktion
vor all dem zu schiitzen, was schon seinem Wesen nach die Moglichkeit mit sich bringt,
die Christen zu spalten und sie in Opposition zueinander zu treiben. Die franzdsischen
Bischife haben tiefreichende Griinde, sich in Frankreich an diese Weisheitsregel fiir
die Katholische Aktion zu halten, wihrend sie zugleich die Christen eindringlich auf
ihre Pflicht verweisen, sich im iibrigen mutig im sozialen und politischen Leben einzu-
setzen. Wenn sich auch die Katholische Aktion iiber und auflerhalb der Parteipolitik
hilt, so hat sie doch immer den Auftrag gehabt, eine soziale Mission im Dienste des
Gemeinwohls, der ,,groBen Politik” im besten Wortsinn, zu erfiillen, d. h. dem Gemein-
wohl des Staates die besten Dienste zu leisten, ohne sich einer bestimmten Politik
zu verschreiben.

Wie ist es in Frankreich um den Priesternachwuchs bestellt ? Wenn
der Bestand des Klerus zwischen 1926 und 1946 zuriickgegangen war, so liBt sich seit
zehn Jahren eine Aussicht auf Besserung (mit einer gewissen Vorsicht) feststellen.
Die Zahl der Priester nahm in diesen zehn Jahren um 1357, d. h. um 2,8 Prozent,zu,
wobei jedoch zu beriicksichtigen ist, daBB in der gleichen Zeit die Bevolkerung Frankreichs
um 6,2 Prozent gewachsen ist. Das Wachstum liegt ganz beim Ordensklerus (-+ 1417),

»Theol.-prakt. Quartalschrift” IV. 1857 22



334 Literatur

wihrend der Dibzesanklerus zahlenm#Big ein wenig (— 60) zuriickging. Angesichts
all der Aufgaben, die der franzosische Klerus zu bewiltigen hat, geniigt jedoch der
Nachwuchs bei weitem nicht. So wird z. B. die Seelsorge an hiheren Schulen und Kol-
legien durch eine ganz unzureichende Zahl von Priestern wahrgenommen, Was das
bedeutet, moge die Tatsache beleuchten, daB nur ein Fiinftel der franzésischen Schul-
jugend vom katholischen Schulwesen erfaBt wird. Fiir die Didzese Lyon beklagt
Kardinal Gerlier einstweilen einen erheblichen Mangel an Nachwuchs: ,,Man muf} rund
hundert Priester weniger erwarten, wihrend man deren fiinfzig mehrbrauchte. Man wird
sich mehr darum kiimmern miissen, daB Laien Aufgaben und Werke iibernehmen,
die den Klerus zum Schaden der eigentlich priesterlichen Funktionen iiberlasten.*

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Altenhifer Ludwig, Mit Leib und Seele . . . P. Pius Keller, Reformator des
Augustinerordens in Deutschland, 1825—1904. (132.) Ein Titelbild. Wiirzburg 1954,
Augustinus-Verlag. Leinen DM 4.—, kart. DM 3.—.

Bender Ludovicus O.P., Potestas ordinaria et delegata. Commentarius
in Canones 196—209. (VII et 207.) Roma—Parigi—New York—Tournai (Belgio)
1957, Desclée & Ci.

Brinktrine Johannes, Die Lehre von der Gnade. (265.) Paderborn 1957, Verlag
Ferdinand Schéningh. Brosch. DM 14. —, Leinen DM 16. —, Theologenausgabe DM 14.—.

Bulst Werner S.J., Verniinftiger Glaube. Die geschichtlichen Grundlagen
des Glaubens an Christus. (143.) Berlin 1957, Morus-Verlag. Kart. DM 3.80, Lei-
nen DM 6.40.

Bulst Werner S. J., Wir beten an. Eucharistische Andachten fiir das Kirchen-
jahr. 6. Aufl. (304.) Kevelaer, Butzon & Bercker. Leinen DM 4.40.

CATALOGUS Canonicornm regularium Ordinis Praemonstratensis S.P. Norberti
Canoniae Plagensis (Schligl in Austria sup.). Autore Laurentio Préll ab anno funda-
tionis 1218—1885, ad Jubilaeum Abbatiae (1957) protractus et editus a Cajetano
Lang, Abbate eiusdem Canoniae. Lincii 1957, Typis Landesverlag. Sumpt. Can. Plag.

Der Romerbrief, iibersetzt und erklért von Otto Kufl. Erste Lieferung (Rém 1, 1
bis 6, 11). (VII u. 320.) Regensburg 1957, Verlag Friedrich Pustet. Brosch. DM 13.50.

Die Kirche und die Welt des Arbeiters. Wiener Seelsorgertagung vom 2, —4. Jénner
1957. Herausgegeben von Prilat Dr. Karl Rudolf. (144.) Wien 1957, Seelsorger-
Verlag im Verlag Herder. Kart. S 38.—.

Doctor Communis. Acta et Commentationes Pontificiae Academiae Romanae
s. Thomae Aquinatis. II—III: Studia juridica et oeconomica. (p. 133—256.) Romae,
Officium Libri Catholici. 1956 — Vol. IX.

Donck, E. van der, Lectionarium voor de Zon- en Feestdagen. (228.) Mechelen
1957, Uitgeverij H. Dessain. Leinen geb.

Déorpinghaus, P.Paul SSS., Die Abschiedsreden Jesu. Problem und —
Losung ? (52.) Rottweil am Neckar, Emmanuel-Verlag. Kart. DM 1.80.

Eder Karl, Die katholische Erneuerung. (Sonderdruck aus: Historia Mundi.
Ein Handbuch der Weltgeschichte in zehn Bénden. Band VII: Ubergang zur Moderne,
S. 114—160). Bern, Francke-Verlag.

Edith Stein. Schwester Teresia Benedicta a Cruce, Philosophin und Karmelitin.
Ein Lebensbild, gewonnen aus Erinnerungen und Briefen durch Schwester Teresia



