
r . AT A AFE

a

Mitteilungen
und Verlust rechnet un das a  C Dase  ın ach weltinnerlichen Gesichts-
punkten regelt, ändert. Wie sollte aus der labilen Arbeitswoche die stabile
Arbeitswoche werden, solange der Sonntag DUr dem Menschen un! seinem
Fortschrıtt, nıcht aber seiner ursprünglichen, christlichen Bestimmung, Tag
des Herrn se1n, dient ? Der Sonntagsbetrieb bedarf der Einschränkung.
Der Sonntagsverkehr, die Sonntagsarbeit mussen auf die dringendsten Lebens-
bedürfnisse reduzıert werden. Der Vormittag des Sonntags muß dem (Jottes-
dienst Verfügung gestellt werden.

Wır demnach den Sonntag wieder n Tag (5ottes machen un
ıh: der Ehre (sottes und nıcht allein dem des Menschen dienstbar
machen. Wo die hre (Gottes Z Sonntag verkümmert, dort ıst die Folge
unvermeılıdbar, daß auch das Wohl des Menschen Frage gestellt ıst. Der
Sonntag ıst ja mıt seınen entsetzlichen Katastrophen un!: Verkehrsunfällen
der gTrO  € Unglückstag der OC geworden. Wie mancher hat ach den VOI -

schiedenen Veranstaltungen, den sportlichen Wettkämpfen Ü, dgl., die meıst
am Sonntag ausgetragen werden, abends aufgeatmet und „Gott ge1l
Dank, ist dieser Sonntag wieder vorbei!“ Statt der Erholung und der Er-
NEUCTUNG des Menschen haben solche Wochenendveranstaltungen Ruin
der Gesundheit vieler geführt. Umgekehrt ist der Sonntag dort, die
hre (+ottes ZU Zael at, auch der Tag, in dem der Mensch wıeder ach der
Last der Arbeıt Mensch wird Wer den Sonntag wıieder /AM Tag des Herrn
macht, reitet den Menschen VOor dem Versinken ın der Vermassung und der
Betriebsamkeit. Er rettet den enschen au  N der Verkrampfung 1m Materiellen,
befreit ıhn VOo  - seiıner Versklavung das rdıische Was (So0tt geweiht wurde,
das rag seıne Zinsen auch 1m Dıiesseits. W arum liegt ıber der SaNnzCch Arbeıt
der Menschen NUsSseres Zeitalters der ucC der Vergeblichkeit und der Er-
folglosigkeit ? W arum ıst alles, was schaffen, VOo Krieg und VOo  > der
Geldentwertung beschattet Weil die sechs Arbeitstage sechs Nullen gleichen,
solange nıcht mıt dem gottgeweihten Sonntag die positıve Zahl hınzugesetzt
wıird

Herrischried beı Säckingen Baden) Anselm Rüd
Die zentralen Gewalten des Priestertums. (Zum 1550 Todesjahr des

Johannes Chrysostomus, gest. 407) Johannes „Goldmund” 1sSt als der große
Prediger der Weltstädte Antiochien und Konstantinopel 1ın die Geschichte
eingegangen. 1ele kennen ih: DUr als „Moralprediger” un!: übersehen ganz,
daß die Kırche iıhm den Titel „Doctor eucharistiae“ zuerkennt, w as wohl
unmöglıch ware, wenn Johannes Chrysostomus’ Gedankenwelt DUr ethisch
bestimmt ware. enige Kiıirchenväter Augustinus ausgenomm :' haben
über die sakramentale Christusgemeinschaft 1ın der Kommunion, über die
schauervoll erhabene un! doch froh machende un DUr 1m des
ymnus TIa  are Wirklichkeit des Meßopfers Schönes gr wıe der
„Goldmund

Vor em eın VO:  - großer Begeisterung getragenes Werk „Über das
Priestertum“ kennzeichnet eine Frömmigkeıt, die VOoO.  5 der kultmystischen
"Tiefe ostchristlicher Väter bestimmt ıst. 1€ Johannes hrysostomus die
zentralsten Vollmachten des christlichen Priestertums sieht, zeigt 1m vlerten,



Mitteilungen

fünften un!: sechsten Kapiıtel des dritten Buches über das Priestertum. Im
ersten Kapıtel dieses Buches führt aus, daß das Priesteramt höher
schätze als alle Ämter un! Ehrenstellen der VWelt, Ja er als das Könıgtum
und daß es die Seite der Würde der nge stelle. Zur Begründung se1lıner
en Wertschätzung des Priestertums als eıner hıimmlischen, Von Gott selbst
stammenden ınrıchtung zahlt dıe einzelnen Gewalten auf, die dem Priester
verliehen sind. Was PT darüber agen at, gehört ZU. G(Gediegensten und
Vollendetsten, Was Je über das Priestertum überhaupt geschrieben wurde.

1€ erhabenste Vollmacht des Priesters 1s 1e, das eucha-
ristıische pfer darzubringen (3 Buch, Kap.) Johannes Chrysostomus
stellt fest, das Priesteramt ‚Wäar auf Erden verwaltet wird, daß iıhm aber
der Rang einer hımmlıschen inrıchtung zukommt. Denn ke  1ın Mensch, eın
Engel, kein Erzengel und keine geschaffene Macht hat eingesetzt, sondern
der araklet, der Tröstergeist, selhbst hat gestiftet. Er hat Menschen, die
och Fleische leben, bevollmächtigt, den Dienst vVvVon Engeln verrichten.
Aus diesem TUN! muß der Priester eın se1n, als ob 1m Himmel selbst
iınmiıtten der Engelmächte stünde. Der 1mM Abendland Von Augustinus oft
betonte Gedanke, daß der Priester gleich Christus als Mittler zwıschen Gott
und den Menschen steht, hat Johannes Chrysostomus veranlaßt, den prlester-
lichen Dienst als einen engelgleichen Dienst betrachten.

Johannes Chrysostomus vergleicht das neutestamentliche Priestertum
mıt dem alttestamentlichen und stellt fest, daß das ersteré unvergleichlich
bedeutungsvoller und verehrungswürdiger ist. Er sa „Wenn du sıehst,
wıe der Herr geopfert daliegt un! w1ıe€e der Priester VOTL dem pfer steht und
betet und wıe alle mıt jenem kostbaren Blute gerötet werden, glaubst du da
noch, unter den Menschen se1n un!' auf en 711 weiılen Fühlst du dich
nıcht vielmehr gleich ın den Himmel entrückt Wirfst du nıcht jeden fleisch-
lichen Gedanken der Seele VO  b un! schaust diıe himmlischen Dinge mıt
lauterem Herzen und reinem (Gemüt wunderbarer Anblick! wunderbare
Menschenliebe Gottes! Der mıt dem Vater 1ın der öhe thront, wird

jener Stunde VO  - den Händen aller erfaßt. Und sıch selbst denen
dar, die iıh umfassen un! umfangen wollen: das tiun dann aber alle mıt den
Augen. Scheint dir DU, das der Verachtung wert oder derartıg se1n, daß
jemand sıch stolz darüber rThaben fühlen könnte 9“ Deutlicher hätte Johannes
Chrysostomus die reale Gegenwart und den wirklichen Opfercharakter der
hl Eucharıiıstie ohl nıcht aussprechen können. Mit Recht enn ıhn die
Kirche daher „Doctor eucharistlae”, Lehrer der Eucharistie.

Wenn ohannes Chrysostomus 1er davon spricht, daß - „jeden
fleischlichen Gedanken der Seele“ VOo  en S1C. werfen muß, sıcht INa.  b sıch
den VOo  > Kaiser Justin 11 20605—578 gedichteten „Cherubshymnus“ der
Chrysostomusliturgie erınnert, ın dem heißt „Wir wollen alle Sorge des
Lebens ablegen als solche, die den König des Ils erwarten, der unsichtbar
VO  - der Leibwache der himmlischen Scharen begleitet wırd"”. In der Jakobus-
liturgie el 1m „Cherubshymnus“ ähnlıich: „Alles sterbliche Fleisch
schweige, stehe mıt Furcht und Schrecken un hege keinen iırdıschen Gedanken,

kommt ja der König Mit dem Erscheinen der himmlischen Mächte,



Mifleüüngén 41

dıe den Könıg des Ils begleiten, MUu. €es Irdische, müssen alle fleischlichen
Gedanken als unvereinbar erscheinen.

Wenn Johannes Chrysostomus ann schreibt: „Der mıt dem Vater 1ın
der öhe thront, wird ın jener Stunde VOo  > den Händen er erfaßt“,
zeıgen diese Worte die damalıge Praxıs des K ommunionempfanges auf,

Zeugnisse 1m Kapıtel des Büchleins „De mYysteruns” und ın
Cyrills VOo  > Jerusalem mystagogischen Katechesen V, 21) erhalten sind.
Ebenso weıst die Chrysostomusschrift „Quod NO  — indigne accedendum sıt
(Migne 898) auf diese altchristliche Praxis hın „Wenn du m  ;  }  > Altare
gehst, breite nıcht die an aus, sondern lege die linke and unter die
gehöhlte Rechte und, gleich als wolltest du einen König aufnehmen,
pfange mıtgrößter Ehrfurcht denLeib Christi1“* Im Unterschied VOo  >derheutigen
Praxıs des Kommunionempfanges nahmen die Gläubigen damals den Leib
des Herrn auf der offengehaltenen rechten and

Im folgenden erinnert Johannes hrysostomus das Opfer des Elıas,
der, VOo ehrfürchtig schweigenden olke umrıngt, allein betet, während
plötzlich Feuer VO: Himmel fallt un: das Opfer ZUIMN allgemeinen Erstaunen
verzehrt. Erhabener als dieser Vorgang ıst das euchariıstische OÖpfer. Denn
ler fallt auf das des Priesters nıcht Feuer, sondern der €  ge Geist
selbst VOo Himmel auf die Erde era Das Gebet des Kanons bittet darum,
daß diıe Gnade auf das Opfer herabfalle, daß durch cdieses die Seelen aller ent-
flammt werden, daß 81€ ın hellerem Glanze erstrahlen als 1m Feuer DC-
läutertes Sılber. Johannes Chrysostomus ist gewiß, keine menschliche
Seele diese Opferflamme, ohne vernichtet werden, würde, ame  .
nıcht die go  C  € Gnade menschlicher Ohnmacht ılfe.

Die Straf- oder Binde- und Lösegewalt. Außer dem schauer-
vollen Amte des OÖpferdienstes, urc das eın Mensch aus Fleisch und Blut
dem seligen und reinen göttlichen Wesen sich nähern darf, gibt och andere
zentrale ollmachten der Priester, die himmlischen Schätze verwalten,
eıne Machtfülle, die Gott weder Engeln och Erzengeln anverirau at.
Denn ZUuU diesen wurde nıcht gesagt: „Was iıhr auf Erden bindet, soll auch 1m
Hımmel gebunden se1n, und was iıhr löset, soll gelöst eın (Matth. 138, 18).”
Während irdische Herrscher NUur Leiber binden vermögen, umschlingt das
Band, das Priester binden, die Seelen und reicht bis den Himmel. Gott
bestätigt 1m Himmel, w as die Priester hıer auf Erden wirken. Damit gab
Christus ıhnen Gewalt über den Himmel. Johannes Chrysostomus führt das
Wort Christı an: „Denen ihr die Sünden erlasset, denen sıind s1€e erlassen;
denen ıhr 881e behaltet, denen sınd s1€ behalten (Joh 20, Der Vater hat
das Gericht dem Sohne übergeben, der Sohn aber hat diese Gewalt den Priestern
übertragen. Es ıst, als waren diese schon ın den Himmel un hätten
die menscC.  ıche Natur bereits abgelegt, als wären 81€ ihrer Leidenschaften
ledig. Um diesen edanken verständlich machen, erinnert Johannes
Chrysostomus eınen önıg, der einem seıner Untertanen die Gewalt erteilt,
enschen der Freiheit berauben und 1nNns Gefängnis werfen oder iıhnen
die Freiheit zurückzugeben un s]ı1e au  MN dem Gefängnis erlösen. Jedermann
WUur  de einen VOo Könıg bevorzugten Mann bewundern un! achten. Wem



K HR  A

Mitteilungen
aber Gott ıne hohe Vollmacht erteilte, den muß ochachten un ehren.
Denn ohne dieses Amt würden WIT weder des Heils och der verheißenen Güter
teilhaftig.

Die Heilsnotwendigkeit des priesterlichen Amtes mıt sgeiınen das eıl
begründenden Vollmachten chließt Johannes Chrysostomus den Worten
Christi: „Niemand annn 1n das Himmelreich eingehen, se1l denn wieder-
geboren aus dem W asser und dem Heiligen (zeiste (Joh. Y 5)s ” und „Wenn
ıhr das Fleisch des Menschensohnes nicht eßt und eın Blut nıiıcht trinkt,
habt ıhr das en nicht 1n euch (Joh. 6, 59) Wenn Taufe un Eucharistie
die Heilmittel sind, die u  ] durch die Priester verwaltet werden können,
sınd die Priester tatsächlich die Heilsvermittler; ohne s1e kann nıemand der
ölle entrinnen, die 1M Hiımmel hinterlegte Krone erlangen.

Väter des Lebens. Natur un! Gnade, Geburt un Wieder-
geburt sınd jene Großtaten Gottes, die die natürliche un!: übernatürliche
Eixistenz des Menschen grundlegend bestimmen. Das übernatürliche Leben
wiıird egründe durch die Taufe, das Sakrament der Wiedergeburt, ohne das
77 uns nıchts genützt hätte, geboren werden, wıe 1m Exsultet der Oster-
nacht 1ın der römischen Liturgie el Johannes Chrysostomus nenn daher
die Taufe „geistliche enun! die Priester, die das Leben ın der Taufe
> erscheinen ıhm als „Väter”. Deshalb sınd 816 ehrwürdiger als die
Väter des natürlichen Lebens, weil das übernatürliche en das natürliche
erragt Haben die natürlıchen Väter s dem Blut und ach dem Willen
des Fleisches gezeugt, sind jene die Priester die Ursache unserer

Geburt Gott, der seligen Wiedergeburt un! der Gotteskindschaft Zur
Erklärung verweıst Johannes Chrysostomus och einmal auf das alttesta-
mentliche Priestertum. Dieses erklärt die VOo Aussatz (rereinıgten für reın,
das neutestamentliche Priestertum hat die Vollmacht, nıicht eıiınen aussätzıgen
Leıb, sondern eıne unreine eele nıcht DUr für reın erklären, sondern völlig

reinıgen.
VWie leibliche Eltern strafen und wohltun können, kommt auch den

Priestern sowohl die (Gewalt strafen als auch die Vollmacht wohlzutun
Zwischen leiblicher und geistlicher Vaterschaft ıst eın Unterschied w1ıe
zwıschen dem gegenwärtigen und zukünftigen en Leibliche Vaterschaft
zeugt NUur für dieses zeitlich begrenzte Leben, geistliche Vaterschaft jedoch
für das zukünftige Daseıin.el Vaterschaft vermäaß den physischen Tod
nıcht abzuwehren, geistliche Vaterschaft hat dagegen schon oft Notleidende
und dem Untergang ahe erettet, indem 81€ die eıinen gelinde bestrafte, die
die anderen VOLr dem Fall durch Belehrung und Gebet bewahrte

Der Seelenarzt für eiblich Kranke. Priester sind nicht
Väter des Lebens der nade, s1e en auch ärztliche Vollmachten,
wenn der infolge VOo  > Sünden vVvVon Krankheit befallen ıst. Im Teil
des Kapitels des Buches spricht Johannes Chrysostomus VOoO.  >} der prie-
sterlichen Vollmacht, Arzt der Seelen für jene Zu se1n, die kranken und sıechen
Leibes sind. (+ emeint ıst die Vollmacht, durch die die Priester die hl. lung
Kranken spenden können. Er erinnert die Worte bei Jakobus (3; 14)
„Ist einer krank unter euch, rufe die Priester der ırche, un!: 816e sollen



a  E  N “ YYaR- P

Mitteilungen

ber ıhn beten, hn mıiıt Öl en 1m Namen des Herrn. Und das Gebet des
Glaubens wird den Kranken heilen, der Herr wird ıh aufrichten, und wenn

er Sünden begangen hat, werden 81€ ıhm nachgelassen werden.“ Diese Worte
führt Johannes hrysostomus al Zu zeıgen, daß der Priester auch ort
och Gewalt hat, irdische Gewalten ohnmächtig 81  d: 11 Kranken- und
Sterbelager des todverhafteten Menschen.

Die Gewalt des Wortes. Wer as, was Johannes Chrysostomus ber
den Priester als den ediger der ahrher 1m vierten Buch „Über das
Priestertum” ausführt, auf sıch wıirken 1äßt, hat den Eindruck, daß auch das
Wort selbst, das der Priester als Prediger verwaltet, ıne Art Sakramentale ıst.
Der Priester enkt den Leib Chrıistı, die ırche, durch das lebendige Wort.
Dieses Wort braucht er gegenüber den Feinden der irche, den Irrlehrern
und chismatikern. uch Zweifler, Grübler 1m eigenen ager soll er belehren
können. uch Paulus brachte überall die ac des Wortes ın Anwendung
und hat seiıne Schüler azu angehalten, sıch jederzeıt des lebendigen Wortes
ZUTC Belehrung un!' Unterweisung, Z Zurechtweisung un! Widerlegung S

bedienen 1ın Erfüllung des Herrenwortes: „Wer die (+ebote hält un! lehrt,
der wird groß genannt werden 1m Himmelreiche.“ (Matth. ; 19.) Aus dieser
Aufforderung Christı geht hervor, daß das vorbildliıche en allein nıcht
genugt, sondern auch die mündliche Ermahnung notwendig ıst. Daran -
knüpfend, gibt Johannes hrysostomus eıne Theorıe der geistlichen Bered-
samkeıt und der Predigtkunst. Hier kommt der rühere griechische Rhetor

Wort, der aber als christlicher rediger zZu un spricht, dem n

das Urteil (Sottes un: das eıl der unsterblichen Seelen - tun ıst.

Ergebnis Große, zentrale Gewalten einst dem alttestamentlichen
Priestertum übertragen. Größer sind die Vollmachten des neutestament-
lıchen Priestertums. Denn dieses ıst erhabener, als eın Dienst der
Liturgie der nge verwandt 1st. Deshalb 1st ıne tiefe Ehrfurcht VOoOr diesem
Dienst nötiıg. Man darf sıch dieses Amt nicht anmaßen, nıiıcht unbescheiden
ach ıhm streben. Man muß sıch ıhm eher ın Demut entziehen. Fünf zentrale
Vollmachten sınd dem Priester übertragen: Die eT  € Gewalt, die dem
Priester gegeben ıst, ıst die arbrıngung des hl Meßopfers. elche Wiürde
un!| Hoheit geht VO Altare und seiınen großen Geheimnissen aus! Für uns,
die dieses Opfer täglich vollziehen, hegt die Gefahr nahe, das
Alltägliche für wohlfeil halten, die Ehrfurcht VOrLr dem erhabenen
Geheimnis verhieren. Daß sıch eın einfacher Priester nıcht z_gffieden geben

mıt der ihm anvertrauten W ürde, höhere Würden un:' Ämter anstrebt
und vergißt, daß eiıne höhere Würde als 16 priesterliche gibt. Selbst der
Papst und die Bischöfe en keine größere Gewalt als die, das Meßopfer

vollziehen. Sıe haben 5 exponlertere Stellungen innerhalb der Kirche ın
bezug auf deren Führung un! Wachstum. Die Strafgewalt, 16 Vollmacht,

bıinden un! lösen, ge. den größten Gewalten, weil s1e ım Himmel
sowohl Strafe wıe Aufhebung der Strafe g  1g macht. Die Priester
sınd geistliche Väter. Sie Leben ın den Seelen der Menschen.
Was die V  ater 1m Bereich des natürlichen Lebens sind, das sınd die Priester

Bereich des übernatürlichen, göttlichen ens Die Priester sind



Mitteilungen

auch Seelenärzte, insofern s1€e den eiblich Kranken die Hände 1m Sakrament
der hl Ölung auflegen und s]1e mıt salben, damıt ıhnen diıe Sünden vergeben
werden un das Gebet des Glaubens ıhnen Linderung verleihe. Die
Priester erwalten die Gewalt des Wortes. 1€8s ist die letzte zentrale Vaoll-
macht des Priesters. Diese Gewalt hat Johannes hrysostomus selhst zwölf
Jahre ın Antiochien als fruchtbarste Tätigkeit ausgeübt. Durch seıne Schriften
redet och heute als rediger uns,. VWır spuren darın och eLwas VOo  - der
Gewalt sge1ınes Wortes. Mit Recht ıst VOo  - der Kirche Patron der Pre-
1ger rklärt worden. Er hat verstanden, die Gewalt des Wortes ZU Besten
der Kirche verwalten.

Herrischried bei Säckingen Baden) Anselm Rüd
Das landesfürstliche Plazet In den österreichischen Erbländern. Unter dem

landesfürstlichen Plazet, dem placetum regıum, w1e meılstens genannt wird,
versteht iInNna  b die Kontrolle eiıner weltlichen Stelle der Regel des Königs
über Verfügungen eıner geistlichen Autorıität, namentlich der Päpste und
Bischöfe*). Die Inanspruchnahme dieses Rechtes seıtens des Landesfürsten-
LUums biıldet eınen wichtigen Markstein auf dem Wege Ur Ausbildung eınes
Staatskirchentums, dessen Höhepunkt Österreich der Hälfte des
18 Jahrhunderts erreicht wurde.

Die Anfänge des Plazets sind ıIn den Begınn des 15 Jahrhunderts
verlegen. Der betrübliche Zustand der Kirche während des großen Schismas

veranlaßte die einzelnen Staaten Europas, den Verordnungen der sıch
befehdenden Päpste Stellung nehmen un:' die Veröffentlichung VOo  - Bullen
und Dekreten für ıhren Territorialbereich entweder Zu genehmigen oder
verbieten‘®). Wohl versuchte aps Martin 1m Jahre 1413, diese Eingriffe
der Staatsoberhäupter 1n das kirchliche Wirkungsield als unbegründet S

verbieten, aber der Anfang für das königliche Plazet war gegeben. Das
moralische Ansehen des Papsttums wäar ın den Augen der weltlichen Poten-

derart gesunken, daß 81€ sıch ber das päpstliche Verbot hinweg-
seizen konnten. Bei der Festsetzung der Gallikanischen Kirchenfreiheiten
trıtt das königliche Vidimus abermals auf. In der französischen Liıteratur
der Folgezeit wird dieses Recht des Königs gegenüber der Kıirche immer wıeder
betont und hervorgehoben®).

In den österreichischen Erbländern hatten die Habsburger VeI-

standen, TE Rechte als Landesherren auf Kosten kirc  er Ansprüche
den Vordergrund tellen und frühzeitig die Grundlagen für eın Staats-
kirckhentum egen Es sel DUr das Nominationssrecht Kaiser Friedrichs 11L
(1439—1493) für die bestehenden un Ne  e errichteten Bistümer seiner Erb-
lande erwähnt. An der Schwelle der sogenannten Neuzeıt griff Kaıser Maxı-
miılıan —15 die Frage des placetum regıum auf. Als der damalige
aps Alexander VI ber den kaiserlichen Rat Heinrich von Hardegg den
Bann verhängte, befahl der „Jletzte Ritter“ der egierung der njiederöster-
reichıischen Ländergruppe, jeden verhaften, der dıe betreffende Bulle
das Land bringen oder dort verbreiten würde*). Wir sehen, daß Vorabend
der Reformation eın katholischer andesfürst über e1ıNe päpstliche Bulle
für seinen territorialen Machtbereich urzerhand eln Verbot erheß €eNSO


