Mitteilungen 39

und Verlust rechnet und das ganze Dasein nach weltinnerlichen Gesichts-
punkten regelt, iindert. Wie sollte aus der labilen Arbeitswoche die stabile
Arbeitswoche werden, solange der Sonntag nur dem Menschen und seinem
Fortschritt, nicht aber seiner urspriinglichen, christlichen Bestimmung, Tag
des Herrn zu sein, dient? Der Sonntagsbetrieb bedarf der Einschrinkung.
Der Sonntagsverkehr, die Sonntagsarbeit miissen auf die dringendsten Lebens-
bediirfnisse reduziert werden. Der Vormittag des Sonntags mull dem Gottes-
dienst zur Verfiigung gestellt werden.

Wir miissen demnach den Sonntag wieder zum Tag Gottes machen und
ihn der Ehre Gottes und nicht allein dem Wohle des Menschen dienstbar
machen. Wo die Ehre Gottes am Sonntag verkiimmert, dort ist die Folge
unvermeidbar, daB auch das Wohl des Menschen in Frage gestellt ist. Der
Sonntag ist ja mit seinen entsetzlichen Katastrophen und Verkehrsunfillen
der groBte Ungliickstag der Woche geworden. Wie mancher hat nach den ver-
schiedenen Veranstaltungen, den sportlichen Wettkimpfen u. dgl., die meist
am Sonntag ausgetragen werden, abends aufgeatmet und gesagt: ,,Gott sei
Dank, ist dieser Sonntag wieder vorbei!* Statt der Erholung und der Er-
neuerung des Menschen haben solche Wochenendveranstaltungen zum Ruin
der Gesundheit vieler gefiihrt. Umgekehrt ist der Sonntag dort, wo er die
Ehre Gottes zum Ziel hat, auch der Tag, an dem der Mensch wieder nach der
Last der Arbeit Mensch wird. Wer den Sonntag wieder zum Tag des Herrn
macht, rettet den Menschen vor dem Versinken in der Vermassung und der
Betriebsamkeit. Er rettet den Menschen aus der Verkrampfung im Materiellen,
befreit ihn von seiner Versklavung an das Irdische. Was Gott geweiht wurde,
das triigt seine Zinsen auch im Diesseits. Warum liegt iiber der ganzen Arbeit
der Menschen unseres Zeitalters der Fluch der Vergeblichkeit und der Er-
folglosigkeit ? Warum ist alles, was wir schaffen, vom Krieg und von der
Geldentwertung beschattet ? Weil die sechs Arbeitstage sechs Nullen gleichen,
solange nicht mit dem gottgeweihten Sonntag die positive Zahl hinzugesetzt
wird.

Herrischried bei Sickingen (Baden) P. Anselm Riid O. S. B,

Die zentralen Gewalten des Priestertums. (Zum 1550. Todesjahr des hl
Johannes Chrysostomus, gest. 407). Johannes ,,Goldmund® ist als der groBe
Prediger der Weltstidte Antiochien und Konstantinopel in die Geschichte
eingegangen. Viele kennen ihn nur als ,,Moralprediger und iibersehen ganz,
daB die Kirche ihm den Titel ,,Doctor eucharistiae® zuerkennt, was wohl
unmiglich wire, wenn Johannes Chrysostomus’ Gedankenwelt nur ethisch
bestimmt wiire. Wenige Kirchenviiter — Augustinus ausgenommen — haben
iiber die sakramentale Christusgemeinschaft in der hl. Kommunion, iiber die
schauervoll erhabene und doch so froh machende und nur im Jubel des
Hymnus erfahrbare Wirklichkeit des hl. MeBopfers so Schones gesagt wie der
»Goldmund®.

Vor allem sein von groBer Begeisterung getragenes Werk ,,Uber das
Priestertum“ kennzeichnet eine Frommigkeit, die von der kultmystischen
Tiefe ostchristlicher Viter bestimmt ist. Wie Johannes Chrysostomus die
zentralsten Vollmachten des christlichen Priestertums sieht, zeigt er im vierten,



40 Mitteilungen

fiinften und sechsten Kapitel des dritten Buches iiber das Priestertum. Im
ersten Kapitel dieses Buches fiihrt er aus, daB er das Priesteramt hoher
schiitze als alle Amter und Ehrenstellen der Welt, ja hoher als das Konigtum
und daB er es an die Seite der Wiirde der Engel stelle. Zur Begriindung seiner
hohen Wertschiitzung des Priestertums als einer himmlischen, von Gott selbst
stammenden Einrichtung ziihlt er die einzelnen Gewalten auf, die dem Priester
verliehen sind. Was er dariiber zu sagen hat, gehort zum Gediegensten und
Vollendetsten, was je iiber das Priestertum iiberhaupt geschrieben wurde.

1. Die erhabenste Vollmacht des Priesters ist die, das eucha-
ristische Opfer darzubringen (3. Buch, 4. Kap.). Johannes Chrysostomus
stellt fest, daB das Priesteramt zwar auf Erden verwaltet wird, daBl ihm aber
der Rang einer himmlischen Einrichtung zukommt. Denn kein Mensch, kein
Engel, kein Erzengel und keine geschaffene Macht hat es eingesetzt, sondern
der Paraklet, der Trostergeist, selbst hat es gestiftet. Er hat Menschen, die
noch im Fleische leben, bevollmichtigt, den Dienst von Engeln zu verrichten.
Aus diesem Grunde muf} der Priester so rein sein, als ob er im Himmel selbst
inmitten der Engelmiichte stiinde. Der im Abendland von Augustinus oft
betonte Gedanke, daBl der Priester gleich Christus als Mittler zwischen Gott
und den Menschen steht, hat Johannes Chrysostomus veranlafit, den priester-
lichen Dienst als einen engelgleichen Dienst zu betrachten.

Johannes Chrysostomus vergleicht das neutestamentliche Priestertum
mit dem alttestamentlichen und stellt fest, daB das erstere unvergleichlich
bedeutungsvoller und verehrungswiirdiger ist. Er sagt: ,,Wenn du siehst,
wie der Herr geopfert daliegt und wie der Priester vor dem Opfer steht und
betet und wie alle mit jenem kostbaren Blute gerdtet werden, glaubst du da
noch, unter den Menschen zu sein und auf Erden zu weilen ? Fiihlst du dich
nicht vielmehr gleich in den Himmel entriickt # Wirfst du nicht jeden fleisch-
lichen Gedanken der Seele von dir und schaust die himmlischen Dinge mit
lauterem Herzen und reinem Gemiit ? O wunderbarer Anblick! O wunderbare
Menschenliebe Gottes! Der mit dem Vater in der Hbohe thront, wird
in jener Stunde von den Hinden aller erfafit. Und er gibt sich selbst denen
dar, die ihn umfassen und umfangen wollen; das tun dann aber alle mit den
Augen. Scheint dir nun das der Verachtung wert oder derartig zu sein, daB
jemand sich stolz dariiber erhaben fiihlen kénnte ?“ Deutlicher hiitte Johannes
Chrysostomus die reale Gegenwart und den wirklichen Opfercharakter der
hl. Eucharistie wohl nicht aussprechen konnen. Mit Recht nennt ihn die
Kirche daher ,,Doctor eucharistiae, Lehrer der Eucharistie.

Wenn Johannes Chrysostomus hier davon spricht, daB man ,jeden
fleischlichen Gedanken der Seele” von sich werfen muf}, siecht man sich an
den von Kaiser Justin II. (565—578) gedichteten ,,Cherubshymnus“ der
Chrysostomusliturgie erinnert, in dem es heifit: ,,Wir wollen alle Sorge des
Lebens ablegen als solche, die den Konig des Alls erwarten, der unsichtbar
von der Leibwache der himmlischen Scharen begleitet wird“. In der Jakobus-
liturgie heiBt es im ,,Cherubshymnus®“ #hnlich: ,,Alles sterbliche Fleisch
schweige, stehe mit Furcht und Schrecken und hege keinen irdischen Gedanken,
es kommt ja der Konig . . .“ Mit dem Erscheinen der himmlischen Michte,



Mitteilungen 4%

die den Konig des Alls begleiten, muf} alles Irdische, miissen alle fleischlichen
Gedanken als unvereinbar erscheinen.

Wenn Johannes Chrysostomus dann schreibt: ,,Der mit dem Vater in
der Hohe thront, wird in jener Stunde von den Hinden aller erfafit“, so
zeigen diese Worte die damalige Praxis des Kommunionempfanges auf,
wovon uns Zeugnisse im 9. Kapitel des Biichleins ,, De mysteriis* und in
Cyrills von Jerusalem mystagogischen Katechesen (V, 21) erhalten sind.
Ebenso weist die Chrysostomusschrift ,,Quod non indigne accedendum sit“
(Migne LXIII, 898) auf diese altchristliche Praxis hin: ,,Wenn du zum Altare
gehst, so breite nicht die Hinde aus, sondern lege die linke Hand unter die
gehohlte Rechte und, gleich als wolltest du einen Konig aufnehmen, em-
pfange mit groBter Ehrfurcht den Leib Christi¢“. Im Unterschied vonder heutigen
Praxis des Kommunionempfanges nahmen die Gliubigen damals den Leib
des Herrn auf der offengehaltenen rechten Hand entgegen.

Im folgenden erinnert Johannes Chrysostomus an das Opfer des Elias,
der, vom ehrfiirchtig schweigenden Volke umringt, allein betet, wihrend
plotzlich Feuer vom Himmel fillt und das Opfer zum allgemeinen Erstaunen
verzehrt. Erhabener als dieser Vorgang ist das eucharistische Opfer. Denn
hier fillt auf das Gebet des Priesters nicht Feuer, sondern der Heilige Geist
selbst vom Himmel auf die Erde herab. Das Gebet des Kanons bittet darum,
daf} die Gnade auf das Opfer herabfalle, dal durch dieses die Seelen aller ent-
flammt werden, so daB sie in hellerem Glanze erstrahlen als im Feuer ge-
liutertes Silber. Johannes Chrysostomus ist gewifl, dal keine menschliche
Seele diese Opferflamme, ohne vernichtet zu werden, ertragen wiirde, kime
nicht die gottliche Gnade menschlicher Ohnmacht zu Hilfe.

2. Die Straf- oder Binde- und Lésegewalt. AuBler dem schauer-
vollen Amte des Opferdienstes, durch das ein Mensch aus Fleisch und Blut
dem seligen und reinen gottlichen Wesen sich niihern darf, gibt es noch andere
zentrale Vollmachten der Priester, die himmlischen Schiitze zu verwalten,
eine Machtfiille, die Gott weder Engeln noch Erzengeln anvertraut hat.
Denn zu diesen wurde nicht gesagt: ,,Was ihr auf Erden bindet, soll auch im
Himmel gebunden sein, und was ihr loset, soll gelost sein (Matth. 18, 18).“
Wihrend irdische Herrscher nur Leiber zu binden vermégen, umschlingt das
Band, das Priester binden, die Seelen und reicht bis in den Himmel. Gott
bestiitigt im Himmel, was die Priester hier auf Erden wirken. Damit gab
Christus ihnen Gewalt iiber den Himmel. Johannes Chrysostomus fithrt das
Wort Christi an: ,.Denen ihr die Siinden erlasset, denen sind sie erlassen;
denen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten (Joh. 20, 23).* Der Vater hat
das Gericht dem Sohne iibergeben, der Sohn aber hat diese Gewalt den Priestern
iibertragen. Es ist, als wiiren diese schon in den Himmel versetzt und hiitten
die menschliche Natur bereits abgelegt, als wiiren sie ihrer Leidenschaften
ledig. Um diesen Gedanken verstindlich zu machen, erinnert Johannes
Chrysostomus an einen Kénig, der einem seiner Untertanen die Gewalt erteilt,
Menschen der Freiheit zu berauben und ins Gefingnis zu werfen oder ihnen
die Freiheit zuriickzugeben und sie aus dem Gefiingnis zu erlésen. Jedermann
wiirde einen vom Konig so bevorzugten Mann bewundern und achten. Wem



49 Mitteilungen

aber Gott eine so hohe Vollmacht erteilte, den mufl man hochachten und ehren.
Denn ohne dieses Amt wiirden wir weder des Heils noch der verheiflienen Giiter
teilhaftig.

Die Heilsnotwendigkeit des priesterlichen Amtes mit seinen das Heil
begriindenden Vollmachten schlieBt Johannes Chrysostomus aus den Worten
Christi: ,,Niemand kann in das Himmelreich eingehen, er sei denn wieder-
geboren aus dem Wasser und dem Heiligen Geiste (Joh. 3, 5),“ und ,,Wenn
ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht eBt und sein Blut nicht trinkt,
habt ihr das Leben nicht in euch (Joh. 6, 53).“ Wenn Taufe und Eucharistie
die Heilmittel sind, die nur durch die Priester verwaltet werden kénnen, so
sind die Priester tatsiichlich die Heilsvermittler; ohne sie kann niemand der
Hélle entrinnen, die im Himmel hinterlegte Krone erlangen.

3. Viiter des neuen Lebens. Natur und Gnade, Geburt und Wieder-
geburt sind jene GroBtaten Gottes, die die natiirliche und ibernatiirliche
Existenz des Menschen grundlegend bestimmen. Das iibernatiirliche Leben
wird begriindet durch die Taufe, das Sakrament der Wiedergeburt, ohne das
es uns nichts geniitzt hiitte, geboren zu werden, wie es im Exsultet der Oster-
nacht in der rémischen Liturgie heiBt. Johannes Chrysostomus nennt daher
die Taufe ,,geistliche Wehen® und die Priester, die das neue Leben in der Taufe
erzeugen, erscheinen ihm als ,Viiter“. Deshalb sind sie ehrwiirdiger als die
Viiter des natiirlichen Lebens, weil das iibernatiirliche Leben das natiirliche
itberragt. Haben uns die natiirlichen Viiter aus dem Blut und nach dem Willen
des Fleisches gezeugt, so sind jene — die Priester — die Ursache unserer
Geburt aus Gott, der seligen Wiedergeburt und der Gotteskindschaft. Zur
Erklirung verweist Johannes Chrysostomus noch einmal auf das alttesta-
mentliche Priestertum. Dieses erklirt die vom Aussatz Gereinigten fiir rein,
das neutestamentliche Priestertum hat die Vollmacht, nicht einen aussiitzigen
Leib, sondern eine unreine Seele nicht nur fiir rein zu erkliren, sondern vollig
zu reinigen.

Wie leibliche Eltern strafen und wohltun kénnen, so kommt auch den
Priestern sowohl die Gewalt zu strafen als auch die Vollmacht wohlzutun zu.
Zwischen leiblicher und geistlicher Vaterschaft ist ein Unterschied wie
zwischen dem gegenwiirtigen und zukiinftigen Leben. Leibliche Vaterschaft
zeugt nur fiir dieses zeitlich begrenzte Leben, geistliche Vaterschaft jedoch
fiir das zukiinftige Dasein. Leibliche Vaterschaft vermag den physischen Tod
nicht abzuwehren, geistliche Vaterschaft hat dagegen schon oft Notleidende
und dem Untergang Nahe gerettet, indem sie die einen gelinde bestrafte, die
die anderen vor dem Fall durch Belehrung und Gebet bewahrte.

4. Der Seelenarzt fiir leiblich Kranke. Priester sind nicht nur
~ Viter des neuen Lebens der Gnade, sie haben auch irztliche Vollmachten,
wenn der Leib infolge von Siinden von Krankheit befallen ist. Im 2. Teil
des 6. Kapitels des 3. Buches spricht Johannes Chrysostomus von der prie-
sterlichen Vollmacht, Arzt der Seelen fiir jene zu sein, die kranken und siechen
Leibes sind. Gemeint ist die Vollmacht, durch die die Priester die hl. Olung
Kranken spenden konnen. Er erinnert an die Worte bei Jakobus (5, 14):
»Ist einer krank unter euch, so rufe er die Priester der Kirche, und sie sollen



Mitteilungen 43

iiber ihn beten, ihn mit Ol salben im Namen des Herrn. Und das Gebet des
Glaubens wird den Kranken heilen, der Herr wird ihn aufrichten, und wenn
er Siinden begangen hat, werden sie ihm nachgelassen werden.* Diese Worte
fithrt Johannes Chrysostomus an, um zu zeigen, daB8 der Priester auch dort
noch Gewalt hat, wo irdische Gewalten ohnmiichtig sind: am Kranken- und
Sterbelager des todverhafteten Menschen.

5. Die Gewalt des Wortes. Wer das, was Johannes Chrysestomus iiber
den Priester als den Prediger der Wahrheit im vierten Buch ,Uber das
Priestertum® ausfiihrt, auf sich wirken 1id8t, hat den Eindruck, daB auch das
Wort selbst, das der Priester als Prediger verwaltet, eine Art Sakramentale ist.
Der Priester lenkt den Leib Christi, die Kirche, durch das lebendige Wort.
Dieses Wort braucht er gegeniiber den Feinden der Kirche, den Irrlehrern
und Schismatikern. Auch Zweifler, Griibler im eigenen Lager soll er belehren
konnen. Auch Paulus brachte iiberall die Macht des Wortes in Anwendung
und hat seine Schiiler dazu angehalten, sich jederzeit des lebendigen Wortes
zur Belehrung und Unterweisung, zur Zurechtweisung und Widerlegung zu
bedienen in Erfiillung des Herrenwortes: ,,Wer die Gebote hilt und lehrt,
der wird groB genannt werden im Himmelreiche.“ (Matth. 5, 19.) Aus dieser
Aufforderung Christi geht hervor, daBl das vorbildliche Leben allein nicht
geniigt, sondern auch die miindliche Ermahnung notwendig ist. Daran an-
kniipfend, gibt Johannes Chrysostomus eine Theorie der geistlichen Bered-
samkeit und der Predigtkunst. Hier kommt der frithere griechische Rhetor
zu Wort, der aber als christlicher Prediger zu uns spricht, dem es nur um
das Urteil Gottes und um das Heil der unsterblichen Seelen zu tun ist.

Ergebnis : GroBe, zentrale Gewalten waren einst dem alttestamentlichen
Priestertum iibertragen. GroBer sind die Vollmachten des neutestament-
lichen Priestertums. Denn dieses ist um so erhabener, als sein Dienst der
Liturgie der Engel verwandt ist. Deshalb ist eine tiefe Ehrfurcht vor diesem
Dienst notig. Man darf sich dieses Amt nicht anmaBlen, nicht unbescheiden
nach ihm streben. Man muB sich ihm eher in Demut entziehen. Fiinf zentrale
Vollmachten sind dem Priester iibertragen: 1. Die grofite Gewalt, die dem
Priester gegeben ist, ist die Darbringung des hl. MeBopfers. Welche Wiirde
und Hoheit geht vom Altare und seinen groBen Geheimnissen aus! Fiir uns,
die wir dieses Opfer tiglich vollziehen, liegt die Gefahr nahe, dal wir das
Alltigliche fiir wohlfeil halten, daB wir die Ehrfurcht vor dem erhabenen
Geheimnis verlieren. DaB sich ein einfacher Priester nicht zufrieden geben
will mit der ihm anvertrauten Wiirde, hthere Wiirden und Amter anstrebt
und vergiBt, daB es keine hohere Wiirde als die priesterliche gibt. Selbst der
Papst und die Bischfe haben keine groBere Gewalt als die, das hl. MeBopfer
zu vollziehen, Sie haben nur exponiertere Stellungen innerhalb der Kirche in
bezug auf deren Fiihrung und Wachstum. — 2. Die Strafgewalt, die Vollmacht,
zu binden und zu ldsen, gehort zu den gréBten Gewalten, weil sie im Himmel
sowohl Strafe wie Aufhebung der Strafe giltig macht. — 3. Die Priester
sind geistliche Viter. Sie erzeugen neues Leben in den Seelen der Menschen.
Was die Viter im Bereich des natiirlichen Lebens sind, das sind die Priester
im Bereich des iibernatiirlichen, gottlichen Lebens. — 4. Die Priester sind



44 Mitteilungen

auch Seeleniirzte, insofern sie den leiblich Kranken die Hinde im Sakrament
der hl. Olung auflegen und sie mit Ol salben, damit ihnen die Siinden vergeben
werden und das Gebet des Glaubens ihnen Linderung verleihe. — 5. Die
Priester verwalten die Gewalt des Wortes. Dies ist die letzte zentrale Voll-
macht des Priesters. Diese Gewalt hat Johannes Chrysostomus selbst zwdlf
Jahre in Antiochien als fruchtbarste Titigkeit ausgeiibt. Durch seine Schriften
redet er noch heute als Prediger zu uns. Wir spiiren darin noch etwas von der
Gewalt seines Wortes. Mit Recht ist er von der Kirche zum Patron der Pre-
diger erklirt worden. Er hat es verstanden, die Gewalt des Wortes zum Besten
der Kirche zu verwalten,
Herrischried bei Siickingen (Baden) P. Anselm Rid O. S. B.

Das landesfiirstliche Plazet in den sterreichischen Erbliindern. Unter dem
landesfiirstlichen Plazet, dem placetum regium, wie es meistens genannt wird,
versteht man die Kontrolle einer weltlichen Stelle — in der Regel des Konigs —
iiber Verfiigungen einer geistlichen Autoritiit, namentlich der Pipste und
Bischife!). Die Inanspruchnabme dieses Rechtes seitens des Landesfiirsten-
tums bildet einen wichtigen Markstein auf dem Wege zur Ausbildung eines
Staatskirchentums, dessen Hohepunkt in Osterreich in der 2. Hilfte des
18. Jahrhunderts erreicht wurde.

Die Anfinge des Plazets sind in den Beginn des 15. Jahrhunderts
zu verlegen. Der betriibliche Zustand der Kirche withrend des groen Schismas
veranlafite die einzelnen Staaten Europas, zu den Verordnungen der sich
befehdenden Piipste Stellung zu nehmen und die Verdffentlichung von Bullen
und Dekreten fiir ihren Territorialbereich entweder zu genehmigen oder zu
verbieten?). Wohl versuchte Papst Martin V. im Jahre 1418, diese Eingriffe
der Staatsoberhidupter in das kirchliche Wirkungsfeld als unbegriindet zu
verbieten, aber der Anfang fiir das konigliche Plazet war gegeben. Das
moralische Ansehen des Papsttums war in den Augen der weltlichen Poten-
taten derart gesunken, daB sie sich iiber das pipstliche Verbot hinweg-
setzen konnten. Bei der Festsetzung der Gallikanischen Kirchenfreiheiten
tritt das konigliche Vidimus abermals auf. In der franzisischen Literatur
der Folgezeit wird dieses Recht des Konigs gegeniiber der Kirche immer wieder
betont und hervorgehoben?®).

In den dsterreichischen Erblindern hatten es die Habsburger ver-
standen, ihre Rechte als Landesherren auf Kosten kirchlicher Anspriiche in
den Vordergrund zu stellen und friihzeitig die Grundlagen fiir ein Staats-
kirchentum zu legen. Es sei nur das Nominationssrecht Kaiser Friedrichs IIL
(1439—1493) fiir die bestehenden und neu errichteten Bistiimer seiner Erb-
lande erwiihnt. An der Schwelle der sogenannten Neuzeit griff Kaiser Maxi-
milian 1. (1493 —1519) die Frage des placetum regium auf. Als der damalige
Papst Alexander VI. iiber den kaiserlichen Rat Heinrich von Hardegg den
Bann verhiingte, befahl der ,letzte Ritter” der Regierung der niederdster-
reichischen Liindergruppe, jeden zu verhaften, der die betreffende Bulle in
das Land bringen oder dort verbreiten wiirde!). Wir sehen, daB am Vorabend
der Reformation ein katholischer Landesfiirst iiber eine pipstliche Bulle
fiir seinen territorialen Machtbereich kurzerhand ein Verbot erlieS. Ebenso



