BO Aus der Weltkirche

Jurisdiktionsbezirken diese — gemeint sind die sogenannten ,,gotischen* — Paramente
hergestellt und getragen werden diirfen oder nicht. Unter den ,,gotischen Paramenten*
versteht man die MeBgewiinder, die im 12., 13. und 14. Jahrhundert iiblich waren
und jenen iihnlich sind, die in der Friihzeit des Christentums in Rom getragen wurden.
Sie sind im deutschen Sprachgebiet schon seit Jahrzehnten im Gebrauch, Schon unter
dem Pontifikat des Papstes Pius XI. baten einige Oberhirten um die jetzt allgemein
gewiihrte Vollmacht. Die Ortsordinarien werden jedoch ermahnt, immer auf die Heilig-
keit und Schénheit des Gottesdienstes zu achten, iibereilte und unbedachte Neuerungen
hintanzuhalten und modische Ubertreibungen zu verbieten, die Verwunderung und
Argernis unter den Gliubigen hervorrufen kénnten. (Erklirung der Ritenkongregation
vom 20. August 1957; AAS, 1957, Nr. 12, p. 762.)

Neues Gebet mit AblaB. Der Hl. Vater verfaBte selber einen Weiheakt der Kranken
an die schmerzhafte Mutter Gottes (im Original italienisch) und lie ihn zum ersten Mal
bei der groBen Audienz der Kranken auf dem Petersplatz in Rom zu Beginn des Monats
Oktober vorbeten. AuBlerdem gewiihrte er allen Kranken, die diesen Weiheakt in an-
diichtiger Gesinnung vornehmen, einen unvollkommenen AblaB von 1000 Tagen.
(Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 9. Oktober 1957; ,,L'Osservatore Romano*
vom 13. Oktober 1957.)

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Fischbach, Luxemburg
I Das piipstliche Rundschreiben ,Miranda prorsus®

Die an alle Oberhirten der katholischen Kirche erlassene Enzyklika vom 8. Sep-
tember 1957 iiber Film, Rundfunkund Fernsehenist vor allem dadurch bedeutsam,
daB wir nun ein offizielles und universales Dokument besitzen, aus dem wir die Stimme
der Kirche zu allen in den drei genannten Gebieten auftauchenden Fragen und Pro-
blemen, insofern sie das sittliche Handeln des Menschen positiv oder negativ beriihren,
in einer fiir jeden Katholiken verbindlichen Form héren. Inhaltlich konnte die Enzy-
klika kaum etwas Neues bringen, was nicht schon Papst Pius XII. bei den verschie-
densten Gelegenheiten gesagt hiitte oder was sich nicht von selbst aus einer iiberlegten
Anwendung der Prinzipien christlicher Moral sowie den Zielsetzungen katholischer
Apostolatsarbeit ergibt. Wir hatten zwar seit 1936 die Enzyklika ,,Vigilanti cura®,
die jedoch streng genommen nur an die ,Erzbischife und Bischéfe der Vereinigten
Staaten von Amerika* gerichtet war. AuBlerdem beschriinkte sich ,,Vigilanti cura® auf
die Fragen des Films, dessen Segnungen sie fiir alle auf bauenden und wertvollen Bild-
streifen lobt, vor dessen Gefahren sie jedoch in erster Linie warnen will. Das neue
Rundschreiben beschiiftigt sich ebenfalls in den 16 Zeitungsspalten, die es im ,,Osser-
vatore Romano“ vom 12. September einnimmt, ganz ausfiihrlich mit dem Film,
aber nicht minder ausfiihrlich mit den Problemen des Rundfunks und des Fernsehens,
Wihrend Pius X1., stark und mit vollem Recht beeindruckt von den Gefahren schlechter
Filme fiir die Massen der Gliubigen, zuniichst die Arbeit des katholischen Film-
apostolats in einer Bewegung zum ,,Meiden der schlechten Filme* sah, geht sein Nach-
folger dariiber hinaus noch einen Schritt weiter und fordert eine umfassende Er-
gziehung zum richtigen Gebrauch von Film, Funk und Fernsehen. Er darf
auch viele bisherige Bemiihungen der Katholiken voll anerkennen,

Bereits in einer ganzen Reihe von Ansprachen und Schriftstiicken hat sich Pius XII.
zu den sittlichen und seelsorglichen Problemen geiufBert, wie sie sich heute gegeniiber
den drei Kulturerrungenschaften Film, Funk und Fernsehen stellen, und immer hat
er vorbehaltlos die positiven Werte und Méglichkeiten unterstrichen. Beachtenswert
waren insbesondere die beiden groBen Ansprachen vom Sommer und Herbst 1955
iiber den ,idealen Film*, die sich unmittelbar an die in einer Audienz versammelten
Filmleute richteten und nicht nur auf katholischer Seite kommentiert wurden. An den



Aus der Weltkirche bl

italienischen Episkopat hatte der Papst am 1. Jénner 1954 eine eigene ,,Adhortatio
Apostolica® iiber das Fernsehen gerichtet, und am 21. Oktober 1955 gab er nochmals
in einer Rede iiber die ,groBe Bedeutung der Television” einschligige Richtlinien.
Versuchsweise wurde am 17. September 1948 die ,,Piipstliche Kommission fiir belehrende
und religiose Filme“ geschaffen, die im Jinner 1952 zur ,,Pépstlichen Filmkommission*
und zwei Jahre spiiter zur , Pipstlichen Kommission fiir Film, Funk und Fernsehen*
wurde. In ihrer Einleitung erinnert die Enzyklika ,Miranda prorsus” an diese und
sonstige Initiativen sowie an die Reden und Schreiben des Papstes, aus denen vieles
im neuen Rundschreiben wiederholt wird und dadurch offiziellen Charakter erlangt.

Die Kirche mufl ihre Stimme erheben, weil Film, Funk und Fernsehen einen un-
gemein weitreichenden EinfluB auf das Denken und Handeln der einzelnen wie der
Gesellschaft ausiiben. Vor allem aber ist die Kirche als Triigerin der Heilsbotschaft
an diesen neuen Mitteln der Verkiindigung interessiert. Die Heilsbotschaft muBl wirk-
sam verbreitet und ihre Auswirkungen miissen vor Gefahren beschiitzt werden. Aus
diesen Griinden fiihlen sich der Papst und die Bischife verpflichtet, ein umfassendes
Apostolat im Reich von Film, Funk und Fernsehen durchzufiihren, das bei vielen,
aber leider nicht bei allen Gehér findet. Trotz teilweiser Milerfolge ist dieses Apostolat
energisch zu betreiben, da es um die Rettung hichster menschlicher Werte geht. Und
8o will denn die neue Enzyklika die fiir christliches Handeln und christliche Gewissens-
bildung nétigen Normen und Anweisungen vorlegen. Den Bischéfen obliegt die Sorge
fiir die Belehrung der Gliubigen, die iiber die kirchliche Stellungnahme unterrichtet
sein miissen, und fiir das Ergreifen fruchtbarer Initiativen. Die guten Auswirkungen
der modernen Errungenschaften sind ergiebig auszuniitzen, anderseits mufl aber auch
den daraus erwachsenden Gefahren wirksam vorgebeugt werden. Eine sehr griindliche
Gewissensbildung der Glidubigen driingt sich auf und nicht weniger die Schaffung zu-
stiindiger Kommissionen oder Stellen auf diézesaner und nationaler Ebene.

Nach der ziemlich langen Einleitung (drei Zeitungsspalten) gliedert sich die
Enzyklika in einen allgemeinen Teil mit mehr allgemeinen Erwiigungen (5} Spalten)
sowie drei besondere Teile fiir Film, Funk und Fernsehen. Wir erhalten einen gedriingten,
doch vollstiindigen Leitfaden, der sich, ohne den sachlichen und sonstigen Schwierig-
keiten aus dem Wege zu gehen, an alle wendet, die auf den drei Gebieten des Films,
des Rundfunks und des Fernsehens eine Verantwortung tragen: Produzenten, Ver-
teiler, Sprecher, Akteure, staatliche und kirchliche Autoritiiten, Propagandisten,
Laienapostel und nicht zuletzt die Gebraucher selbst.

Der erste, allgemeine Teil der Enzyklika stellt den Sinn, Wert und Ge-
brauch von Film, Funk und Fernsehen in das groBe Gefiige des menschlichen Lebens
und Wirkens und des ihm von Gott gesetzten Sinnes hinein, woraus sich dann die
anzuwendenden Moralgrundsiitze ergeben. Das Bése entspringt nicht aus den tech-
nischen Errungenschaften als solchen, die wertvolle Gaben Gottes sind, sondern aus
dem MiBbrauch der Geschenke des Schipfers durch eine ungeregelte Freiheit. Was der
Mensch als vernunftbegabtes, zu einem ewigen Leben berufenes Wesen unternimmt,
mufl dem ewigen Ziele zugeordnet sein, und was diesem Ziel zuwider ist, hat zu unter-
bleiben. Diese Normierung der sittlichen Freiheit gilt auch fiir die Verwendung von
Film, Radio und Fernsehen, und mithin kann die Forderung nach hemmungsloser und
riicksichtsloser Freiheit der Ausnutzung auch auf diesen Gebieten nicht erhoben
werden.

Aus den weiteren Erwiigungen des ersten Teiles seien hier bloB die Hauptpunkte
hervorgehoben. Se wird z. B. betont, daB die Kirche, die Kiinderin der Wahrheit und
Verbreiterin des Guten, das Recht hat, Zugang zu den modernen Mitteln der ,,Ver-
kiindigung“ zu beanspruchen. Dadurch wird das Recht des Staates und der einzelnen
nicht im geringsten angetastet; aber es wiire verkehrt und dem vollen Sinn der be-
treffenden Technik der Meinungsverbreitung widersprechend, sie ausschlieBlich fiir
politische und wirtschaftliche Propaganda reservieren zu wollen. Wenn man die
schrankenlose Freiheit in Film, Funk und Fernsehen mit Hinweisen auf etwaige
kiinstlerische Werte rechtfertigen will, so gilt fiir den Fall eines akuten Konfliktes
zwischen Kunst und Sittlichkeit der Grundsatz vom Primat der Sittlichkeit iiber das
kiinstlerische Empfinden; es gibt auch eine Kunst, die entwiirdigt, die sich von ihrem

4‘



52 Aus der Weltkirche

Hauptsinn entfernt und daher weder universal noch ewig sein kann wie der Geist des
Menschen, an den sie sich wendet.

Die dffentliche Gewalt ist ohne Zweifel schwer verpflichtet, auch iiber diese neuen
Zweige der Technik zu wachen. Sie darf sich dabei nicht bloB auf die Verteidigung
politischer Interessen beschriinken, sondern mufl die éffentliche Sittlichkeit im Auge
behalten, deren sicheres Fundament das natiirliche Sittengesetz ist. Die Wachsamkeit
des Staates ist berechtigt, weil es sich um Dinge handelt, die sich auf sozialer Ebene aus-
wirken. Staat und Kirche kénnen in ihren Aufgaben durch die professionellen Gruppen
wirksam unterstiitzt werden; so arbeitet man solidarisch an der Hebung der mensch-
lichen Persénlichkeit aller NutznieBer der drei modernen Mittel, die auBer Erholung
und Entspannung grofle menschliche Werte zu vermitteln vermégen und so wahrhaft
kulturférdernd werden. Ganz besonders ist die vélkerverbindende Sendung der mo-
dernen Mittel der Massenbeeinflussung zu beachten, Ihre schonste Aufgabe ist der Dienst
an der Wahrheit sowie die sittliche Héherfiithrung des menschlichen Lebens. Daraus
ergeben sich von selbst entscheidende Normen fiir die zu iibertragenden Informationen,
die darzubietenden Belehrungen und die vorzufiihrenden Schauspiele.

Damit jedoch Film, Funk und Fernsehen zur positiven Bildungsquelle werden,
driingt sich unbedingt eine umfassende Erziehung der Massen als Vorbereitung zum
richtigen Gebrauch der drei Mittel auf. Die Enzyklika findet warme Worte der Aner-
kennung fiir alle katholischen Bemiihungen um eine griindlich durchgefiihrte Vor-
bildung des Publikums. Fiir Jugendliche ist auller dieser Erziehungsarbeit noch ge-
fordert, daf die ihnen vorgesetzten Schauspiele ihrer intellektuellen und moralischen
Entwicklung angepaBt seien. Der erste, allgemeine Teil der Enzyklika schlieft mit
einer Aufforderung zu katholischer und kirchlicher Film-, Funk- und Fernseharbeit,
zur Griindung nationaler Bewertungsstellen, falls sie noch nicht bestehen, und empfiehlt
den ZusammenschluB in internationalen Organisationen,

Im zweiten Teil des Rundschreibens, der dem Film gewidmet ist, lesen wir
kaum etwas, was der Hl. Vater nicht schon bei anderen Gelegenheiten erirtert hat.
Sowohl dieser Teil als auch die beiden folgenden iiber Radio und Fernsehen insistieren
sehr eindringlich auf der Verantwortung, die alle, vom Produzenten bis zum Ge-
braucher, einzeln und gemeinsam zu tragen haben. Thren Gliubigen gegeniiber sind
die Bischofe verantwortlich fiir die erforderliche Belehrung und Aufklirung, wozu
die ernste moralische Fiihrung durch die Filmbewertung der nationalen Filmstellen
gehort. Auch auf die Produzenten vermégen die Filmstellen beratend und ermutigend
einzuwirken. Sehr grof ist die Verantwortung der Filmbewertungsstellen, die nur geeig-
neten Mitarbeitern anvertraut werden diirfen. Kiinstlerische Werte eines Films diirfen
nicht zur Nachgiebigkeit gegeniiber abzulehnenden Filmen fiihren. Ernst ist ebenfalls
die Verantwortung katholischer Filmkritiker in Zeitungen und Zeitschriften, und es
geht nicht an, daB sie den moralischen Unwert mancher Filme verschweigen (,,perverse
agunt®) und nur auf deren kiinstlerische Qualitiiten hinweisen. Wenn der Kinobesucher
richtig belehrt ist, steht er vor seiner persénlichen Verantwortung und hat auBerdem
zu bedenken, daB sein Kinobesuch eine tatsiichliche Unterstiitzung des guten bzw. des
schlechten Filmes ist. Was die Kinobesitzer betrifft, bleibt bestehen, dal auch schwierige
Umstiinde keine Entschuldigung fiir die Vorfiithrung schlechter Filme und fiir die An-
nahme einer vertraglichen Verpflichtung zu deren Vorfithrung sind. Ubrigens haben
sich schon in vielen Lindern die Kinobesitzer dazu verpflichtet, keine schlechten
Filme anzunehmen. Den katholischen und kirchlichen Kinos wird der genossenschaft-
liche ZusammenschluB empfohlen. DaBl die geschiftlich organisierten Filmverteiler
nicht bloB eine wirtschaftliche Funktion der Verteilung ausiiben, braucht nicht um-
stindlich bewiesen zu werden, und ebenso liBt sich mit Leichtigkeit die Gewissens-
verantwortung der Schauspieler dartun, die iibrigens, wenn einmal ihr Talent anerkannt
ist, ungemein viel zur Hebung des Films und seiner faszinierenden Welt beitragen
konnen. Sie sollen auch dem vergétternden Starkult Widerstand leisten.

Die schwerste Verantwortung tragen natiirlich die Produzenten und Regisseure,
die ja an der Quelle des gesamten Filmgeschiiftes stehen. Es braucht nicht eigens
wiederholt zu werden, da} es unerlaubt ist, Filme herzustellen, die dem Glauben und
der christlichen Sitte widerstreiten. Wenn in manchen Fillen die Vereinigung von
Kunst und Moral Schwierigkeiten aufgibt oder Zweifel entstehen, sollen die Produ-



Aus der Weltkirche b3

zenten und Regisseure sich mit den zustiindigen kirchlichen Fachstellen beraten. Nicht
zu iibersehen ist der kurze Abschnitt der Enzyklika, der die seelsorgliche Betreuung
der Filmleute und vor allem die christliche Formung der jungen Anwiirter auf die Film-
laufbahn empfiehlt. Es ist doch wohl die Vertiefung christlichen Denkens und Fiihlens
bei allen Filmschaffenden die beste Voraussetzung und der sicherste Weg zum ,,idealen
Film*“, Der Filmteil der Enzyklika schlieBt mit einer Mahnung an die staatlichen
Autoritiiten, die ihnen auf diesem weiten Gebiet der Volks- und Jugendbildung zu-
fallende Verantwortung negativ und poesitiv zum Wohle der Gemeinschaft weitschauend
zu betiitigen.

Aus dem dritten Teil der Enzyklika, der sich mit den Problemen des Rundfunks be-
schiiftigt, seien nochmals die Worte des HI. Vaters iiber Verantwortung und Gewissens-
bildung unterstrichen. Der Rundfunkhérer ist nicht bloB zu einer persénlich gewissen-
haften Auswahl der Sendefolgen verpflichtet; die Verantwortung steigert sich, sobald
es sich um Sendungen handelt, die in das Heiligtum der Familie zugelassen werden.
wDie Bischife haben die Gliubigen zu belehren, dafl es durch géttliches Gesetz verboten
ist, Rundfunksendungen zu héren, die fiir den Glauben oder die Sitten verderblich
sind . . . Auflerdem ist es Aufgabe der Bischéfe, die Gliubigen aufzurufen, jene Sende-
stationen zu meiden, von denen bekannt ist, daB sie Lehren verfechten, die dem christ-
lichen Glauben widerstreiten.” Andererseits sind die Rundfunkhirer dazu gehalten,
den zustindigen Stellen ihre Wiinsche oder Befiirchtungen vorzutragen; die heute
iiblichen allgemeinen Umfragen geben nicht immer ein echtes oder richtiges Bild. Vor
allem ist es Sache der katholischen Organisationen, den Wiinschen der Beniitzer Gehdr
zu verschaffen. Es ist weiterhin Pflicht der Horer, gute Sendungen anzuregen, besonders
auch solche, die den Menschen zu Gott erheben, weil ja der Rundfunk vom atheistischen
Materialismus ebenfalls in seinen Dienst gestellt wird. Wirklich , katholische* Sendungen
miissen noch mehr als bisher geférdert werden, solche mit liturgischem, belehrendem
und informativem Inhalt. Diese Sendungen sind Sachkundigen anzuvertrauen. (Mit-
arbeit der Bischéfe und der katholischen Rundfunkstellen.) Die Bischife méogen die
Autorititen daran erinnern, dafl es eine ihrer Aufgaben ist, katholische Sendungen zu
sichern unter besonderer Beriicksichtigung der Festtage und der Bediirfnisse der
Gléubigen.

Im Fernsehen verbinden sich die meisten der vom Film und vom Rundfunk
aufgeworfenen Probleme, wobei vornehmlich zu bedenken ist, daB hier das Gute
wie das Bose in der Familienstube gesehen und gehért wird, daB also auf den Eltern
eine grofe Verantwortung lastet, die éfter von ihnen auch einen persinlichen Verzicht
fordern kann. Die katholischen Sachkundigen und nicht zuletzt der Klerus kénnen und
gollen fiir die gute Gestaltung des Fernsehens einen positiven Beitrag leisten. Die Zu-
sammensteller der Sendungen diirfen nie vergessen, daBl beim Fernsehen die Jugend-
lichen nicht wie bei bestimmten Filmen durch ein ,,Jugendverbot* als Zuschauer
ausgeschlossen sind.

Weil schon beachtliche Diskussionen iiber die Fernsehsendung der Eucharistie-
feier gefiihrt wurden, wollen wir den diesbeziiglichen kurzen und dem Problem aus-
weichenden Absatz der Enzyklika im Wortlaut bringen: ,Es ist absolut klar, daf} die
Teilnahme am eucharistischen Opfer durch das Fernsehgeriit nicht dasselbe ist wie
die fiir Festtage vorgeschriebene Gegenwart beim géttlichen Opfer. Doch die reichen
Friichte der Ubertragung liturgischer Riten im Fernsehen, die allen jenen, demen
keine andere Beteiligung méglich ist, zur Stiirkung des Glaubens und zur Férderung
der Heiligung dienen konnen, raten Uns eindeutig, derartige Ubertragungen nochmals
und von neuem zu empfehlen. In den einzelnen Nationen ist es Sache der Bischife,
iiber die Angemessenheit religioser Fernsehsendungen zu urteilen und ihre Gestaltung
der dazu geschaffenen Stelle anzuvertranen.*

In den SchluBabsiitzen der Enzyklika wird in ganz besonderer Weise der Klerus
aufgefordert, sich aus seelsorglicher Verantwortung die nétige Sachkenntnis iiber Film,
Radio und Fernsehen zu erwerben und sich ernstlich mit den Segnungen, Gefahren
und Problemen dieser modernen Mittel der Meinungsbildung der Massen vertraut zu
machen, damit er der Fiihrer der Gliubigen auf dem Wege zum Heil sein kann. Es
sei zuletzt noch erwihnt, daB Pius XII. seine Anweisungen und Erérterungen, denen
er reiche Frucht wiinscht, als ,,Vorschriften und Gebote* bezeichnet,



54 Aus der Weltkirche

II. Katholisches Laienapostolat

In seiner Rundfunkrede zum Achthundertjahr-Jubilium des Heiligtums Mariazell
(15. September 1957) sagte Pius XIL.: ,,Ihr hort immer und immer wieder: die Stunde
des Laienapostolats hat geschlagen.” Selten konnte der Papst eine so stattliche Zahl
groBer Ansprachen vor Kongressen oder Organisationen des Laienapostolats in dem
kurzen Zeitraum von zwei Monaten halten wie eben jetzt, d. h. in der uns hier beschif-
tigenden Berichtsperiode.

1. Da haben wir zuniichst Ende August in Rom den WeltkongreB der Christ-
lichen Arbeiterjugend. Am 27. September 1929 hatte Pius XI. die ersten 1500
belgischen Jocisten im Vatikan empfangen. Das fiir September 1939 in Rom angesagte
Welttreffen muflte unterbleiben. Heuer hatten sich jedoch die Delegierten von 87 ver-
schiedenen Nationen aus allen Erdteilen zum Wallfahrtskongre8 in Rom einfinden
kénnen, und der HI. Vater gewiihrte ihnen am 25. August eine Audienz auf dem Peters-
platz. In einer lingeren franzosischen Ansprache zollte der Stellvertreter Christi den
Organisationen der Christli hen Arbeiterjugend hohe Anerkennung fiir das von ihnen
durchgefiihrte Apostolat. Auf lokaler, regionaler, nationaler und internationaler Ebene
‘arbeiten die Mitglieder der J. O, C. (Jeunesse ouvriére chrétienne) fiir die Ausbreitung
des Reiches Christi in der Welt der Arbeit. Als Jugendliche geben sie ihrem Wirken
das Gepriige einer Begeisterung, die auch heute an die irdische und iibernatiirliche Be-
rufung der Menschheit glaubt. Sie lassen sich formen und schulen, um allen, selbst
den schwersten Apostolatsaufgaben gewachsen zu sein. Deshalb gehen aus ihren
Reihen Fiihrerpersinlichkeiten hervor, die eine Hoffnung fiir die soziale Zukunft und
die christliche Wiedergeburt der Arbeiterwelt sind. Die Christliche Arbeiterjugend
bleibt iiberzeugt, daB die wirtschaftlichen und sozialen Probleme durch die Zusammen-
arbeit aller Gutgesinnten eine Lésung finden kénnen und miissen. Eine Stiirkung ihrer
Hoffnung finden die Mitglieder in ihrem christlichen Glauben. Die Christliche Arbeiter-
jugend arbeitet niemals mit den Mitteln der Gewalt und der Liige, sondern schipft
die Kraft fiir ein mutiges Apostolat aus den von Gott bereiteten Quellen. Der Eintritt
der Jugendlichen, der Jungen und der Miédchen, in die heutige Welt der Arbeit
ist mit Entscheidungen verbunden, deren sittliche und religitse Tragweite genug be-
kannt ist. Allen Jungarbeitern bietet sich hier die Christliche Arbeiterjugend als Hilfe
an, um jedem jungen Menschen zu helfen, ein junger Christ zu bleiben und ein neues
Ethos in der Welt der Arbeit zu verbreiten. Die Christliche Arbeiterjugend will aber
auch einen Beitrag zur Liosung der sozialen Probleme leisten, vor allem dort, wo es
sich um die Besserung der Lage der Jungarbeiter aller Rassen und Nationen handelt.
»1hr seid wahre Séhne der Kirche, wenn ihr durch volle Betiitigung eurer Verantwortung
als christliche Jungarbeiter zn Missionaren werdet, um den anderen das Heil zu bringen,
das euch verkiindet wurde®. Hierin sicht der Papst den Hohepunkt des Apostolats
der christlichen Jugendlichen in der Arbeiterwelt; sie sind eben Katholiken nicht nur
fiir ihr persénliches Leben, sondern zum Mithelfen beim Aufbau einer christlichen Ge-
meinschaft: ,,Die Kirche braucht mehr denn je die jungen Arbeiter, um eine Welt
nach dem Willen Gottes aufzubauen, eine von Brudergeist getragene Gesellschaft,
in der das Leiden auch des Kleinsten von allen mitgetragen und erleichtert wird.
Euer Apostolat soll in universaler Schau ausgeiibt werden und immer, so wie es sich
gehort, in kindlicher Unterwerfung unter die kirchliche Hierarchie; darin suche es
die Quelle seiner Wirksamkeit und seiner Treue zu den Absichten Christi.* — ,Thr
seid nicht in einen Kampf auf irdischer Ebene eingetreten, d. h. einzig und allein zur
Erlangung gewisser wirtschaftlicher und sozialer Vorteile, sondern euer Ziel ist vor allem
die Eroberung der Seelen.” Der HI. Vater wiinscht, daB der Weltkongre3 der Christ-
lichen Arbeiterjugend auf die segensreiche Bedeutung dieser Jungarbeiterbewegung
aufmerksam mache, und daB die von ihr bisher geleisteten und noch zu leistenden
Dienste die unterstiitzende Anerkennung der zustiindigen &ffentlichen Stellen finden,
und dies besonders in jenen Lindern, in denen noch eine groBe zivilisatorische Arbeit
zu vollbringen ist . . .

2. Unter dem Datum des 5. August 1957 richtete Pius XII. ein Schreiben an
den IIlL Internationalen KongreB der Weltunion Katholischer Lehrer,
der zu Beginn des September in Wien zusammentrat. Zur ,,Weltunion Katholischer
Lehrer” gehoren heute 40 Lehrerverbiinde aus allen Kontinenten mit ungefihr 320.000



Aus der Weltkirche 55

Mitgliedern. Die Weltunion ist von der UNESCO unter ihre beratenden Verbiinde
eingereiht worden. Das Thema des diesmaligen Kongresses lautete: ,,Die Aufgaben des
katholischen Lehrers im internationalen Leben.”

Aus dem piipstlichen Schreiben sei folgender Absatz festgehalten:,,Dieletzten hundert
und mehr Jahre sind erfiillt vom Ringen der Kirche um die katholische Erziehung
und Schule ihrer Jugend. Wo Verfassung und Gesetz es den Katholiken iiberlieBen,
gich ihre Schulen aus eigenen geistigen und finanziellen Kriiften zu schaffen, haben
sie weithin geradezu heroische Opfer fiir dieses Ziel gebracht. Inzwischen ist die Mensch-
heit in das Zeitalter der Technik eingetreten. Diese ist zwar daran, Anderungen in
der seelischen Struktur des Menschen herbeizufiihren; aber am katholischen Erziehungs-
ideal darf sie nicht riitteln. Es ist von pidagogischer Seite mit vollem Recht darauf
hingewiesen worden, daB gegeniiber jenen Anderungen, die hinsichtlichjdes Trieblebens
auf iibermiiflige Hingabe an Sinneseindriicke bei Schrumpfung des verarbeitenden
Denkens, iibersteigerten Titigkeitsdrang, Neigung zu widerstandsloser, verantwor-
tungsloser Anpassung hinauslaufen, die sittlich-religitse Erziehung nunmehr sogar
von noch griéBerer Bedeutung ist als Wissensvermittlung und Berufsbildung;
daB gerade der Mensch im Zeitalter der Technik jener geschlossenen, einheitlichen,
auf absoluter Wahrheit aufbauenden und Gott in den Mittelpunkt des Daseins stellenden
Erziehung bedarf, wie sie nur der christliche Glaube, die katholische Kirche geben kann,
Wir nehmen also unser altes Schulideal auch in die neue Zeit mit hiniiber . . .*

3. Ebenfalls in Wien versammelten sich am 30. September rund 400 Journalisten
aus 30 Nationen zum V. WeltkongreB der Katholischen Presse mit dem Thema:
wDie katholische Presse in Kirche und Welt.“ In einem durch den Substitutenim Staats-
sekretariat, Msgre, Dell’ Acqua, am 22. August 1957 ausgefertigten Schreiben lie3
Pius XII. dem Wiener Kongre} seine Griile und Weisungen zugehen, die in der Be-
tonung des durch die katholische Presse zu leistenden ,,Werkes der Wahrheit®
zusammengefallt werden: Dienst an der Wahrheit in der Information und in der For-
mation oder Bildung der 6ffentlichen Meinung. Oberflichlichkeit, Mangel an Kontrolle,
an Objektivitiit, an Ehrlichkeit, Konspiration des Schweigens, tendenziése Kommentare
und bdswillige Unterstellungen, sind Unordnungen und VerstiBe, denen gegeniiber
die katholische Presse das Gegengewicht schaffen muBl durch eine der Wahrheit ver-
schriebene Information. Noch gréfiere Aufgaben der ,,Wahrheit* stellen sich fiir die
katholische Presse, sobald wir uns den Fragen der 6ffentlichen Meinungsbildung zu-
wenden. Deshalb versteht es sich von selbst, dal alle Presseleute sich gewissenhaft
auf ihren verantwortlichen Beruf vorbereiten. In der Ausiibung des ,,Apostolats
der Feder* werden sie berechtigte Meinungsverschiedenheiten dulden, heftige Urteile
gegen katholische Mitkéimpfer meiden und vor allem das Einende sehen . . .

4. Die fast zehn Zeitungsspalten lange franzdsische Ansprache, die der Papst am
29. September 1957 vor den etwa 700 Teilnehmerinnen am XIV. Internationalen
KongreB der Weltunion Katholischer Frauenorganisationen hielt, ist schon
eine wirkliche Konferenz gewesen, die in verhaltener oder in offener Form manche
Fragen iiber das Laienapostolat und iiber die Sendung der Frau in der Welt von heute
anschneidet. Die Rede verdient die eingehende Beachtung aller Frauenorganisationen
und aller Seelsorger.

Nach einigen Eingangsbemerkungen iiber die Entwicklung der ,,Weltunion*
und die Aktualitit der Frauenprobleme, mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit,
die Auffassung der Kirche iiber die Entwicklung der Frauenpersonlichkeit und ihre
Sendung in der Welt von heute zu propagieren, ermutigt der Hl. Vater die katholischen
Frauen, das Programm der ,,Promotion der Frau“ besonders in jenen Lindern (Asien,
Afrika, Lateinamerika) energisch anzupacken, in denen ihre menschliche oder soziale
Stellung noch gewaltig gehoben werden muB. Ein dreifaches Apostolat zeichnet Pius XII,
fiir die katholischen Frauen und Frauenorganisationen: das Apostolat der Wahrheit,
das Apostolat der Liebe und das Apostolat der Aktion.

Auffallend ausfiihrlich sprach der Stellvertreter Christi iiber das Apostolat der
Wahrheit, das sich zum Ziel setzt, den Frauen zu helfen und sie héherzufiihren
durch die Herausstellung der richtigen und tiefen Beziehungen der Frau zu Gott, zu
Christus und der Kirche. Die Frau stammt von Gott, sie ist genau wie der Mann ein
Ebenbild Gottes, und von Gott empfing sie den Reichtum der Eigenart ihrer physischen



56 Aus der Weltkirche

und psychischen Personlichkeit. Sie ist noch mehr als der Mann, sowohl in
ihrem persinlichen Leben als auch in ihrer sozialen Sendung, durch die breite Atmo-
sphiire eines kiimpferischen oder versteckten Atheismus bedroht. Die Achtung vor der
Frau und die Erkenntnis ihrer eigentlichen Stellung sind staik durch die religitsen
Ideen ihrer Umwelt bedingt; Roman, Film und Theater verbreiten heute eine Flut
verkehrter Auffassungen iiber das Wesen der Frau (bis zur Weigerung, ,.sich als Frau
annehmen* zu wollen). Das Wahrheitsapostolat der Frau wird sich fiir die Verteidigung
des integralen Gottesglaubens einsetzen, und von Gott her léBt sich die einzige absolut
sichere Grundlage fiir die sozial fruchtbare und notwendige Funktion der Frau
festsetzen. Die Hebung der Frau iiberhaupt und ihres sozialen Einflusses zum
Heile der Vilker ist Antwort auf den Anruf Gottes, der als Schépfer die Frau in eigen-
tiimlichster Weise gepriigt hat. Die ,,Zugehérigkeit der Frau zu Christus® zeigt
nicht minder klar, daB die Frauen ,,auf ihr Geschlecht stolz sein* diirfen. Wie sollten
wir iibrigens andere zur Erlésung hinfiihren kénnen, wenn wirnicht selbst mit dem Er-
léser verbunden sind ? Was nun aber die spezifische Beziehung und Zugehérigkeit der
Frau zu Christus betrifft, so wird sie sehr priignant im 5. Kapitel des Epheserbriefes
in Hinsicht auf die Ehe gezeichnet, und aus den Darlegungen des hl. Paulus lassen sich
auch die Richtlinien fiir eine geordnete und eingeordnete Gleichstellung der Frau ge-
winnen, eine Frage, die heute weithin die Gesetzgebung beschiftigt und die von mate-
ralistischen Prinzipien her keine der naturgegebenen Funktion der Frau vollkommen ent-
sprechende Lésung finden wird. In der vollen Kraft ihres Segens entfaltet Gott die
Zugehorigkeit der Frau zu Christus in der von ihm erwiihlten Mutter des Erlasers,
die seither leuchtendes Idealbild der Frau und fiir die Frau ist.

Die gesicherten Normen und Lehren fiir die Ausiibung des gesamten Apostolats
findet die katholische Frau im Hinhéren auf die Kirche. Da die ewige Bestimmung
des Menschen unteilbar ist und nichts in seinem Leben ganz auBlerhalb dieser Be-
stimmung liegt, mul} die mit der Fiihrung des Menschen auf dem Wege zu Gott be-
traute Kirche iiber alle Wahrheit urteilen kénnen. Die Kirche ist befiihigt, den genaunen
Wert der geistigen und sittlichen Prinzipien abzuschiitzen und auch die Haltungen,
die sich in den konkreten Situationen des individuellen und sozialen Lebens aus den
Forderungen der Wahrheit ergeben; denn die kulturellen, politischen, sozialen und
sittlichen Gegebenheiten beeinflussen die Richtung des menschlichen Verhaltens.
»Da gibt es solche, die die Zustiindigkeit des kirchlichen Lehramtes auf das Gebiet der
Prinzipien einschrinken und das Gebiet der konkreten Tatsachen und des konkreten
Lebens davon ausnehmen wollten. Man behauptet, daBl hier der Laie zustiindig ist,
daB der Laie hier auf seinem Eigengebiet steht mit einer Kompetenz, die der kirch-
lichen Autoritiit abgeht. Es moge geniigen, hier zu wiederholen, dal eine solche Be-
hauptung unhaltbar ist. Sobald es sich nicht um die bloBe Feststellung der Tatsiich-
lichkeit einer konkreten Gegebenheit handelt, sondern um das Abwiigen der in ihr
vorliegenden religiosen und sittlichen Beziehur gen, stehen wir vor der iibernatiirlichen
Bestimmung des Menschen, und damit ist die Verantwortung der Kirche auf den Plan
gerufen. Sie kann und muB, auf Grund ihrer géttlichen Sendung und der zu diesem
Zweck erhaltenen Sicherungen, das MaBl an Wahrheit und Irrtum feststellen, das sich
in dieser oder jener Verhaltens- und Handlungsweise vorfindet. Obschon sich die Kirche
das Feld ihrer Autoritiit nicht ungebiihrlich beschneiden liBt, unterdriickt und ver-
mindert sie dadurch keineswegs die Freiheit und die Initiative ihrer Kinder. Die kirch-
liche Hierarchie ist nicht die ganze Kirche und sie iibt ihre Gewalt nicht von auBen her
aus wie etwa der Staat, der mit seinen Untergebenen nur auf rechtlicher Ebene verkehrt.
Thr seid Glieder des Mystischen Leibes Christi, eingefiigt in ihn wie in einen Organismus,
den derselbe Geist belebt und den dasselbe Leben durchflutet. Aus der Vereinigung der
Glieder mit dem Haupte folgt nicht, dafl sie ihre Eigengesetzlichkeit oder die Beti-
tigung ihrer Funktionen aufgeben; im Gegenteil, sie empfangen unaufhérlich vom
Haupte her Impulse, die ihnen kriftiges und prizises Handeln, in vollkommener
Harmonie mit allen anderen Gliedern zum Vorteil des ganzen Leibes, erméglichen.
Die katholischen Frauen sollen sich freuen im BewuBtsein, bis zum Tiefsten ihres Seins
zum Leibe der Kirche als freie und verantwortliche Personen zu gehéren, und sie sollen
ihrerseits jene Aufgaben erfiillen, die fiir sie bestimmt sind als ihr Beitrag zum Wachstum
und zur Entfaltung dieses Leibes.”



Aus der Weltkirche B7

In den beiden Abschnitten der piipstlichen Rede, die sich mit dem Apostolat der
Liebe und der Aktion befassen, finden wir in schéner und warmer Ausfiihrung jene
Gedanken, die sich von selbst aus der umfassenden christlichen Zielsetzung einer
»Weltunion Katholischer Frauenorganisationen* ergeben. Zum Abschluf3 seiner An-
sprache machte Pius XII. einen drdngenden Aufruf zum individuellen und organi-
sierten Apostolat, Die Initiative zum individuellen Laienapostolat bedarf nicht un-
bedingt einer aunsdriicklichen ,,Sendung® durch die Hierarchie. Von Nutzen ist es eben-
falls, dal} die ,,Weltunion Katholischer Franenorganisationen* die katholischen Ideen
iiber die Frau und ihre Sendung in verschiedenen internationalen Institutionen ver-
treten kann. Leitsatz fiir alle Titigkeit ist das ,,Bringen der Botschaft von der Erlosung
zu den einzelnen, den Familien, den Gesellschaften, auf zeitlicher und geistlicher Ebene
zugleich, durch eine planmiiBlige Aktion aller katholischen Frauen . . .*“

5. Bei Niederschrift dieser Zeilen war es noch nicht méglich, ein Urteil iiber die
Auswirkungen des international gut beschickten Zweiten Weltkongresses des
Laienapostolats zu haben, der in der zweiten Oktoberwoche 1957 in Rom tagte.
(Der 1. WeltkongreB, ebenfalls in Rom, fand 1951 statt.) Der beste bis Ende Oktober
vorliegende Versuch einer Wertung ist der Artikel ,,Ausweitung und Verinnerlichung
des Laienapostolats* von Mario Galli S. J. in der Ziiricher ,,Orientierung* vom 31. Ok-
tober 1957. Zur Eréffnung des Kongresses hielt Pius XII. am 5. Oktober eine
groBe franzosische Ansprache, die das richtunggebende Wort des Papstes zum General-
thema des Kongresses: ,Die Laien in der Kirche der modernen Welt: Verantwortung
und Formation* sein wollte. Aufsehen und auf mancher Seite sogar eine gewisse Uber-
raschung, die mehrfaches Echo fand, erregten einzelne ,,Anregungen* des ersten, mehr
doktrinellen Teiles der piépstlichen Ansprache. Es wiire zu bedauern, wenn dariiber der
zweite Teil der Papstrede, der die Formation der Laienapostel behandelt und in einem
groBgezogenen Panorama das universale Arbeitsfeld des Laienapostolats aufzeigt,
weniger Beachtung finde. Gerade die kurzen Abschnitte iiber die Formation der
Laienapostel, die immer eine Elite darstellen, sind griindlich zu meditieren. Sie ver-
langen eine sehr solide Schulung — in jeder Hinsicht — fiir die Laienapostel. Er-
mutigend ist weiterhin, wie umfassend der Hl. Vater die mégliche Ausweitung des
»Laienapostolats® in seinen verschiedensten Aufgabenkreisen auf nationaler und inter-
nationaler Ebene, in einzelnen Lindern, in Lateinamerika, in den Missionen Asiens und
Afrikas, sehen will,

‘Wir werden uns hier vorwiegend mit dem ersten Teil der Papstrede beschiiftigen,
dem Pius XII. selbst den Titel gab: ,Einige grundlegende Gesichtspunkte des
Laienapostolats®. Als Untertitel lesen wir: Hierarchie und Apostolat; Verantwor-
tung der Laien; Das Apostolat der Laien (d. h. seine Umschreibung, Benennung
und Struktur). — Unter dem Titel , Hierarchie und Apostolat® wird zuniichst fest-
gestellt, daB ein Laie, der mit ,,missio canonica* Religionsunterricht erteilt (auch im
Hauptberuf), dadurch nicht in das , hierarchische Apostolat* eintritt. Triiger des kirch-
lichen Lehramts sind der Papst und die Bischife, die als Mithelfer im Lehren Priester
und Laien beauftragen kinnen. Wihrend die ersteren ,,vi muneris sacerdotalis* ein
wpriesterliches” Apostolat ausiiben, betiitigen letztere auch als kirchliche Lehrkriifte
ein , Laienapostolat®. Der qualitative Wert und die Wirksamkeit des Religionsunter-
richts der beiden Gruppen (Priester, Laienkriifte) hiingt von der beruflichen Eignung
und den vorhandenen iibernatiirlichen Gaben ab. Es ist hichst wiinschenswert, dal
die einfachen Glidubigen der kirchlichen Autoritiit eine organische Mitarbeit im Apostolat
anbieten. Dadurch treten sie in ein engeres Verhiiltnis zur Hierarchie, von der sie
spezielle Mandate und Sendungen erhalten kénnen, ohne aber dadurch zu Mitgliedern
der Hierarchie zu werden, da die Teilnahme an Weihegewalt und Jurisdiktion an den
Empfang eines Sakraments gebunden ist. Auch ein etwaiges Diakonat als sakramen-
tales Weihediakonat wiirde in dieser Hinsicht nichts &ndern, da ja die Diakone Ge-
weihte sind.

Der Abschnitt iiber die ,,Verantwortung der Laien“ beginnt mit dem betonenden
Satz: ,,Es hiefe die wirkliche Natur der Kirche und ihren Gemeinschaftscharakter
verkennen, wollte man in ihr die kirchlichen Autoritiiten als das einzige aktive Element
und anderseits die Laien als das rein passive Element unterscheiden. Alle Glieder der
Kirche (Enzyklika ,Mystici Corporis®) sind aufgerufen, am Aufbau und Ausbhau des



B8 Aus der Weltkirche

Mystischen Leibes Christi mitzuarbeiten. Alle sind freie Personlichkeiten und miissen
deshalb aktiv sein.” Gelegentlich treibt man MiBbrauch mit der Formel vom ,,Miindig-
werden der Laien* und verzeichnet den eigentlichen Charakter des Verhiiltnisses von
Klerus und Laien. Die Not der Zeit gestattet heute keine kleinlichen Diskussionen,
und im Glauben miissen etwaige Spannungen selbstlos und in gegenseitigem Vertrauen
gelost werden. Auch der Laie hat verbriefte Rechte in der Kirche, die der Priester
anerkennen muB} und die sich aus der fundamentalen Aufgabe der Kirche ergeben,
die letztlich im Dienste der einzelnen steht. Alle, Priester und Laien, arbeiten zusammen
an einem Werke. Seit den ersten Zeiten der Kirche hatten die Laien ,,Anteil an der
Titigkeit, die der Priester im Dienste der Kirche entfaltet”, und heute ist diese ,,Mit-
arbeit” mehr denn je notwendig, in ,,allen Formen des Apostolats“, besonders wenn es
sich darum handelt, den christlichen Geist in das Familienleben, in Gesellschaft,
‘Wirtschaft und Politik einzuordnen. Ein zusitzlicher Grund dieser Notwendigkeit
ist der Priestermangel (vor allem z B. in Lateinamerika). Wieviel ,notwendige Er-
ginzungen priesterlicher Arbeit” leisten katholische Lehrer, Lehrerinnen und Ordens-
frauen im Religionsunterricht (z. B. in den Vereinigten Staaten von Amerika)! Doch
auch abgesehen von der zu kleinen Priesterzahl erheischen die Beziehungen zwischen
Kirche und Welt das Eingreifen der Laienapostel: ,,Die Weihe der Welt ist wesentlich
das Werk der Laien selbst, der Minner, die eng mit dem wirtschaftlichen und sozialen
Leben befalt oder an der Regierung und Gesetzgebung beteiligt sind.”“ Dasselbe gilt
fiir die katholischen Zellen in der Welt der Arbeit. In allen diesen Fillen soll die kirch-
liche Autoritit sich an den allgemeinen Grundsatz der subsidiiiren und komplementiiren
Hilfeleistung halten: ,,Aufgaben, die der Laie ebenso gut oder noch besser als der Priester
erfiillen kann, soll sie ihm anvertrauen; und in den Grenzen seiner Funktion oder inner-
halb der durch das Allgemeinwohl der Kirche gezogenen Grenzen soll der Laie frei
handeln und seine Verantwortung betiitigen konnen.” Wenn der Laie hauptberuflich
eingestellt wird, hat er Anspruch auf gerechten Lohn.

Wohl am meisten Aufsehen verursachten einige der Gedanken und Anregungen
(eventuelle Strukturinderung der Katholischen Aktion), die der Papst unter dem
Titel: ,,Das Apostolat der Laien* vorlegte. Laienapostolat im strengen Sinne
istdie,,UbernahmevonAufgabendurchLaien,diesichausdervon Christus
seiner Kirche anvertrauten Sendung ergeben®. Dementsprechend ist das
wApostolat des:Gebetes und des persénlichen Beispiels* Apostolat im weiteren oder
uneigentlichen Wortsinne; doch gibt es viele von christlichem Geist getragene Titig-
keiten, die als christliche Berufsausiibung dem besten Laienapostolat dhalich sind.
Die ,Katholische Aktion“ trigt immer den Stempel eines offiziellen
Laienapostolats. Doch zwei Bemerkungen sind hier am Platz: 1. Das Mandat,
vor allem das Lehrmandat, wird nicht der Katholischen Aktion in ihrer Gesamtheit,
sondern den einzelnen Gliedern durch Willen und Wahl der Hierarchie gegeben. —
2. Die Katholische Aktion darf kein Monopol des Laienapostolats fiir sich beanspruchen;
denn neben ihr besteht das freie Laienapostolat. Einzelne oder Gruppen kénnen sich
der Hierarchie anbieten und Aufgaben iibernehmen, mit denen sie beauftragt werden.
Werden sie dadurch ohne weiteres auch Mitglieder der offiziellen ,,Katholischen Aktion* ?
Die hierarchische Kirche, Bischéfe und Priester, kénnen sich unter den geeigneten und
bereitwilligen Laien freie Mitarbeiter erwihlen.

An dieser Stelle sprach Pius XII. von einer ,, Anregung®, die ihm ,kiirzlich* ge-
macht wurde zur Behebung eines ,,bedaunerlichen und ziemlich verbreiteten Unbehagens
(malaise), das seine Wurzel vor allem im Gebrauch des Wortes ,Katholische Aktion*
habe, das man fiir bestimmte Formen des organisierten Laienapostolats reserviere,
denen dadurch in der éffentlichen Meinung eine Art Monopol geschaffen werde, Alle
Organisationen, die nicht zu dieser Katholischen Aktion gehiren, wiiren dem Anschein
nach, so sagt man, weniger authentisch, von zweitrangiger Bedeutung, bei der Hierarchie
geringer angeschrieben und sozusagen am Rande des wesentlichen Laienapostolats.
Es ergebe sich daraus, daB die eine spezielle Form des Laienapostolats, nimlich die
Katholische Aktion, zum Schaden der anderen Formen dominiere, so daB} die Art
(species) die Gattung (genus) fiir sich beschlagnahme. In der Praxis gehe man sogar
bis zum Ostrazismus und verschlieBe die Diézese jenen apostolischen Bewegungen,
die nicht als Katholische Aktion betitelt sind.“ Zur Behebung dieser Spannung schligt



Aus der Weltkirche 59

man zwei Reformen vor: Anderung der Terminologie und Anderung der Struktur.
Man solle den Namen ,,Katholische Aktion* wieder in seinem allgemeinen Sinn ge-
brauchen, ausschlieflich zur Bezeichnung der ,,Gesamtheit der organisierten Be-
wegungen des Laienapostolats, die als solche auf nationaler oder internationaler Basis
durch die Bischife oder den HI. Stuhl anerkannt sind“; die einzelnen Bewegungen
sollten nur mehr ihren spezifischen Namen tragen und nicht den Gattungsnamen
w»Katholische Aktion*, Dementsprechend wiirden alle Apostolatsgruppen unter Bei-
behaltung ihres spezifischen Namens und ihrer Autonomie in ihrer Gesamtheit die
»Katholische Aktion* bilden, die dann die ,féderative Einheit* aller Apostolats-
gruppen (Dachorganisation) wiire. Dem Bischof stiinde es zu, diese oder jene Bewegung
in seiner Diozese zuzulassen oder zu mandatieren, aber er konnte sie nicht mehr
ausschlieBen ,,als nicht zur Katholischen Aktion gehérend®. Der Papst will, da8 dieser
Vorschlag reiflich iiberlegt werde, wozu der KongreB des Laienapostolats, also der
Laien selbst, eine giinstige Gelegenheit biete. Wenn man das Problem nicht nur theo-
retisch, sondern praktisch betrachtet, ist die Mahnung zum reiflichen Uberlegen so-
fort einleuchtend. Es gibt Liinder, in denen die ,,Katholische Aktion* eine einheit-
liche, beinahe monopolistische Organisation ist, was einerseits zu einer Einengung des
Laienapostolats fithren kann, anderseits aber im Laufe der Zeit festgetretene Strukturen
geschaffen hat. Am schiirfsten stellt sich das Problem fiir Spanien und die latein-
amerikanischen Linder. Zu bemerken wiire noch, dall in einzelnen Konkordaten
(Italien, Spanien) die ,,Katholische Aktion* in der unter Pius XI. gepriigten spezi-
gschen Fl:drm mit Abgrenzung gegen jede politische Titigkeit vom Staat offiziell aner-
annt wird.

In dem oben erwiihnten Artikel sieht Pater Mario Galli neben dem resoluten
wErnstnehmen der Laien* durch den Papst und die hierarchische Kirche das Ent-
scheidende des 2. Weltkongresses des Laienapostolats in jener Linie, die sich als
nAusweitung des Laienapostolats® abzeichnet. Er schreibt (a. a. 0., S. 214 f.):
»Es fiillt auf, wie ohne Unterscheidung von Laienapostolat gesprochen wird in
Gebieten, die der Katholischen Aktion zukommen, und solchen, die ihr naturgemil
verschlossen sind, wie die Politik, das Wirtschaftsleben und #hnliches. Es geht offen-
sichtlich um eine christliche Durchdringung des gesamten weltlichen Bereiches,
ohne daf die im letzten KongreB (1951; vgl. Quartalschrift, 1. Heft 1952, S. 95—99)
gepriigte Unterscheidung von Katholischer Aktion und Aktion der Katholiken in der
piipstlichen Ansprache wieder aufgenommen wiirde! Auch die von Pius XI. in allen
spiteren AuBerungen zur Katholischen Aktion sorgfiltig vorgenommene Ausklammerung
der Politik fiillt hier ganz weg. Natiirlich kann damit nicht gemeint sein, es sollten
nun alle Unterschiede verwischt werden, oder der Papst wolle nun die kirchliche
Tiitigkeit der Katholischen Aktion in die Politik hiniibertragen unter MiBachtung der
zwischen Kirche und Welt bestehenden und aus ihrem Wesen sich ergebenden Grenzen.*
Pater Galli glaubt, der Papst habe von seiner hohen Warte aus den Eindruck, das
Laienapostolat gerate in Gefahr, einseitig zu erstarren, wenn nicht theoretisch, so doch
wenigstens praktisch. Er wolle vermeiden, daBl jeder Laie, den ein apostolisches Ver-
langen erfiillt, nun meine, er kénne dies nur im Rahmen der offiziellen ,,Katholischen
Aktion™ strengster Priigung betiitigen, sowie auch, dafl die weltlichen Bereiche, der
Aufbau der Polis und aller weltlichen Tiitigkeit, vom apostolischen BewuBtsein aus-
geschlossen seien. Die apostolische Gesinnung muf} restlos das ganze Leben und alle
seine Bereiche durchdringen.

III. Verschiedenes — Kurznachrichten

1. In Rom starb am 22. August 1957 im Alter von beinahe 91 Jahren der Kar-
dinaldiakon Giovanni Mercati, Bibliothekar und Archivar der Hl. Rémischen
Kirche, ein Mann, dessen ganzes Leben mit unermiidlichem Fleil} (bis zu den letzten
Lebenstagen) der gelehrten Erforschung christlicher, klassischer und humanistischer
Texte aus Altertum und Mittelalter gewidmet war. Seit dem 15. Juni 1936 war der be-
scheidene Gelehrte Kardinal, eine Auszeichnung, die ihm sein alter Freund und Be-
wunderer Pius XI. in Anerkennung seiner Arbeit verlieh.

2. An die XX X. Soziale Woche der Katholiken Italiens, die sich mit den
wmenschlichen Aspekten der Agrarreformen® beschiftigte, richtete Pius XII. am 18. Sep-



60 Aus der Weltkirche

tember 1957 zu Handen von Kardinal Giuseppe Siri, Erzbischof von Genua, ein eigen-
hiindiges Schreiben, das aus den bisherigen zahlreichen AuBerungen des Papstes zu
den italienischen Landbauproblemen schépfen durfte.

3. Das Christkénigsfest, 27. Oktober 1957, hatte der Hl. Vater dazu ausersehen,
um durch eine lateinische Rundfunkbotschaft die neue Sendestation von Radio
Vatikan in Santa Maria di Galeria, nahe bei Rom, feierlich zu eréffnen.

4, Zu den beim Schreiben dieser Zeilen noch nicht giinzlich geglitteten Auf-
regungen, die eine Intervention des Hl. Offiziums, die in manchen Bliittern unangenehm
aufgebauscht wurde, fiir die franzésische Katechetische Bewegung hervor-
gerufen hatte, gibt die Ziiricher ,,Orientierung* in ihren Nummern vom 30. September
und 31. Oktober 1957 alles Wissenswerte in ausfiihrlicher sachlicher Information und
Beurteilung.

5. Den ésterreichischen Katholiken bereitete es grole Freude, daB sich der
Stellvertreter Christi am 15. September 1957 durch eine deutsche Rundfunkbotschaft
am Achthundertjahrjubilium des Nationalheiligtums Mariazell beteiligte. In der
einleitenden geschichtlichen Erinnerung erinnert Pius XII. an die ,harten StéBe,
die eine kirchen- und volksfremde Aufklirung und liberale Flut in den letzten 200
Jahren* auch in Osterreich gegen den katholischen Glauben gefiihrt haben. Der Papst
sieht in den Hunderttausenden von Glidubigen, die Jahr fiir Jahr zur Gnadenmutter
von Mariazell wallfahren, einen eindrucksvollen Beweis dafiir, dal die letzten 50 Jahre,
die Osterreich in zwei Weltkriege und in schwerste politische und wirtschaftliche
Erschiitterungen hineinzerrten, den katholischen Glauben des ésterreichischen Volkes
nicht gebrochen, seine Hingabe an Maria aber nur verstiirkt haben. Im Jahre 1952,
anliBlich des Wiener Katholikentages, hatte der H1, Vater die Osterreicher ermahnt,
der Gottesmutter ihr Geschick und an erster Stelle ihren Willen zu neuem heiligem
Leben anzuvertrauen. GewiB kénne die Kirche im Bereich des Diesseitigen keine
bindenden Zusicherungen machen, aber dem Willen zu heiligem Leben gelte immer
die vorbehaltlose VerheiBung Gottes. Den Ermahnungen von damals wollte Pius XII.
in seiner Jubiliumsbotschaft fiir Mariazell drei erginzende Hinweise beifiigen: 1. Es
wird immer wieder gesagt, die Stunde des Laienapostolats habe geschlagen und jeder
sei zu ihm berufen. Wenigstens zum Apostolat des Gebets und des guten Beispiels,
das heute besonders vordringlich ist, weil die enttéiuschte Welt den Worten nur mehr
glaubt, wenn sie mit vollem Ernst in Taten umgesetzt werden, sowohl im persénlichen
Leben als auch und ebenso im Leben in der Gemeinschaft,im Beruf, im 6ffentlichen Leben,
Minner und Frauen, die in den fithrenden Berufen stehen und in allem als vollgiiltige
Christenund Katholiken handeln, kénnen heute Wunder wirken fiir die Sache Christi und
seiner Kirche. — 2. Osterreich solle sich seiner Verantwortung fiir die umliegenden Liinder
und Vélker bewuBt sein, deren Gesamtschicksal der Gottesmutter anempfohlen werden
muf}! ,, Bittet fiir sie um das hohe Gut der Freiheit, der Freiheit zu allem, was menschen-
wiirdig und gottgefillig ist!* — 3. ,,Betet an der Stiitte der Gnadenmutter fiir die
groBen Anliegen der Weltkirche! Das ist das Eigenartige der gegenwiirtigen Stunde,
daBl schwer zu entscheiden bleibt, was groBer sei: die Beklemmung wegen der ganze
Erdteile umfassenden Néte und Gefahren, in denen die Kirche steht, oder die Hoffnung
ob der gewaltigen, auch weltweiten Méglichkeiten, die sich erfiillen kénnen. Hier gilt
fiir alle Kinder der Kirche jedenfalls das eine: Beten und opfern!“



