THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

106. JAHRGANG 1958 2. HEFT

Die Problematik des Laienapostolates
nach dem zweiten Weltkongrel in Rom *)
Von Domkapitular Dr. Ferdinand Klostermann, Linz a. d. D.

Nicht weniger als fiinf internationale Konferenzen sollten den
zweiten Weltkongref3 fiir das Laienapostolat vorbereiten, der vom
5. bis 13. Oktober 1957 im Palazzo Pio unweit des Petersplatzes iiber
2000 Vertreter aus 84 Nationen vereinte. Unter diesen vorberei-
tenden Tagungen war wohl die bedeutendste die theologische
Expertentagung im Herbst 1956 in Rom, an der namhafte Theo-
logen mitwirkten und die ihren Niederschlag in einer Schrift des
Dogmatikers der Gregoriana, P. Sebastian Tromp S. J., ,,De lai-
corum apostolatus fundamento, indole, formis“?), fand. Dies zeigt,
daB man doch von vornherein auch grundlegende Probleme des
Laienapostolates beriihren wollte und nicht nur, wie das KongreB-
thema vermuten lassen konnte, die aktuelle Verantwortung und
Ausbildung des Laienapostels in dieser Zeit. Mitunter hatte man
geradezu den Eindruck, gewisse Themen des ersten Kongresses
des Laienapostolates vor sechs Jahren (1951) sollten mit Absicht
noch einmal behandelt werden.

Bei einem 'so mondialen KongreB ist eine gewisse Schwer-
filligkeit und Uniibersichtlichkeit unvermeidlich. Eine echte Dis-
kussion im Plenum ist schon aus rein technischen Griinden kaum
durchfiihrbar, weshalb die weiterfilhrenden Gespriche eigentlich
nebenher gefiihrt werden, und die Ergebnisse der diesmal zweifellos
im allgemeinen gut gelungenen, weil nach Sprachgruppen ge-
trennten Arbeitskreise sind noch lange nicht zuginglich, soweit
man nicht selbst an einem teilnehmen konnte. Daher ist es nicht
leicht, sofort alle entscheidenden Probleme oder gar die entschei-
denden Ergebnisse und voraussichtlichen Auswirkungen eines der-
artigen Kongresses zusammenzufassen. Dies mag — abgesehen
von offenkundigen Ubersetzungsfehlern oder gar bewufit tenden-
ziosen Darstellungen, etwa der Papstrede — auch die Ursache
davon gewesen sein, dal schon wihrend des Kongresses, zu einer
Zeit, da nicht einmal alle Teilnehmer die entsprechenden Texte
zur Hand hatten, die merkwiirdigsten Alarmmeldungen und -ge-

*) Von dem Artikel erscheint auch cin Sonderdruck, der um ein Kapitel ,,Versuch
einer Ortung des Laienapostolates und der laienapostolischen Vereinigungen* und vier
Schemata erweitert ist.

1) Roma 1957, Comitato permanente dei Congressi Internazionali per I’Aposto-
lato dei laici.



90 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

riichte in Umlauf kamen, Akzente verschoben wurden, gewisse
Dinge einseitig herausgestellt und iiber andere geschwiegen wurde?).
Hier soll nun eine gewisse Ubersicht iiber die Problematik des
Laienapostolates versucht werden, wie sie sich auf dem Kongre3
zeigte?®).

I. Feststehende Thesen

Der Kongrel3 brachte zunichst die Bestitigung gewisser lingst
festliegender, wenn auch noch nicht iiberall zur Kenntnis genom-
mener Thesen. Ja, auch einige strittige Fragen fanden eine gewisse
Klirung.

1. Jeder Christ hat ,Pflichten und Aufgaben nicht nur gegen
sich selbst, sondern auch gegeniiber der Kirche, der biirgerlichen
Gesellschaft und der ganzen Menschheit“; denn ,,alle Glieder der
Kirche sind zur Mitarieit am Aufbau und an der Vollendung des
Mystischen Leibes Christi berufen®.

2. Man kann darum in der Kirche nicht unterscheiden zwischen
einem ,rein aktiven® und einem ,rein passiven* Element und
etwa unter jenem die kirchlichen Autorititen, unter diesem die
Laien begreifen. Die Laien sind aktive Elemente, schon weil sie
»ireie Personen sind“, weil sie ,,Rechte in der Kirche haben, die
der Priester seinerseits anerkennen muf3*. Sie sollen in den Grenzen
ihrer Stellung oder wie ,,das Gemeinwohl der Kirche sie zieht?),
frei handeln und ihre Verantwortung wahrnehmen konnen®.
Wenn das grundsitzliche Verhiiltnis ,,zwischen lehrender und
hiorender Kirche, zwischen Priestern und Laien® klar ist, hilt der
Papst , kleinliche Dispute® iiber die Titigkeitsbereiche der Priester
uns Laien fiir iiberflissig. Diese Bereiche werden gewahrt werden,
wenn ,alle hinreichend Glaubensgeist, Selbstlosigkeit, Achtung
und gegenseitiges Vertrauen aufbringen®; und ,,die Ehrfurcht vor
der Priesterwiirde war allzeit einer der kennzeichnendsten Ziige
der christlichen Gemeinschaft®.

3. ,,Von den Anfingen der Kirche an hatten die Laien Anteil
an der Titigkeit, die der Priester im Dienste der Kirche entfaltet*;
»heute miissen sie diese Mitarbeit mehr denn je leisten.“ Beweg-
grund dafiir ist aber nicht nur der augenblickliche Priestermangel,
sondern ,die Bezichungen zwischen Kirche und Welt erfordern
das Eingreifen der Laienapostel“. Die Laien leisten somit dem
Priester eine ,vertretende und erginzende Hilfe“s): vertretend,

%) Vgl. KathpreB v. 8. 10. 1957 und 18, 10. 1957.

%) Wenn nichts anderes vermerkt ist, beziehen sich die wortlichen Zitate auf die
Papstansprache an den zweiten WeltkongreB fiir Laienapostolat am 5. 10, 1957.
Ein einem Zitat in Klammern beigefiigter Autor bedeutet, daB das Zitat dessen Kon-
grefirede entnommen ist.

1) Also sind hier Wandlungen méglich, da das Gemeinwohl der Kirche zu ver-
schiedenen Zeiten und unter verschiedenen Umstinden Verschiedenes erfordern kann.

®) nl'aide subsidiaire et complémentaire.“ An anderer Stelle heiBit es statt ,,sub-
sidiaire®: ,,il supplée au manque de prétres®.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 91

sofern sie den Priester in der auch ihm oder ihm zunichst zu-
kommenden Titigkeit unterstiitzen, und erginzend, sofern sie tun,
was ,,im wesentlichen gerade das Werk der Laien ist“, was ,sie
sogar noch besser als der Priester erfiillen konnen®, also sowohl
,die Consecratio mundi®, die direkte und indirekte ,,Durchdrin-
gung des familiiren, sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Lebens mit christlichem Geist® als auch beispielsweise ,,die Bildung
katholischer Arbeiterzellen, die mitten unter den Arbeitern in
jeder Werkstitte und Fabrik wie in jeder Arbeitswelt geschaffen
werden miissen, um alle, die von der Kirche getrennt sind, wieder
zu ihr zuriickzufithren®. Hier ist der Laie sozusagen in seinem
Metier, das dem Priester entweder iiberhaupt unzuginglich ist
oder in dem er jedenfalls nicht daheim ist.

4., Fiir beide Bereiche, den kirchlichen und weltlichen Raum,
wurde am Kongrel3 immer wieder die Bedeutung des Lehraposto-
lates durch Laien und ihres Beitrages dazu unterstrichen. Nicht
nur in der katechetischen Lehrverkiindigang kann der Laie mit-
arbeiten; selbst wissenschaftliche Theologie kann er betreiben;
wenn er allerdings Schriften dariiber veréffentlichen will, ,,braucht
auch er die ausdriickliche Approbation deskirchlichen Lehramtes®®).
Sein normaler Beitrag wird freilich von seinem Laienfach her
kommen. Von daher wird er ,,zum Leben der Kirche die natiir-
lichen Tatsachen beisteuern, mit denen der Laie am besten ver-
traut ist“ (Emanuel Larrain). Wie kein Techniker und kein Phi-
losoph, so ist auch kein Fachtheologe heute imstande, alle Spezial-
disziplinen, noch weniger alle Hilfs- und Grenzwissenschaften
seines Faches zu iiberblicken oder gar zu erforschen. Pius XII.
verwies in seiner Kongrefirede auf eine solche Initiative der
deutschen Gaorresgesellschaft, in der ,eine Gruppe von Theologen
und Naturwissenschaftlern in regelmiBigen Begegnungen Fragen
des gemeinsamen Interesses besprechen in den Bereichen, wo die
theologische Forschung an jene der profanem Wissenschaften
grenzt”. So kann etwa die Moraltheologie der Mitarbeit der So-
ziologen, Nationalokonomen, Juristen, Soziographen, Psychologen,
ja selbst der Mediziner einfach nicht mehr entraten. ,,Auf dieser
immensen Ebene stellen sich beklemmende Gewissensfragen, die
nicht unbeantwortet bleiben diirfen. In dieser Forschung bekennen
die Berufstheologen ihre Unzulinglichkeit und bitten die Laien
nicht nur, ihnen die nétigen Unterlagen zu liefern, sondern ihnen
auch bei der Ausarbeitung und Formulierung von Lésungen be-
hilflich zu sein. Vor allem in diesem Bereich ist eine klerikale

%) In diesem Zusammenhang stellt PTUS XII. mit Berufung auf seine Ansprache
»Si diligis* vem 31. 5. 1954 fest: ,,Der Ausdruck Laientheologe ist bar zllen Sinnes®,
Vgl. Zechmeister August, Die Freiheit des Wortes in der Kirche. Zur Idee und Ge-
stalt einer Laientheologie. Wien 1951, als Manuskript vervielfiiltizt. Ders. unter
gleichem Titel: Zustimmung und Kritik. Wien 1952, als Manuskript vervielfiltigt.
Ders., Fragmente einer Theologie der Ehe. Wien 1955, als Manuskript vervielfiiltigt.

i



92 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

Selbstzufriedenheit und die von ihr verursachte Isolierung unheil-
voll. Dem Laienakademiker ist es hier nicht nur gestattet zu
sprechen, sondern er ist dazu streng verpflichtet” (Gérard Philips).

Denselben Beitrag erwartet neben der wissenschaftlichen Theo-
logie auch die unmittelbare Seelsorgspraxis, das kirchliche Aposto-
lat und darum iiberhaupt das kirchliche Lehr- und Hirtenamt.
Von der obersten hierarchischen Spitze bis zum letzten Kaplan
bedarf der Priester in der Kompliziertheit und Subtilitit vieler
Seelsorgsprobleme, bei der totalen Verfilzung und Uniiberschau-
barkeit des modernen Lebens, in dem das Wort Gottes immer
wieder Fleisch annehmen und jedenfalls Fufl fassen muB, einfach
der Beratung der Spezialisten, ihrer Fachgutachten, der Mitarbeit
von Fachleuten, denen neben den christlichen Grundsitzen auch
das entsprechende Spezialwissen verfiigbar ist. In seiner Kongref3-
rede forderte beispielsweise der Papst diese Mitarbeit katholischer
Fachleute in der Programmausarbeitung fiir Rundfunk und Fern-
sehen und in der Filmproduktion.

5. Die Treuhinder der kirchlichen Lehr- und Leitungsgewalt
sind einzig Papst und Bischofe. ,,Priester oder Laien arbeiten mit
diesen in dem Mafle zusammen, als sie ihnen anvertrauen, treu
zu lehren und die Gliubigen zu leiten. ,Der Auftrag hiezu kann,
je nach dem Fall, fiir beide der gleiche sein“, unbeschadet der
»Tatsache, dafl der eine Priester, der andere Laie ist und da8
infolgedessen das Apostolat des einen das eines Priesters, das des
andern das eines Laien ist.“ In mancher Hinsicht kann sich also
der Aufgabenbereich der einfachen Priester und der Laien in der
Kirche decken. ,,Wert und Wirksamkeit dieses Apostolates hingen
ab von der (natiirlichen, d.V.) Fihigkeit umi) iibernatiirlichen
Gnade” des Betreffenden.

6. Aber selbst wenn ein Laie solch ein Apostolat hauptamtlich,
ja selbst mit der missio canonica und im ausdriicklichen Auftra
der Hierarchie ausiibt, bewahrt es seinen laikalen Charakter uns
macht seinen Triger keinesfalls zum Kleriker?).

7. Es gibt vollig legitim verschiedene Formen des Laienapo-
stolates: Zunichst ein ,,Apostolat im weiteren oder uneigentlichen
Sinn“ — hieher rechnet der Papst auch ,,das Apostolat des Ge-
betes und des personlichen Beispiels“, wie es etwa in den verschie-
denen Laienberufen zur Auswirkung kommen muf}, in denen sich
ja auch ein betrichtlicher Teil der christlichen Durchdringung
aller profanen Lebensbereiche und Sachgebiete vollzieht, alles in
allem ,.eine Titigkeit, die dem besten Laienapostolat gleichkommt*.
Dann gibt es ,,das Laienapostolat im strengen Sinn . . .* ,,Es besteht
in der Ubernahme einer Verpflichtung durch die Laien fiir Auf-

aben, die aus der von Christus seiner Kirche anvertrauten Sen-
ung erwachsen.”“ ,,Es ist hiochst wiinschenswert, daf} sich der

) Vgl. Der GroBle Entschlull 9, 245/250, 282/285, 318/324; 10, 217/221.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 93

einfache Gliubige vornimmt und entschlieBt“, so ,,auf eine orga-
nisiertere Weise mit den kirchlichen Autorititen zusammenzu-
arbeiten, sie wirksamer in ihren apostolischen Arbeiten zu unter-
stiitzen. Er stellt sich dann noch enger unter die Abhingigkeit von
der Hierarchie, die vor Gott allein fiir die Leitung der Kirche
verantwortlich ist.* Aber ,nicht alle Christen sind zum Laien-
apostolat im engeren Sinn berufen . . . Der Bischof muf} sich
Mitarbeiter aus jenen nehmen, die er als geneigt und geeignet
vorfindet. Denn die Geneigtheit allein reicht nicht aus®, wobei der
Papst ausdriicklich auf den Takt und die nétige Schulung hin-
weist. Damit ist ein gewisser Auslesecharakter gegeben, der na-
tiirlich in besonderem Mafle bei den Fiihrenden und bei den Kern-
gruppen da sein mub.

8. Somit unterscheiden sich die verschiedenen Formen des
Laienapostolates sowohl nach dem Verpflichtungscharakter —
abgesehen von besonderen Titeln ist er, streng genommen, nur beim
obigen Laienapostolat im weiteren Sinn gegeben — als auch nach
ihrer Abhingigkeit von der Hierarchie. Der unterste und ,auf
jeden Fall“ zu haltende Grad ist hier, ,sich in den Grenzen der
Rechtgliubigkeit zu halten und sich nicht den rechtmiBigen
Vorschriften der zustiindigen kirchlichen Autorititen zu wider-
setzen®; der hichste Grad ist in der Katholischen Aktion und in
den ihr gleichgestellten Organisationen und Institutionen gegeben.

9. Zum Apostolat im strengen Sinn zidhlt der Papst vor allem
»die Katholische Aktion, die stets den Charakter eines offiziellen
Apostolates der Laien trigt“, aber ,,neben ihr“ auch Formen eines
»ireien Laienapostolates®, in dem sich ,,Einzelpersonen oder Grup-
pen der Hierarchie zur Verfiigung stellen und sich durch sie auf
bestimmte Dauer oder unbestimmte Zeit gewisse Aufgaben anver-
trauen lassen, fiir die sie einen Auftrag empfangen. Man kann sich
gewil} dann fragen, ob sie dann nicht auch Glieder der Katho-
lischen Aktion werden. Der entscheidende Punkt dabei ist, daB
die hierarchische Kirche, die Bischéfe und Priester, sich Laien-
mitarbeiter wihlen kénnen, wenn sie fihige Personen finden, die
dazu bereit sind®.

10. Aus dem offiziellen Charakter der Katholischen Aktion
und der Mitgliedschaft in ihr allein kann noch nicht ein persén-
liches Mandat, etwa ein Lehrauftrag, abgeleitet werden; ein solcher
wird nur jeweils einzelnen Gliedern ,nach Wollen und Wahl der
Hierarchie gegeben“8). Zufolge ihres offiziellen Status ,.kann die
Katholische Aktion auch kein Monopol des Laienapostolates bean-
spruchen®?),

8) So wird man wohl die Stelle verstehen miissen.

9) ,,Ne pas non plus” heifit ,,auch nicht* und nicht, wie iibersetzt wurde, ,,nicht
mehr*, als ob die Katholische Aktion jetzt wohl ein Monopol innegehabt hiitte, das
ihr der Papst jetzt nimmt. Vgl. auch die Rede Pius XII. an den ersten Laienapostolats-
kongrefl am 14. 10. 1951.



94 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

11. Der Papst wiinscht und begriilt ausdriicklich ,,Férderung
der Kollaboration und Koordination der verschiedenen Formen des
Laienpostolates“. Die konkreten Wege zur Realisierung dieser
Zusammenarbeit und Zusammenordnung werden freilich nach
Zeiten und Umstinden verschieden sein. Auf eine dem Papst vor-

eschlagene Moglichkeit zur Erreichung dieses Zieles, die er zum
gtu(ﬁum weitergibt, werden wir noch zuriickkommen.

12. Entscheidend fiir das Laienapostolat ist die innere Formung
des Laienapostels, die ,passend von den Laienapostolatswerken
selbst in die Hand genommen wird” und zu der der Papst ,,Hilfe
beim Weltklerus und den apostolischen Ordensgemeinschaften®
einschlieflich der Sikularinstitute erwartet. Hier geht es um die
Heranbildung von Menschen, die ganz und gar aus Gott und in
Gott leben und sich dauernd um eine Vertiefung ihres religisen
Lebens bemiihen; hier geht es um asketische Bildung, um Aus-
weitung und Vertiefung des Glaubenswissens, um soziale Bildung,
um technisch-methodische Schulung, um Heranbildung von Spe-
zialisten, etwa auf dem Gebiete des Presse-, Rundfunk- oder
Filmapostolates, iiberhaupt um das Studium der modernen Welt
und ihrer Néte, die Aneignung einer internationalen, groBriiu-
migen Schau und iiberhaupt um eine neue, unserer Zeit angepaBte
Laienspiritualitdt!?).

AuBler dieser spezifischen Bildung fiir das Laienapostolat muf3
freilich heute, vor allem in den offiziellen laienapostolischen Or-
(glanisationen, noch eine andere Bildungsaufgabe geleistet werden,

ie eigentlich eine Voraussetzung des Laienapostolates ist und zu
der eigentlich alle Christen verpflichtet sind, sich nimlich glaubens-
milig, ihrem Stand und ihrem Bildungsniveau entsprechend,
weiterzubilden, sich eine christliche Meinung zu den Problemen

10) Vgl. das SchluBdokument des Kongresses. Hier mufl aber auch vor allem auf
die vorziigliche Kongrefirede des chilenischen Bischofs Emanuel Larrain verwiesen
werden, der zunichst von den Tatsachen ausging, die dem geistlichen Leben des mo-
dernen Laien zugrunde liegen: ,,Die Uberzeugung, zur Kirche zu gehéren, in der er
nicht nur einen juristischen Verband sieht, sondern einen lebendigen Leib — also das
rechte KirchenbewuBtsein; die Uberzeugung, zu einer dynamischen Gemeinschaft zu
gehoren, die wiichst, zu einem Volk, das nicht stehenbleibt, sondern immer voran-
schreitet — also apostolische Gesinnung, Wissen, daB das apostolische Werk noch
nicht vollendet ist, sondern auch von uns mitvollendet werden muB in einer von
tiefgehenden Strukturwandlungen erschiitterten Welt; endlich die Uberzeugung, zur
heutigen Welt zu gehiren, in der wir wohnen und an deren Taten und Problemen wir
aktiv beteiligt sind — also der Sinn fiir die Zeit.* Darans leitet Larrain dann die Haupt-
kennzeichen der Spiritualitiit des christlichen Laien von heute ab: aus Liturgie und
Schrift, aus Gebet und Mahl und der lebendigen Verbindung mit dem Worte Gottes
genihrter Gemeinschaftssinn; Missionsgeist, ,,der es als seine Aufgabe sicht, die Welt
zu CHRISTUS zu fiihren, der die zweifache apostolische Sendung des Laien begreift:
die natiirlichen Tatsachen zum Leben der Kirche beizutragen, mit denen der Laie
am besten vertraut ist, und das Licht des Evangeliums in die Strukturen der modernen
Welt hineinzntragen®; eine Heiligkeit, die aus der Erfiilllung der Standespflicht flieBt,
und eine Welthaltung, die dieser Welt nicht als Fremder noch als Feind, sondern als
Samariter, als Erléser begegnet,



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 95

ihres Lebens, ihres Berufes, ihrer Familie zu bilden, Aufgaben,
die frither weithin in Christenlehren und dhnlichen Einrichtungen
geleistet wurden und heute eben zum Teil von laienapostolischen
Organisationen, etwa der Frauen- und Minnerbewegung und der
Katholischen Jugend, auch noch viel zuwenig, iibernommen
werden und iibernommen werden miissen. Es fra§t sich, ob sich
nicht daher auch ein gewisser Verpflichtungstitel zur Mitarbeit
an solchen Organisationen fiir viele Christen ableitet, die eben
sonst zu dieser auch fiir ihre christliche Existenz und fiir die
christliche Bewiltigung ihres familidren, beruflichen und &ffent-
lichen Lebens dringend nétigen Bildung nicht kommen.

II. Offene Fragen

Damit sind wir schon bei den offenen Fragen. Der Kongref,
ja bemerkenswerterweise der Papst selbst warf auch einige nicht
unbedeutende offene Fragen auf, die sogar zum Teil ausdriicklich
offen gelassen wurden; ja der Papst stellte ein ganz konkretes
Problem dem KongreB selbst zur Uberlegung und Beratung —
ein sehr beachtenswertes Ernstnehmen eines Laienforums seitens
der obersten kirchlichen Autoritdt. Doch das schien so ungewohn-
lich, daB nicht nur der Kongrel mit der vom Papst zum Studium
weitergegebenen Anregung (suggestion) nichts anzufangen wubte
und véllig ratlos war, sondern daf sich andere beeilten, die dem
Papst gemachte Anregung in einen Befehl des Papstes selbst um-
zudeuten.

1. Als offene Frage bezeichnet der Papst selbst ausdriicklich
»die Einfithrung eines nicht auf das Priestertum hingerichteten
Diakonatsstandes®. ,,Der Gedanke ist, heute wenigstens, noch nicht
reif“ nach der Meinung des Papstes, kann es also wohl eines Tages
werden.

2. Als wert, studiert zu werden, legt der Papst den Kongref}-
teilnehmern auch ein Problem hinsichtlich der Koordinierung und
Zusammenarbeit der verschiedenen Formen des Laienapostolates
vor. Es kann gar keine Rede davon sein, dafl der Papst ,.forderte,
dem Begriff der Katholischen Aktion seinen allgemeinen Sinn
wiederzugeben und ihn einzig auf die Gesamtheit der organisierten
apostolischen Laienbewegung anzuwenden®, wie auch eine katho-
lische Presseagentur noch am 18. 10. schreibt!!). Der Papst gibt
nur eine ihm ,kiirzlich vorgetragene Suggestion weiter”, er macht
nicht einmal einen Vorschlag, sondern gibt einen ihm gemachten
Vorschlag weiter, ,dessen eventuelle Verwirklichung natiirlich
eingehende und lange Uberlegungen verlangt. Euer Kongre§ kann
eine giinstige Gelegenheit sein, dieses und éhnliche Probleme zu
diskutieren und zu priifen”. Worum geht es also hier ? Um einen
dem Papst gemachten Vorschlag, der ein gewisses ,,Unbehagen®

1) Kathpre3 vom 18. 10. 1957, Beilage 2.



96 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

beseitigen soll, das dadurch entstiinde, daB der Name ,Katho-
lische Aktion* bestimmten Formen des organisierten Laienaposto-
lates reserviert ist, die dann als monopolisiert angesehen wiirden,
withrend andere Formen weniger authentisch und von geringerer
Bedeutung schienen. Auf nationaler Ebene sollten darum die
Bischife, auf internationaler Ebene der Heilige Stuhl bestimmen
konnen, welche laienapostolischen Bewegungen ,als Katholische
Aktion anerkannt sind“. Sie ,,alle zusammen bildeten als Katho-
lische Aktion eine foderative Einheit“. Jedem Bischof wiirde es
weiterhin ,.freistehen, solche Bewegungen zuzulassen oder zu ver-
bieten, sie zu beauftragen oder nicht“, er kénnte ihnen nur ,,nicht
den Charakter als Katholische Aktion absprechen®.

Die Anregung will also den Begriff ,,Katholische Aktion* als
Genus ,,auf die Gesamtheit der organisierten katholischen Laien-
bewegungen anwenden, die als solche national und international
anerkannt sind: durch die Bischiéfe auf nationaler Ebene oder
durch den Heiligen Stuhl bei den Bewegungen, die auf internatio-
nale Verbreitung zielen“. Dabei ist nicht véllig klar, welches die
genauen Bedingungen sein sollen, unter denen die Hierarchie
organisierte katholische Laienbewegungen als Spezies zur Katho-
lischen Aktion als Genus gehérig anerkennt. Jedenfalls handelt es
sich um Apostolatsbewegungen; es scheint sich auch, da von
»Anerkennung“ (reconnus) die Rede ist, um offiziell gewordene,
von der Hierarchie also abhiingige Organisationen zu handeln und
dem ganzen Zusammenhang nach wohl auch um ,,Laienapostolat
im strengen Sinne“, um ,,die Ubernahme einer Verpflichtung durch
die Laien fiir Aufgaben, die aus der von Christus seiner Kirche
anvertrauten Sendung erwachsen®, die nach Pius XII. inoffiziell,
frei oder offiziell auf Grund eines Mandates geschehen kann; denn
von all dem ist unmittelbar vorher die Rede. Es handelt sich also
praktisch um eine gewisse Ausweitung eines von Pius XII. schon
hinsichtlich der Marianischen Kongregation angewandten Vor-
gehens (die schon nach der Constitutio ,,Bis saeculari vom 27.9.
1948 ,.mit vollem Recht als Katholische Aktion unter Fiihrung
und Beistand der Allerseligsten Jungfrau Maria bezeichnet werden
diirfen“, da ,,man ihnen keines der Merkmale absprechen kann,
welche die Katholische Aktion kennzeichnen*) auch auf andere
laienapostolische Bewegungen, von denen auch ,,mit Recht gesagt
werden kann, daf sie mitarbeiten mit dem Apostolat der Hierar-
chie® (Giuseppe Pizzardo)!?).

3. Als ,ein immer offenes Problem* bezeichnet Erzbischof
Montini in seiner Kongrefirede ,,das Problem der Beriihrungen
zwischen der Mission der Kirche und der Welt“, und zwar weil die

12) Kardinal Pizzardo beriihrt hier in seiner Eréffnungsrede ausdriicklich diese
Frage. Er weist darauf hin, daf§ Pius XII diese Linie schon in einer Ansprache vom
4.9, 1940 vertreten hat, in der er freilich trotzdem ,,dem Apostolat der Katholischen
Aktion den Namen eines ,primary apostolate* gab“.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 97

Dinge der Welt immer in Flu} seien und die Anwendung und Ver-
kiindigung der christlichen Botschaft sich der Verschiedenheit der
Zeiten und Formen anpasse, wobei die Bestimmung von Zeit und
Art der durchzufiihrenden Reformen allein der Leitung der Kirche
zustiinde. Damit hingt auch die in der Papstrede angefiihrte
zeitbedingte Schwingungszone hinsichtlich der Bereiche und Zu-
stindigkeiten von Priestern und Laien zusammen. Uberhaupt ist
aus fast allen offiziellen Kongrefireden eine Abneigung gegen all-
zu scharfe aprioristische Trennungen, Abgrenzungen und Auftei-
lungen der Bereiche und Zustiindigkeiten auf Priester und Laien
zu spiiren. Man solle wohl klar unterscheiden, etwa zwischen dem
Heiligen und Profanen, zwischen Kirche und Welt, zwischen
Priester und Laien; aber man diirfe keineswegs ,siduberlich”
trennen. Immer herrschen hier enge Beziehungen, und zum min-
desten hat der Laie selbst in die profansten Bereiche hinein den
Geist Christi zu tragen, und es bleibt auch, abgesehen von der
Wahrung der ,,Grenze der Rechtglidubigkeit und der rechtmifligen
Vorschriften der zustiindigen kirchlichen Autoritéiten®, dem Priester
und darum auch dem offiziellen Laienapostolat und hier wieder
wegen ihres so allgemeinen Charakters besonders der Katho-
lischen Aktion die Aufgabe, die Laien fiir diese ihre christliche
Mission in der Welt vorzubereiten.

Dariiber hinaus hat die kirchliche Autoritit zu bestimmen,
wieweit sich die Kirche und dann auch das offizielle Laienapostolat
unter konkreten Verhiltnissen um profane Dinge kiimmern sollen.
Jedenfalls kann die Hierarchie sehr wohl Griincgie haben, etwa der
Katholischen Aktion auf Grund der .indirekten Gewalt iiber das
Zeitliche, sofern es nimlich mit dem Geistlichen verbunden ist,
biirgerliche und familisire Titigkeiten anzuvertrauen® (Pizzardo).
Immer muB sie sich freilich beschrinken auf ,,die Waffen Christi®
und immer muf} sie darauf bedacht sein, ,,dafl das Heilige nicht
befleckt, sondern vermittelt und das Profane nicht verdringt,
sondern geheiligt wird“ (Giovanni Montini)!3).

4. Offen werden wohl weiter bleiben die konkreten Organisa-
tionsformen der Katholiken und darum auch ihrer laienaposto-
lischen Bewegungen, einschlieSlich der Katholischen Aktion, in den
verschiedenen Lindern. Man wird nie alles welteinheitlich in ganz
dieselbe Form zwingen kénnen. Die inneren und duleren Voraus-
setzungen, die geschichtlichen Gegebenheiten und Gewordenheiten
sind zu verschieden. In unterentwickelten Lindern werden sich
die Kirche und darum vielleicht auch die laienapostolischen Be-
wegungen weithin selbst um das Genossenschaftswesen der Katho-

13) Man wird nicht fehlgehen, hier auch Anspielungen auf die jiingste Krise
innerhalb der Jugendverbinde der Katholischen Aktion Frankreichs zu sehen, die
sich ja gerade am Problem des Engagements der Kirche und des Christen in der Welt
von heute bzw. des Apostolates in der Welt entziindet hat. Vgl. Orbis Catholicus
11, 3, 109/112. Masses ouvriéres 13, 128, 1/29. Dokumente 13, 5, 415/426.



98 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

liken und vielleicht dariiber hinaus kiimmern miissen, in anderen
Liéndern wird man auf solche doch nur sehr mittelbar apostolisch
relevante Bereiche verzichten kénnen; da wird man sich nur auf
méglichst klein gehaltene Elitezirkel beschrinken, weil weite
Schichten des katholischen Volkes schon anderweitig lingst erfalit
sind; anderswo wird man neben der immer notwendigen und pri-
miren Elitearbeit auch die fiir die Kirche noch in Marsch zu
setzenden Schichten des Kirchenvolkes zu organisieren versuchen,
um unter ihnen wenigstens christliche 6ffentliche Meinung zu
bilden und sie fiir ihr Apostolat in Familie, Beruf und offentlichem
Leben zu schulen. Alle diese Formen haben ihre Vor- und Nachteile,
wobei unter bestimmten Verhiiltnissen diese oder jene griBler sein
kénnen. Konkret wird es nach wie vor der Hierarchie des betref-
fenden Landes obliegen, die verschiedenen Erfahrungen zu priifen
und sich fiir diese oder jene Moglichkeiten zu entscheiden.

Was unsere osterreichischen Verhiltnisse anlangt, haben wir
wohl den bisher gegangenen Weg im groflen und ganzen nicht zu
bereuen. Uberall, in all jenen kirchlichen Sprengeln, Gliederungen
und Werken, wo entsprechende Krifte an Priestern und Laien
zur Verfiigung standen und eine gewisse Zeit hindurch nach einem
klaren Konzept zielbewuft; mit einer gewissen Festigkeit und
Konsequenz gearbeitet werden konnte, hat sich auch in schwie-
rigsten Verhiltnissen ein Ergebnis eingestellt, das Vergleiche mit
anderen Lindern und Zeiten jedenfalls aushilt. Dort ist, abgesehen
vom normalen Auf und Ab des Lebens, auch nicht viel von ,be-
merkenswerten Stagnationen und Krisen“ der Katholischen Jugend
oder der ganzen Katholischen Aktion zu spiiren; es wird auch
nicht allzuviel davon geredet. In einer freundschaftlichen Zu-
sammenkunft der deutschsprechenden Nationen in Rom wies ein
Redner eines Landes, in dem ein etwas anderer Weg als in Oster-
reich beschritten wurde, auf das Beispiel Osterreichs hin und
meinte, es wiirde sich lohnen, sich mit den Osterreichern auf einer
eigenen Tagung zusammenzusetzen und die Erfahrungen auszu-
tauschen, denn man kénne von ihnen hier wohl manches lernen.

IIl. Ergebnisse und Folgerungen

Hier kann naturgemif nur auf einige Schwerpunkte hinge-
wiesen werden, die vielleicht auch in Osterreich AnlaB zu einer Uber-
legung sein kénnten.

1. Das Ernstnehmen des Laien und seiner Lebens- und Berufs-
bereiche in der Kirche und von der Kirche, das Zurkenntnis-
nehmen der ,,inneren Michtigkeit der christlichen Person zur Ver-
wirklichung ihres gottgewollten Beitrages zum Aufbau des Rei-
ches Gottes in dieser Welt“!4). Kaum einmal wurden — sogar in

14) Hirschmann Johannes B., Die Freiheit der Kirche. In: Stimmen der Zeit
83, 2, 84. Der ganze Artikel ist in unserem Zusammenhang beachtlich. Er warnt die
Amistriiger ,vor jenem Verantwortungskomplex, der das Tun und Lassen des Gliu-



\

Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 99

einer gewissen Polaritit zu manchen AuBerungen auf dem ersten
WeltkongreB des Laienapostolates — die Miindigkeit, die wenn
auch relative Eigenstindigkeit und Selbstverantwortlichkeit, die
Rechte der freien Laienpersénlichkeit, ein Raum der Freiheit,
auch der Entscheidungsfreiheit des Laien, der Beitrag des Laien,
den er sowohl im unmittelbaren Dienst oder Bereich der Kirche
als auch in seiner profanen Welt, aber fiir die Kirche zu leisten hat,
ja den iiberhaupt nur er fiir die Kirche dort leisten kann, so betont
wie bei diesem KongreB, und zwar gerade von seiten des Papstes
selbst. Und daB so viele ,offene Fragen“ diesem Laienkongrel
vorgelegt wurden, liegt ja auch in dieser Linie.

Ob nicht diese Dinge auch bei uns zu iiberlegen wiiren; ob
nicht auch bei uns mitunter trotz allen Priestermangels Kleriker
noch Dinge tun, die entsprechende Laien ebensogut, wenn nicht
besser verrichten; ob nicht der Grund, warum wir auch in man-
chen Sparten der Katholischen Aktion noch nicht die Minner
sehen, die wir eigentlich dort brauchten, damit mehr wirkliche
»Aktion“ geschihe, warum man mitunter mehr devoten Lakaien
als miindigen Laien begegnet, wie in Rom boshaft jemand gesagt
hat, doch auch darin liegt, daB da und dort fiir freie, denkende,
urteilende Personlichkeiten einfach zuwenig Entfaltungsraum ist
und gegeben wird, dal man die Laien blof als ',,ausfiihrende®
Organe oder gar nur als Laufburschen beniitzt, statt die wirklichen
Probleme mit ihnen zu besprechen und ihren Laienbeitrag dazu
einzuholen, der hier oft genug den Charakter eines Gutachtens

-

bigen mit allzu hemmenden Sicherheitsklauseln der Abhiingigkeit von sich umgibt*
aus ,,Angst vor dem Wagnis der Freiheit*,und die Gliubigen vor einem Miindigkeits-
komplex aus ,Angst vor dem MiBbrauch der Autoritit®, und weist hin auf die ,der
Kirche in all ihren Gliedern unentbehrliche briiderliche Zurechtweisung®, auf die
Notwendigkeit, ,iiber die Grenzen der Leitungsgewalt und der Gehorsamspflicht zu
sprechen — und zwar sowohl grundsitzlich wie konkret; denn diese Grenzen gibt es*,
wie es auch Grenziiberschreitungen gibt, ,,und dies nicht nur in der Vergangenheit®
(86). Der Artikel weist hin auf die Verpflichtung der Amtstriiger, ,,in gewissenhaftem,
vorbereitendem Studium jene Grundsatzfragen und jene Tatsachen zu priifen, ohne
deren richtige Beurteilung die Entscheidung der Gefahr des Irrtums aunsgesetzt ist®,
sowie auf die ,Méglichkeit, ja sogar Recht und Pflicht aller in diesem Bereich des
grundsiitzlichen und tatsiichlichen Wissens sachverstiindigeren Gliubigen. die Tiatig-
keit des Lehr- und Hirtenamtes zu unterstiitzen®, was ,,besonders dann wichtig ist,
wenn es entweder um ganz neu aufgeworfene Fragen geht oder um solche, deren
Entscheidung das Wirken der Gliubigen in der Welt tief erfait®. Er verweist auf die
»~Maglichkeit, unter Umstiinden den kirchlichen Vorgesetzten zu widersprechen, wenn
es sich um offensichtliche Fehlentscheidungen oder Fehlhandlungen handelt* (88 f.).
Hirschmann macht mit Recht auch darauf aufmerksam, daB schlieBlich ,,Amts-
triger und einfache Gliubige ja nicht nur im Verhiltnis von Vorgesetzten und
Untergebenen zueinander stehen, sondern auch in dem von Briidern in Christus®,
welches Verhiiltnis ,sich unmittelbar aus dem gemeinsamen Getauftsein ergibt®
und ,sogar fundamentaler ist als der Unterschied auf Grund des Amtes. Hirsch-
mann hitte auch auf das hiblische Hirtengleichnis hinweisen kinnen, das den kirch-
lichen Vorgesetzten auch weit mehr viterliche Liebe nahelegt als situationsfremdes
und unpersénliches Herrentum. Vgl. auch Rahner Karl, Das freie Wort in der
Kirche, Einsiedeln 1953.



100 ~ Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

von Fachleuten haben wird, dal man ihren Beitrag unangenehm
empfindet und iiber ihre Kritik gekriankt ist, ja dall man iiberhaupt
kaum ein offenes Manneswort vertrigt. Und ob sich nicht auch
manche Persénlichkeiten erst entfalteten, wenn ihnen echte Ver-
antwortungen iibertragen wiirden. -

Hieher gehort aber auch die Anerkennung, der Respekt vor
der Laienarbeit, auch im rein profanen Bereich, das Zurkenntnis-
nehmen der apostolischen Bedeutsamkeit dieser Arbeit, sofern
nimlich die profansten Bereiche dadurch mit christlichem Geist
durchdrungen werden, sofern der Kirche dadurch der nétige oder
niitzliche Lebensraum gesichert wird und sofern dann wenigstens
begnadete, glaubende, hoffende, liecbende Menschen in diesen Be-
reichen leben und sie schon durch ihre blofie Prisenz irgendwie
mitheiligen. Ob nicht doch manche in der Welt, also in der Wirt-
schaft, Kultur und Politik wirkende Laien, die mit bestem Willen
auller ihrem Beruf und ihrer Familie nicht mehr viele Sonderauf-
gaben fiir die Kirche iibernehmen kénnen, die sich aber miihen,
in ihrem Bereich christlich zu leben und ihn christlich zu durch-
formen, und die auch Kontakt mit der Kirche halten, was schon
dazu nétig ist, um auf die Dauer im Sinne der Kirche wirken zu
kénnen, ob sie nicht doch mitunter das Empfinden haben, sie
wiirden als Christen zweiter Ordnung betrachtet. Sie sollten
mindestens keinen Grund haben, so zu denken.

2. In einer gewissen Polaritit dazu steht die immer wieder im
Kongre3 betonte echt kirchliche Gesinnung. Miilten den ersten
Punkt vor allem die verantwortlichen Kleriker aller Grade be-
denken, dann diesen vor allem die Laien und Kleriker in gleicher
Weise. Steckt nicht ein Quentchen echt laizistischen Geistes noch
in unserem, vor allem im gebildeten Kirchenvolk, auch noch in
manchen ,.filhrenden Katholiken“. Fehlt nicht weithin das Wissen
um die Kirche, um ihre Sendung und hierarchische Struktur, um
das Gliedsein am Leibe Christi mit allen Konsequenzen und Ver-
antwortlichkeiten, die sich daraus ergeben, darum auch das
SolidarititshewufBtsein, der Sinn fiir die gemeinsamen griBeren
Anliegen, die wirklich apostolische Gesinnung, die wirkliche Sorge
um das ewige Heil der Welt und um die eigene Heiligung.

Gewil} gibt es viele Gesichtspunkte, und man muf} sie heraus-
stellen, man muf} diskutieren und iiberlegen, aber einmal muf3 man
auch handeln, und dann miissen die zustéindigen Autorititen auch
Entscheidungen treffen iiber das Was und Wie, und dann muf}
man auch gehorchen. Man kann nicht Krieg fiihren, ohne sich
von tauseng Méoglichkeiten fiir eine entschieden zu haben, und
nicht Schlachten gewinnen, wenn jeder tut, was er will. Man hat
mitunter das Empfinden, da man wohl da und dort den Segen
der Hierarchie will, aber nur, um unter diesem Segen dann tun
zu konnen, was man will; dal man wohl fiir die Hierarchie ist,



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 101

aber nur, wenn sie tut, was man selbst wiinscht. Erzbischof Mon-
tini, der am KongreB die konkreten Schwierigkeiten und Wandel-
barkeiten besonders im Verhiltnis Kirche und Welt, Heilig und
Profan betont hat und klar sagt, dafl hier mit Klugheit vorgegan-
gen werden muf}, wobei gerade auf dem Gebiet der Beitrag der
Laien als Fachleute nicht gering einzuschitzen ist, forciert ebenso
klar die Kompetenz der kirchlichen Autoritit in der endgiiltigen
Festlegung, wie weit nun praktisch gegangen werden darf und wo
konkret die Grenzen anzusetzen sind. Man hat mitunter auch das
Empfinden, dal man wohl gelegentlich auch einmal unter ,,aposto-
lisch* segeln will, aber ohne sonderliche Verpflichtungen, und daf3
dic eigentlichen Anliegen weniger apostolisch als verbands- oder
machtpolitisch sind.

3. Vielleicht hingt damit in etwa auch ein drittes Problem
zusammen, das der Koordination und Kooperation. Dem Papst
schwebt zweifellos im Letzten eine weltweite Zusammenarbeit und
Zusammenordnung aller katholischen Kriifte in enger Verbindung
mit der die Einheit garantierenden Hierarchie und unter mog-
lichster Wahrung der freien Initiative und der niitzlichen oder gar
notwendigen Differenziertheit vor zur Erreichung des einen groflen
Zieles der Kirche: daB3 alle Jesus Christus kennen und licben,
besser gesagt, von der Liebe Christi erfallt werden, und daf} da-
durch Menschen und Welt wahrhaft heil werden. Es geht hier
tatsichlich um ein ganz entscheidendes Grundanliegen der moder-
nen Kirche: es geht namlich darum, ob es gelingt, in einer immer
mehr zusammenwachsenden Welt auch das ungeheure vor-
handene christliche Kriftepotential tatsdchlich zu einem gemein-
samen planmiBigen Einsatz zu bringen, wo dies notwendig und
niitzlich ist: die Krifte aus allen Nationen, alle Didzesen, alle
beschaulichen und tiitigen Ordensgemeinschaften, alle kirchlichen
Schulen, Institutionen und Organisationen und alle, auf die die
Kirche Einflu} hat, und alle Christen, wo immer sie stehen und
wirken. Dies war auch das eigentliche Anliegen der Lombardi-Rede
am Kongre8. ;

Wir kénnen kaum sagen, daB dies in Osterreich iiberhaupt
kein Problem wire. Manches geht hier freilich iiber die Krifte
des Laienapostolates hinaus und beriihrt auch andere kirchliche
Institutionen. Wie schwer ist es mitunter fiir die Katholische
Mittelschuljugend, in katholische Schulen und Internate einzu-
dringen oder auch nur apostolischen Geist darin zu wecken; wie
lange dauert es manchmal, bis die Katholische Arbeiterjugend
sich den Eingang in katholische Lehrlingsheime freikampft,
wiewohl sie das Apostolat dieser Leute dringend in den Betrieben
brauchte. Dabei waren die letzten beiden Pipste der Meinung,
diese Einrichtungen miifiten die ,,Schulungsburgen® der Apostel
von morgen sein, und in seiner Kongrefrede weist der Papst auf
die Verantwortung des Weltklerus, der Sikularinstitute und aller



102 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

apostolischen Ordensgenossenschaften fiir die Ausbildung der
Laienapostel hin.

Aber manches wird gewil auch von den laienapostolischen
Bewegungen selbst im Sinne jenes Anliegens getan werden miissen.
Hier kann es freilich nicht um die Alternative gehen: Einheit auch
als Uniformitit — denn es gibt sicher Anliegen in Welt und Kirche,
in denen Einheit iiberhaupt nicht oder noch nicht nétig oder
moglich oder auch nur wiinschenswert ist — oder Konzeptlosig-
keit, Wildwuchs unter allen Umstinden, Vergeudung der Krifte
fiir dieselben Aufgaben bei Mangel von geeigneten Kriften iiber-
haupt, sinnloses Sichreiben auf zu engem Raum und ihnliches,
wobei das Gute der Feind des Besseren werden kann. Hier wird es
heiBlen miissen: Einheit und Planung und Zusammenarbeit in der
Vielfalt. Nach wie vor werden also die Verantwortlichen Notwen-
digkeit und ZweckmiBigkeit neuer Unternehmungen bedenken
miissen, wobei die Dinge, die mit der Erziehung und Formung der
jungen Generation zusammenhingen, eine besondere Beachtung
verdienen. Nach wie vor wird auch nicht alles und schon gar nicht
alles in derselben Form iiberall passen, sondern man wird die
geschichtlich gewordenen Verhiltnisse irgendwie respektieren miis-
sen, wobei es sicher erlaubt ist, aus der Geschichte zu lernen.
Nach wie vor wird also der Papst fiir die Gesamtkirche, der Epi-
skopat eines Landes fiir eine Nation und der Ortsbischof fiir seine
Dibzese allgemein oder nur fiir bestimmte Orte und unter bestimm-
ten Verhiltnissen, fiir kiirzere oder lingere Zeit oder iiberhaupt,
gewisse Organisationen und Einrichtungen zulassen, empfehlen,
offiziell einrichten, davon abraten, sie ablehnen oder auch ver-
bieten konnen.

Trotzdem gibt es zweifellos auch aullerhalb des offiziellen
Laienapostolates der Katholischen Aktion und der Marianischen
Kongregationen laienapostolische Vereinigungen, die in anderen
Liandern oder auch schon bei uns mit und ohne kirchlichen Auftrag
mit sichtlichem Segen echtes Laienapostolat auf gewissen Sektoren
ausgeiibt haben, und immer wieder wird der Geist, ,,der weht, wo
er will“ (Jo 3, 8) neue apostolische Impulse geben und Initiativen
wecken. Die zustindigen Stellen werden sich dauernd priifen
miissen, ob man nicht unbegriindet Miltrauen hegt und wertvolle
Initiativen unterbindet, ob nicht an gréBeren Orten doch Bewe-
gungsmoglichkeiten und Krifte fiir mehrere apostolische Bewe-
gungen vorhanden wiren, zumal wenn sie einander erginzen
kénnen.

Wo nun mehrere laienapostolische Bewegungen bestehen, wird
man sich als am gleichen Werk schaffende Geschwister wissen,
einander helfen, aufeinander Riicksicht nehmen, iiberlegen, ob
man nicht Reibungsflichen meiden, manches absprechen, ge-
meinsam planen ung vollbringen konnte. Man wird auch Organe
schaffen, die diese Absprache und Zusammenarbeit erméglichen.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 103

Und dies wird nicht nur irgendwo oben in grofen Erklirungen
fruchtbar vor sich gehen, sondern méglichst weit unten, in der
Pfarre oder in der Arbeit am konkreten gemeinsamen Werk.
Man konnte sich vorstellen, daBl etwa alle katholischen Arbeiter-
oder akademischen Organisationen nicht wenig gemeinsame An-
liegen hitten, in denen man vielleicht durch ehrliches gemeinsames
Bemiihen auch weiterkdme.

Laienapostolische Vereinigungen, insbesondere das offizielle
Laienapostolat, werden auch mit rein weltlichen (nichtaposto-
lischen) Vereinigungen je nach Bedarf und Nutzen mehr minder
engeren freundschaftlichen Kontakt haben, zumal wenn solche
Zusammenschliisse gerade zur Bewiiltigung der zeitlichen Probleme
aus christlichem Geist erfolgt sind (christliche Gewerkschafts-
fraktionen, christlich ausgerichtete Parteien). Solche Kontakte
miiften iiberhaupt mit allen apostolischen Christen gepflegt
werden, die in irgendwelchen rein profanen, vielleicht sehr ex-
ponierten Stellungen fiir Christus Zeugnis ablegen. Man wird die
Christen auf ihre Titigkeit in all diesen Organisationen christlich
vorbereiten und weiterschulen; man wu'f wissen miissen, wo
Christen in den Werken der Welt stehen, und mit ihnen Kontakt
behalten, was auch fiir viele apostolische Belange von nicht ge-
ringer Bedeutung wire. Noch mehr solche Kontaktméglichkeiten
wiirden sich natiirlich ergeben mit ,,gemischten* Vereinigungen,
niamlich solchen, die mit ihren weltlichen auch apostolische Ziel-
setzungen verbinden.

Diese Gespriiche und Kontakte werden um so leichter méglich
und um so fruchtbarer sein, je mehr innere Gleichgestimmtheit,
echte apostolische Gesinnung, christliches Sendungsbewufitsein
und SolidarititsbewuBtsein, Wissen um die ,,Waffen Christi®,
aufrichtige Gesinnung ohne versteckte und geheime Nebenab-
sichten in beiden Gespriachspartnern vorhanden ist. P. Lombardi
hat mit Recht in seiner KongreBrede betont, dal die wahre Einheit
in und trotz der Vielfalt weniger durch organisatorische Maf3nah-
men garantiert wird als durch das Maf} der inneren Bereitschaft
zur Einheit, zur Opferbereitschaft, durch das Maf} des guten
Willens, der Liebe, und das wird erreicht durch Askese, und diese
ist ein Problem der ,,Ausbildung der Laienapostel, die am besten
von den Laienapostolatswerken selbst in Eie Hand genommen
wird“. Damit wird das Problem der Koordination und Koopera-
tion gelost werden oder nicht. Es wire nur zu wiinschen, dall wir
hier, wenn auch langsam und miihsam, aber ernstlich weiterkommen
und so dem tiefsten Anliegen der beiden ersten Weltkongresse des
Laienapostolates und einem Herzenswunsch des zwélften Pius
entsprechen. Und letztlich war es nichts anderes, was auch der
elfte Pius mit seiner Katholischen Aktion im tiefsten wollte.

4. Als letzte dringende Forderung des Kongresses sei die nach
groBerer Internationalitit des Laienapostolates und weltoffener



104 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

und weltweiter Gesinnung der Laienapostel in einer immer ein-
heitlicher organisierten Welt erwiihnt. ,,Das Problem des 19. Jahr-
hunderts war die Industrialisierung, und die Kirche hat beim
Versagen vor dieser Aufgabe die grolen Massen der Arbeiter ver-
loren. Das Problem des 20. Jahrhunderts ist die Internationali-
sierung, und es besteht wieder Gefahr, daBl wir dabei fiithrende
Schichten der modernen Menschheit verlieren® (August Vanisten-
dael). Die Christen miilfiten sich nicht nur in ihren christlichen
Anliegen iiberdiozesan und iibernational auf Weltebene verstiin-
digen und immer mehr zusammenschlieBen, um im Meinungsaus-
tausch einander mit den gegenseitigen Néten kennenzulernen,
voneinander zu lernen und einander zu helfen, sondern sie haben
auch die Pflicht, in den neutralen internationalen Organisationen
gegenwirtig zu sein, mitzuarbeiten und sie zu durchdringen. Der
Papst selbst weist in der Kongreirede auf die Titigkeit der
ICARES, des internationalen katholischen Institutes fiir kirchliche
Sozialforschung, hin. Im deutschsprachigen Arbeitskreis fiir christ-
lichen Universalismus auf dem Kongrel3 wurden hier wertvollste
Vorschlige gemacht: wie Schaffung von Stipendien fiir Asiaten
und Afrikaner zum Studium in Europa und umgekehrt; Kontakt
mit den Auslindern, die in Europa studieren; Stiftung christlicher
Gemeinden und apostolischer Zellen unter den Auslindern; Auf-
nahme von Auslindern in christliche Familien; apostolische Vor-
bereitung von Europiern, die beruflich im Ausland arbeiten, fiir-
ihre Arbeit u. a.

Ob wir nicht auch in diesem Belang da und dort etwas welt-
weiter werden miillten. Sind wir nicht weithin zu gleichgiiltig
gegeniiber den Weltanliegen der Kirche. Miiiten sich nicht man-
che von uns mehr mit der Mentalitit, Denkart, Kultur und Phi-
losophie des Ostens beschiiftigen, die Probleme Afrikas studieren.
Miiiten wir nicht auch finanziell etwas aufgeschlossener sein fiir
die Realisierung der obenangefiihrten Anliegen. Die junge Ge-
neration muf} wissen, dall das Beherrschen der modernen Welt-
sprachen heute eine Voraussetzung fiir manches Apostolat ist.
Letztlich ist auch dieses Problem und seine Losung, wie die aller
anderen Probleme, eine Frage der wahren katholischen, das heilt
universalen Gesinnung, der wahren christlichen Nachbarlichkeit,
der Freundschaftlichkeit, Briiderlichkeit, eben der Liebe, mit der
Er uns beschenkt hat. Nicht umsonst schloB der chinesische Ge-
lehrte und Diplomat John Wu seine Kongrefirede mit den Worten:
»Zur Abendzeit werden wir nicht mehr in unserem Wissen gepriift,
sondern nur noch in unserer Liebe.“



