¥ Mitteilungen 115
billigen. Verpflichten zu dispensieren kann man in unserem Falle den Pfarrer
allerdings nicht, denn es ist nicht notwendig zum geistlichen Wohl des Bitten-
den und es droht auch sonst kein schwerer Schaden und kein dffentliches
scandalum (vgl. Noldin, De Principiis, Nr. 186).

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Mitteilungen

Trau, schau wem! Unter der Devise ,,Unsere Biicher — Thre Biicher*
iiberreichte eine bekannte katholische Buchhandlung ihren Katalog. In der
Sparte ,.Philosophie” ist Karl Jaspers, ,,Die grofien Philosophen®, Bd. I,
angefithrt mit folgender Empfehlung: ,Eine Galerie der groBen Denker,
die den geistigen Weg der Menschheit bestimmt haben. Schon der erste
Band zeigt, dafl dieses Werk durch den geistigen Reichtum und die dar-
stellerische Klarheit nicht zu iiberbieten sein wird.“ Da mir das Werk aus der
Fachliteratur bekannt ist, fiihle ich mich verpflichtet, den hochw. Mitbriidern
einige Leseproben daraus zu vermitteln, damit sie sich selbst den Reim
darauf machen kénnen.

Jaspers will uns in das Denken der groBen Philosophen einfithren und zu
einer personlichen Begegnung mit ihnen verhelfen. Nach einer allgemeinen
Einleitung iiber menschliche und philosophische Grofie bespricht er die
»MaBgebenden Menschen“, zu denen er Sokrates, Buddha, Konfuzius und
— Jesus zihlt. Das liBt den Leser aufhorchen. Was er aber dann in knapp
30 Seiten (das ganze Buch zihlt an die 1000 Seiten) iiber Jesus zu lesen
bekommt, das kann ihn nur traurig stimmen. Als Quellen werden die Syn-
optiker und Apokryphen zitiert, als Literatur Schweitzer, Dibelius und
Bultmann angegeben. Jaspers beginnt: ,Jesus ist zwar nicht als objektiv
zwingendes Bild historisch dokumentiert darzustellen, aber doch durch die
Schleier der Uberlieferung hindurch als Wirklichkeit unumginglich sichtbar.
Ohne das Zutrauen im Blick auf die Uberlieferungstriimmer und ohne das
Wagnis des Irrens wiirde eine nur kritisch-historische Forschung alle Rea-
litit verschwinden lassen. Es ist die Aufgabe, auf Grund der Leistungen
der Forscher, aus eigenem Ergriffensein das VerliBliche, Wahrscheinliche
und nur Mogliche zusammenzuordnen und zum Bilde werden zu lassen.
Die Grundhaltung solcher Darstellung darf unsere menschliche Beziehung
zum Menschen Jesus sein“ (S. 186).

Uber das Leben Jesu weill Jaspers zu berichten: ,,Jesus ist aufgewachsen
in Nazareth in Galilia mit vier Briidern und einigen Schwestern bei seiner
Mutter Maria. Er hat ein Handwerk gelernt. Er muB einen Unterricht in dem
rabbinischen Wissen vom Alten Testament genossen haben. Einen grofien
Eindruck machte auf ihn der Einsiedler am Jordan, Johannes der Tiaufer,
mit der Predigt vom kommenden Gottesreich und von Gottes Zorngericht,
von BuBe, Taufe und Siindenvergebung. Jesus kam zu Johannes und lie
sich taufen. Von dort ging er in die Wiiste. Zuriickgekehrt, wandte er sich
selber an die Offentlichkeit, mit ungefihr dreiBig Jahren, sprach in den
Synagogen, wurde Rabbi genannt, wanderte in Galilia von Ort zu Ort,
hatte Jiinger um sich, trat auf mit der Verkiindigung vom Weltende und



116 Mitteilungen

Gottesreich, als Wundertiter, der Kranke heilte, Dimonen austriech, Tote
erweckte, als Lehrer des allein an Gottes Willen sich bindenden, welt-
indifferenten, dem Ethos der Liebe ohne Einschrinkung folgenden Lebens.
Seine Angehorigen hielten ihn fiir wahnsinnig® (S. 195).

»Das Selbstbewultsein Jesu ist keineswegs eindeutig. Bei seiner
Verkiindigung mufl er die Erfahrung gemacht haben von dem Abstand
zwischen dem, was er war, sah und wollte, und dem, was die anderen ver-
standen. Die Menschen folgten ihm wohl schwiirmerisch, sie hatten ihn
notig auf ihre Weise. Er mufite dulden, daB sie sich an ihn hingten, ihn
immer weiter iiber sich emporhoben. Aber der ProzeB der Entwicklung
seines SelbstbewuBtseins ist nicht durchsichtig. Die Widerspriichlichkeit
der AuBerungen zeigt nur, daB dieser Prozel da war und daB er vielleicht
gar keinen endgiiltigen Abschlufl erhielt. Daher scheint es der Natur der
Sache nach nicht eindeutig, wofiir Jesus sich gehalten hat und was er gewollt
hat* (S. 197).

Jaspers lehnt Nietzsches psychologische Deutung der Persénlichkeit
Jesu ab, er bevorzugt historische Aspekte: ,Jesus ist eine spitantike Er-
scheinung am Rande der hellenistisch-romischen Welt. In einem Zeitalter
heller Geschichte lebt er im Dunkel kaum bemerkt. Einer realistischen und
rationalisierten Welt berechnender Macht kann er, gar nicht berechnend,
nicht zugehoren. Er irrt sich in bezug auf alle materiellen Realititen und
muf} als Dasein scheitern. Verglichen mit der archaischen jiidischen Pro-
phetie, die ehern wirkt, ist er vertieft, vieldeutig, beweglich. Verglichen aber
mit der ihm fremden hellenistisch-romischen Welt ist er urspriinglich, wie
erster Anfang“ (S. 201 f.).

Die eigentliche Deutung der Person Jesu unternimmt Jaspers aber
aus der Wesensidee des Lebens Jesu: radikale GottesgewiBheit und grenzen-
loses LeidensbewuBtsein. ,Jesus ist ein Gipfel dieses Leidenkénnens! Man
mul} jidisches Wesen sehen in den Jahrhunderten, um Jesu Wesen zu er-
blicken. Aber Jesus hat nicht passiv erlitten. Er hat gehandelt, damit Leid
und Tod provoziert. Sein Leid ist nicht zufilliges, sondern echtes Scheitern.
Er setzt seine Unbedingtheit der Welt aus, die nur Bedingtheit zuldBt, und
der Weltlichkeit der Kirche (damals in Gestalt der fiir die folgenden Kirchen
prigend wirkenden jiidischen Theokratie). Seine Wirklichkeit ist das Wagen
von allem in der Erfiillung der Gottessendung: die Wahrheit zu sagen und
wahr zu sein. Das ist der Mut der jiidischen Propheten: nicht im Spiegel des
Ruhms groBler Taten, des Ruhms tapferen Todes fiir die Nachwelt, sondern
allein vor Gott. Im Kreuz wird die Grundwirklichkeit des Ewigen in der
Zeit angeschaut. In dieser vorgebildeten Gestalt, im Kreuz, geschieht die
Vergewisserung des Eigentlichen im Scheitern alles dessen, was Welt ist“
(S. 207).

Die Wirkung Jesu war zu seinen Lebzeiten gewaltig, und nach seinem
Tode ? ,,Als Jesus lebte, glaubten die Jiinger mit ihm an Gott, an das Gottes-
reich und das Weltende. Als Jesus tot war, sind sie auseinander gelaufen.
Als sie dann aus der Zerstreuung schnell sich wiederfanden, ist mit ihnen etwas
Revolutionierendes geschehen. Sie sahen Jesus als Auferstandenen. Nun
glaubten sie nicht mehr nur mit Jesus an Gott, sondern ohne Jesus an den



Mitteilungen 117

auferstandenen Christus. Das ist der Schritt von der Religion des Menschen
Jesus, als einer der Gestalten jidischer Religion, zur christlichen Religion.
Diese gab es nicht, als Jesus lebte. Wie dieser Schritt getan wurde, wissen
wir nicht.* Zum Beweis dafiir zitiert Jaspers Overbeck: ,,Das Christentum
hat sich nach Jesu Tod aller historischen Wahrnehmung entzogen, indem
Christi Anhiinger ein vollkommen unfafiliches, zwischen Sein und Nichtsein
zweideutig schillerndes Ding wurden. In die Sphire der Geschichte hat das
Christentum erst Paulus eingefithrt. Nur ein Wahn kann das Christentum
mit Jesus als historischer Person beginnen lassen.“ Dann fihrt er fort: ,Nur
die unmittelbare Wirkung seiner Personlichkeit auf die Empfanglichen
erkliirt es, daB die Jiinger nach seinem Tode in ihrer ersten Ratlosigkeit
jene grandiose Umdeutung der ihnen zuniichst unbegreiflichen Hinrichtung
vollzogen, die das Christentum begriindete” (S. 209). Jesu Wirkung ging
in zwei Richtungen: ,,Erstens wurde er verwandelt aus Jesus in Christus, den
Gottmenschen, aus einer menschlichen Wirklichkeit in einen Gegenstand
des Glaubens. Zweitens wurde er gesehen in seiner menschlichen Gestalt
als Vorbild zur Nachfolge® (S. 210). ,Die Inhalte des Glaubens: Christi
Opfertod, — Erlosung aller Glaubenden durch' diesen Opfertod, in dem Chri-
stus ihre Siinde auf sich nahm, Rechtfertigung durch den Glauben, —
Christus als zweite Person in der Trinitdt, — Christus als Logos (Weltver-
nunft), mitwirkend bei der Weltschopfung, Begleiter des Volkes Israel
durch die Wiiste, — die Kirche als corpus mysticum Christi, — Christus als
zweiter Adam geschichtlicher Anfang einer neuen Menschheit, — dieses und
das viele andere Material der geistig so reichen Dogmengeschichte hat mit
Jesus nichts zu tun. Das ist eine neue, historisch auBlerordentlich wirksame
Realitdt® (S. 211).

Am SchluB verriit uns Jaspers wohl seine eigene Stellungnahme, wenn
er schreibt: ,,SchlieBlich ist eine Orientierung an Jesus miglich ohne Nach-
folge. Jesus hat ein Leben gezeigt, dessen Sinn durch Scheitern in der Welt
sich nicht vernichtet, sondern bestiitigt glaubte, zwar nicht eindeutig, aber
als offenbare Moglichkeit. Er zeigte das Freiwerden von der Lebensangst
im Aufsichnehmen des Kreuzes. Seine Verkiindigung zu horen, lehrt den
Blick offen zn halten fiir das absolute Unheil in der Welt, verwehrt die
Selbstzufriedenheit, erinnert an die hohere Instanz. Die Absurdititen seiner
Worte und Handlungen konnen befreiend wirken® (S. 212).

Erschiittert fragt man sich, ob das der Weisheit letzter Schlul sei fiir
einen Philosophen von Format, der abschlieBend bemerkt: ,.Fiir die Glau-
bensweisen sowohl der Rebellen als auch des kirchlichen Denkens ist die
geschichtliche Wirklichkeit des Menschen Jesus, der fiir uns in der Philo-
sophiegeschichte von so groBer Bedeutung ist, ohne Interesse® (S. 214). Wer
mit den Evangelienberichten so verfihrt, ist von der geschichtlichen Wirk-
lichkeit wie vom wahren Glauben gleich weit entfernt. Es zeugt nicht gerade
von Bescheidenheit, wenn der Autor fiir seine Auffassung in Anspruch nimmt:
,In diesem Felde wihlt ein sich selber evidentes Sehen nach dem Prinzip
des inneren Zusammenhangs der Sache und der Ereignisse® (S. 215). Was ist
schlieBlich das Ergebnis der Durchleuchtung dieser vier ,,Mafigebenden
Menschen® ? ,,Gemeinsam bleibt ihnen dies: in ihnen werden Erfahrungen



118 Mitteilungen

und Antriebe des Menschseins im AuBersten kund.“ Dieser fundamentalen
Erkenntnis entspricht dann unser philosophisches Verhalten zu ihnen: ,,Wir
sind ergriffen von dem ihnen Gemeinsamen, weil wir mit ihnen in der Si-
tuation des Menschseins stehen® (S.227). — Soweit der berithmte Exi-
stenzialist. Wer erinnert sich da nicht an das Schriftwort, das Paulus den
gescheiten Korinthern zitiert: Perdam sapientiam sapientium et prudentiam
prudentium reprobabo? 1 Kor 1, 19 (Is 29, 14).

Linz a.d.D. Dr. Josef Héupl

Kostbarkeiten der Ursprache im Neuen Testament. Es mufl nicht jeder
»traduttore ein traditore” sein, wie das bekannte italienische Wortspiel
behauptet. Aber allzuoft geschieht es doch, dall eine nachlissige oder zu
zaghafte Ubersetzung viel von der Kraft der Ursprache verlorengehen 1iBt.
Das ist bei Ubersetzungen aus dem Neuen Testament ohne Zweifel besonders
zu bedauern. Denn seine griechische Sprache ist nicht nur klangschén, son-
dern auch ungemein lebendig und farbig in der Darstellung.

Manchmal ist freilich der Sinngehalt eines griechischen Wortes gar
nicht in einem einzigen deutschen Ausdruck wiederzugeben. Denken wir an
Charis = gratia. Unser ,,Gnade® liBit kaum etwas ahnen von dem, was
noch das Lateinische durch seinen Anklang an ,,Grazie” und an das ,gratis“
verliehene Geschenk andeutet. Ahnlich geht es dem viel verwendeten sozein
= salvare. Das kann gewil auch kérperliche Heilung oder sonst eine Hilfe
bedeuten, aber im Neuen Testament wird es vor allem fiir das volle messia-
nische Heil verwendet. Wenn wir das Hauptwort Soter mit , Heiland“
wiedergeben, so ist etwas von dieser volleren Bedeutung ausgedriickt. Wir
diirften deshalb das Wort Christi: ,.fides tua te salvum fecit* nicht mit dem
farblosen Satz wiedergeben: ,,Dein Glaube hat dir geholfen®, sondern: ,, . .. hat
dir das Heil gebracht“. Das ist besonders deutlich im Worte Jesu an die
salbende Siinderin, wo von einer kérpérlichen Heilung gar nicht die Rede ist
(Lk 7, 50).

Markus sagt im Anfang des zweiten Kapitels, Jesus habe ihnen ,,das
Wort* verkiindet (Mk 2, 2). ,Das Wort“ ist Fachausdruck fiir das Evan-
gelium. Das gilt auch fiir den letzten Satz des Markusevangeliums, wo es
heiBit: ,,. . . sie predigten iiberall, wobei der Herr mitwirkte und das Wort
bestitigte durch die begleitenden Wunderzeichen® (Mk 16, 20). Die Uber-
setzung: ,,der Herr bestiitigte ihr Wort* verwischt diesen vollen Sinn. Oft
ist freilich eine bestimmte Ubersetzung so eingebiirgert, daB wir eine An-
derung kaum wagen diirfen. Aber es ist doch wenigstens fiir uns selber
anregend, wenn wir entdecken, dafl das Griechische die Verklirung Christi
als eine ,Metamorphose® bezeichnet, eine ,Umgestaltung®. Wenn wir
an das denken, was Paulus im Philipperbrief von der ,,Gottesgestalt“ und
der ,Knechtsgestalt“ Christi sagt, so wird uns der Sinn des Ausdruckes um
vieles deutlicher.

Ein noch bekannteres Beispiel bieten die Schluworte der Weihnachts-
botschaft: .. . . und Friede auf Erden in Menschen seiner Huld“ (Lk 2, 14).
So iibersetzt Otto Karrer das griechische ,eudokias“. Es ist eben zunichst
der ,,gute Wille*, das heit das Wohlwollen Gottes gemeint, das sich jetzt



