134 Aus der Weltkirche

Zusammenfassung

Der Aufbau der Partikulirkirche mufl harmonisch vor sich gehen, d. h., er mufl
alle Stiinde und Ordnungen erfassen. Weil nun der Laie nicht nur Objekt der Betreuung
ist, sondern auch Triiger der Ausbreitung christlichen Lebens, kommt ihm bei der
Ausdehnung der Kirche in den Missionslindern eine wichtige Rolle zu. Diese ist positiv
in der Stellung des Laien innerhalb der Kirche begriindet, nicht an sich im Fehlen von
Ordensleuten in der Missionsarbeit. Weil es heute darum geht, die ganze Welt in die
Kirche einzufiihren, ist ein verstiirkter Einsatz notwendig. Die Bediirfnisse in der
Weltmission sind so, da}l sowohl der Ordensstand als auch das Laientum (wenn man
beide unterscheiden will) die stiirkste Forderung erfahren miissen. Die Heimat wiire
gewil} in der Lage, eine solche Anstrengung zu ertragen. Es kiime aber alles darauf an,
daBl der Heimatklerus die Situation richtig sieht, daBl er das Missionswesen intensiv
fordert, wobei aber jede ungesunde und einseitige Propaganda zu meiden wiire. Die
Auswahl der Laienmissionare darf nur nach héchsten Gesichtspunkten erfolgen.
Der Laienmissionar muf} Elite sowohl fachlich als auch religiés sein. Die Probleme um
das Laienapostolat sind viel zu ernst, als daB sie leichtfertig behandelt werden diirfen.
Die Sachgebiete des Einsatzes kénnen sehr verschieden sein. Aber man sollte Gebiete,
auf denen ebensogut oder besser Ordensleunte eingesetzt werden kénnen, nicht dem
Laienapostolat zuweisen wollen, wiihrend Sachgebiete, die in entscheidender Weise
das Gesicht der kommenden Gesellschaft in den Missionslindern gestalten werden,
bisher fast gar nicht oder zuwenig Gegenstand des Laienapostolates geworden sind.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh.Peter Fischbach, Luxemburg

I. Die ,,Theologie” der pipstlichen Weihnachtshotschaft

Pius XII. empfing schon am 22, Dezember 1957, dem 4. Adventssonntage, die
Kardinile und rémischen Prilaten zur Entgegennahme der Weihnachtswiinsche, die
Kardinaldekan Tisserant in einer lingeren Ansprache formuliert hatte, einerseits um
dem Heiligen Vater fiir seine umfassende Titigkeit als Lehrer der Kirche und der
Menschheit wiihrend des Jahres 1957 zu danken, anderseits um ihn der begeisterten
Mitarbeit aller Kardinile, Bischofe und Priilaten zu versichern. Neben dem iiblichen
Rundblick iiher das vergangene Jahr hatte Kardinal Tisserant in seine Ansprache
einige Hinweise eingeflochten, deren Beantwortung vielleicht bei anderer Gelegenheit
erfolgen wird oder schon mehr als einmal durch Pius XII. erfolgt ist, wenn auch in
anderen Zusammenhiingen., Zur Begriindung der weitgezogenen piipstlichen Lehr-
titigkeit sagte der Kardinaldekan u. a.: ,Keine Belehrung konnte zeitgemilBer sein,
da manche, auch Katholiken und selbst Geistliche, die zuweilen mit verwirrender
Schnelligkeit erfolgenden Umwandlungen der modernen Gesellschaftsformen zum
Vorwand nehmen, um ein Abgehen von den Grundsiitzen der Philosophia perennis
und der christlichen Moral zu empfehlen, ohne die gefiihrlichen Folgen einer solchen

Mission braucht Laienhelfer. — Rythmes du monde 1956, 1, 1: G.H.L. Zeegers,
L’heure du Laic. Ebd. 1956, 2—3, 155: L’action catholique au pays de Mission. —
Vom Missionsfeld der Kirche, Aachen, Juni 1955, 2550: Josef Peters, Die Vorbe-
reitung der Laien auf die Ausiibung des Apostolates in den Missionen. Ebd. Januar
1957, 2945: Franz Kho und H. Haas, Die Vorbereitung der Laien in den jungen
Kirchen. — Welt in Christus, Digest des Apost. Lebens, Dez. 1957: John C. W. Wu,
Was die Welt braucht.

Zur Frage des Standes der Diakone: W. Schamoni, Married Men as ordained
Deacons, London 1955; Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft
1957, 200—213: J. Hofinger S. J., Ist in den Missionen ein eigener Stand der Diakone
anzustreben ? Pius’ X1II. negative, wenn auch vorliufige Stellungnahme auf dem letzten
Laienweltkongrel in Rom ist deutlich gewesen. Fiir Briider wiirde man in Rom eher
Vollmachten geben, bestimmte Dienste des Diakons zu verrichten. (Bencht von
Bischof A. Thijssen S.V.D.)



Aus der Weltkirche 135

Haltung zu erfassen. So kam man auch dazu, von Anpassungen der Formen des
dffentlichen Gebetes und Anderungen in der Struktur der Kirche zu sprechen, wozu
man jedoch kein einheitliches Programm aufstellte. Mir scheint, daB solche Probleme
mit groBerer Einsicht behandelt wiirden, wenn man sich einer griindlichen Meditation
der vielen, sehr zeitgemilen Erérterungen hingiibe, die in den Reden Eurer Heiligkeit
enthalten sind, und wenn man jenen Initiativen Rechnung triige, die ergriffen wurden,
um den gutgewillten Gliubigen eine fruchtbare Teilnahme an den geistlichen Schiitzen
der Kirche zu erleichtern. In mehreren Fiillen ging Eure Heiligkeit auf nicht wenige
Empfehlungen ein, wofern die Gefahr der Verwirrung und des Argernisses ausge-
schaltet blieb.”

In kurzen Worten dankte der Papst den Kardinilen und Prilaten und richtete
dann iiber den Rundfunk in italienischer Sprache seine Weihnachtsbotschaft an die
Menschheit, in erster Linie natiirlich an die katholischen Christgliubigen. (Anschlie-
Bend folgte die Ubertragung der pipstlichen Botschaft in verschiedenen Sprachen.)
Wie gewdhnlich, liste das Wort des Heiligen Vaters ein weltweites Echo aus, das sich
jedoch in der Presse vorwiegend auf Einzelpunkte konzentrierte, die den friedlichen
Gebrauch der neuesten Entdeckungen, den Riistungswettlauf der Vélker und das
Problem des Weltfriedens behandelten. Diese Anliegen wurden ausdriicklich und aus-
fithrlicher nur im SchluBteil der langen und thematisch grofien Papstrede beriihrt,
die als Ganzes eine weltanschaulich-religiése, ja eine theologische Meditation war,
aus der hoheres Licht fiir die Deutung und Neugestaltung der unmittelbaren Gegenwart
gewonnen werden soll, einer Gegenwart, an deren Angsthimmel man das Kreisen von
Sputnik I und II sieht, die zwar nicht genannt werden, obschon Anspiclungen be-
merkbar sind. Eine Reihe von Gedanken aus der Papstrede wurden wohl nicht in
ihrem theologischen Tiefgang von allen Zuhérern verstanden, doch konnte der ITL.
Hauptteil, der zum Handeln aufruft, von jedem aufmerksamen Christen mit ziemlicher
Leichtigkeit erfaBt werden. Der Papst sprach zu der Menschheit, die Ende 1957 in
eine gewaltig gesteigerte Angst ob der immer stiirker sich offenbarenden ,,Dishar-
monien der Weltordnung® geraten war. Die Angst vor der Macht und der zugleich
gegebenen Ohnmacht des rein ,technischen Geistes” diirfen die Menschen weder mit
einem totalen Pessimismus noch mit dem Kult der Sinnlosigkeit beantworten wollen.
Die Christen miissen aus dem Glauben an die gottgegebene Harmonie der Schopfung
zusammen mit allen Gutgesinnten fiir die Rettung und Belebung dieser Harmonie
ihre besten Kriifte einsetzen, mit unverwandtem Blick auf den Geist, zuerst den
Geist Gottes, der die Wurzel aller Ordnung ist und in der Menschwerdung des Wortes
Gottes die Harmonie der fundamentalen Weltordnung bezeugt, garantiert von Schiiden
heilt und der Vollendung zufiihrt. So wurde dann das Thema von ,.Disharmonie und
Harmonie in der Weltordnung® von selbst zum theologischen Kapitel iiber ,Harmonie
der Weltin Christus® (mit einem Ausblick auf die Lage und die Fragen der Gegen-
wart). Gott allein wird der Erléser sein und die Befreiung von den Fesseln der beiing-
stigenden Unordnung bringen. Die wahre Grille Gottes mull iiber die von vielen
abgittisch bewunderte Grofle des Menschen, insbesondere des Werkmenschen (,,homo
faber®), gestellt werden, damit iibrigens auch der Mensch nicht vergesse, dall er erst
im Geistmenschen (,,homo sapiens®) seine Fiille erreicht. Tatsiichlich schligt die
Selbstbewunderung des Menschen nach einem gewissen Freudentaumel in Angst vor
seinen neuen Errungenschaften um; der Mensch steht vor den vorauszusehenden
Anderungen wie vor etwas ,,Disharmonischem® und beginnt die Welt zu fiirchten, die
er eben jetzt in seinen Hinden zu haben glaubte und die er als Harmonie, als Einheit
in Ordnung zur eigenen Sicherung braucht. Er mufl die Welt fiirchten, wenn er sie
nicht mehr in der ordnenden Macht und Giite Gottes sicht, dafiir aber scheinbar
ausgeliefert an die einseitigen Versuche des disharmonischen Werkmenschen. Dieser
Angst und dieser Blindheit antwortet das Christentum mit der heilbringenden Wahr-
heit vom menschgewordenen Gottessohn, ,,durch den und zu dem hin* alles geschaffen
ist und ,,in dem* alles seinen Bestand hat. i

Unter drei Gesichtspunkten, die zu drei Hauptteilen der Weihnachtsbotschaft
wurden, zeichnete Pius XII. die Beziehungen, die zwischen der ersehnten Harmonie
der Welt und Christus bestehen: 1. In Christus liegt der belebende Trost fiir jene,
welche die Disharmonien beklagen und keine Hoffnung mehr haben aunf die Harmonie



136 Aus der Weltkirche

der Welt; 2. Christus ist das Unterpfand der Harmonie in der Welt; 3. er ist Licht
und Weg fiir jede Bemiihung des Menschengeschlechtes, die Harmonie in der Welt
herzustellen.

1. Die ihn umgebende Schopfung erschien dem Menschen als Harmonie und
Schénheit, als ,,Kosmos®, seit er sie zu betrachten wuBlte, wiihrend er in sich selbst den
Widerspruch und zerreilende Disharmonien entdeckte. Dem Menschen von heute ist
dieser Gegensatz zwischen Harmonie der Natur und Disharmonie des Lebens noch
schiirfer bewulit geworden, und bei einem Teil der Menschheit fithrt die Schau der
Disharmonien der Welt zu einer Verurteilung der ganzen Schipfung, zu einem totalen
Pessimismus, als ob es in der gesamten Weltordnung und ihren Gesetzen nur Un-
stimmigkeiten giibe, fiir die die Schuld auf den Schépfer fillt. Uberall sucht und findet
der Pessimismus neue Nahrung, so in der Tatsache, daB} die notwendigsten echten
Werte verachtet oder daB #uBlerlich fortschrittliche Menschen innerlich ungesittet
werden. Und je mehr man den Ursachen der Disharmonien nachspiirt, auf desto tiefere
Disharmonien und dunklere Perspektiven wird man stoBen. Zersetzt nicht der iiber-
wiegend materielle Fortschritt die harmonische Fiille des Menschen und seine
Empfinglichkeit fiir héhere Werte ? Fehlt nicht dem im Klima rein technischer und
einseitig materialistischer Zivilisation geformten Menschen ein wesentlicher Teil seines
vollen Menschseins sowie die echte Form des Denkens, Urteilens und Handelns, die,
vom Innerlichen und Geistigen getrennt, in Oberflichlichkeit und Unbestiindigkeit
umschlagen ? (Wie sich das auswirkt, zeigte der Papst an einigen typischen Erschei-
nungen,) Obschon diese tiefen Disharmonien im neuen Menschen eine Tatsache sind,
konnen sie dennoch den totalen Pessimismus und die Resignation der Triigen nicht
rechtfertigen. Die Welt kann und muB} wieder zur urspriinglichen und vom Schépfer
fundierten Harmonie zuriickgefiihrt werden. Die Méglichkeit dieser Riickfithrung
offenbart sich in der Heimsuchung der Welt durch den fleischgewordenen
Gottessohn, der mithin die Welt bejaht, die also in ihrer innersten Struktur weder
Widerspruch noch grundsiitzliche Disharmonie sein kann. Auch das Menschenbild
der christlichen Offenbarung verneint den Pessimismus, da der Mensch dem
ihn befreienden Christus angehért und im Stehen bei Christus die Ketten der von
der Natur auferlegten Knechtschaft zu sprengen vermag. Die ganze Erlésung und
Befreiung kommt von Christus, nicht von der Natur. Im Menschen soll das vollkommene
Bild Gottes erstehen, Gottes, der selbst Harmonie und Ursprung jeglicher Ordnung
ist. Diese lichtvollen Wahrheiten finden keinen Anklang bei jenen, denen es nicht
gelingt, die notwendige Beziehung zwischen dem Ewigen und dem Zeitlichen herzu-
stellen, die, im Kommen des Sohnes Gottes auf die Erde sozusagen sichtbar wird.
Das Zufillige ist im Ewigen verankert, Welt und Mensch haben den Grund ihrer
Existenz in der Teilhabe am ewigen Sein des Schépfergottes; die geschaffene und be-
grenzte Welt schwimmt auf dem Ozean der géttlichen Ewigkeit, sie hat im ,ewigen
Gesetz" ihren Bestand und ihre Wiirde. Wenn man aber die alles begriindende Ewigkeit
Gottes selbst verneint, wird es sinnlos, von Harmonie der Welt zu sprechen, und der
Mensch mul} sein eigenes begrenztes Sein zum héchsten Wert erheben. Das ist eine
falsche Wiedergabe der Wirklichkeit, die zu tiiuschen, aber nicht zu befriedigen vermag.
In Bethlehem erfahren wir, daB alles menschliche Tun seine Leistung, seine schépfe-
rische Kraft und seine Sicherheit ganz aus dem Ewigen schépfen muf, Und da dieses
Ewige zugiinglich ist, wird das Wirken des Menschen die ewige Harmonie Gottes
offenbaren kionnen. Christus erlist uns von dem Verhaftetsein in uns selbst und gibt
uns auf den Wegen des Fortschritts die Hoffnung zuriick.

2. In Christus wird uns nun nicht blof die Moglichkeit einer Harmonie tristend
mitgeteilt, er selbst ist auch das Unterpfand der Harmonie der Welt. Neben
dem christlichen Begriff eines von der Weisheit des Schipfers harmonisch geordneten
Kosmos steht die Sicht auf eine endzeitliche Erfiillung oder Vollendung. Ist dadurch
etwa jegliche Harmonie in die Endzeit verwiesen ? Hat Gott dem Menschen die Macht,
iiber die Erde zu herrschen, wieder entzogen? Nein, er hat sie ihm an dem Tage be-
stiitigt, an dem er seinen eingeborenen Sohn in einen Menschenleib kleidete. Christus
ist Bestiitigung dafiir, dall die Herrschaft iiber die Welt in verschiedener Abstufung
Gott und dem Menschen zusteht und daB sie folglich nur im Geiste Gottes erlangt
werden kann, der das einigende Band, der Keim der Ordnung, die Grundlage der



Aus der Weltkirche 137

Harmonie ist. Schon in seinem eigenen Geist, diesem Ebenbild des Geistes Gottes,
vermochte der Mensch das einigende Band zu erkennen, das die Dinge fest miteinander
verkniipft. Die Technik allein reicht nicht aus, den in den Dingen angelegten Keim
der Einheit und der Harmonie zu erfassen und zu entwickeln. Die aufmerksame
Wissenschaft selbst wird die wirkende Gegenwart des Geistes bejahen. Dem Materia-
lismus bleibt nur der Wahntraum, die Weltordnung kénne, auch wenn sie der Fiithrung
des Geistes entzogen sei, als Ergebnis der physischen Ordnung der Einzelteile nach
Art einer riesenhaften Rechenmaschine funktionieren. Das nicht zu leugnende Dasein
des Geistes im menschlichen Handeln und in der Welt bezeugt die aus Gott kom-
mende Ordnung und Einheit, die ein Wesenselement der vollen Wirklichkeit ist.
Jede Dissonanz verrit irgendein Hindernis fiir die volle Wirksamkeit des Geistes,
withrend dem Reichtum an Geist stets ein Reichtum an Harmonie entspricht (An-
merkungen zum Kult der Disharmonie und Sinnlosigkeit in Literatur und Kunst!),

Trotz des Zeugnisses des Menschengeistes fiir die Harmonie der Welt und trotz
seiner Fruchtbarkeit fiir die Entwicklung der Ordnungskeime offenbaren Geschichte
und Leben seine Unzuliinglichkeit und Schwiiche, zu deren Heilung der Geist Gottes
selbst sich sichtbar machte, sich in die Zeit einschaltete und im Eingeborenen des
Vaters in sein ,Eigentum* kam. Durch die Schipfung ist die Welt sein Eigentum;
sie ist das Offenbarwerden der ewigen Wahrheit und Giite des Schipfers,
in der gleichfalls der gottebenbildliche Menschengeist und die Menschwerdung Gottes
ihren Ursprung haben, durch den Welt, Mensch und Christus aufeinander abgestimmt
sind und eine Harmonie bilden. Ohne diese Zusammenhinge muBl der Mensch als
heimatlose und sinnlose Vitalitit in der Welt erscheinen, und fiir die Ordnungsbe-
ziehungen des gesellschaftlichen Lebens bliebe nur der Kollektivismus oder das Neben-
einander anonymer Existenzen.

Die Ursache aller Dunkelheit und Disharmonie, die Christus zu beheben hatte,
hat ihre letzte Erkliirung in dem durch die Urschuld hervorgerufenen Bruch, den der
Erléser in der Wurzel heilte, ohne daB sofort auch alle Folgen bereinigt waren, es sei
denn in der Hoffnung, die uns in einem gesicherten Unterpfand gegeben ist und deren
Erfiillung nicht ausbleiben wird. Die langsame und schmerzliche Geburt einer neuen
Menschheit in fortschreitender Ordnung und Harmonie ist die der Zeit ,,nach Christi
Geburt* zugewiesene Aufgabe. Diese geschichtliche Aufgabe list sich nicht von selbst
durch eine Entfaltung blinder Kriifte als immanenter Vorgang, sondern die Kinder
Gottes, die sich an Christus orientieren, miissen aktiv mitarbeiten. Wir wissen, daf
die Welt, trotz voriibergehender Disharmonien und sich folgender Umwandlungen,
eine grofle und herrliche Endbestimmung hat, in der sich erst ihre eigentliche Harmonie
restlos enthiillen wird.

3. Fiir die Bemiihungen der Menschen um die Herstellung der Harmonie
in der Welt ist Christus wiederum der Weg und das Licht. Er ist ein Weg, ein Licht,
ein Leben, durch das wir die Pflicht zum Handeln empfangen. Die Harmonie der
Schipfung will nicht nur den Lobpreis auf den Schépfer hervorrufen, sondern wir
miissen uns, wie Christus selbst, im Kampf gegen den ,Fiirsten dieser Welt* fiir die
Wiederherstellung und Entfaltung der gottlichen Symphonie der Weltordnung ein-
setzen. Hier ist dem Menschen und der Menschheit volle sittliche Verantwortung
auferlegt, und, wo notwendig, werden nach dem Beispiel Christi Mithen und Opfer
verlangt. Der Bejaher und Vorkdmpfer der gottlichen Ordnungen wird sein christ-
liches Tun vor allem in der ganzen Beobachtung des Sittengesetzes vollziehen, in
klarem Bewuftsein, dafl jede persomliche Entscheidung und jede sittliche Haltung
anch Auswirkungen auf die Umwelt hat, selbst wenn sie an erster Stelle eine indi-
viduelle und innere Angelegenheit ist. (Falscher ,Interiorismus*!)

Ferner muf} sich der von Gott zum Mitwirken an der Ordnung der Welt berufene
Christ vor einem falschen Spiritualismus hiiten, der ihm das Eingreifen in die
Welt verwehren méchte und der durch seine Anwendung in katholischen Kreisen der
Sache Christi schweren Schaden verursacht hat. Sollen nur jene volle Freiheit des
Handelns haben, welche die gittliche Ordnung nicht anerkennen oder ihre Festigung
nicht wollen? ,Das Eingreifen in die Dinge der Welt zur Erhaltung der
gottlichen Ordnung ist ein Recht und eine Pflicht, die wesentlich zur Ver-
antwortung des Christen gehoren und ihm gestatten, rechtmiiBig jede auf dieses

~Theol.-prakt. Quartalschrift“ II, 1958 10



138 Aus der Weltkirche

Ziel gerichtete und dazu geeignete private wie dffentliche oder organisierte Aktion
zu unternehmen.” (Spitzfindige Vorwinde und Einwiinde von Christen und Gegnern!)
Der hl. Paulus lehrt uns, dal Christus ,,sich alles unterwerfen“ kann. Soll unsere
passive Haltung stillschweigend dieses Vorrecht Christi verneinen? ,Es gibt keine
verbotenen Gebiete und keine untersagten Richtungen fiir die Betéitigung des Christen:
kein Lebensbezirk, keine Einrichtung, kein Gebrauch cines Einflusses kann den Mit-
arbeitern Gottes zur Wahrung der gottlichen Ordnung und der Harmonie in der Welt
untersagt sein.“ Die Katholiken werden zur Erreichung dieser Ziele mit anderen
Gutgesinnten zusammenarbeiten konnen, miissen aber zugleich besorgt sein, in
dieser Zusammenarbeit wertvollste Elemente beizusteuern. Anderseits ist es weder
»Ghettogeist* noch ,,Intoleranz®, wenn die Katholiken sich darum bemiihen, Schulen,
Erziehung und Heranbildung der Jugend auf christlicher Grundlage zu haben, katho-
lische Berufsverbiinde zu errichten, den organisierten EinfluB der christlichen Grund-
siitze auch auf dem Gebiet der Politik und der Gewerkschaften zu fordern, wo Uber-
lieferung und Umstinde dazu raten. Es war nicht allein die abstrakte christliche
w»ldee”, die in der Vergangenheit die hohe Kultur schuf, auf welche christliche Vélker
mit Recht stolz sind. Christliche Menschen haben, gestiitzt und ermutigt durch die
Kirche, die ,,Idee” in konkrete Verwirklichungen umgesetzt. Auch heute kann die
christliche Titigkeit nicht auf ihr eigenes Recht und ihre Eigenart verzichten. Unter
dem Vorwand der Mitarbeit auf einfachhin ,,menschlicher* Ebene kann nicht vom
Christen verlangt werden, daBl er als Christ abdanke und in seinem Handeln den
Agnostizismus gegeniiber der Religion und den wahren Lebenswerten mitmache.
Die gottliche Ordnung und Harmonie in der Welt miissen der wesentliche
Eckpfeiler fiir die Zusammenarbeit zum gemeinsamen Wohl sein. Nur in der Ehrfurcht
vor der allgemeinen, im Lichte Gottes gesehenen Ordnung und Harmonie lifit sich
die Menschheit retten, nur von dorther lidBt sich z. B. die Anwendung der Atomenergie
normieren, damit nicht eine blinde Verlockung offensichtliche Gefahren miBachtet
und griBere Nachteile mit sich bringt als die etwaigen unsicheren politischen Vorteile.
Wer verméchte den wirtschaftlichen Schaden des nicht von wahrer Weisheit beratenen
Fortschrittes (in der Herstellung neuester Waffen) in Zahlen auszurechnen? Selbst
die reichsten Vélker sehen ob dieser Disharmonien der Zukunft nur mit Bedenken
entgegen. Der Riistungswettlauf brachte ,neue Zeichen am Himmel* hervor, erweitert
aber auf Erden die Abgriinde der Trennung. Ohne die Versuche friedlicher Vergleiche
aufzugeben, darf die Menschheit nicht den ruhigen Realismus verlieren und sich nicht
als rettungslos verlorenes Opfer des ,homo faber” in stumpfer Resignation aufgeben.
Der christliche, aus weiter Schau urteilende Mensch, der den Sinn der Welt und der
Geschichte noch immer sieht, mége wieder vorherrschen!

Tiitiger Einsatz fiir die gottliche Harmonie in der Welt ist notwendigerweise
Einsatz fiir einen gesicherten Weltfrieden: , Das gittliche Gesetz der Harmonie
in der Welt legt strikte allen Staatsoberhiiuptern die Verpflichtung auf, den Krieg
durch geeignete internationale Einrichtungen zu verhindern, unter wirksamer Uber-
wachung die Riistungen einzuschriinken sowie durch eine zuverliissige Solidaritiit
unter jenen Nationen, die aufrichtig den Frieden wollen, jeden abzuschrecken, der
im Sinne hiitte, den Frieden zu stéren, Wir sind sicher, daB sich beim ersten Warnungs-
zeichen dieses Band bestimmt enger schlieBen wiirde . . . Es geht nicht nur darum,
sich in Sicherheit zu bringen und der Welt, die schon zuviel gelitten hat, das verdiente
Aufatmen zu schenken. Wir, die Wir Uns in kritischen Augenblicken mehr als einmal
bemiihten, durch Ermahnungen und Ratschlige jene Solidaritiit zu stirken, betrachten
es als eine besondere von Gott gegebene Aufgabe Unseres Pontifikats, die Vilker
briiderlich zu einen. Wir erneuern Unsere Mahnung, daB3 unter den wahren Freunden
des Friedens jede mdgliche Rivalitit aufhére und jede Ursache des Mifitrauens be-
seitigt werde. Der Friede ist ein so kostbares, fruchtbares, wiinschenswertes und
erwiinschtes Gut, dafl jede Bemiihung um seine Verteidigung, auch mit gegenseitigem
Verzicht auf eigene berechtigte Anspriiche, eine gute Tat ist. Wir sind sicher, daB die
Vélker ohne Zogern mit Uns einverstanden sind und daB sie die gleiche Auffassung
von ihren Regierungen erwarten®, ,,damit endlich das erreicht werde, was heute am
meisten fehlt zur Verwirklichung der Ordnung und Harmonie in der Welt, wie sie der
Wille ihres Schopfers sind.*



Aus der Weltkirche 139

IL. Der offizielle Besuch des deutschen Bundespriisidenten beim Heiligen Vater

Am 27, November 1957, einige Tage nach AbschluB seines Staatsbesuches in
Italien, wurde Bundespriisident Theodor Heuss vom Heiligen Vater in feierlicher
Audienz (mit vorhergehender Privatunterhaltung) empfangen. Diese offizielle Be-
gegnung des Oberhauptes der katholischen Kirche mit einem deutschen Staatsober-
haupt findet in ihrer Form und ihrer Begriindung kein Gegenstiick in der noch greif-
baren und auch schon etwas ferneren Vergangenheit. Sie kann keineswegs mit der
Begegnung zwischen Leo XIII. und Kaiser Wilhelm II. verglichen werden, deren
Hintergriinde nicht besonders lichtvoll waren. Der Presse war die Moglichkeit dieser
Hinweise nicht entgangen, withrend sie fiir den jiingsten Besuch die durchaus klare
Atmosphire und das Fehlen unmittelbarer politischer Schwierigkeiten oder Ziel-
setzungen unterstreichen durfte.

Den Herrn Bundespriisidenten begleiteten bei seinem Besuch im Vatikan u. a.
AuBenminister Heinrich von Brentano und der deutsche Botschafter beim Heiligen
Stuhl, Graf Rudelf Strachwitz, sodann das bei solchen Anlissen iibliche Gefolge. Der
Bundespriisident trug die Abzeichen des Ordens vom Goldenen Sporn, den ihm der
Papst am Vortag verliehen hatte. Die Privatunterhaltung zwischen Pius XII. und
Prisidenten Theodor Heuss, die eine halbe Stunde dauerte, fand in der Sala del Tronetto
statt. AnschlieBend wurden der AuBenminister und die iibrigen Begleiter des Prisi-
denten empfangen. Vor dieser Versammlung, zu der auch die Presse Zutritt hatte,
hielt Pius XII. eine deutsche Ansprache, in welcher er zuniichst dem deutschen
Volke seinen Gliickwunsch und seine Bewunderung fiir die Art und Weise aussprach,
wie die sozusagen hoffnungslose Lage des Zusammenbruches gemeistert wurde. Nicht
weniger als den ,,Meistern der Politik und Wirtschaft”, die Deutschland in der Stunde
der Not geschenkt wurden und deren Namen es immer mit hohen Ehren nennen wird,
gilt die pipstliche Anerkennung dem Volk, das der Fithrung entsprochen hat, im Fleif3
und Wagemut der Unternehmer, in der Fihigkeit der Arbeiterschaft und durch ein
bemerkenswertes MaBl von gesundem politischem Sinn. Auch in Zukunft sollen Geduld
und ,,Wartenkénnen* ein stark bestimmendes Element der politischen Reife Deutsch-
lands sein, nicht zuletzt bei der Sorge um die ,,Zone*, die sich immer am Allgemein-
wohl ausrichten mége. Bis tief in das 19. Jahrhundert hinein war das alte Deutschland
ein Bindeglied in Mitteleuropa, und heute nimmt das neue Deutschland an der Eini-
gung Furopas, die stirker werden-soll als je zuvor, in vorderster Linie und mit Erfolg
teil. Das Kernstiick und Riickgrat eines geeinten Europas sehen wir in der Anniiherung
und in dem guten Verhiiltnis zwischen Deutschland und Frankreich, im beiderseitigen
Willen zur Zusammenarbeit, einem Ergebnis, auf das Jahrhunderte warten multen.
Der Bundespriisident hat zu diesen innerpolitischen und internationalen Erfolgen
verdienstvoll mitgewirkt, zur Forderung des Rechtsstaates, der sozialen Gesetzgebung
und des europdischen Zusammenschlusses. Bei den schweren Aufgaben, die Deutsch-
land und Europa zur Rettung von Freiheit und Kultur noch zu lésen haben, geht es
nicht nur um materielle Werte, sondern in erster Linie um die geistig-sittlichen Grund-
lagen der Kultur, die erschiittert werden, wenn Deutschland und Europa sich im
Materiellen verlieren, ,,Auch die Michte, von denen Furopa seine Kultur und Freiheit
bedroht sieht, haben eine Weltanschauung, einen geistigen Unterbau, und nur auf jene, die
dieser anderen Weltanschauung ein entschiedenes Nein entgegensetzen und aus diesem
Nein die Folgerungen fiir ihr eigenes Denken und Handeln ziehen, wird VerlaB sein
im Ringen um die Freiheit des noch freien und um die Befreiung des der Freibeit
beraubten Europas.”

Der Heilige Vater sprach seine Freude dariiber aus, daf} der in der Bundesrepublik
fiir Verfassungsfragen zustiindige Oberste Gerichtshof den Fortbestand des Kon-
kordats von 1933 bejahte, so daB zwischen dem Heiligen Stuhl und Deutschland
wieder volle Rechtssicherheit geschaffen sei. ,Die katholische Weltanschauung, ver-
standen als Uberzeugung und Tat, hat starke Werte beizutragen, wo es sich um die
Erhaltung des geistig-seelischen Unterbaus echter und bester europiiischer Kultur
handelt, eines Unterbaus, ohne den der Kampf um die Freiheit mit einem Gegner wie
jener ganz anderen zur Macht gewordenen Weltanschauung von vornherein verloren
wiire.” Deshalb soll die katholische Weltanschauung zum Besten ven Volk und Staat
den Raum zur freien und ruhigen Entfaltung haben. Dem deutschen Volke wiinschte

10%



140 Aus der Weltkirche

der Papst am SchluB seiner Ansprache, ,,daB es seine wirtschaftliche Bliite immer
iiberstrahlen lasse von seiner religids-sittlichen Kraft.“

Priisident Heuss sprach dem Heiligen Vater sofort seinen tiefgefithiten Dank aus
und er wiederholte diesen Dank in einem spiiteren Telegramm, aus dem wir folgende
Siitze festhalten wollen: ,Stark beeindruckt hat mich withrend meines Besuches die
iiberall sichtbare und in einer langen geschichtlichen Entwicklung gewachsene Tra-
dition des Heiligen Stuhles, der als geistige Macht aus allen Stiirmen der Zeiten gestirkt
hervorgegangen ist. Eng verbunden durch ein groBes europiisches Kulturerbe, stehen
heute der Heilige Stuhl und die Bundesrepublik . . . im Kampf um die Freiheit in einer
gemeinsamen Abwehrfront. Hierbei sind schwere Aufgaben dem Heiligen Stuhl wie
auch dem deutschen Volk zugewiesen. In dem Telegramm, durch das Pius XII.
dem Bundesprisidenten antwortete, hebt sich als Kernstiick der Wunsch ab, Gottes
Giite mbge ,,Deutschland, den anderen Lindern Europas und der europiischen Eini-
gung nach innen wie nach aulen den wahren, von Gerechtigk it, aber auch von Billig-
keit, gegenseitigem Verstehen und menschlicher wie christlicher Liebe getragenen
Frieden schenken, um dessen Aufbau alle Staatsmiinner guten Willens ringen und fiir
dessen Erhaltung Wir wie bisher auch weiterhin Uns mit den Uns zu Gebote stehenden
Mitteln einsetzen werden®.

III. Ahrenlese aus pipstlichen Ansprachen

1. Zuerst sei wenigstens durch Erwihnung und Hinweis auf jene interessante
Rede aufmerksam gemacht, die Pius XII. am 8. November 1957 vor den Teilnehmern
am I Internationalen KongreB fiir Hohe Mode hielt. Zwei lingere Kapitel
befassen sich mit einer eingehenden Analyse des Wesens und Sinnes der Mode sowie
mit der ,,Stellung des sittlichen Problems der Mode und seinen Losungen.* Die Kirche
wird durch eine universale und ruhig wachsende Schau der Dinge dem Natiirlichen,
dem Kérper, dem Werte der Schinheit vollauf gerecht, und aus dieser positiven Schau
heraus weiB die Moral geklirte und klirende Normen fiir die verantwortungsbewufite
Gestaltung auch der Mode zu gewinnen, ohne daB sie jedoch zulassen kann, daB aus
abzulehnenden Griinden oder unter fadenscheinigen Entschuldigungen bzw. durch
diirftize Versuche der Rechtfertigung hohere Werte nicht nur vergessen, sondern
sogar leichtfertiz und weitgehend gefiihrdet werden. Problemstellung und Normen
werden in der pipstlichen Rede in solch abgewogener Form geboten, daB sie sowohl
den Uberiingstlichen als auch den nicht geniigend um #uBere christliche Lebensformen
Besorgten einen klaren und festen Weg der Beurteilung und Belehrung zeigen. Eine
kurze Zusammenfassung dieser Ansprache beraubt sie ihres speziellen Wertes, sie
muf schon gelesen werden. . . .

9. Interesse, aber auch Anfeindungen waren das Echo auf die franzdsische
Rede, die der Heilige Vater am 10. November 1957 iiber die Rolle der Privat-
schulen (d. h. der katholischen) in Europa hielt. Den Anlaf zu dieser
Ansprache bot der in Rom tagende I. Internationale KongreB der europiischen
Privatschulen. Zuerst betonte der Papst das Recht der Schulfreiheit: ,,Ein Staat,
der ausschlieBlich sich selbst die Aufgabe der Erziehung vorbehilt und den
einzelnen oder den unabhiingigen Gruppen verbietet, auf diesem Gebiet irgendeine
eigene Verantwortung zu iibernehmen, erhebt einen Anspruch, der mit grundlegenden
Forderungen der menschlichen Person unvereinbar ist. Daher wird die Idee der Schul-
freiheit von allen politischen Regierungsformen anerkannt, die die Rechte des einzelnen
und der Familie bejahen.* In der Praxis lassen sich viele Grade von Schulfreiheit
feststellen, von der bloBen Toleranz bis zur positiven Anerkennung und Unterstiitzung
freier Schulen. Wichtiger noch als materielle Hilfe oder rechtliche Anerkennung der
Diplomeist die prinzipielle Einstellung der Staatengegeniiberdemprivaten
Schulwesen. Oft bleibt die theoretisch zugestandene Freiheit begrenzt oder wird
sogar bekiimpft. Dort, wo der Staat sich auf dem Gebiete des Schulwesens als Triiger
eines regelrechten Monopols betrachtet, kann man hichstens von Duldung des pri-
vaten Unterrichts sprechen. Historisch und grundsitzlich wurzelt der Auftrag der
Schule nicht im Staat allein, sondern zuerst in der Familie und in sozialen Gemein-
schaften. Zur Erziehung menschlicher Personlichkeiten ist vornehmlich die Familie
berufen, und auch die Vermittlung von Wissen und Kenntnissen ist mit den Bediirf-



Aus der Weltkirche 141

nissen und Toleranzen menschlicher Gemeinschaften von selbst verbunden. Der Staat
oder die politische Macht als solche sollte nur eingreifen, um eine ergiinzende Rolle
zu spielen und der Titigkeit der einzelnen die nétige Breite und Intensitiit zu sichern.
Der Verwaltungsapparat der modernen Staaten ist tatsiichlich maBlos angeschwollen,
indem er immer weitere Gebiete des &ffentlichen Lebens und insbesondere das der
Schule in sich aufsaugt. Sosehr dieser Eingriff berechtigt ist, wenn die Titigkeit der
einzelnen die Bediirfnisse der Gesamtheit nicht befriedigen kann, so schiidlich wird
es, wenn er bewulit die zustiindige Privatinitiative verdringt.

Pius XII. lobte noch die Absicht der KongreBteilnehmer, ein européisches Zentrum
zur Verteidigung der geistigen Giiter der Privatschule zu griinden. Dann verwies er
auf die im freien Schulwesen bestehende Maglichkeit, sich leichter den neuen Bedin-
gungen des internationalen Lebens anzupassen. Die jungen Generationen sind begierig,
sich aus der Enge eines oft iibertriebenen und durch die Tatsachen iiberholten Natio-
nalismus zu befreien und den wachsenden Verantwortlichkeiten zu begegnen, die sie
in einem Europa mit umfassenderen Strukturen auf sich nehmen miissen. Auch aus
diesem Grunde, d. h., um der iibernationalen Zusammenarbeit besser dienen zu konnen,
driingt sich eine Verstindigung zwischen den privaten Schulen der verschiedenen
Linder auf. ,,Jene, die morgen eine erste Rolle im &ffentlichen Leben spielen, werden
aus den Schulen kommen, in denen stiirker das Ideal der Freiheit und der personlichen
Initiative gepflegt wird und wo man nicht zégert, in den Mittelpunkt des Unterrichts
feste moralische und religiose Uberzeugungen zu stellen, zumal jene des christlichen
Glaubens, der durch alle Jahrhunderte auf die Formung der Seele der abendliindischen
Volker einwirkte. Die europiiische Gesellschaft, die sich gegenwiirtig bildet, wird ihr
inneres Gleichgewicht nicht finden und ihren Platz unter den anderen Weltmiichten
nicht behaupten kénnen, wenn sie keine Elite besitzt, die aus den besten menschlichen
und christlichen Traditionen lebt und vor allem vom Primat des Geistigen auch iiber
die ausgefeiltesten Formen technischer Organisation iiberzeugt ist.”

3. Dr. Bruno Haid, Chefarzt fiir Aniisthesie an der Universitidtsklinik in Inns-
bruck, hatte dem Heiligen Vater drei Moralfragen des Mediziners iiber die
Anwendung der kiinstlichen Wiederbelebung vorlegen lassen. Pius XII.
beantwortete diese medizinischen Moralfragen in einer groBen Arzteaudienz, die am
24, November 1957 stattfand.

Im Text der pipstlichen Rede lauten die drei Fragen: , Erstens, hat man das
Recht oder sogar die Pflicht, die modernen Apparate fiir kiinstliche Atmung in allen
Fillen zu gebrauchen, auch in solchen, die nach dem Urteil des Arztes als vollstindig
hoffnungslos angesehen werden? — Zweitens, hat man das Recht oder die Pflicht,
den Atmungsapparat wegzunehmen, wenn sich nach mehreren Tagen der Zustand
tiefer BewulBtlosigkeit nicht bessert, das Wegnehmen des Apparates aber innerhalb
weniger Minuten zum Aufhéren der Blutzirkulation fiihrt ? Was mufl man in diesem
Falle tun, wenn die Familie eines Patienten, der die Sterbesakramente empfangen hat,
den Arzt zum Wegnehmen des Apparates dringt? Ist die Letzte Olung in diesem
Augenblick noch giiltig? — Drittens, ist ein durch zentrale Paralyse bewuBtloser
Patient, dessen Leben, d. h. dessen Blutzirkulation, sich jedoch dank der kiinstlichen
Atmung erhiilt und bei dem sich nach mehreren Tagen keine Besserung einstellt,
,de facto* oder sogar ,de iure* als tot zu betrachten? Mufl man, um ihn als tot zu
betrachten, nicht warten, bis die Blutzirkulation trotz kiinstlicher Atmung aufhért 7*

Zu dieser dritten Frage konnte der Papst bemerken, daB hier die Kirche nicht
zustiindig ist, da die Tatsachenfrage, ob der Tod wirklich eingetreten sei, nicht aus
Sitzen der Religion oder der Moral entschieden werden kinne. Die Wissenschaft
erlaubt die Annahme, das Leben sei so lange vorhanden, als sich die Lebensfunktionen,
nicht nur das einfache Leben gewisser Organe, spontan oder mit kiinstlicher Nachhilfe
bekunden. Die Feststellung, ob ,de facto” der Tod eingetreten sei oder ob jemand
wde iure” als tot zu betrachten sei, hat nicht nur ihre Bedeutung fiir eine eventuelle
Sakramentenspendung, sondern besitzt eine viel weitgehendere Tragweite, die allen
Juristen und Kanonisten bekannt ist. Im Falle eines unlésbaren Zweifels steht im
allgemeinen die Vermutung zugunsten des Lebens, dessen Aufhéren bewiesen sein muf.

Besonders zur Beantwortung der beiden ersten Fragen, die ihm durch die Medi-
ziner gestellt waren, muBte der Papst einige grundsiitzliche Vorbemerkungen machen.



142 Aus der Weltkirche

Das Recht und die Pflicht, fiir Leben und Gesundheit zu sorgen, verpflichten im all-
gemeinen nur zum Gebrauch der sogenannten ,gewdhnlichen Mittel”, d.h. jener
Mittel, die dem einzelnen oder seinen Angehérigen keine auBergewdhnliche Last auf-
biirden. Was die Spendung der Sakramente betrifft, so ist bekannt, daB sie nur lebenden
und einwilligenden Menschen gespendet werden kinnen, im Zweifelsfalle mit der
wenigstens stillschweigenden Klausel ,,si capax es®.

Mithin ist zur ersten Frage zu antworten, dafl der Aniisthesiologe das Recht hat,
auch in hoffnungslosen Fillen die betreffenden modernen Apparate zu gebrauchen,
die Pflicht dazn aber nur, wenn dies der einzige Weg ist, um einer anderen sicheren
sittlichen Verpflichtung zu entsprechen. Die Rechte und Pflichten der Familienan-
gehorigen des bewuBtlosen Patienten hiingen von seinem zn priisumierenden Willen ab.
Fiir die Familie besteht im allgemeinen keine ihr eigene Pflicht aufler jener zum
Gebrauch der ,,gewshnlichen Mittel®, d. h., sie braucht in solchen aussichtslosen Fillen
keine auBergewohnlichen Lasten auf sich zu nehmen, und der Arzt darf sich dem
Wunsche der Familie, keine weiteren Belebungsversuche mehr zu unternehmen, im
Gewissen fiigen und den Atmungsapparat vor dem definitiven Aufhéren der Blut-
zirkulation wegnehmen. Falls die heilige Olung noch nicht gespendet worden ist,
soll man die kiinstliche Atmung noch unterhalten. Ob die beim definitiven Aufhéren
der Blutzirkulation oder unmittelbar nachher gespendete heilige Olung giiltig sei,
1éBt sich weder bejahen noch verneinen. Wenn néimlich das definitive Aufhiren der
Blutzirkulation die sichere Trennung von Leib und Seele bedeutet, sogar wenn einzelne
Organe noch funktionieren, dann wire die heilige Olung ohne Zweifel ungiiltig. Falls
jedoch die Arzte iiber die schon erfolgte Trennung im Zweifel sind, ist die Giiltigkeit
des Sakramentes ebenfalls zweifelhaft, und darum wird in solchen Fillen die heilig
Olung bedingungsweise gespendet. 4

4. In mehr als 25 Lindern haben sich im Laufe der letzten Jahre miinnliche und
weibliche Ordensgenossenschaften zusammengefunden und Assoziationen gebildet, um
in enger Verbindung mit dem Heiligen Stuhl und der lokalen kirchlichen Hierarchie
gemeinsam die Aufgaben des immer mehr sich weitenden Apostolats anzupacken und
um gemeinsam die Fragen der Organisation und notwendiger Anpassungen zu lgsen.
Aus dieser Bewegung ging der I1. GeneralkongreB der Vollkommenheitsstinde
hervor, der im Dezember 1957 in Rom tagte und am 11. Dezember von Pius XII.
in Audienz empfangen wurde. Anwesend waren u. a. der Abt-Primas der Benediktiner,
die Generaloberen der Dominikaner, Franziskaner, Konventualen, des Dritten Re-
gularordens des hl. Franziskus, der Augustinerrekollekten usw. In seiner franzdsischen
Ansprache lobte der Heilige Vater ,,die stets vollstindigere Einfiigung der Vollkommen-
heitsstinde in die Kirche, den Leib des Herrn“ und auch das Bemiihen um eine
ngesicherte Wirksamkeit der Erneuerungsbewegung durch engere Verbindung der
Organisationen unter sich selbst und mit dem Heiligen Stuhl.* Er sprach sodann
iiber das Wesen der christlichen Vollkommenheit im allgemeinen sowie iiber deren
Verwirklichung in den sogenannten ,,Vollkommenheitsstinden*. Die Hingabe an das,
was das Wesen der christlichen Vollkommenheit ausmacht, ist selbstverstindlich
erste und wesentliche Aufgabe aller Mitglieder der Vollkommenheitsstiinde: ,sich in
der Liebe mit Gott zu vereinigen, sich ihm als Ganzopfer hinzugeben, Christus —
seiner Lehre, seinem Leben, seinem Krenze — nachzufolgen, sich zum Dienste fiir
Christi Werk, die Kirche, zu weihen.* Unter dieser Voraussetzung ist es micht ver-
boten, an eine Erneuerung und Anpassung gewisser ,Mittel* zn denken, doch stets
mit der nétigen Ehrfurcht vor der Uberlieferung und ohne VerstiBe gegen jene Vor-
schriften, die in den Konstitutionen als unverletzlich gelten. Den besonderen Geist
eines Ordens, einer Kongregation, eines Instituts miissen die Obern objektiv deuten,
nicht nach persinlichen, selbst gutgemeinten ,,Eindriicken®, sondern nach der Idee
des Stifters, ,,s0 wie sie in den von der Kirche gebilligten Konstitutionen ihren Nieder-
schlag fand . . . Wenn der Obere den Mitgliedern seiner Genossenschaft den wahren
Geist des Stifters vorlegt, betiitigt er sein Recht, und die Untergebenen sind im Ge-
wissen zum Gehorsam verpflichtet®.

Am meisten beschiiftigte sich Pius XII. in seiner Ansprache mit der klirenden
Widerlegung der Einwinde gegen den klésterlichen Gehorsam. Ohne Zweifel hat
die Anpassungsbewegung eine Spannung auf diesem Gebiete hervorgerufen. Man sieht



Aus der Weltkirche 143

im Gehorsam eine Gefahr fiir die menschliche Personwiirde der Ordensleute, ein
Hemmnis fiir das Reifen der Personlichkeit und ein miégliches Hindernis fiir das reine
Hingerichtetsein auf Gott allein. Das Wesen des klgsterlichen Gehorsams muf} in
seinem eigentlichen und letzten Sinne aunfgefaBt werden, der die Seelen ganz fiir den
Willen Gottes 6ffnet und den Ordensobern nie zum Zielpunkt der Hinordnung macht,
und sofort schwindet manchen Einwiinden die Begriindung. Ordensleute sind nicht
dazu verpflichtet oder verurteilt, auf eine harmonische Entwicklung ihrer Person-
lichkeit zu verzichten und in einem gewissen ,Infantilismus* zu beharren; jedenfalls
widerspriiche ein Zustand des Infantilismus diametral den Forderungen, die der
Apostel Paulus fiir das vollkommene Christsein erhebt, das vom Kinderzustand zur
mannhaften Reife fortgeschritten sein mufl.

Am SchluB seiner Rede betonte Pius XII. noch einmal die Notwendigkeit einer
aufrichtigen und wohlwollenden Einigkeit und Zusammenarbeit. Mit dem Heiligen
Stuhle sollen sehr aufgeschlossene Kontakte unterhalten werden, die nur fruchtbar
sein kénnen, whhrend das Gegenteil Gefahren in sich birgt. Der Heilige Stuhl wiinscht
ganz offene und freimiitige Informationen iiber die Vollkommenheitsstiinde, um den
Zustand der einzelnen Genossenschaften, ihre Lehre, ihr Leben, ihre aszetische Bildung,
ihre Disziplin und auch ihre zeitliche Verwaltung genau zu kennen. Man unterschiebt
heute dem Heiligen Stuhl sehr gern eine Tendenz des ,,Zentralisierens®. Dieses Wort
kann ein Regierungssystem bezeichnen, das alles an sich zieht, alles selbst entscheidet
und leitet und die Untergebenen nur mehr als Instrumente gebraucht. Eine solche
Zentralisation entspricht nicht dem Geist der Pipste und des Apostolischen Stuhles,
Doch der Heilige Stuhl kann anderseits seine Eigenschaft als , leitender Mittelpunkt*
der Kirche nicht aufgeben. Ohne daB er die Initiative der Ordensoberen einengt,
mufl er sein Recht der Uberwachung beibehalten und ausiiben.

5. Etwa 800 Professoren und Hérer des ,Angelicum®, der philosophisch-theo-
logischen Hochschule der Dominikaner in Rom, wurden am 14, Jinner 1958 vom
Heiligen Vater in Audienz empfangen. Aus der schonen lateinischen Ansprache, die
Pius XII. bei dieser Gelegenheit hielt, sei festgehalten, was unsere Zeit in der Schule
des hl. Thomas von Aquin besonders lernen kinne. Thomas hat zunichst durch
Wort und Beispiel alle Theologen, aber auch die Freunde der philosophischen Speku-
lation belehrt, daBl man der Autoritiit der katholischen Kirche hiéchste Anhiinglichkeit
und Ehrerbietung schulde, da das lebendige und unfehlbare Lehramt der Kirche die
niichste und universale Norm der katholischen Wahrheit sei. Hierin sollen die Domi-
nikaner jhrem Ordenslehrer nacheifern und ein stets offenes Ohr fiir die AuBerungen
des obersten Lehramtes haben, auch wenn es Erklirungen abgibt zu ,Fragen, die
natiirliche und menschliche Probleme anschneiden; denn auch solche Erklirungen
miissen von Katholiken, vor allem von Theologen und Philosophen, hochgeschitzt
werden, weil diese Fragen niederer Ordnung wegen ihres Zusammenhanges mit den
Wahrheiten des christlichen Glaubens und mit dem iibernatiirlichen Ziele des Menschen
behandelt werden.* An zweiter Stelle muB ein Schiiler des hl. Thomas sich dieselbe
Liebe zur Heiligen Schrift aneignen, wie sie der Meister besal, da sich unser Glaube
auf die gottliche Offenbarung griindet. Endlich verdient das Studium der spekulativen
Theologie des hl. Thomas noch immer eine ganz besondere Empfehlung, und fiir die
Dominikaner muf} es ein Herzensanliegen bleiben. Pius XII. erinnerte daran, daf} er
in der Enzyklika ,,Humani generis* (1950) die Werte dieser Theologie gegen gewisse
Neuerer verteidigte. Bei Behandlung der einzelnen theologischen Fragen leisten die
Erkenntnisse der positiven Theologie hohe Dienste, was aber die Dominikaner nicht
dazu verfiihren darf, die ,.principia et summa doctrinae capita® des hl. Thomas mit
weniger Eifer zu vertreten. Das gilt, jedoch im richtigen Verhiltnis, auch fiir die
Philosophie.

IV. Kurznachrichten

1. In Rom starb am 30. November 1957 im Alter von 73 Jahren Kardinal
Adeodato Giovanni Piazza aus dem Orden der Unbeschuhten Karmeliter. Der
Verstorbene war suburbikarischer Bischof von Sabina und Poggio Mirteto und be-
kleidete den hohen Posten des Seckretiirs der Konsistorialkongregation, deren Priifekt
der Papst selbst ist. Kardinal Piazza, Norditaliener aus der Ditozese Belluno, war
Generalprokurator seines Ordens, als Pius XI. ihn 1930 zum Erzbischof von Benevent



144 Literatur

ernannte. Nach dem Tode des Kardinals La Fontaine wurde Erzbischof Piazza Ende
1935 zum Patriarchen von Venedig promoviert, und zwei Jahre spiiter erfolgte die
Aufnahme in das Kardinalskollegium. Seit Mai 1946 war Kardinal Piazza auBerdem
Priisident der Bischofskommission fiir die Katholische Aktion Italiens. Papst Pius XII.
berief ihn im Herbst 1948 an die Romische Kurie und betraute ihn mit der Leitung
der Konsistorialkongregation als Nachfolger von Kardinal Rossi, der gleichfalls zum
Orden der Unbeschuhten Karmeliter gehdort hatte. Durch die Apostolische Konsti-
tution ,,Exsul Familia“ vom 1. August 1952 wurde die Konsistorialkongregation
zusiitzlich mit der Regelung der Seelsorge fiir die Auswanderer betraut, einer Aufgabe,
die der nicht mehr junge Kardinal sich vollauf zu Herzen nahm. Der Verstorbene
erfreute sich allgemeiner Hochschiitzung und besaB in hohem MaBe das Vertrauen
des Papstes. Nachfolger des Kardinals Piazza in der Leitung der Konsistorialkongre-
gation wurde im Dezember 1957 Kardinal Marcello Mimmi, Erzbischof von Neapel
und Kardinal seit Jénner 1953; er ist gebiirtig aus der Erzdiézese Bologna, steht im
76. Lebensjahre.

2. Dem , Pipstlichen Jahrbuch 1958“ entnehmen wir folgende Angaben
iiber den Stand der kirchlichen Hierarchie Ende 1957: Das Kardinalskollegium ziihlt
57 Mitglieder; es gibt 10 Residenzial- und 5 Titular-Patriarchate, 308 Metropolitan-
sitze, 42 gewdhnliche Erzbistiimer und 1267 Bistiimer; daneben gibt es 882 Titular-
Metropoliten, -Erzbischéfe und -Bischife, 84 gefreite Prillaturen und Abteien, 12 Apo-
stolische Administraturen, 19 orientalische Jurisdiktionen, 213 Apostolische Vika-
riate, 117 Apostolische Prifekturen und 7 eigenstindige Missionen oder Distrikte.
Unter dem Pontifikat des jetzigen Heiligen Vaters haben die Entwicklung und der Umban
der kirchlichen Hierarchie grofie Ausmafle angenommen, was daraus hervorgeht, da
insgesamt 191 neue Erzbistiimer und Bistiimer entstanden sind, dafl 48 Apostolische
Vikariate und eine Priifektur zu Erzbistiimern wurden, daB} insgesamt 198 Vikariate,
Priifekturen usw. zu Bistiimern wurden und auBlerdem 136 Apostolische Vikariate
sowie 97 Priifekturen errichtet wurden.

Literatur
. Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sdmtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Altaner Berthold, Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenviter.
Fiinfte, vollig neubearbeitete Auflage. (XXVII u. 508.) Freiburg 1958, Verlag Herder.
Leinen.,

Sr. Angela, Ursuline, Dein Antlitz will ich suchen. Ein schlichter Gedanke
fiir jeden Tag. (240.) Titelbild. Miinchen 1957, Verlag Ars sacra. Leinen DM 7.80.

Bender Ludovicus O.P., Normae generales. De personis. Commentarius in
canones 87—106. (VI u. 232.) Roma-Parigi-New York-Tournai (Belgio) 1957, Desclée
& Ci — Editori Pontifici.

Braun Heinrich Suso, Die Sakramente. Radiopredigten. Siebenter Band.
(410,) Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Kart. S 58.—, DM 9.80, sfr 10.15.

Burgardsmeier, D. Dr. Alfred, Religion und Seele des Kindes. Die psycho-
logischen Voraussetzungen des Religionsunterrichts in der Volksschule. (Schriften zur
katechetischen Unterweisung, Band 3.) (120.) Diisseldorf 1956, Patmos-Verlag. Kart.
mit Leinenriicken DM 6.50.

Christmann Heinrich Maria, Thomas von Aquin als Theologe der Liebe.
(Thomas im Gespriich, 1.) (56.) Heidelberg 1958, F.-H.-Kerle-Verlag. Kart.

Compendium Musicae Sacrae. Cantus chorales et figurales ad 1 vel 2 voces. Editio
2a 1954. (480.) Editio: Musica Sacra, Wolflingen (Perl-Luxemburg).

Daniélou Jean, Der Gott der Heiden, der Judenund der Christen. Ubersetzt
von Hans Broemser. (199.) Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 12.50.



