
S  x“  iCa V
v  mp“

134 Aus der Weltkirche
ZusammenfassungDer Aufbau der Partikulärkırche muß harmoniısch VOT sıch gehen, RA muß

alle Stände und Ordnungen erfassen. Weil un der Laie nıcht Nur Objekt der Betreuung
ıst, sondern uch Träger der Ausbreitung christlichen Lebens, kommt ıhm be1 der
Ausdehnung der Kirche in den Missionsländern ıne wichtige Rolle Dhiese ıst pOosit1v
iın der Stellung des Laijen innerhalb der Kırche begründet, nıcht sıch 1mM Fehlen VO.

08  : Ordensleuten ın der Missionsarbeit. Weıil heute darum geht, die n Welt ıIn die
Kırche einzuführen, ist eın verstärkter Einsatz notwendig. Die Bedürfnisse ın der
Weltmission sınd S! daß sowochl der Ordensstand als uch das Laientum (wenn iU82  -
beide unterscheiden will) die stärkste FYörderung erfahren mussen. IDhe Heimat ware
gewiß ın der Lage, ıne solche Anstrengung ’zu ertragen. Es käme ber alles darauf a
daß der Heimatklerus die Situatıon richtig sıeht, daß das Missionswesen intensıv
fördert, wohbhel ber jede ungesunde und einseıt1ige Propaganda meıden ware.  ‚P Die
Auswahl der Laienmissionare darf 1LUFr nach höchsten Gesichtspunkten erfolgen.
Der La:enmissionar mu ß Eihite sowochl fachlich als uch relig1ös se1n. Die Probleme
das Laienapostolat S1N!| vıel ernst, alg daß s1e leichtfertig behandelt werden dürfen.
Die S5achgebiete des Einsatzes können sehr verschieden se1n. ber man sollte (ebiete,

e  e
auf denen ebensogut der besser Ordensleute eingesetzt werden können, nıiıcht dem
Laı:enapostolat zuwelsen wollen, während Sachgebiete, die ın entscheidender Weise
das Gesicht der kommenden Gesellschaft ın den Missionsländern gestalten werden,
biısher fast. Sar nıcht der zuwen1g Gegenstand des Laienapostolates geworden sınd.

Aus der VWeltkirche
Von Tof. Dr. Joh Peter Fı Luxemburg

y DL Die „Xheologie” der päpstlichen VWeihnachtsbotschaft
Pıus XIl empfing schon Dezember 1957, dem Adventssonntage, die

Kardinäle und römiıschen Prälaten ZUT Fntgegennahme der Weihnachtswünsche, die
Kardıiınaldekan Tisserant ıIn eıner längeren Ansprache formuhert hatte, eiınerseıts
dem Heiligen Vater für seine umfassende Tätigkeit als Lehrer der Kirche und der
Menschheit während des Jahres 1957 danken, anderseits ıhn der begeisterten
Mitarbeit aller Kardıinäle, Bischöfe un! Prälaten Zu versichern. Neben dem üblichen
Rundblick über das VErTSAaNSCHE Jahr hatte Kardinal Tisserant ın seiıne Ansprache
emi1ge Hinweise eingefiochten, deren Beantwortung vielleicht bei anderer Gelegenheit
erfolgen WIT' der schon mehr als einmal durch Pıus XII erfolgt ıst, wenn uch 1n
anderen Zusammenhängen. Zur Begründung der weitgezogenen päpstlichen ehr-
tätigkeit der Kardınaldekan U, „Keine Belehrung konnte zeitgemäßer se1N,
da manche, uch Katholiken und selbst Geistliche, die zuweilen mıt verwirrender
Schnelligkeit erfolgenden Umwandlungen der modernen Gesellschaftsformen /Am
Vorwand nehmen, eın Abgehen VO:  b den Grundsätzen der Philosophia perenn1s
und der christlichen Moral empfehlen, hne dıe gefährlichen Folgen einer solchenAn
Missıon braucht Laienhelfer. KRythmes du monde 1956, 1, G.H Zeegers,L’heure du La  -  1C. Ebd 1956, 2_9 155 ”’action catholique pays de Missıon.
Vom Missionsfeld der Kıirche, Aachen, Juni 1955, 2550 Josef Peters, Die Vorbe-
reiıtung der Laı:en auf die Ausübung des Apostolates ın den Missionen. Eb  Q Januar
1957, 2945 Franz Kho un! Haas, Die Vorbereitung der Laien in den jJungen
Kırchen. Welt ın Christus, Da
Was dıe VWelt braucht. gest des Apost. Lebens, Dez 1957 John Wu,

Zur Frage des Standes der Diakone: Schamoni, Married Men ordained
Deacons, London 1955; Zeitschrift für Miss]ıonswissenschaft un: KReligionswissenschaft
1957, 200— 213 Hofinger 5. Ist ın den Missionen eın eigener Stand der Diakone
anzustreben 108 XIL negatıve, wenn uch vorläufige Stellungnahme auf dem etzten
Laienweltkongreß 1ın Rom ıst deutlich ZEWESECH., Für Brüder würde InNnan ın Rom her
Vollmachten geben, bestimmte Dienste des Diakons verrichten.
Bischof Thijssen 5 VD K VO:



Bı (B

S AAus der Weltkirche 135 5

Haltung erfassen. So kam IDa uch dazu, vVvVo Anpassungen der Formen des
öffentlichen Gebetes und Änderungen ın der Struktur der Kırche sprechen, Z
ILa  — jedoch kein einheitliches Programm aufstellte. Mır scheint, daß solche Probleme
mit größerer Einsicht behandelt würden, wennn INna)  —_ S1C. einer gründlichen Meditatıion
der vielen, sehr zeitgemäßen Erörterungen hingäbhe, die iın den Keden Eurer Heiligkeit
enthalten sınd, und wenn INnan jenen Inıtiatıyven Rechnung trüuge, Gı€e ergrifien wurden,

den gutgewillten Gläubigen ıne fruchtbare Teilnahme den geistlıchen Schätzen
der Kirche erleichtern. In mehreren vällen g1INg Eure Heiligkeit au nıcht wenıge
Empfehlungen e1In, wofern dıe Gefahr der Verwirrung und des Ärgernisses AausSsSe-
schaltet blieb.“

In kurzen Worten dankte der Papst den Kardinälen und Prälaten und richtete
dann über den Rundfunk ın ;talienischer Sprache seine Weihnachtsbotschaft cdıie
Menschheıt, ın erstier T.imnmıie natürlich an e katholischen Christgläubigen. (Anschhe-
Bend folgte die Übertragung der päpstliıchen Botschaft in verschiedenen Sprachen.)
Wie gewöhnlich, löste das Wort des Heiligen Vaters eın weltweıtes cho aus, das 1C.
jedoch ın der Presse vorwiegend auf Einzelpunkte konzentrierte, cdie den frıedlichen
Gebrauch der neuesten Entdeckungen, den Rüstungswettlauf der Völker und das
Problem des Weltfriedens behandelten. Dıese Anliegen wurden ausdrücklich und aus-

führlicher NU)  — 1mM Schlußteil der langen und thematısch großen Papstrede berührt,
die als (Ganzes ıne weltanschaulich-reiiglöse, ja ıne theologısche Meditation Wäar,
aus der höheres Licht für dıe Deutung und Neugestaltung der unmiıttelbaren Gegenwart
Swerden soll, einer Gegenwart, deren Angsthimmel INa das reıisen VO:

Sputnik un 11 sieht, die ‚War nıcht genannt werden, obschon Anspıelungen be-
merkbar sind. KEıne Reihe VOoO. Gedanken aus der Papstrede wurden wohl nıcht ın
ihrem theologischen Tiefgang VOo  > allen Zuhörern verstanden, doch konnte der 111.
Hauptteıl, der Zl Handeln aufruft, VOoO jedem aufmerksamen Christen mıt ziemlicher
Leichtigkeit erfaßt werden. Der Papst sprach der Menschheit, die nde 1957 ın
ıne gewaltig gesteigerte Angst ob der immer stärker sich offenbarenden „Dishar- imonıen der Weltordnung“ geraten War. Die Angst Vor der Macht und der zugleich
gegebenen Ohnmacht des eın „technischen eistes“” dürfen die Menschen weder mıt
einem totalen Pessimısmus noch mt dem Kult der Sinnlosigkeit beantworten wollen.
Die Christen mussen au: dem Glauben die gottgegebene Harmonie der Schöpfung

mıt allen Gutgesinnten für dıe Rettung und Belebung dıeser Harmonie
TrTe besten Kräfte einsetzen, mıt unverwandtem Blick auf den Ge  ıst, ZUeTrTst den
Geist G(ottes, der dıe Wurzel aller Ordnung ıst und in der Menschwerdung des Wortes
Gottes die Harmonie der fundamentalen Weltordnung bezeugt, garantiert VO Schäden
heilt un der Vollendung zuführt. SO wurde dann das 'Thema VO. „Disharmonie und
Harmonie ın der Weltordnung“” von selbst Zı theologischen Kapitel über „H armonı1e
der Welt ın Christus” (mit einem Ausblick auf die Lage und dıe Fragen der Gegen-
wart). . ott allein WIFr':! der Erlöser se1ın und die Befreiung VOo. den WFesseln der beäng-

Die wahre Größe Gottes muß über die VO: viıelenstigenden Unordnung
abgöttisch bewunderte Grö des Menschen, insbesondere des Werkmenschen („homo
faber””), gestellt werden, damıt übrigens uch der Mensch nıcht’ daß TST
1m Geistmenschen („homo sapiens‘”) sgeıne Fülle erreicht. Tatsächlich schlägt dıe
Selbstbewunderung des Menschen nach eiınem gew1lssen Freudentaumel ın Angst VOor

seinen Errungenschaften u der Mensch steht VOorT den vorauszusehenden
derungen wıe Vor eLw. „Disharmonischem“” und beginnt dıe Welt fürchten, die
ben jetzt in seıinen Händen haben glaubte un!‘ cdie als Harmonie, als Kınheit

iın Ordnung ZUTrC eigenen Sicherung braucht. Er muß die Welt fürchten, xın s]ıe  b q
nıcht mehr ın der ordnenden Macht un! üte Gottes sıeht, dafür ber scheinbar
ausgeliefert die einseltigen Versuche des disharmonischen Werkmenschen. Dieser
Angst un! dieser Blindheit antworte das Christentum mıt der heilbringenden Wahr-
eıt VOo. menschgewordenen Gottessohn, „durch den und dem hln“ alles geschaffen
ıst und „1N dem'  . Hes seınen Bestand hat.

Unter dreı Gesichtspunkten, die drei Hauptteilen der Weihnachtsbotschaft
wurden, zeichnete Pıus XII die Bezıehungen, die zwıischen der ersehnten armonie
der Welt und Christus bestehen: In Christus liegt der belebende Trost für jene,
welche die Disharmonien beklagen un keine Hoffnung mehr haben auf die Harmonie



CL -  +  S  P Oa

o

136 Aus der Weltkirche

der Welt;: Christus ıst das Unterpfand der Harmonie ın der Welt;: ist Licht
und Weg für jede Bemühung des Menschengeschlechtes, die Harmonie ın der Welt
herzustellen.

Die ıhn umgebende Schöpfung erschien dem Menschen als Harmonie und
Schönheit, als „Kosmos“, seıt S1€e betrachten wußte, während ın 81C. selbst den
Widerspruch und zerreißende Disharmonien entdeckte. Dem Menschen VOo heute ist
dieser Gegensatz zwischen Harmonie der Natur un! Disharmonie des Lebens noch
schärfer bewußt geworden, und bei einem eil der Menschheit führt die Schau der
Dısharmonien der Welt einer Verurteilung dern Schöpfung, einem totalen
Pessimismus, als ob ın der amten Weltordnung und en Gesetzen u  — Un-
stimmigkeiten gäbe, für dıe die Schuld auf den Schöpfer fällt. Überall sucht und findet
der Pessimıiısmus NeEUE€E Nahrung, ın der Tatsache, daß die notwendigsten echten
VWerte verachtet der daß aäußerlich fortschrittliche Menschen innerlich ungesittet
werden. Und Je mehr I1a den Ursachen der ısharmonı1en nachspürt, auf desto tiefere
Disharmonien und dunklere Perspektiven wiıird INa stoßen. Zersetzt nıcht der über-
wiıegend materielle Fortschritt dıe harmonische Fülle des Menschen un seine
Empfänglichkeit für höhere Werte? Fehlt nıcht dem 1m kKlıma eın techniıscher und
einseıt1g materjalistischer Zivilisation geformten Menschen eın wesentlicher eıl seınes
vollen Menschseins sowlie die echte Form des Denkens, Urteilens und Handelns, die,
VO. Innerlichen und Geistigen getrennt, ın Oberflächlichkeit und Unbeständigkeit
umschlagen ? (Wıe S1C. das auswirkt, zeıgte der Papst einıgen typischen Erschei-
nungen.) Obschon diese tiefen ısharmonıen 1m Menschen ıne Tatsache sınd,
können sı1e dennoch den totalen Pessimismus un die Resignation der Trägen nicht
rechtfertigen. Die Welt kann un muß wıeder ZUTr ursprünglichen und VO. Schöpfer
fundierten Harmonie zurückgeführt werden. Die Möglichkeit dieser KRückführungoffenbart S1C. In der Heimsuchung der Welt durch den fleischgewordenen
Gottessohn, der mithiın dıe VWelt bejaht, die also ın ihrer innersten Struktur weder
Widerspruch noch grundsätzlıche Disharmonie seın kann. uch das Menschenbild
der christlıchen OÖffenbarung verneıint den Pessimismus, da der Mensch dem
ıhn befreienden Christus angehört und ım Stehen bei Christus die Ketten der VOo
der Natur auferlegten Knechtschaft vermag. Die an Erlösung und
Befreiung kommt VOoO  - Christus, nıcht VO: der Natur. Im Menschen soll das vollkommene
Bıiıld Gottes erstehen, Gottes, der selbst Harmonie und Ursprung jeglicher Ordnung
ist. Diese Lichtvollen Wahrheiten finden keinen Anklang bei jenen, denen nicht
gelingt, die notwendige Bezıehung zwıischen dem Kwigen und dem Zeitlichen herzu-
stellen, die , im Kommen des Sohnes Gottes auf die rde OZUsagen sichtbar WITrd.
Das Zufällige ıst 1m Ewigen verankert, VWelt und Mensch haben den rund iıhrer
Existenz ın der Teilhabe ewıgen Se  ın des Schöpfergottes;: die geschaffene un! be-
enzte Welt schwimmt auf dem Ozean der göttlichen Ewigkeit, s1€ hat 1m „ewıgenGesetz“ iıhren Bestand und ihre W ürde. Wenn INa ber die alles begründende KwigkeitGottes selbst verneınt, WIT:! sinnlos, VO: Harmonie der Welt sprechen, un der
Mensch mu seın eigenes begrenztes se  ın Z höchsten Wert erheben. Das ist eıne
falsche Wiedergabe der Wiırklichkeit, die täuschen, ber nıcht befriedigen vermag,.In Bethlehem erfahren WIT, daß alles menschliche Tun seine Leistung, seiıne schöpfe-
rische Kraft un seiıne Sicherheit Zanz aus dem Kwigen schöpfen muß. Und da dieses
Ewige zugänglıch ıst, wiıird das Wirken des Menschen die ewıge Harmonie Gottes
offenbaren können. Christus erlödst U:  N VOoO  ; dem Verhaftetsein ın uns selbst und gibt
U: auf den Wegen des FYortschritts die Hoffnung zurück.

In Christus WIT'! U: DU nıcht bloß die Möglichkeit einer Harmonie tröstend
miıtgeteilt, selbst 1st uch das Unterpfand der Harmonie der VWelt. Neben
dem christlichen Begriff eınes VO:  - der VWeisheit des Schöpfers harmonisch geordnetenKosmos steht die Sicht auf ıne endzeitliche Erfüllung der Vollendung. Ist dadurch
Lwa jegliche Harmonie ın die Endzeit verwlesen Hat .ott dem Menschen die Macht,
e  ber diıe rde herrschen, wıeder entzogen ? Nein, hat s1€e ihm dem Tage be-
stätiıgt, dem seıinen eingeborenen Sohn ın einen Menschenleib kleidete. Christus
ist Bestätigung dafür, daß dıe Herrschaft über die Welt ın verschıedener Abstufungott un dem Menschen zusteht und daß 881e folglich DUr 1m Geiste (Gottes erlangtwerden kann, der das einıgende Band, der Keim der Ordnung, die Grundlage der



Aus der Weltkirche 137

Harmonie iıst. Schon ın seinem eigenen Ge  1st, diesem Ebenbild des Geistes Gottes,
vermochte der Mensch das einıgende and erkennen, das die Dinge fest miıteinander
verknüpft. Die Technik allein reicht nıcht aus, den ın den Dıngen angelegten Keim
der Einheit und der Harmonie erfassen und entwickeln. Die aufmerksame
Wissenschaft selbst wırd diıe wirkende Gegenwart des Geistes bejahen. Dem Materia-
lısmus bleibt DUr der Wahntraum, dıe Weltordnung könne, uch wWenn 816e der Führungdes Geistes entzogen sel, als Ergebnis der physischen Ordnung der KEinzelteile nach
Art eıner rıesenhaften Rechenmaschine funktionieren. Das nıcht leugnende Dasein
des (Geistes 1m menschlichen Handeln un ın der VWelt bezeugt die aul ott kom-
mende Ordnung und KEinheit, die eın W esenselement der vollen Wirklichkeit ist.
Jede Dıssonanz verrät ırgendeıin Hindernis für die volle Wirksamkeit des Geistes,während dem Reichtum G(Geist eın Reichtum Harmonie entspricht (An-merkungen Z Kult der ısharmonie un! Sinnlosigkeit ın Literatur und Kunst!).

Trotz des Zeugnisses des Menschengeistes für die Harmonie der Welt und
geıner Fruchtbarkeit für die Entwicklung der Ordnungskeime offenbaren Geschichte
und Leben seıne Unzulänglichkeit und Schwäche, deren Heilung der Geist Gottes
selbst 1C. sichtbar machte, sıch ın die eıt einschaltete und 1 Kingeborenen des
Vaters ın seın „Figentum“ kam Durch die Schöpfung ıst die Welt seın Kigentum;g1€  z ı1st das Offenbarwerden der ewigen Wahrheit und üte des Schöpfers,
ın der gleichfalls der gottebenbildliche Menschengeist un dıe Menschwerdung Gottes
ihren Ursprung haben, durch den Welt, Mensch un:' Christus aufeinander abgestimmtsınd und ıne Harmonie bilden. hne diese Zusammenhänge mu der Mensch als
heimatlose un! sınnlose Vıtalität In der Welt erscheinen, und für die Ordnungsbe-zıehungen des gesellschaftlıchen Lebens bliebe DUr der Kollektivismus der das Neben-
einander a  IM  T Existenzen.

Die Ursache aller Dunkelheit und Dısharmonie, die Christus beheben hatte,
hat ihre letzte FErklärung ın dem durch die Urschuld hervorgerufenen Bruch, den der
Erlöser iın der Wurzel heilte, ohne daß sofort auch alle Folgen bereinigt N, sge1l
denn ın der Hoffnung, die uns ın einem gesicherten Unterpfand gegeben ıst und deren
FErfüllung nıcht ausbleiben wird. Die langsame und schmerzliche Geburt eıner
Menschheit ın fortschreitender Ordnung un!: Harmonie ıst die der eıt „nach Christi
Geburt“ zugewlesene Aufgabe. Diese geschichtliche Aufgabe löst sıch nıcht VOoO. selbst
durch ıne Entfaltung blinder Kräfte als immanenter Vorgang, sondern die Kinder
Gottes, die 81C. an Christus orJ]entleren, mussen akt:  1V mıiıtarbeıiıten. VWiır wı1ssen,
die VWelt, vorübergehender Dısharmonien und 81C. folgender Umwandlungen,ıne große un! herrliche Endbestimmung hat, ın der 81C. TST ihre eıgentliche Harmonie
restlos enthüllen wırd

Für die Bemühungen der Menschen die Herstellung der Harmonie
ın der Welt ıst Christus wıederum der Weg un! das Licht. Er ıst eın  - Weg, eın Licht,
S  eın Leben, durch das WIr die Pflicht Z Handeln empfangen. Die Harmonie der
Schöpfung ll nıcht NU) den Lobpreis auf den Schöpfer hervorrufen, sondern WIT  \ 4
mussen uns, wıe  S Christus selbst, 1m Kampf den „Fürsten dieser Welt“ für die
Wiederherstellung un!| Entfaltung der göttlichen Symphonie der Weltordnung e1nN-
setzen. 1er ist dem Menschen un! der Menschheit volle sıttliche Verantwortungauferlegt, und, notwendig, werden nach dem Beispiel Christi Mühen und Opferverlangt. Der Bejaher und Vorkämpfer der göttlichen Urdnungen wırd seın christ-
lıches Tun VOor allem ın der ganzen Beobachtung des Sittengesetzes vollziehen,
klarem Bewußtsein, daß jede persönliche Entscheidung un!| jede aıttliche Haltunguch Auswirkungen auf die Umwelt hat, selbst wWenn _  812e erster Stelle ıne indi-
viduelle und innere Angelegenheit 1st. (Falscher „Interiorıismus"!

Ferner muß S1C. der VOo  b ott Zu. Mitwirken der Ordnung der Welt berufene
Christ VOr einem falschen Spiritualismus hüten, der ıhm das Eingreifen In die
Welt verwehren möchte und der durch seıne Anwendung ın katholischen reisen der
Sache Christi schweren Schaden verursacht hat. Sollen NU|  — jJene volle Freiheit des
Handelns haben, welche die göttliche Ordnung nıcht anerkennen der ıhre Festigungnıicht wollen ? „Das Kıngreifen ın die Dinge der Welt zZuUu Erhaltung der
göttlıchen Ordnung ist eın Recht und eıne Pflicht, dıe wesentlich ZU  — Ver-
antwortung des Christen gehören und In gestatten, rechtmäßig jede auf dieses
„  O1.-pDr: Quartalschrift“ A 1958



WD  :

138 Aus der Walikircke
Ziel gerichtete und dazu geeignete prıvate .  wıe Ööffentliche der organıslerte Aktion

unternehmen.“ (Spitzfindige Vorwände und Einwände VO:  - Christen und Gegnern!)
Der hl, Paulus lehrt uns, daß Christus „SIC. UNes unterwerfen“ kann. S11 1sSeTreE

passıve Haltung stillschweigend dıeses Vorrecht Christi verneinen ? „1Ks gibt keine
verbotenen (Gebiete un! keine untersagten Richtungen für die Betätigung des Christen:
kein Lebensbezirk, keine Kinrichtung, kein Gebrauch eınes Einflusses kann den Miıt-
arbeıtern Gottes Z Wahrung der göttlichen Ordnung und der Harmonie ın der Welt
untersagt sSe1Nn. Die Katholiken werden ZUT Erreichung dieser Ziele mıt anderen

dieser Zusammenarbeıt wertvollste FElemente beizusteuern. Anderseits ıst weder
Gutgesinnten zusammenarbeıten können, mussen ber zugleich besorgt .  se1n,

„Ghettogeist“ noch „Intoleranz“, wenn die Katholiken siıch darum bemühen, Schulen,
FErziehung un Heranbildung .der Jugend auf christlicher Grundlage Z haben, katho-
lisehe Berufsverbände errichten, den organısıerten LKinfduß der christlichen rund-
gatze uch auf dem Gebiet der Politik und der Gewerkschaften zı fördern, Über-
lieferung un Umstände dazu raten. Eıs wWar nıcht alleın die abstrakte chriıstliche
„Idee“, die ın der Vergangenheit die hohe Kultur schuf, auf welche christliche Völker
mıt Recht stolz sind. Christliche Menschen haben, gestütz und ermutigt durch die
Kırche, dıe „1dee ın konkrete Verwirklichungen umgesetzt. uch heute kann dıe
christliıche Tätigkeit nıcht auf iıhr eıgenes Recht und TE Kıgenart verzichten. Unter
dem Vorwand der Mitarbeit aunf einfachhin „menschlicher“ Ebene kannn nıcht VO.
Christen verlangt werden, daß als Christ abdanke und ın se1nem Handeln den
Agnostizısmus gegenüber der Relıgion und den wahren Lebenswerten mitmache.
Die göttliche Ordnung und Harmonie ın der Welt müssen der wesentliche
Eckpfeiler für dıe Zusammenarbeit Zzu gemeınsamen Wohl se1nNn. Nur ın der Ehrfurcht
VOoOr der allgemeınen, 1m Lichte Gottes gesehenen Ordnung und Harmonie lJäßt S1C.
diıe Menschheit retiten, DUr VO:  - dorther 1äßt 81C. die Anwendung der Atomenergie
normieren, damıt nıcht 1ne blinde Verlockung offensichtliche Gefahren mißachtet
und größere Nachteile mıt S1C. bringt alg die etwaıgen. unsicheren politischen Vorteiue.
Wer vermöchte den wirtschaftliıchen Schaden des nıcht VO: wahrer Weisheit beratenen
Fortschrittes (iIn der Herstellung en  er Waffen) ın Zahlen auszurechnen ? Selbst
die reichsten Völker sehen ob dieser Disharmonien der Zukunft Aur mıt Bedenken

Der Rüstungswettlauf brachte „„NCUC Zeichen Himmel“ hervor, erweıtert
ber auf Eirden die Abgründe der Irennung. hne die Versuche friedlicher Vergleiche
aufzugeben, darf die Menschheit nıcht den ruhigen Realısmus verlieren un 8S1C. nıcht
als rettungslos verlorenes Opfer des „homo faber“ ın stumpfer Resignation aufgeben.
Der christliche, weıter Schau urteijlende Mensch, der den Sinn der Welt und der
Geschichte noch immer sieht, möge wıeder vorherrschen!

Tätiger Einsatz für die göttliche Harmonie ın der Welt ist notwendigerweise
Einsatz für eıinen gesicherten Weltfrieden: „Das yöttliche Gesetz der Harmonie
ın der Welt legt strikte len Staatsoberhäuptern die Verpflichtung auf, den Krieg
durch geeignete internationale Kinrichtungen verhindern, unter wirksamer ber-
wachung die Rüstungen einzuschränken soOw1e durch ı1ne zuverlässige Solidarıtät
unter jenen Nationen, die aufrichtig den Friıeden wollen, jeden abzuschrecken, der
ım Sinne hätte, den Frieden storen. Wir sınd sicher, daß 81C. beım ersten W arnungs-
zeichen dieses and bestimmt Ng| schließen würde D geht nıcht darum,
siıch in Sicherheit bringen und der Welt, dıe schon zuviel gelıtten hat, das verdiente
Aufatmen schenken. Wır, die Wir Uns ın krıtischen Augenblicken mehr als einmal
bemühten, durch Frmahnungen und Ratschläge jene Solidarität stärken, betrachten

als ıne besondere von ott gegebene Aufgabe NSETES Pontifikats, die Völker
brüderlich eınen. Wır erneuern Unsere Mahnung, daß unter den wahren Freunden
des Frıedens jede mögliche Rivalität aufhöre un! jede Ursache des Mißtrauens be-
seitigt werde. Der Friede ıst eın kostbares, fruchtbares, wünschenswertes und
erwünschtes Gut, daß jede Bemühung seine Verteidigung, uch mıt gegenseıtigemVerzicht auf eigene berechtigte Ansprüche, ıne gute Tat ist. Wir sıind sicher, daß die
Völker hne Zögern mıt Uns einverstanden S1iN! 1n daß 816 die gleiche Auffassung
von en Regierungen erwarten”, „damıt endlich das erreicht werde, wWwWas heute
meısten fehlt ZUFTF Verwirklichung der Ordnung un:' Harmonie ın der Welt, wıe 816e der
VWille ıhres Schöpfers sınd.“



AL Y

K<

Aus der Weltkirche 139

il Der offizielle Besuch des deutschen Bundespräsidenten beim Heiligen Vater
Am November 1957 g Tage nach Abschluß SC1IHLES Staatsbesuches

Italien, wurde Bundespräsident Theodor Heuss VO: Heiligen Vater feierliicher
Audienz (mit vorhergehender Prıvatunterhaltung) empfangen. Diese offizielle Be-
ZCeg£NUNg des Oberhauptes der katholischen Kırche miıt deutschen Staatsober-
haupt findet er KForm und er Begründung kein Gegenstück der noch greif-
baren un!| uch schon ertwas ferneren Vergangenheıt. Sie kann keineswegs mır der
Begegnung zwıschen Leo X 111 und Kaiser ılhelm verglichen werden, deren
Hintergründe nıcht besonders lichtvoll 11 Der Presse wWar die Möglichkeit dieser
Hinweise nıcht entgangen, während s1IC für den Besuch die durchaus klare C aa AA
Atmosphäre und das Fehlen unmiıttelbarer politischer Schwierigkeiten der ael-
setzungen unterstreichen durfte.

Den Herrn Bundespräsidenten begleıteten bei sSseiNeEMM Besuch Vatikan a, YAußenminister Heinrich VOo  - Brentano und der deutsche Botschafter beim Heiliıgen
Stuhl raf Rudolf Strachwitz, sodann das be1 solchen Anlässen übliche Gefolge. Der
Bundespräsident CLru,| dıe Abzeichen des Ordens VOo Goldenen Sporn, den ihm der
Papst Vortag verliehen hatte. Die Privatunterhaltung zwıschen Pius X11 und
Präsidenten Theodor Heuss, die 1116 halbe Stunde dauerte, fand der Sala del Ironetto

Anschließend wurden der Außenminister und die übrıgen Begleiter des Präsi-
denten empfangen, Vor dieser Versammlung, der uch die Presse Zutritt hatte,
helt Pius X11 1n€e deutsche Ansprache, welcher zunächst dem deutschen
Volke sSseinen Glückwunsch und Bewunderung ur die Art und Weise aussprach,
w16e die S  ZU)  b  n hoffnungslose Lage des Zusammenbruches gemeıstert wurde. Nıcht
WENISCI als den Meistern der Politik un :' Wirtschaft dıe Deutschland der Stunde
der Not geschenkt wurden unN! deren Namen mıt hohen Ehren ecNNEN WIT'!
gilt dıe päpstliche Anerkennung dem Volk das der FYührung entsprochen hat, Fleiß
Uun!| Wagemut der Unternehmer, der Fähigkeit der Arbeiterschaft und durch eın
bemerkenswertes Maß VO:  - gesundem politischem Sınn Auch Zukunft sollen Geduld
un Wartenkönnen ein stark bestimmendes Flement der politischen Reife Deutsch
lands SCIMN, nıcht zuletzt bei der Dorge die „Zone die siıch Allgemein
wohl ausrıchten mMOoge, Bis tief das Jahrhundert hinein war das alte Deutschland
ein Bindeglied Mitteleuropa, und heute nImMmt das Neue Deutschland der Kıni-
Zung Kuropas, die stärker werden-soll als J ZUVOT, vorderster Linie und mıt Erfolg
teil Das Kernstück und Rückgrat geeınten Kuropas sehen der Annäherung
und dem Verhältnis zwıischen Deutschland und Frankreich beıderseıtigen
Willen ZU)  x Zusammenarbeit, Ergebnis, auf das Jahrhunderte warten mußten.
Der Bundespräsident hat diesen innerpolitischen un internationalen Erfolgen
verdienstvoll mitgewirkt ZU)  } Förderung des Rechtsstaates, der sozialen Gesetzgebung
und des europäischen Zusammenschlusses. Bei den schweren Aufgaben, die Deutsch
land un Kuropa Rettung von Freiheit und Kultur noch lösen haben, geht
nıcht UU  I materıelle Werte, sondern ı erster Linie die geistig-sıttliıchen Trund-
lagen der Kultur, die erschüttert werden, wennDeutschland und Kuropa sıch
Materijellen verheren. „Auch die Mächte, VO. denen FKuropa seE1iNeE Kultur und Freiheit
bedroht sieht, haben1Ne Weltanschauung, geıstıgen Unterbau, UunNn: DUr auf jene,die
dieser anderen Weltanschauung eın entschiedenes Nein entgegensetzen und us diesem
Ne  ın die Folgerungen für ihr CISCNES Denken und HKandeln ziehen, WIFr: Verlaß seın

Ringen die Freiheit des noch freien und die Befreiung des der Freiheit
beraubten Kuropas.”

Der Heilige Vater sprach Freude darüber AuS, daß der ı der Bundesrepublik p

für Verfassungsfragen zuständıge Öberste Gerichtshof den Fortbestand des Kon-
kordats von 1933 bejahte, daß zwıischen dem Heiligen Stuhl un! Deutschland
wıeder volle Rechtssicherheit geschaffen seı „Die katholische Weltanschauung VOI-
standen als gund Tat, hat starke Werte beızutragen, S1C. die
Krhaltung des geistig-seeliıschen Unterbaus echter un bester europäischer Kultur
handelt, Unterbaus, hne den der Kampf die Freiheit mıt Gegner wıe
N Sanz anderen ZU  _ Macht gewordenen Weltanschauung von vornherein verloren
ware. Deshalb soll die katholische Weltanschauung AI Besten Voın olk un!‘ Staat
den Raum ZU freien und ruhigen Entfaltung haben Dem eutschen Volke wünschte

10*



S  S a

140 AUus der Weltkirche
der Papst Schluß geiner Ansprache, „daß seine wirtschaftliche Blüte immer
überstrahlen lasse VO:  > seiner religiös-sıttlichen Kraft.”

Präsiıdent Heuss sprach dem Heiligen Vater sofort seinen tiefgefühlten Dank
un! wiederholte diesen ank ın einem späteren Telegramm, aÜus dem WITr folgende
Sätze festhalten wollen: „Stark beeindruckt hat M1C. während meınes Besuches die
überall sichtbare und ın einer langen geschichtlichen Entwicklung gewachsene Tra-
dıtıon des Heilıgen Stuhles, der als geistige Macht aus allen Stürmen der Zeiten gestärkt
hervorgegangen ist. Eng verbunden durch eın großes europäisches Kulturerbe, stehen
heute der Heilige Stuhl und die Bundesrepublik 1m Kampf die Freiheit ın eıner
gemeinsamen Abwehrfront. Hiıerbeıi sind schwere Aufgaben dem Heılıgen Stuhl wıe
auch dem eutschen olk zugewlesen. ” In dem Telegramm, durch das Pıus Xx IL
dem Bundespräsidenten antwortete, hebt sıch als Kernstück der Wunsch ab, Gottes
.üte möge „Deutschland, den anderen Ländern Kuropas und der europäischen Kını-
u  ( w nach ınnen wıe nach außen den wahren, VO:  - Gerechtigk«eit, ber uch VOo  > Billıg-
keıt, gegenseı1t1gem Verstehen un menschlicher wıe christlicher Liebe getragenen
Frieden schenken, dessen Aufbau alle Staatsmänner guten ıllens ringen und für
dessen Erhaltung Wir wıe bisher uch weiterhin Uns mıt den Uns S Gebote stehenden
Mıtteln einsetzen werden“.

il. Ährenlese päpstlichen Ansprachen
Zuerst ge1 wenıgstens durch Erwähnung un: inwels auf jene interessante

ede aufmerksam gemacht, dıe Pius p $ 58 November 1957 VOor den Teilnehmern
Internationalen Kongreß für Hohe Mode hielt. Zweı längere Kapiıtel

befassen sıch mıt einer eingehenden Analyse des Wesens und Sinnes der Mode sow1e
mıt der „Stellung des sittlichen Problems der Mode un! seinen Lösungen.” Die Kırche
WIr| durch ıne unıversale und ruhig wachsende Schau der Dınge dem Natürlichen,
dem Körper, dem VWerte der Schönheıit vollauf gerecht, und aus dieser posıtıven Schau
heraus weiß die Moral geklärte un! klärende Normen für die verantwortungsbewußte
Gestaltung uch der Mode gewınnen, hne daß s1ı1€e jedoch zulassen kann, daß aus

abzulehnenden Gründen der ınter fadenscheinıgen Entschuldigungen bzw. durch
dürftige Versuche der Rechtfertigung höhere Werte nıcht vergesscCHh, sondern

leichtfertig un! weitgehend gefährdet werden. Problemstellung und Normen
werden ın der päpstlichen Rede ın solch abgewogener Form geboten, daß 81€  a q sowohl
den Überängstlichen als uch den nıcht genügend außere christliche Lebensformen
Besorgten einen klaren un! festen Weg der Beurteillung un! Belehrung zeıgen. KEine
kurze Zusammenfassung dieser Ansprache beraubt s1€e  s ihres speziellen VWertes, s]ı1e
ImMu| schon gelesen werden. ®

Interesse, ber auch Anfeindungen waren das cho auf die französısche
Rede, die der Heilige Vater November 1957 über dıe Rolle der Prıvat-
schulen (d der katholischen) ın Europa hielt. Den Anlaß dieser
Ansprache bot der ın Rom tagende Internationale Kongreß der europäischen
Privatschulen. Zuerst betonte der Papst das Recht der Schulfreiheit: 9y  IN Staat,
der ausschließlich 81C. selbst die Aufgabe der Erziehung vorbehält und den
einzelnen der den unabhängigen Gruppen verbietet, auf diesem Gebiet irgendeine
eıgene Verantwortung übernehmen, erhebt eınen Anspruch, der mıt grundlegenden
Forderungen der menschlichen Person unvereinbar ıst. Daher WIT' die Idee der Schul-
freiheit VO.  I allen politischen Regierungsformen anerkannt, die dıe Rechte des einzelnen
und der Famlilulıie bejahen.” In der Praxıs lassen 81C. vI1e.  Jle Grade VOo  - Schulfreiheit
feststellen, von der bloßen Toleranz bıs ZULXC posıtıven Anerkennung un:‘ Unterstützung
freıer Schulen. Wichtiger noch als materielle Hilfe der rechtliche Anerkennung der
Diplome i1st die prinzipielle Einstellung der Staaten gegenüber demprıvaten
Schulwesen. Oft bleibt die theoretisch zugestandene Freiheit begrenzt der wird
B bekämpft. Dort, der Staat siıch auf dem Gebiete des Schulwesens als Träger
eines regelrechten Monopols betrachtet, kann INa  - höchstens von Duldung des pr1-
vaten Unterrichts sprechen. Historisch und grundsätzlich wurzelt der Auftrag der
Schule nıcht 1m Staat alleın, sondern ZUEeTST ın der Familie und ın sozialen Gemein-
schaften. Zur Erziehung menschlicher Persönlichkeiten ist vornehmlich dıe Familie
berufen, und uch die Vermittlung von Wissen und Kenntniıssen ıst miıt den Bedürf-



Aus der Weitkirche 141

nıssen un! Toleranzen menschlicher Gemeinschaften VO:  -} selbst verbunden. Der Staat
oder die politische Macht als solche sollte DUr eingreıfen, eıne ergänzende Rolle

spielen und der Tätigkeit der einzelnen die nötıge Breite und Intensität siıchern.
Der Verwaltungsapparat der modernen Staaten ist tatsächlich maßlos angeschwollen,
indem ımmer weıtere Gebiete des öffentlichen Lebens un insbesondere das der
Schule ın S1C. aufsaugt. Sosehr dieser Kıngriff berechtigt ıst, wenmnn die Tätigkeit der
einzelnen die Bedürfnisse der Gesamtheit nıcht befriedigen kann, schädlich wird
C5, wenn bewußt dıe zuständige Privatinitiative verdrängt.

P:  1US XII lobte noch die Absicht der Kongreßteilnehmer, eın europäisches Zentrum
ZULFC Verteidigung der geistigen Güter der Privatschule gründen. Dann verwıes
auf die 1m freien chulwesen bestehende Möglichkeıit, siıch leichter den ediın-
gungen des ınternatıonalen Lebens anzupäassecnh, Die Jungen (Jenerationen sınd begler1g,
S1C. aus der Enge eines oft übertriebenen und durch die Tatsachen überholten Natio-
nalismus befreien un: den wachsenden Verantwortlichkeiten ZU begegnen, d1ıe 816e
ın einem Kuropa mıt umfassenderen Strukturen auf 81C. nehmen mussen. Auch Au:
diesem Grunde, h., der übernationalen Zusammenarbeit besser dienen können,
drängt 81C. ıne Verständigung zwıschen den prıvaten Schulen der verschiedenen
Länder auf. „Jene, dıe mMorgen ıne erstie Rolle 1m öffentlichen Leben spielen, werden

den Schulen kommen, ın denen stärker das Ideal der Freiheit und der persönlıchen
Initiative gepflegt wırd und INa nıcht zögert, ıIn den Mittelpunkt des Unterrichts
feste moralısche un! religiöse Überzeugungen stellen, zumal jene des cohristliıchen
Glaubens, der durch alle Jahrhunderte auf die Formung der Seele der abendländischen
Völker einwirkte. Die europäische Gesellschaft, dıe 1C. gegenwärt1ig bıldet, wird
inneres Gleichgewicht nıcht finden un! ıhren Platz unter den anderen Weltmächten
nıcht behaupten können, wWwWenn s1€e keine Ellite besitzt, die aus den besten menschlichen
un! chrıistlıchen Traditionen lebt un! Vor allem VOo Primat des Geistigen uch über
die ausgefeiltesten Formen techniıscher Urganisation überzeugt ıst.

Dr. Bruno Haid, Chefarzt für Anästhesie der Universitätsklinik ın NNns-
bruck, hatte dem Heiligen Vater dreı Moralfragen des Mediziners über die
Anwendung der künstlichen Wiederbelebung vorlegen lassen. Pıus X.IL.
beantwortete diese mediıizıinıschen Moralfragen ın eıner großen teaudıenz, die ıIN

November 1957 stattfand.
Im ext der päpstlichen Rede lauten die dreı Fragen: „Erstens, hat das

Recht der sSoOgar die Pflicht, die modernen Apparate für künstliche Atmung ın allen
Fällen gebrauchen, uch ın solchen, dıe nach dem Urteil des Arztes als vollständig
hoffnungslos angesehen werden ? Zweıtens, hat INa  - das Recht der die Pflicht,
den Atmungsapparat wegzunehmen, wenn sıch nach mehreren Tagen der Zustand
tiefer Bewußtlosigkeit N1IC.  ht bessert, das Wegnehmen des Apparates ber innerhalb
weniger Minuten Z Aufhören der Blutzirkulation führt ? Was mMu. INa  - ın diesem
alle tun, wenn die Familie eınes Patienten, der die Sterbesakramente empfangen hat,
den Trzt Z Wegnehmen des Apparates drängt? Ist die Letzte lung ın diesem
Augenblick noch gültig ? Drittens, ıst eın  b& durch zentrale Paralyse bewußtloser
Patient, dessen Leben, dessen Blutzirkulation, sıch jedoch dank der künstlichen
Atmung erhält un!| bei dem sıch nach mehreren Tagen keine Besserung einstellt,
‚de facto* der g ‚de 1UTre als tot betrachten ? Muß INan, ıhn als LOTt
betrachten, nıiıcht warten, bis die Blutzirkulation künstlicher Atmung aufhört

Zu dieser dritten Frage konnte der Papst bemerken, hier dıe Kirche nicht
zuständig ıst, da dıe Tatsachenfrage, ob der Tod wirklich eingetreten sel, nıcht aus
Sätzen der Relıgion der der Moral entschieden werden könne. Die Wissenschaft
erlaubt die Annahme, das Leben sel lange vorhanden, als sıch die Lebensfunktionen,
nicht Nu das einfache Leben gew1sser Organe, spontan der mıt künstlicher Nachhilfe
bekunden. Die Feststellung, ob „de facto“® der Tod eingetreten sge1  A der ob jemand
„de 1Ure  . als LOt betrachten sel, hat nıcht DU}  I ıhre Bedeutung für ıne eventuelle
Sakramentenspendung, sondern besitzt ıne vıel weitgehendere Iragweıte, die allen
Juristen und Kanonisten bekannt Im alle eines unlösbaren Zweifels steht 1m
allgemeinen die Vermutung zugunsten des Lebens, dessen Aufhören bewiesen seın muß

Besonders Z Beantwortung der beiden ersten Fragen, chie iıhm durch dıe Medi-
zıner gestellt N, mußte der Papst einige grundsätzliche Vorbemerkungen machen.



n

A0

149 Aus der Weltkirche
Das Recht und die Pficht, für Leben und Gesundheit sorgen, verpfiichten 1 all-
gemeinen DU Z11 Gebrauch der sogenannten „gewöhnlichen Mittel”, jener
Mittel, cdıe dem einzelnen der seinen Angehörigen keine außergewöhnliche ast auf-
bürden Was die Spendung der akramente betrifft, ıst bekannt, daß 816 1U  _ lebenden
und einwilligenden Menschen gespendet werden können, ım Zweifelsfalle mıt der
weniıigstens stillschweigenden Klausel „S1 ‚pax es  .

Mıthın ist ZUT ersten Frage antworten, daß der Anästhesiologe das Recht hat,
uch in hoffnungslosen Fällen chie betreffenden modernen Apparate gebrauchen,
die Pflicht dazuı ber I wWenn d  1€e8 der einz1ge Weg ıst, eıner anderen sicheren
sıttlıchen Verpfüichtung entsprechen. Die Rechte un! Pflichten der Famihenan-
gehörigen des bewußtlosen Patienten hängen VOo  ]} seinem präsumierenden Willen ab.
Für die' Familıe besteht ım allgememnen keine ıhr eigene Pflicht außer jener Z
Gebrauch der „gewöhnlichen Mittel”, h., g1€  . braucht ın solchen aussichtslosen Wällen
keine außergewöhnlichen Lasten auf sıch nehmen, und der Arzt darf 81C. dem
unsche der FYamilie, keine weıteren Belebungsversuche mehr unternehmen,
Gewissen fügen und den Atmungsapparat VOT dem definitiven Aufhören der Iut-
zirkulatıon wegnehmen. Yalls die heilıge Ölung noch nıcht gespendet worden ist,
soll IDa cie künstliche Atmung noch unterhalten. die beim definitiven Aufhören
der Blutzirkulation der unmittelbar nachher gespendete heılıge lung gültıg gel,
1äßt sich weder bejahen noch verneınen. Wenn nämlich das definitive Aufhören der
Plutzirkulation die sıchere ITrennung VO:  - e1ıb und Seele bedeutet, SDn einzelne
Urgane noch funktionieren, dann waäare die heilige Ölung hne Zweifel ungültig. alls
jedoch die Ärzte über die schon erfolgte Trennung 1m Zweifel sind, 1st die Gültigkeit
des akramentes ebenfalls zweifelhaft, und darum WIT' ın solchen Fällen die heilige
Ölung bedingungswelıse gespendet.

In mehr als 25 Ländern haben sich im Laufe der letzten Jahre männliche un!
weibliche Ordensgenossenschaften zusammengefunden un Assoziatiıonen gebildet,

CHSCI Verbindung mıt dem Heiligen Stuhl und der okalen kirchlichen Hierarchie
gemeinsam die Aufgaben des immer mehr 81C. weitenden Apostolats anzupacken un!

gemeinsam dıe Fragen der Organısatıon und notwendiger Anpassungen lösen.
v Aus dieser Bewegung Zing der I1 Generalkongreß der Vollkommenheitsstände

hervor, der ım Dezember 1957 ın Rom und 11l Dezember VO  s Pius X I1
ın Audienz empfangen wurde. Anwesend U, a der bt-Primas der Benediktiner,
die Generaloberen der Dominikaner, Franziskaner, Konventualen, des Dritten Re-
gularordens des Franziskus, der Augustinerrekollekten uUsSW. In seıner französischen
Ansprache lobte der Heilige Vater „die vollständigere Finfügung der Vollkommen:-
heitsstände ın die Kirche, den ‚eib des Herrn  a und uch das Bemühen eiıne
„gesicherte Wirksamkeit der Erneuerungsbewegung durch eENgETE Verbindung der
Organisationen unter sich selbst und mıt dem Heiligen Stuhl.” Er sprach sodann
über das Wesen der christlichen Vollkemmenheit ım allgemeinen 30 W1€E über deren
Verwirklichung in den sogenannten „Vollkommenheitsständen‘. 1€ Hingabe das,

das Wesen der christlichen Vollkommenheıt ausmacht, 1st selbstverständlich
erste un wesentliche Aufgabe aller Mitglieder der Vollkommenheitsstände: „sich ın
der Liebe mıt ott vereinigen, sıch iıhm als Ganzopfer hinzugeben, Christus
seiner Lehre, seinem Leben, seınem Kreuze nachzufolgen, sich Zu Dienste für
Christı Werk, diıe Kirche, weihen.“ Unter dieser Voraussetzung ıst nıcht VeOeIr-

boten, 1ne Krneuerung und aSSung gewi1sser „Mittel” T denken, dochDmiıt der nötıgen Ehrfurcht Vor der berlieferung und hne Verstöße gegen jene Vor-
schriften, die ın den Konstitutionen als unverletzlich gelten. Den besonderen Ge  ıst
eınes Ordens, einer Kongregatlion, eines Instituts mussen die Obern objektiv deuten,
nıcht nach persönlichen, selhbst gutgemeınten „Eindrücken”, sondern nach der Idee
des Stifters, 50° wıe 81€ ın den vVon der Kirche gebilligten Konstitutionen ihlren Nieder-
schlag fand Wenn der ÖOÖbere den Mitgliedern seliner Genossenschaft den wahren
Ge  1st des Stifters vorlegt, betätigt seın Recht, und die Untergebenen S1N! 1m Ge-
wıissen ZAL. Gehorsam vernpflichtet“.

Am meısten beschäftigte S1C. Pıus 37 in sgelıner Ansprache mt der klärenden
Widerlegung der “inwände den klösterlichen ehorsam. hne Zweifel hat
die Anpassungsbewegung eıne Spannung auf diesem Gebiete hervorgerufen. Man sıeht



Y  j  6

Aus der Weltkirche 143

ım (sehorsam ı1ne€e .efahr für die menschliche Personwürde der densleute, «  eın
Heramnis für das Reıtfen der Persönlichkeit un! eın mögliches Hindernis für das reine
Hingerichtetsein auf .Ott allein Das Wesen des klösterlichen Gehorsams mu ın
ge1ILEM eigentlichen un!‘ etzten Sınne aufgefaßt werden, der dıe Seelen ganz für den
Wiıllen (sottes öffnet un: den rdensobern nıe 711 Zielpunkt der Hinordnung macht, 1g”

un!| sofort schwindet manchen Kinwänden die Begründung. Ordensleute 81n nıcht
daznu verpflichtet der verurteilt, auf 1ne harmonische Entwicklung ıhrer Persön-
lichkeit verzichten und ın einem gew1ıssen „Infantilismus“ beharren; jedenfalls
wıderspräche eın Zustand des Infantilismus diametral den Forderungen, die der
Apostel Paulus für das vollkommene Christsein erhebt, das VO. Kiınderzustand zu.  -
mannhaften Reife fortgeschritten seın muß

Am Schluß seiıner ede betonte Pius XIl noch einma! die Notwendigkeit einer
aufrichtigen und wohlwollenden Kıinigkeit und Zusammenarbeit. Mit dem Heiligen
Stuhle sollen sechr aufgeschlossene Kontakte unterhalten werden, cdie DUr fruchtbar
se1n können, während das Gegenteil Gefahren ın sıch birgt. Der Heilige Stuhl wünscht
ganz offene un! freimütige Informationen über die Vollkommenheitsstände, den
Zustand der einzelnen Genossenschaften, Te Lehre, iıhr Leben, iıhre aszetische Bildung,
TE Disziplin und uch ihre zeitliche Verwaltung N  ‚u kennen. Man unterschieht
heute dem Heiligen Stuhl sehr ZCIH 1ne€e Tendenz des „Zentralisierens“, Diıeses Wort
kann eın Keglerungssystem bezeichnen, das alles sıch zıeht, alles selbst entscheıdet
un!: leitet un die Untergebenen I1}  i mehr als Instrumente gebraucht. Eine solche
Zentralisation entspricht nıcht dem Geist der Päpste und des Apostolischen Stuhles.,
Doch der Heilige Stuhl kann anderseıits seine KFigenschaft als „leitender Mittelpunkt“
der Kirche nıcht aufgeben. hne daß die Initiative der Ordensoberen eınengt,
mM seın Recht der Überwachung beibehalten und ausüben.

n twa 800 Professoren und Hörer des „Angelicum”, der philosophisch-theo-
logischen Hochschule der Dominikaner ın Rom, wurden Jänner 1958 VO

Heiligen Vater ın Audienz empfangen. Aus der schönen lateinıschen Ansprache, die
Pius XII bei dieser Gelegenheit hielt, se1 festgehalten, w äas I1SsSCeTE eıt ın der Schule
des h1 Thomas VO Aquın besonders lernen könne. Thomas hat nächst durch
Wort und Beispiel alle Theologen, ber uch die Freunde der philosophischen Speku-
lation belehrt, daß I1la  — der Autorität der katholischen Kirche höchste Anhänglichkeit
un! Ehrerbietung schulde, da das lebendige un unfehlbare Lehramt der Kirche die
nächste un! uniıversale Noaorm der katholischen Wahrheit 8e1. Hierin sollen die Domi-
nıkaner ihrem Ordenslehrer nacheifern und eın  s offenes Ohr für die ußerungen
des obersten Lehramtes haben, uch wenn Erklärungen abgibt „Fragen, die
natürliche und menschliche Probleme anschneiden; denn uch solche Erklärungen
mussen VO Katholiken, VOor allem VO:!  > Theologen und Philosophen, hochgeschätzt
werden, weil diese Fragen nıederer Ordnung n ıhres Zusammenhanges mıt den
Wahrheiten des christlichen Glaubens un! mıt dem übernatürlichen Ziele des Menschen
behandelt werden.“ An zweıter Stelle mMu| Z  eın Schüler des hl "Thomas sıch dieselbe
Liebe Z Heiligen Schrift aneıgnen, wıe 816e der Meister besaß, da sich Glaube
auf die göttliche OÖffenbarung gründet. Endlich verdient das Studium der spekulativen
Theologie des hl Thomas noch immer ıne ganz besondere Empfehlung, und für die
Dominikaner muß eın Herzensanliegen bleiben. Pius XII erinnerte daran, daß
ın der KEnzyklıka „Humani gener1s” (1950) die VWerte dieser Theologie yEWISSE
euerer verteidigte. Bei Behandlung der einzelnen theologischen Fragen eisten die
Erkenntnisse der posıtıven Theologie hohe Dienste, was ber dıe Dominikaner nıiıcht
dazu verführen darf, die „princıpla et doctrinae capıta” des Thomas mıt
weniger Eifer vertreten. Das gilt, jedoch 1mMm richtigen Verhältnis, uch für die
Philosophie.

Kurznachrichten
In Rom starb 30. November 1957 ım Alter von Jahren Kardinal

Adeodato Giovannı Piazza aus dem Orden der Unbeschuhten Karmeliter. Der
Verstorbene War esuburbikarischer Bischof VO: Sabina un!: Pogg10 Mirteto und be-
kleidete den hohen Posten des Sekretärs der Konsistorialkongregation, deren Präfekt
der Papst selbst ist. Kardinal Piazza, Norditaliener aus der Diözese Belluno,
Generalprokurator seines Ordens, als Piıus ıhn 1930 Z Erzbischof VO. Benevent



E -

144 Literatur
ernannte. Nach dem ode des Kardinals La Fontaine wurde Erzbischof Piazza Ende
1935 Patrıarchen VO:  - Venedig promoviert, und weı Jahre später erfolgte die
Aufnahme ın das Kardinalskollegium. Sseit Maı 1946 Wäar Kardinal Pıazza außerdem
Präsident der Bischofskommission für die Katholische Aktion 1talıens. Papst Pius XIL.
berief ıhn 1m Herbst 1948 diıe Römische Kurie und betraute ıhn mıt der Leitung
der Konsıistorialkongregation als Nachfolger VO'  > Kardinal Rossı, der gleichfalls
UOrden der Unbeschuhten kKarmeliter gehört hatte. Durch die Apostolische Konsti-
tutiıon „Kxsul Famıiıhia“ VO. 1. August 1952 wurde die Konsistorialkongregation
zusätzlich mıt der Regelung der Seelsorge für die Auswanderer betraut, eıner Aufgabe,
dıe der nıcht mehr Junge Kardinal sıch vollauf Herzen nahm. Der Verstorbene
erfreute sich allgemeiner Hochschätzung un besaß ın hohem Maße das Vertrauen
des Papstes. Nachfolger des Kardinals Piıazza ın der Leıtung der Konsistorialkongre-
gatıon wurde 1mMm Dezember 1957 Kardinal Marcello Mımmi, Erzbischof VO  - Neapel
un! Kardinal seıt Jänner 1953 ; ist gebürtig aus der KErzdiözese Bologna, steht 1

Lebensjahre.
Dem „Päpstlichen Jahrbuch 1958“ entnehmen WIT folgende Angaben

über den Stand der kirchlichen Hierarchie nde 1957 Das Kardinalskollegium zahlt
Mitglieder; gıbt Residenzial- un: itular-Patriarchate, 308 Metropolitan-

sıtze, gewöhnliche Erzbistümer un: 1267 Bıstümer:; daneben gibt 882 Titular-
Metropoliten, „Erzbischöfe un!: -Bischöfe, gefreite Prälaturen und Abteien, 12 Apo-
stolische Administraturen, orjıentalısche Jurisdiktionen, 213 Apostolische ıka-
rlate, 117 Apostolische Präfekturen un!: eigenständige Missionen der Diıstrikte.
Unter dem Pontifikat des Jetzigen HeılıgenVaters haben die Entwicklung un: derUmbau
der kırchlichen Hierarchie große Ausmaße aNngeNOIMNMEN, w as daraus hervorgeht, daß
insgesamt 191 nNneue Erzbistümer und Bistümer entstanden sind, daß Apostolische
Vikarate un! eıne Präfektur Erzbistümern wurden, daß insgesamt 198 Vikariate,
Präfekturen USW. Bistümern wurden und außerdem 136 Apostolische Vikariate
sow1ı1e Präfekturen errichtet wurden.

'tératur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sämtliche die Redaktion ZUT Anzeige und Besprechung
eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-
nahme der Redaktion /A nhalte diıeser Schriftwerke. Soweit der verfügbare
Raum un! der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaßt.

Eine Rücksendung erfolgt ın keinem Falle.
Altaner Berthold, Patrologie. Leben, Schriften und ehre der Kıirchenväter.

Fünfte, völlig neubearbeitete Auflage. (XXVII U, 08.) Freiburg 1958, Verlag Herder.
Leinen.

Sr. ela, Ursuline, Dein Antlıtz wiıll ich suchen. Eın schlichter Gedanke
für jeden Tag Titelbild. München 1957, Verlag Ars Leinen 7.80.

Bender Ludovicus Normae generales. De person1s. Commentarius In
CanonNnNeSs (VI U: 232.) Roma-Parigi-New York-Tournai (Belgıo) 1957, Deseclee

Ci Eidiıtor1 Pontifici.
Braun Heinrich Suso, Die Sakramente. Radiopredigten. Siebenter and

Innsbruck-Wien-München 1957, Tyrolia-Verlag. Kart. 9.80, efr 10.15.
Burgardsmeier, Dr. Alfred, Religion und Seele des Kindes. Die psycho-

logischen Voraussetzungen des Religionsunterrichts ın der Volksschule. (Schriften ZU
katechetischen Unterweisung, and 3 Düsseldorf 1956, Patmos- Verlag. Kart.
mıt Leinenrücken 6.50

Christmann Heinrich Marıa, Thomas VOoO Aquin als Theologe der Liebe
(Thomas 1mM. Gespräch, K} (56.) Heidelberg 1958, F.- H.- Kerle-Verlag. Kart.

ium Musicae Sacrae. Cantus chorales et figurales ad vel Editio
2a 1954 Editio: Musıca Sacra, Wolflingen (Perl-Luxemburg).

Danielou Jean, Der ott der Heiden, der Juden und der Christen. Übersetzt
von Hans Broemser. Mainz, Matthias-Grünewald- Verlag. Leinen 12.50.


