Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 183

stiitzten darum in ihrer Weise die Sohne des hl. Benedikt. Leopold
und Hemma haben von der kirchlichen Seite schon ihre endgiiltige
Anerkennung als Heilige gefunden. Berthold pocht noch an der
Tiir. Wie uns von zustindiger Seite versichert wird, nicht umsonst
und nicht mehr lange.

Kirchliche Hoheitsgewalt als Stellvertretung Christi

Von Dr. Hans Heimerl, Graz

Die kirchliche Jurisdiktion wird gemeinhin in Anlehnung an den
Begriff der gesellschaftlichen Autoritit iiberhaupt als offentliche
Gewalt zur Leitung der Untergebenen bestimmt. Gegeniiber fal-
schen Auffassungen und staatlichen Ubergriffen bemiiht man sich,
die Kirche als vollkommene, juridische Gesellschaft zu erweisen, der
als solcher auch eine Leitungsgewalt zukommt, die die Glieder auf
das gemeinsame Ziel wirksam hinordnet (und die in dieser Hinsicht
mit der Hoheitsgewalt der biirgerlichen Gesellschaft iibereinstimmt).
Dem iibernatiirlichen Wesen der Kirche entsprechend, ist ihre
Jurisdiktion jedoch nach Ursprung, Objekt und Ziel iibernatiirlich-

eistlich.
-+ Heute bahnt sich eine Vervollkommnung dieser traditionellen
Darstellung an. ,,Man kénnte versucht sein, das Wesen der Kirche
zu #ullerlich nach Analogie anderer Gesellschaften unter den Men-
schen aufzufassen und den wesentlichen Unterschied von diesen nur
darein zu setzen, daf sie eine religiose und von Gott gestiftete Ge-
meinschaft sei.l)* Diese Versuchung besteht auch fiir den Begriff
der kirchlichen Leitungsgewalt; aber sie wird iiberwunden und muf3
immer mehr iiberwunden werden. Die Ekklesiologie hat in unserer
Zeit groBe Fortschritte gemacht, aus denen das Kirchenrecht viel
Frucht ziehen soll und zieht. Das ist um so mehr notwendig ange-
sichts der gegenwiirtigen Autorititskrise, die sich auch gegen die
kirchliche Obrigkeit wendet, sowie angesichts des Bestrebens in
weitesten Kreisen, von der dulieren Gestalt der Kirche in ihr tieferes
Wesen vorzustoBen. Sollen diese Tendenzen nicht wieder in einem
Ausspielen der sogenannten ,,Liebeskirche“ gegen die ,, Rechtskirche®
enden, mufl.man zu einer ganzheitlichen und theologischen Schau
der Kirchengewalt vordringen. Die ganzheitliche Schau fordert, dal
man die Elemente der kirchlichen Jurisdiktion — gesellschaftliche
Leitungsgewalt wie in jeder Gemeinschaft und Ubernatiirlichkeit —
nicht bloB nebeneinanderstellt, sondern ihren notwendigen Zusam-
menhang aufzeigt. Die theologische Schau verlangt, daB man die
Tatsache beriicksichtigt, dal die Kirche der mystische Leib Christi
ist, und in die Definition ihrer Hoheitsgewalt Christus selbst ein-

1) M. Scheeben, Die Mysterien des Christentums, § 77; Neuausgabe Freiburg/Br.1941,
S. 444,



184 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

bezieht. Wenn es gelingt, so die Natur der kirchlichen Jurisdiktion
tiefer zu erfassen, werden sich auch fiir manche kanonistische Pro-
bleme Ansiitze zu Losungen ergeben.

1. Die natiirliche Gesellschaft bhesteht aus einer Vielheit
von Personen, die durch das gemeinsame Ziel, das sie anstreben,
eine Einheit bilden?). Die Funktion der Autoritiit ist es zunichst,
diese Einheit darzustellen. Objektives und ideales Einheitsprinzip
ist fiir die Gemeinschaft das Ziel. Einheit ist die Gemeinschaft als
solche; doch da sie keine Substanz ist, als Einheit nicht real faBbar
ist, bedarf sie eines Ausdrucks, einer Darstellung: Die Autoritit
reprisentiert die Einheit der vielen in der Gemeinschaft. Das Ziel
einer Gesellschaft ist ihr Gemeinwohl. Dieses ist ihr nichster Zweck,
den sie als Einheit — verschieden von den einzelnen — erreichen
will, ihr Eigenzweck. Dadurch dient sie zugleich, wie alles Geschaf-
fene, dem Endzweck, der die Vollendung und das Endziel der
menschlichen Person ist (transzendenter Zweck)?). Das Ziel der Ge-
meinschaft zu bewirken, ist Aufgabe aller ihrer Glieder. Die Autoritit
hat die Rolle des Zusammenordnens inne, sie lenkt die Handlungen
der Glieder auf das Gemeinwohl hin und bewirkt so die Einheit.
Abstrakt ist die Leitungsgewalt ein bloBes Prinzip der Ordnung
und kommt der Gemeinschaft als ganzer zu, konkret aber muf} sie
von einem Autoritétstriger ausgeiibt werden. Dieser hat dabei aber
eigentlich nichts anderes zu tun, als das auszudriicken und durch-
zusetzen, was verniinftigerweise alle wollen oder wollen sollten,
soweit sie vereint sind. So ist also ontologisch zuerst die Vielheit
der Personen, dann ihre Einheit im Ziel und Wirken, erst dann die
Autoritiit, die als Organ der Einheit diese darstellt, bewirkt und
zusammenhalt.

2. Wie ist es nun in der Kirche ? Da steht die Vielheit nicht
am Anfang, sondern ist selbst vom Stifter der Kirche, der zugleich
ithre Autoritit ist, geschaffen. Wihrend in der natiirlichen Ordnung
jeder als Person in die Gesellschaft eintritt und sie mitkonstituiert,

ringt in der iibernatiirlichen Ordnung niemand die Fihigkeit mit,
die Kirche zu konstituieren, sondern er wird durch Christus erst
zum neuen Leben erhoben, das ihn dazu befihigt. ,,Durch die Taufe
wird der Mensch zur Person in der Kirche*(can. 87). Das bedeutet
nicht blol, daBl die Kirche als Gemeinschaft sich ein neues Glied
angliedert, sondern dafi Christus — er ist es, der eigentlich tauft —
eine Art Neuschopfung (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15) vollzieht. Das gilt
fiir das einzelne Glied und fiir die Vielheit aller, die das Material-
objekt der Kirche sind: Christus hat sie am Kreuz als der zweite

?) Zum folgenden Abschnitt vgl. E. Mersch, La fonction de I'autorité. Nouv. Rev.
Théol. 53 (1926), S. 81 —95; Th. Meyer, Institutiones iuris naturalis I, Freiburg/Br.
1885, S. 296 —303.

%) W.Bertrams, Das Privatrecht der Kirche, Gregorianum 25 (1944), S. 290 f.



Heimer], Kirchliche Hoheitsgewalt 185

Adam in geistiger Weise gezeugt. Als Stammvater der Erlosten
besteht er vor ihnen.

Nicht die einzelnen Personen bilden eine Gesellschaft, sondern
sie werden vom Vater einem vorgegebenen Mittelpunkt, nim-
lich Jesus Christus, seinem So%m, eingepflanzt (vgl. 1 Kor 1, 30;
2 Kor 1,21). Die Kirche bildet so eine Einheit, die die einer natiir-
lichen Gesellschaft weit iibertrifft. Sie hat als Mittelpunkt nicht nur
die abstrakte Gemeinschaftlichkeit des Zieles und der Mittel, die
sie zu einer bloB moralischen Person eint, sondern ihr Mittelpunkt
ist die physische Person Jesu Christi, des Gottmenschen. Die
Kirche ist keine Einheit, die durch die Glieder gemacht ist, vielmehr
schafft hier der Mittelpunkt sich die Glieder, denn Christus bewirkt,
daB wir zu Christen werden und nur in der Einheit mit ihm leben
kionnen?). Er stellt die Einheit der vielen von sich aus dar, nicht
bloBl vom Volke aus, nicht als Delegierter des gemeinsamen Wollens.
— Und doch ist die Kirche auch eine innige Einheit des Strebens,
denn durch die Taufe Christus gleichférmig geworden, haben wir
den Heiligen Geist empfangen, der in besonderer Weise Geist
Christi genannt wird®) ; dieser Geist lenkt und treibt uns durch seine
Gnade innerlich zum selben Ziel hin und, ,,der Zahl nach ein und
derselbe, erfiillt und einigt er die ganze Kirche®s).

Christus als Mittelpunkt seiner Kirche, als einigendes Prinzip
,Jenkt und leitet allein mit Fug und Recht die Kirche“?). Seine
Gesetze sind nicht nur Ausdruck des vereinten Wollens der Glieder,
sondern seines eigenen als Haupt, als Stifter. Er hat den einzelnen
Christen sein géttliches Leben gegeben und die ganz Kirche als seinen
Leib gestiftet; da er so Seinsprinzip ist, mufl er auch Handlungs-
prinzip sein (agere sequitur esse); sein Vorbild, sein Wille ist Gesetz
der Kirche. Die kirchliche Gemeinschaft wird also nicht durch den
vereinten Willen der Glieder geleitet, sondern durch vorgegebene
Gesetze. Doch besagt das keineswegs eine Fremdgesetzlichkeit,
denn Christus, der Gesetzgeber, ist Mittelpunkt der Gemeinschaft
und wirkt in jedem Glied innerlich durch das ,,eingegebene Gesetz”,
um es zum Gemeinwohl hinzufiihren, bevor er es durch iiullere
Gesetze leitet®).

Das Ziel, auf das Christus die Gemeinschaft der Glaubigen hin-
lenkt, ist in hervorragender Weise wiederum er selbst. ,Das
Eigenziel der Kirche besteht darin, solche Bedingungen des iiber-
natiirlichen Lebens zu schaffen, die es den Menschen erméglichen,
das iibernatiirliche Leben der Gnade, als Voraussetzung fiir die

%) E. Mersch, Théologie du Corps mystique, Paris1946%, Bd.1I, S.214. Vgl. Scheeben
a. a. 0. § 80, S. 455.

#) Vgl. Pius XII., Enz. Mystici Corporis, AAS 1943, S. 219.

%) S. Thomas, De Veritate, q. 29, a. 4c; vgl. Mystici Corporis a. a. 0. S. 222, 226 f.

7) Mystici Corporis a. a. 0. S. 209. i

#) _Principaliter nova lex est lex indita, secundario autem est lex scripta.” S. Thomas,
S.Theol. I—11, q. 106, a. 1. Vgl. E.Mersch, Théologie du Corps Mystique I1, S.259 f,



186 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

jenseitige Gottschau, zu erhalten und zu vermehren“?), und das
Endziel der Kirche ist dieser Besitz Gottes selbst. Beide Ziele zu-
sammen werden in Jesus Christus erreicht. Er ist sowohl ,,der Weg"
und .,die Wahrheit* (als Bedingungen fiir die Gnade) als auch ,,das
Leben® (die Gnade im Pilgerstand und die Erfiillung im Jenseits).
Auch wenn man die Gemeingiiter der christlichen Gemeinschaft im
einzelnen betrachtet, zeigt sich, dafl Christus selbst in ihnen die
zentrale Rolle spielt: der Glaube ist ein Anhangen an Gott durch
Christus, den Urheber unseres Glaubens, der auch sein Vollender
sein wird!?). Die Sakramente haben Christus zur Verdienstursache,
zum Einsetzer und eigentlichen Spender. Die Norm des christlichen
Lebens ist keine abstrakte Regel, sondern das lebendige Vorbild
Christi selbst. — In einer natiirlichen Gesellschaft lenkt die Autori-
tit alles hin auf das Gemeinschaftsziel, nicht auf sich selbst; anders
Christus: Er ,,zieht alles an sich“ (Joh 12, 32).

Das BewuBtsein der Kirche, dal die Eucharistie das Zentrum
ihrer Gemeinschaft ist, ist darum sehr berechtigt. Im unblutigen
Opfer setzt Christus die eigentliche Stiftungshandlung der Kirche,
namlich seinen Kreuzestod, gegenwiirtig. Er ist in seinem sakramen-
talen Dasein das Band der Einheit der vielen (,,communio®). Er ist
das héchste Gemeingut, weil er als der eine Christus die vielen
einlidt und ihnen gleichsam zur Verfiigung steht, damit sie ihr
personliches Ziel (und damit das transzendente Ziel der Kirche)
erreichen: die Heiligung durch die Gnade auf dieser Welt (,,mens
impletur gratia®) und die volle Vereinigung mit ihm zusammen mit
dem Vater und dem Heiligen Geist in jener Welt (,,futurae gloriae
nobis pignus datur®).

Alles, was in der natiirlichen Gesellschaft die Autoritit ist, das
ist fiir die Kirche Christus und noch weit mehr. Er ist Mittelpunkt
der Gemeinschaft und so Reprisentant der Einheit. Er leitet sie
zum gemeinsamen Ziel wirksam hin durch seine Gesetze, durch
seine immer noch fortdauernde Fiihrung. Er ist dariiber hinaus der
Ursprung seiner Kirche, der Stammvater des neuen Gottesvolkes
und das tiefste Ziel der Kirche auf dieser Welt, das letzte in jener.

3. Hat das etwas mit der Jurisdiktion als éiuflerer, menschlicher,
sichtbarer Rechtseinrichtung zu tun ? Ist das bisher Gesagte nicht
blof dogmatisch, auf der Ebene der unsichtbar-iibernatiirlichen
Wirklichkeiten von Bedeutung? Wenn man nicht in einen ekkle-
siologischen Nestorianismus verfallen will, der #uBerlich-gesell-
schaftliches Leben und innere, gnadenhafte Wirklichkeit der
Kirche ungebiihrlich auseinanderreit, mufl man auch bei der
Behandlung der rechtlichen Seite der Kirche sich ihres iibernatiir-
lichen Wesens bewufit sein. Man wird den Begriff der kirchlichen
Jurisdiktion so bilden miissen, dal darin die Stellung Christi als

?) Bertrams a. a. 0. S. 306.
19) Vgl. Hebr. 12, 2; Mystici Corporis a. a. O, S, 227 f.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 187

eigentliche Autoritit, mit anderen Worten als Haupt seines mysti-
scien Leibes, zum Ausdruck kommt. Anderseits postuliert die
sichtbare Natur der Kirche geradezu, das, was iiber ihre innerlich-
gnadenhafte Seite ausgesagt wird, nach der rechtlichen Seite zu
ergiinzen. Menschen kionnen nicht rein innerlich miteinander ver-
kehren, die Gemeinschaft bedarf objektiver, dullerer Fak-
toren, zu denen auch eine Rechtsordnung gehért. Die Eucharistie
als Zentrum der Kirche lehrt uns dasselbe durch ihre Natur als
sichtbares Zeichen. Aus den gleichen Griinden hat die Kirche zwar
zu allen drei gottlichen Personen innigste Beziehungen, ihr Haupt
jedoch ist der sichtbar Mensch gewordene Gottessohn.

Die Kirche als menschliche Gesellschaft bedarf einer sichtbaren
Autoritit und Fiithrung. Diese Autoritit mufl dieMoglichkeit haben,
die Kirche auf eine Weise zu leiten, die einer solchen Gesellschaft
entspricht, also Gesetze zu geben, die den jeweiligen Zeitumstin-
den angepaBt sind, und durch Rechtsprechung und Verwaltung die
Rechtsverhiltnisse konkret zu gestalten und durchzusetzen. Sie
mul} weitgehend eigenstindig handeln konnen. Und dennoch kann
diese Gewalt nicht neben dem wahren und einzigen Haupt der
Kirche fiir sich bestehen. Wir diirfen wegen der Forderung einer
menschlichen, gegenwiirtigen, sichtbaren Autoritit nicht die Aus-
sagen iiber Christus als Haupt und wahre Autoritit seines mysti-
schen Leibes zuriicknehmen, wir sollen nicht einmal davon abstra-
hieren. Beide Forderungen werden erfiillt, wenn man die sichtbare
kirchliche Autoritit als Stellvertretung Christi betrachtet.
Im Begriff des Stellvertreters ist einerseits die Abhingigkeit vom
Auftraggebenden, eigentlich Handelnden gewahrt und anderseits
die Fihigkeit, selbst rechtlich zu handeln. Der Stellvertreter han-
delt auch nach auBen im Namen eines anderen. Wer zu ihm in
rechtliche Beziehungen tritt, weill, daf} er eigentlich sich gegeniiber
dem Vertretenen verpflichtet. Aber im Rahmen seiner Vollmacht
handelt der Stellvertreter frei und selbstiindig.

Die Lehre der Kirche gebraucht den Begriff der Stellvertretung
ausdriicklich vom obersten Jurisdiktionstriger, vom Papst.,,Unser
gottlicher Erléser iibt auch eine sichtbare, ordentliche Leitung iiber
seinen mystischen Leib aus durch seinen Stellvertreter (vicarius)
auf Erden ... Petrus ist kraft des Primates nur der Statthalter
Christi, und’ daher gibt es nur ein einziges Haupt dieses Leibes,
niimlich Christus. Er hért zwar nicht auf, die Kirche auf geheimnis-
volle Weise in eigener Person zu regieren. Auf sichtbare Weise jedoch
leitet er sie durch den, der auf Erden seine Stelle vertritt (suam in
terris personam gerit)'!).“ Eben weil Christus ein Haupt ist, muf}
auch auf Erden ein sichtbarer vicarius Christi Fundament und
Spitze der einen Kirche sein. — Die Bezeichnung der Bischife
als Stellvertreter Christi ist weniger gebriuchlich, wohl um die

11) Mystici Corporis a. a. 0. S. 210 f.



188 Heimerl], Kirchliche Hoheitsgewalt

einzigartige Stellung des Papstes hervorzuheben. Die Sache selbst
jedoch steht fest. Nach der Enzyklika ,,Mystici Corporis“ gilt von
den Diézesen hinsichtlich der Leitung durch Christus dasselbe wie
von der Gesamtkirche. ,,Jede von ihnen wird von Christus Jesus
durch das Wort und die Regierungsgewalt ihres eigenen Bischofs
geleitet.“ Jeder einzelne Oberhirte ,,weidet und leitet in seinem Spren-
gel im Namen Christi (Christi nomine) als wahrer Hirte seine eigene,
ihm anvertraute Herde“1?). Die Bischiéfe haben Anteil an der
Gewalt, die Christus vom Vater empfangen und seiner Kirche iiber-
geben hat, und sind so Stellvertreter Gottes!3). Prignant sagt der
hl. Augustinus: ,.Episcopus iubet, Christus in me iubet!).” Der
Bischof ist Stellvertreter Christi gegeniiber seiner Herde, der Papst
vertritt die Stelle des Herrn gegeniiber allen Gliubigen und auch
gegeniiber den Bischifen.

4. Die Lehre von der Kirchengewalt als Stellvertretung Christi
ist hinsichtlich der Weihegewalt besser entwickelt. Von dort her
lassen sich Gesichtspunkte zur niheren Erklirung auch der Jurie-
diktion als Stellvertretungsgewalt Christi des Hauptes gewinnen.

a) Beim MeBopfer, dem hauptsichlichen Akt der Weihegewalt,
ist der Priester zuerst Stellvertreter des Erlésers, der sich
am Kreuz fiir das Heil aller Menschen opfert. Der Priester ist das
~gottliche Werkzeug, durch das das von oben stammende iiberna-
tiirliche Leben dem mystischen Leib Jesu Christi mitgeteilt wird!®)“,
er handelt in der Person Christi des Mittlers von Gott zu den Men-
schen hin. In dieser Hinsicht vertritt er Christus, den Stammvater
des neuen Bundesvolkes, der vor diesem besteht, es immer neu
belebt und wachsen ldfit.

b) Zugleich aber — nur gedanklich davon verschieden — stellt
der menschliche Priester Christus, das Haupt der Erléosten,
dar, der die Gesinnungen aller Gliubigen in sich vereinigt und fiir
sie Mittler zu Gott hin ist. ,,Der Diener des Altares vertritt die
Person Christi als Haupt (personam Christi utpote Capitis gerit),
das im Namen aller Glieder opfert?®).“

c¢) Auller der wesentlichen Opferhandlung, in der Christus
selbst der eigentlich Handelnde ist, hat die sichtbare kirchliche
Autoritit angere Riten ,.kirchlichen Rechtes® eingesetzt. Sie
tut das ebenfalls als Stellvertreterin Christi, aber nicht als sein

12) Mystici Corporis a. a. 0. S. 211.

1) ,Vices Dei gerere.” Gregor IX., Ep. 198, lib. 13, zitiert von Leo XIII., Cum multa,
8. 12. 1882; Gasparri, Fontes CIC. III, S. 205.

1) Serm. 392, 4, Migne PL 39, 1711. — Vgl. auch S. Thomas, S. Theol. III, q. 82, a. 3,
ad 4, sowie die Darlegungen und Belegstellen bei Ch. Journet, L'Eglise du Verbe
Incarné 19552, Bd. 1, S. 509 f. 645; M. Premm, Kath. Glaubenskunde, Wien 1952,
Bd. II, S. 519 f. Weitere Zeugnisse aus Altertum und Mittelalter in Rev, Hist. et
Litt. rél. 5 (1900) 556 f.

15) Pius XII., Enz. Mediator Dei, AAS 1947, S. 539.

%) Mediator Dei, a. a. 0. S. 556.— Zur Unterscheidung dieser beiden Linien im Priester-
tum Christi und des Priesters vgl. S. Thomas, S. Theol. IT1, q. 22, a.1¢; q.82,a.3c.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 189

Werkzeug, sondern auf Grund ihrer eigenen Vollmacht, die sie
von Christus bekommen hat. (Beim Vollzug dieser auBlersakramen-
talen Kulthandlungen ist der Priester als ,,Stellvertreter der Kirche®
titig, d. h. mittelbar als Stellvertreter Christi)'?).

d) Neben der Darstellung Christi als Mitte der kirchlichen
Gemeinschaft, der vielen, die in ihm eins sind, ist auch eine Ver-
tretung der Vielheit als solcher moglich. Eben weil Christus
nicht nur in der Gemeinschaft der Erlésten darinnensteht (wie der
natiirliche Autorititstriger), sondern in gewissem Sinne als der
Erloser vor und iiber ihr steht, ist es sinnvoll, daB die vielen, die
er begnadet und fiihrt, durch einen Reprisentanten vor ihn hin-
treten, um von ihm begnadet und gefiihrt zu werden. In diesem
Sinne ist wohl die Mahnung der Enzyklika ,,Mediator Dei“ gemeint,
daB bei der hl. Messe wenigstens ein Ministrant dabei sein muB.
Das MeBopfer ist an sich schon eine soziale Handlung, der Priester
als Stellvertreter Christi, des Hauptes, eint und vertritt das Volk.
Es soll jedoch die Anteilnahme des Volkes zum Ausdruck kommen,
zumindest durch die Anwesenheit des MeBdieners. Ein solcher Re-
%résentant der Vielheit hat keinerlei Vertretungsvollmacht fiir das

olk (diese liegt naturgemiB in der Autoritiit, d. h. in Christus,
der es als Einheit darstellt) und ist nicht notwendig. Er ist nur
Ausdruck und Symbol dafiir, daB die Glieder sich dem Haupte an-
schlieBen, er ist Reprisentant der nicht geeinten Vielheit, die durch
das Haupt — Christus und seinen Stellvertreter — erlost und ge-
eint wird.

5. Zu diesen Gesichtspunkten der Stellvertretung Christi in der
Weihegewalt finden sich %ara]lelen in der Jurisdiktion.

a) Die Jurisdiktionstriiger gottlichen Rechtes — Papst und Bi-
schife — vertreten Christus als Stifter der Kirche durch
ihre Lehrgewalt. Das Christsein der einzelnen Glidubigen be-
ruht auf dem Glauben als Grundlage und Anfang des Lebens der
Gotteskinder, und dieser Glaube ist eine verpflichtende Norm, ein
Gesetz. Das Tun der Gliubigen muBl sich nach dem géttlichen
Sittengesetz richten, das fiir jeden Richtschnur des Handelns ist.
Aber auch die Kirche selbst beruht auf den Grundlagen des Glaubens
und des gottlichen Rechtes. Die Grundziige der Verfassung der
Kirche und ihrer gemeinschaftlichen Titigkeit sind von Jesus
Christus selbst bestimmt, Die Offenbarung und das géttliche Recht
aber erflieBen nicht aus der Kirche als Gemeinschaft, sondern sind
von oben, von Gott durch Jesus Christus gegeben und vor dem
Bestand der Kirche festgelegt. Gewil muB sich auch die natiirliche
Gemeinschaft an das Naturrecht halten, das von Gott stammt und
das der Schopfer in die Natur des Menschen und der Gemeinschaft
hineingelegt ﬂat. Das Recht, das das Wesen und Leben der Kirche
bestimmt, ist aber von Christus positiv gegeben, vor und iiber der

17) Vgl. Callewaert, Liturgicae Institutiones, Brugis 1933%, Bd. I, n. 19 ff, 31.



190 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Sozialnatur des Menschen. Die Hierarchie verkiindet nun diese
Grundlagen des christlichen Lebens der einzelnen und der ganzen
Kirche, das Glaubensgut und das gottliche Gesetz. Sie verkiindet
sie autoritativ, innere Zustimmung und duBeres Bekenntnis und Tun
fordernd, also jurisdiktionell, im Namen Christi. Sie lehrt so die
Gesetze, die Christus seiner Kirche zum voraus gegeben hat, und ver-
tritt ihn als Stifter der Kirche. Hier tritt der anstaltliche Aspekt
der Kirche zutage, der sie uns als Mittlerin des Heiles, vor ihren
Gliedern bestehend, zeigt, mit Normen, die nicht aus der Gemein-
schaft resultieren, sondern — in.gewissem Sinne — von auflen
erlassen worden sind.

Da die Lehrgewalt der Kirche zuniichst Christus, ihren Stifter,
darstellt, erstreckt sie sich auch auf die, die nicht ihre Glieder sind.
Die Kirche ist nach dem Willen des Erlgsers fiir alle Menschen
bestimmt, ,.katholisch®, und solange nicht ,,die Vollzahl der Heiden
eingetreten ist“ (Rém 11, 25),ist sie nicht fertig und wird immer
neu konstituiert bei denen, die ihr noch nicht angehéren und die zu
ihr hinfinden. Ein Glied der Kirche zu werden, setzt aber den Glau-
ben, die Taufe und die Gemeinschaft mit der Gesamtkirche voraus.
Von diesen Elementen der Kirchengliedschaft wird die Taufe als
Spendung des Gnadenlebens durch das Priesteramt gesetzt; noch
vor ihr aber ist der Glaube notwendig, der vom Héren kommt und
damit von der Verkiindigung der Kirche, die sich an den Willen
des Menschen wendet und so ein jurisdiktioneller Akt ist. Wiire die
Jurisdiktion der Kirche nur soziale Ordnungsgewalt, dem Wesen
der Gemeinschaft entsprechend, kénnte sie nichts von denen ver-
langen, die noch nicht Glieder der Gemeinschaft sind. Weil sie aber
zuerst Stellvertretung Christi ist, der seine Kirche gestiftet hat und
sie bei allen Menschen gegriindet sehen will, der Konig iiber die

anze Schopfung ist, darum hat sie die Macht, im Namen Christi

lauben zu fordern auch bei denen, die aullerhalb der Kirche stehen,
eben damit auch in ihnen die Kirche begriindet werde. So hat die
Kirche den Auftrag, ,,der ganzen Schépfung” (nicht nur den Gliu-
bigen) das Evangelium zu predigen und sié alles halten zu lehren,
was Christus geboten hat (Mk 16, 15; Mt 28, 20). Darum ist die
Interpretation des Naturgesetzes durch die Kirche fiir alle Menschen
verbindlich. Ahnlich ist es aus der Stellvertretung Christi, der Herr
nicht nur iiber die Kirche, sondern iiber die ganze Menschheit ist,
zu erkliren, dafl in manchen nicht lehramtlichen Belangen die
kirchliche Hoheitsgewalt sich auch auf die Ungetauften erstreckt,
so z. B. bei der Auflésung nichtsakramentaler Ehen, bei der Dispens
von Geliibden.

b) Fiir die Glieder der Kirche ist die Hierarchie zugleich auch
Stellvertreterin Christi, des Hauptes seines mystischen
Leibes. Fiir die Kirche ist der Glaube und das gottliche Gesetz
Norm, die zum Gemeingut hinlenkt, und ist nicht nur von oben
gegeben, sondern wahres Gemeinschaftsgesetz als vereinter Wille



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 191

aller, weil Christus innerlich durch eben dasselbe Gesetz wirkt.
Das gemeinsame Glaubensbekenntnis ist Gemeingut, denn da-
durch wird Gott mehr Ehre gegeben als durch den Glaubensge-
horsam des einzelnen allein, und die Glaubigen stirken sich dadurch
gegenseitig in ihrem Festhalten an den unsichtbaren Giitern. Das
gemeinsame christliche Leben ist ebenfalls Teil des Gemeinwohles
der Kirche, denn die Lebensform der Gemeinschaft prﬁét den
einzelnen, stiitzt ihn und dient zur gréBeren Verherrlichung Gottes.
Die Offenbarung und das Gesetz Gottes sind die Glaubensnorm
und die hauptsiichliche Lebensnorm, die zu diesen Gemeingiitern
hinfithren. Diese Normen sind gewill zuerst von Gott gegeben,
und zwar nicht durch die Glieder der Gemeinschaft, sondern vom
Haupte aus. Doch sind sie, die Stiftung der Kirche vorausgesetzt,
sekundir auch der Wille der einzelnen, der sich in der Gemeinschaft
vereinigt. Christus gieBt seinen Gliubigen das Licht des Glaubens
ein und wirkt so in ihnen innerlich das Streben nach dem gemein-
samen Glaubensbekenntnis; und er lenkt sie durch seine Gnade
dazu hin, durch ihren eigenen Willensentschlufl nach seinem Gesetz
zu leben. Diese innere Fiithrung Christi und der entsprechende
Wille der Christen dringen aber, um fiir die kirchliche Gemeinschaft
wirksam zu sein, nach dem Ausdruck in der duBleren Norm. Fiir
uns leibhafte Wesen ist die sinnenhafte Formulierung Vorbedingung
und Ausdruck der inneren Gesinnung und Einheit. Dieses Aus-
sprechen des Strebens aller besorgt die Autoritiit der Kirche durch
ihre Lehrgewalt, aber sie tut dabei nichts anderes, als den Willen
Christi auszudriicken, der das Wollen und das Vollbringen in den
einzelnen wirkt. Diejenigen, die im Namen Christi seine Lehre
autoritativ verkiinden und auslegen, erginzen den unsichtbaren
erleuchtenden und heiligenden Einfluff Christi auf die Glieder
seines Leibes. Sie vertreten ihn als Haupt seiner Kirche. Es ist
das der Aspekt der Kirche als Heilsgemeinschaft, die nicht nur das
von oben kommende, vorgegebene Leben und Gesetz bewahrt und
den Menschen vermittelt, sondern durch gemeinsame Titigkeit
aller Glieder unter einem Haupt daran mitwirkt. Die Titigkeit
der kirchlichen Hierarchie im Lehramt ist wahrhaft jurisdiktionell,
weil sie im Namen Christi Glauben und Unterwerfung fordert.
Doch ist sie streng gebunden an das Offenbarungsgut und schafft
nicht selbst Normen.

¢) Beim Erlassen von Disziplinargesetzen aber handelt die
sichtbare Autoritit der Kirche viel selbstindiger. Sie kann bald
diese, bald jene Gesetze erlassen oder VerwaltungsmaBnahmen
treffen, wie es nach den Umstinden das Gemeinwohl erfordert.
Das ist das weite Gebiet des sogenannten kirchlichen (mensch-
lichen) Rechtes. Doch auch hier ist die Hierarchie gebunden an
das Gemeinwohl der Kirche, das in Christus selbst gipfelt; sie
bleibt Stellvertreterin Christi, der das eigentliche Haupt, der eigent-
liche Gesetzgeber und Lenker seiner Kirche ist, und sie darf ihre



192 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Vollmacht nicht iiberschreiten. Ebenso wie das gittliche Gesetz
geht das kirchliche vom Haupt aus und nicht von der Gemein-
schaft. Darin zeigt sich die anstaltliche Seite der Kirche. Und doch
driickt es auch den Willen der Glieder aus. Denn Christus hat mit
der Griindung der Kirche und damit, dal er uns zu ihren Gliedern
macht, auch beschlossen, jeden zum Gemeinschaftsziel hinszu-
ordnen. Dazu ist aber,auBler dem géttlichen Gesetz,bei der Ver-
inderlichkeit der menschlichen Gemeinschaft auch das kirchliche
Gesetz notwendig. Darum schlieBt der heiligende Einfluf Christi
auch die Gnade zum Gehorsam ein, durch den wir unseren Willen
mit dem der Hierarchie gleichférmig machen und so von innen
heraus aktiv zum Ziel der Kirche beitragen auf dem Wege, den
die Autoritit weist. Insofern ist das Kirchengesetz auch der ver-
einte Wille der Gemeinschaft. Beide Gesichtspunkte, das Ausgehen
des Gesetzes vom Haupt und der Wille der Gemeinschaft'®), zeigen
sich besonders deutlich im Gewohnheitsrecht. Damit dieses entsteht,
mulBl der Verpflichtungswille der Gemeinschaft da sein und dazu
der eigentlich Recht schaffende Akt (Konsens) des Gesetzgebers
(can. 25, 28). Dem Wirken des Herrn im menschlichen tz
kann man nicht entgegenhalten, daBl dann Christus durch die
Vollmacht, die er den kirchlichen Gesetzgebern erteilt, und durch
die innere Fiihrung, durch die er die Glieder zum Gehorsam an-
leitet, bei vielen weniger opportunen, unklugen Gesetzen mit-
wirken miifite. Wer sich einen Stellvertreter bestellt, mul} riskieren,
daBl dieser Fehler begeht. Wenn er im Rahmen seiner Vollmacht
handelt, bleibt er Stellvertreter. Das Risiko hat Christus nur im
wichtigsten Punkt durch die Lehrunfehlbarkeit vermieden.

d) Insofern der Papst oder der Bischof fiir seine Ditzese Christus
als Haupt der Kirche darstellt, ist er auch Repriisentant der Einheit
der Glaubigen, der naturgemiifle Vertreter der Gemeinschaft als
solcher. Diese Reprisentation geht vom Haupt aus, nicht von den
Gliedern und ihrer Zusammenordnung. Der Bischof ist Vertreter
des Volkes, weil er Stellvertreter Christi ist, nicht weil ihn das Volk
ausdriicklich oder einschluBweise beauftragt hat. — Gibt es da-
neben, idhnlich wie im liturgischen Raum, auch eine Reprisen-
tation der noch nicht geeinten Vielheit gegem'iger dem
Einheitsprinzip, das Christus und sein Stellvertreter ist? Diese
Reprisentation wiire in keiner Weise eine kirchliche Jurisdiktion,
noch auch eine notwendige Darstellung der Einheit, da beides
sich in der Hierarchie findet. Die Vielheit, die der Hierarchie
gegeniibersteht und durch sie geeint und geleitet wird, ist das
christliche Volk, die Laien. Vielleicht kénnte man als solche Ves-
treter der Laienschaft — wie gesagt, ohne Jurisdiktion — die
fithrenden Laien der Katholischen Aktion ansehen. Das besondere
Merkmal der Katholischen Aktion ist, daB sie als allgemeinste
18) Zu dieser ,superiorité“ und zugleich ,intériorité“ der kirchlichen Autoritiit vgl

E. Mersch, Théologie du Corps M. II, S. 254 ff., 262 —265.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 193

Laienbewegung direkt unter der Leitung der Hierarchie steht.
Eigentlich einigend und fithrend in ihr sind also der Papst und die
Bischife selbst. Die leitenden Laien sind dann eben nichts anderes
als Vertreter der Summe der iibrigen Laien, mit denen sie auf
gleicher Ebene stehen, gegeniiber der grundsiitzlich fiihrenden
Hierarchie. (Das gilt fiir die richtunggebenden Weisungen. In der

raktischen Durchfiihrung konnen die Laienfiihrer eine sehr be-
seutende Rolle spielen.) Eine dhnliche Stellung scheinen in frii-
heren Zeiten die christlichen Herrscher eingenommen zu haben.
Die urspriinglich von der gesamten christlichen Laienschaft aus-
geiibten Rechte (z. B. Mitwirkung bei der Bischofswahl) konzen-
trierten sich auf den Fiirsten als deren Vertreter'?).

6. Folgerungen. a) Die innige Verbindung der Jurisdiktion
mit der Weihegewalt ergibt sich nicht nur aus ihrem gleichen Ur-
dprung in Christus und ihrem gleichen Ziel, sondern auch daraus,

aB ihr eigentlicher Triger einer und derselbe ist: Christus.

b) Seit Billot??) hat sich die Einteilung der Gewalt der Kirche
in ,potestas propria“ (die ihr als Hauptursache zukommt) und
»potestas vicaria seu instrumentalis® (Ele in ihr als Instrument
Gottes ist) vielfach eingebiirgert. Doch auch in der potestas pro-
pria handelt die Kirche als Stellvertreterin Christi, gibt Gesetze
in seinem Namen, in seiner Vollmacht. Der Ausdruck ,Eigen-

ewalt® darf nicht dazu verleiten, die Quelle dieser Gewalt in der
gellschaft als intentionaler Einheit der Glieder zu sehen, sondern
darf nur so aufgefalit werden, daB} eine Gewalt der Lenkung zum
Gemeinschaftsziel in einer notwendigen, vollkommenen éesell—
schaft da sein muf}, weil sie ihrer Natur entspricht. In der Kirche
ist diese Gewalt tatsiichlich vorhanden, und dadurch ist ihr Wesen
als wahre menschliche Gesellschaft gewahrt. Damit ist durchaus
vereinbar, daf} der Triger der Gewalt zugleich der Gottmensch ist
und sie durch seine Stellvertreter auf Erden ausiibt. Potestas
propria und Stellvertretung konnen also zusammenfallen und
darum nicht einander gegeniibergestellt werden.

Eine Besonderheit in der kirchlichen Hoheitsgewalt ist die
instrumentale Gewalt, wie sie bei der sakramentalen Lossprechung
oder bei der_Auflésung nicht vollzogener oder nicht sakramentaler
Ehen ausgeiibt wird. In diesen Fillen wird durch die Jurisdiktion
eine Wirkung hervorgerufen, die derart alle menschlichen Kriifte
iibersteigt, daf} sie von einer menschlichen Gesellschaft gar nicht
hervorgebracht werden kénnte und Gott selbst zur Hauptursache
hat der Jurisdiktionstriiger wirkt nur werkzeuglich mit. Anders

otestas propria: Diese kénnte und miifite aus der gesell-
scha tlichen Natur der Kirche allein flieBen, wenn sie nicht in

“) Vgl. 0. Kéhler, Der Laie im katholischen Kirchenrecht, Stimmen. d. Z. 146
(1949/50), S. 43 —48.
) De Ecclesia, Bd. I, Thes, XXI, 7. Aufl. Romae 1927, S. 466—476. (1. Aufl. 1898).

»~Theol.-prakt. Quartalschrift“ ITI. 1958 14



194 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Christus, dem Haupt, ihren Ursprung hiitte, und ihr Inhaber iibt
sie nicht bloB als Wgrkzeug Gottes, sondern als wahre Zweitursache
aus. Als Terminologie ist also ,,instrumentale Gewalt® festzuhalten,
otestas vicaria® driickt die Sache nicht klar genug aus. Als
gensatz dazu konnte man ,zweitursichliche Gewalt™ vorschla-
gen, . Eigengewalt” wiire nur mit den angegebenen Vorbehalten
zu gebrauchen.

¢) Der Bischof ist Stellvertreter Christi in Unterordnung unter
den Papst. Da er seinerseits nicht bloB Vikar des Papstes ist,
sondern ein Amt mit eigener Jurisdiktion hat?!), mufl man sagen,
daB er unmittelbarer Stellvertreter Christi ist. Dadurch unter-
scheidet er sich vom apostolischen Administrator oder Vikar, der
zuniichst Stellvertreter des Papstes ist und erst dadurch, mittelbar,
Christus vertritt. Das widerspricht nicht der sicheren Lehre, da8
dem Bischof seine Jurisdiktion vom Papst verliechen wird, daf} sie
nicht unmittelbar von Gott stammt. Die Feststellung, dafl der
Bischof unmittelbarer Stellvertreter Christi ist, driickt nur die
Natur seiner Jurisdiktion aus, die durchaus nicht mit ihrer Her-
kunft zusammenfallen muB. Z. B. kommt es ja auch vor, dal der
Papst einen Bischof delegiert, in seiner Nachbardibzese einen apo-
stolischen Administrator einzusetzen. Dieser Administrator wird
aber dadurch, daB8 er seine Jurisdiktion unmittelbar von einem
Bischof erhalten hat, nicht dessen Stellvertreter, sondern direkt
des Papstes. Ahnlich hat der Papst von Christus die Vollmacht,
die Bischéfe zu Stellvertretern Christi fiir Teilkirchen zu bestellen.
Gegeniiber den Bischifen ist eben er der Statthalter Christi und
verleiht ihnen als solcher ihr untergeordnetes, aber direktes Stell-
vertreteramt Christi gegeniiber ihrer Herde. :

d) Der kanonische Gehorsam ist einerseits schwerer als der
biirgerliche. Der menschliche Autorititstriger ist nicht nur (aufier
in unfehlbaren Lehrentscheidungen) irrtumsfihig, und daher kann
ein wahrer Konflikt zwischen Gehorsam und besserer Einsicht
vorkommen: iiberdies nimmt der letzte Grund der Kirchengesetze
an der Dunkelheit des Glaubens teil. Christus als der eigentliche
Hoheitstriger der Kirche ist nur fiir den Glauben faBbar. Die
Autoritiit seines Stellvertreters ist gewil auch in der Gesellschaft-
lichkeit der Kirche begriindet, aber nicht letztlich wie im Staat.
Ihren tiefsten Grund kénnen wir nur im Glauben, als Mysterium,
erkennen. Im Lichte dieser Erkenntnis aber hat der Gehorsam
gegen die Kirche auf der anderen Seite Stiitzen, die ihn zu einer
leichten Biirde machen: Er ist ein Hinstreben zur Einheit, die
Christus selbst ist, er ist ein Mitwirken am Ziel der Kirche, das in
Christus selbst gipfelt, er ist ein Sich-fiihren-Lassen von Christus,
der ebenso von innen zieht wie von auflen durch seinen Stellver-

”

1) Non tamen vicarii romanorum pontificum putandi, quia potestatem gerunt sibi
gropriam.“ Leo XIIIL, Satis cognitum, 29. 6. 1896; Gasparri, Fontes CIC. III,
. 489.



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 195

treter leitet. Christus und seine Kirche sind eins. Darum kann die
Hoheitsgewalt der Menschen in der Kirche nicht ohne die des
Gottmenschen im Himmel bestehen; mit anderen Worten: die
kirchliche Jurisdiktion ist Stellvertretung Christi.

;*;f; Der moderne Fremdenverkehr und seine

seelsorglichen Probleme
Von P. Dr. Robert Svoboda 0.S. C., Wien-Freiburg i. Br.

Immer deutlicher wird es uns: Wenn im 19. Jahrhundert der
Arbeiter ob seiner Probleme im Arbeitsraum fiir die Kirche ver-
lorenging, so verblutet die Seelsorge im 20. Jahrhundert ander Frei-
zeitgestaltung des arrivierten Arbeiterbiirgers. Wer hiitte das
nach 1945 erwartet ? Ich habe oft genug in den Seelsorgeblittern
darauf aufmerkam gemacht, daBl nach den Jahren der Not in der
zweiten Phase der Nachkriegszeit sehr dringliche Fragen der Le-
bensgestaltung und der ethischen Auseinandersetzung nach seel-
sorglicher Bewiiltigung rufen. Die wirtschaftliche Konjunktur lieB
auerst den Nachholbedarf befriedigen, worauf sich bald ein ziigel-
loser Geltungskonsum entwickelte, der das Zeichen eines prakti-
schen Materialismus, einer hemmungslosen Profitjigerei und einer
sittlichen Entfesselung ohne Scham vor sich hertrigt. Unmutig
merken manche auf, wenn die Berichterstattung iiber Urlaubsor-
gien, Oktoberfeste, Weltmeisterschaften und Olympiaden zu ab-
sonderliche Kapriolen schligt, wenn gerade die Sportjournalistik
unserer Tage oft von allen guten Geistern verlassen zu sein scheint.
Neben diesen Einzelentgleisungen sollten wir aber nicht iibersehen,
welche Dauerzustinde sich auf breiter Front gerade in unseren
katholischen Gebirgs- und Landgegenden entwickelt haben. Auch
durch Osterreich geht — nicht nur im Sommer, sondern auch in der
neuerdings dazu gewonnenen Wintersaison — ein Strom des
Fremdenverkehrs, der mit den Devisen auch eine Fiille von seel-
sorglichen Problemen mithringt. Schon hat die innerkirchliche
Diskussion dariiber eingesetzt. Die folgenden Ausfithrungen wollen
dazu weiterés Material bieten.

Eine neune Situation

»Der Beginn des Fremdenverkehrs in unserem Sinne lit sich
ziemlich genau mit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts an-
setzen. Daf} die Erkenntnis vom wirtschaftlichen Wert des Fremden-
verkehrs rasch in den Képfen der davon Betroffenen wuchs, zeigen
die sich innerhalb einer kurzen Zeitspanne vollzichenden Anderun-
gen einfacher dorflicher Siedlungen zu Sommerfrischen oder Passan-
tenorten, zeigt vor allem die Entwicklung des Gastgewerbes in der

14¢



