Mitteilungen 217

stinkenden Bécken®, darum wird er im Auftrage Gottes ermahnt, zu bleiben,
wo er ist. Er darf weiterhin gepflegte Kleider tragen, aber darunter ein hartes
Gewand. Er soll auf Stroh schlafen zwischen zwei wollenen Tiichern, zwei
Kissen unter dem Haupte, tagsiiber eine schione, gefiitterte Steppdecke
iiber dem Bett, davor Matte und Betpult, daneben zwei Ruten, mit denen
er sich beim Erwachen ziichtigen soll. So mége er mit demiitigem Herzen ein
gutes Beispiel einem schlechten Leben entgegensetzen, in steter Furcht wie
eine Maus, die in der Falle sitzt und den Tod erwartet, alle Dinge nach dem
Rat des Beichtvaters tun. Prilaten, Prioren usw. sollen im Gistehaus nicht
zu lange verweilen, das Krankenhaus fleiBlig besuchen, fiir gutes Essen im
Kloster sorgen, denn ,.ein hungriger Ménch singt niemals schén® (271).

In ihren BuBpredigten verletzt Mechthild héchstens die Empfindlichkeit
der Geriigten. Bedenklicher sind ihre Entgleisungen bei ihren Visionen.
In der Holle ist Pech, Schwefel, Gestank, Feuer und unanstindiges Benehmen
des geschwiinzten Teufels. Den Armen Seelen kann auf die iibliche Weise
geholfen werden (bis 3000 Messen!). Aber Mechthild unterscheidet wenig
zwischen Holle und Fegefeuer, meint auch, wie spiiter M. Luther, einige
Arme Seelen hiitten keine Gewillheit, in den Himmel zu kommen, Dal} sie
anscheinend an die leibliche Aufnahme des Apostels Johannes in den Himmel
glaubt, mag angehen, wenn man an das florentinische Fresko in S. Croce
des gleichzeitigen Giotto denkt. DaB sie aber, trotz aller Gegenvorstellungen,
Johannes den Tédufer im Himmel zu Ebhren BMV. Messe singen hort (,,Gau-
deamus ommes in Domino“) und den Zweifler einen Pharisier nennt, ist
allerhand. DaB Jesus sie begriiit, indem er die Hand auf ihre Brust legt, dal
sie Verlangen hat, in unsiglicher Lust zu schauen und zu erkennen die Milch
und die Briiste, die Jesus sooft gekiiBt hat, daB Maria bzw. die Jungfrau
Kirche mit ihrer reinen, unbefleckten Milch der Barmherzigkeit Propheten
und Seher des Alten Bundes ernihrt hat, dafi Christus der kaiserliche Prinz
ist, der die Seele zum Tanz bittet, das mull so unschuldig aufgenommen
werden, wie es gemeint ist. Honigsiil ist der Himmel, die Gottheit Christi,
gind die Wunden Christi, sicher nach Ps 33, 9, zitiert 1 Petr 2, 3, wobei das
iltere chrestds ,,giitig” bedeutet. Rosenfarben sind die Narben an den Fiilen
Christi, dem wir im Leiden nachfolgen miissen bis zur Durchbohrung des
Herzens, Aussagen, die wir in den Schriften der sel. Mechthild von Hackeborn
und der hl Gertrud der Groflen wiederfinden. Trotzseiner zeitbedingten
Miingel ist das ,.Flielende Licht” eine Glanzleistung mittelalterlicher Frauen-
mystik, und mit der vorliegenden Ausgabe wurde wirklich eine Liicke aus-
gefillt.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Wladimir Solowjow — ein christlicher Philosoph. Hier soll keineswegs
der unbescheidene Versuch gemacht werden, ein auch nur annihernd voll-
stindiges Bild vom Leben und Werk eines der grifiten christlichen Philo-
sophen, des Russen Wladimir Solowjow, zu zeichnen, sondern wir wollen nur
einmal in aller Kiirze auf diesen gewaltigen Denker und echten Triiger reli-
gioser Anliegen hinweisen, der unter den Christen der lateinischen Welt



218 Mitteilungen

viel zuwenig bekannt ist. Wenn wir die Union zwischen Ost- und Westkirche
im Sinne der Una Sancta als eines der Herzensanliegen der Christenheit
betrachten, so wird uns Solowjow eine wertvolle geistige Hilfe und Stiitze
bei dieser Arbeit sein.

Die Entwicklung des religivsen Gedankens in RuBland steht selbstver-
stiindlich weithin im Banne des russisch-orthodoxen Denkens, das seinerseits
von der byzantinisch-ostromischen Theologie und Philosophie durchtriinkt
ist. Einer der philosophischen Hauptunterschiede zwischen der lateinischen
und der griechischen Kirche ist ja — geschichtlich gesehen — der, dafl
Byzanz weder die Scholastik noch die Renaissance erlebt hat. Mit einem ge-
wissen Recht darf man sagen, daB hier die Philosophie Platons noch in voller
Kraft steht, wihrend wir sie im Abendland teilweise durch die Philosophie
des Aristoteles ersetzt haben. Im iibrigen ist Wladimir Solowjow keineswegs
der erste russische Denker, der sich in seiner Auffassung von der Una Sancta
und der Notwendigkeit der Wiedervereinigung zweier getrennter Glieder des
Corpus Christi Mysticum mit der Sehnsucht der abendlindischen Kirche
beriihrt. Schon vor ihm hat der russische Philosoph Tschaadajew eine so
entscheidende Wendung zum lateinischen Katholizismus genommen, da8 sich
die damalige zaristische Regierung nicht anders zu helfen wuBlte, als ihn fiir
geisteskrank zu erkliren.

Wladimir Solowjow miiBte eigentlich auch im Denken des Profangelehrten
eine groflere Rolle spielen, als dies der Fall ist. Denn es ist unbestreitbar, daB
er einen groflen EinfluB auf den russischen Dichter und Denker Fjodor Dosto-
jewskij ausiibte, der in vielem als sein Schiiler betrachtet werden kann.
Insbesondere werden die Spitwerke Dostojewskijs — etwa die Briider
Karamasoff — ohne Kenntnis des Einflusses Solowjows unverstindlich.
Es ist iibrigens interessant, daB schon zu Lebzeiten Dostojewskijs, als Solow-
jow noch die streng orthodoxe Auffassung vertrat, dafl die rémisch-katho-
lische Kirche ein erloschener Zweig des Christentums sei, ein ,toter* Glaube,
auch Dostojewskij selbst nach dem Urteil seiner Tochter ein brennendes
Interesse fiir den Katholizismus verriet, den er doch in seiner beriihmten
Legende vom ,,GroBinquisitor an den Pranger stellen wollte. Die Tochter
Dostojewskijs schreibt wortlich: ,,,Ich habe es nie begriffen, warum Thr
Vater sich so sehr fiir diesen alten Schwachkopf von Papst interessierter,
gestand mir eines Tages ein russischer Schriftsteller, ein Freund meines
Vaters. Nun aber war fiir Dostojewskij ,dieser alte Schwachkopf¢ der in-
teressanteste Mensch in Europa“ (vgl. Dostojewskij, geschildert von seiner
Tochter, Miinchen 1920).

Auch Solowjow hat sich in seinen besten und stirksten Werken fiir den
Papst eingesetzt, Als er 1896 zur katholischen Kirche iibertrat und das
Glaubensbekenntnis ablegte, da wollte er betont wissen, daB er dies als
treuer Sohn der russisch-orthodoxen Kirche tue, die sich in ihrem wahren
Wesen niemals von der kirchlichen Einheit getrennt habe. Nach der Ansicht
Solowjows brauchte es deshalb in seinem Fall keines eigentlichen Ubertrittes,
sondern vielmehr nur der ausdriicklichen Bestiitigung der Anerkennung des
Primates Petri. Dafl es gerade dieser Anschlu an Rom war, der dann den



Mitteilungen 219

Philosophen mit seiner eigenen Gegenwart und der offiziellen Richtung seiner
Kirche in Konflikt brachte, braucht wohl kaum néher ausgefiihrt zu werden.
Die geistige Entwicklung Solowjows kann nach der uniibertroffenen
Darstellung des Herausgebers der auf acht Binde berechneten deutschen
Gesamtausgabe der Werke Solowjows, die seit 1952 im Erich-Wewel-Verlag
in Freiburg im Breisgau im Erscheinen begriffen ist, Wladimir Szylkarski,
in drei Stufen geteilt werden: In der ersten bekennt er sich im iiblichen Sinn
zur russisch-orthodoxen Kirche und hegt gegeniiber dem katholischen Glauben
die gleichen Vorurteile wie dic meisten seiner Landsleute. In der zweiten
Entwicklungsstufe hat er sich zur Erkenntnis der Wahrheit des Katholizismus
durchgerungen und vollzieht auch den Ubertritt in der oben erwihnten
Fassung. In der dritten Phase seiner geistigen Entwicklung steht das grandios-
schaurige Bild der Endzeit vor seinen Augen, und er gibt sein letztes Testa-
ment in der so oft ins Deutsche iibertragenen ,,Erzihlung vom Antichrist®
(Luzern 1935), die an altchristliche Vorstellungen ankniipft und sie mit
einem neuen, geheimnisvollen Sinn erfiillt. Nach der Besetzung Europas durch
die Mongolen befreit der Antichrist den Erdteil und richtet sein Reich auf.
Er ist nicht Verfolger des Glaubens im iiblichen Sinne, er versucht sogar, die
drei getrennten christlichen Glaubensbekenntnisse fiir sich zu gewinnen,
indem er sowohl dem Papst als auch den Vertretern der protestantischen und
der orthodoxen Christenheit grole Versprechungen macht. Tatsichlich gehen
viele Christen, auch Bischéfe und Priester, zu ihm iiber. Aber der Vertreter
der Orthodoxie, der den bezeichnenden Namen Johannes fiihrt, erkennt ihn
als Antichrist, der evangelische Professor Pauli gleichfalls, und schlieBlich
schleudert Papst Petrus II. den Bannstrahl gegen ihn. In diesem Augenblicke
unterwerfen sich auch Johannes und Pauli dem Stellvertreter Christi, und die
Einheit der Kirche erscheint in der letzten Stunde der Welt wiederhergestellt.
Es besteht kein Zweifel, daB die dstlichen Traditionen des Christentums,
wie sie Solowjow im besten Sinne des Wortes verkirpert, einen Aufruf an die
lateinische Christenheit darstellen, sich mit ihnen zu beschiftigen. Im Miin-
chener ,,Klerusblatt“ (Mai 1955) hat der Frankfurter Philosophieprofessor
Johannes Hirschberger die philosophie- und theologiegeschichtliche Bedeu-
tung Solowjows mit folgenden Sidtzen gewiirdigt: ,. . . bei ihm (ist) die
metaphysische Tradition des Abendlandes in einer Phase aufbewahrt, die
das Anliegen des deutschen Idealismus, sein Fragen um Gott und Welt,
Einheit und Vielheit, Geist und Natur, das Sein und die Geschichte in seinem
ideengeschichtlichen Ursprung, also in historisch echter, durch spitere Ent-
wicklungen nioch unverstellter Form enthilt. Und das ist nun die grofie Be-
deutung dieser neuen deutschen Solowjow-Ausgabe: sie bahnt einen mig-
lichen Weg zuriick zu den Urspriingen unseres christlich-abendlindischen
Denkens, wo in Klemens, in Origines und Augustinus griechisches und christ-
liches Denken sich vermiihlten und noch ihre ganze Fiille und Weite entfalten
konnten. Spiitere Entwicklungen bedeuten gewohnlich Einengungen, Ver-
stellungen, Sackgassen . . . Wir miissen immer wieder zuriick zu den Quellen
der. philosophia perennis und ihrem ganzen urspriinglichen Reichtum.
Solowjow, in dessen Denken eine frithe Phase des christlich-abendlindischen
Denkens priisent wird, kénnte ein Weg werden zu diesen Quellen.*



220 Mitteilungen

Vielleicht ist die Wertung zu hoch, die E. Kobilinski-Ellis von Selowjow
gibt, aber sie zeugt deutlich davon, welchen Eindruck sein theologisch-
philosophisches Wirken auf jene ausiiben kann, die sich mit ihm beschiftigen.
Kobilinski-Ellis schreibt als Herausgeber und Ubersetzer einer Auswahl von
Solowjows Schriften, die schon 1929 unter dem Titel ,,Monarchia Sancti Petri*
erschienen sind: ,Ein Theologe vom Rang eines St. Augustinus und eines
St. Athanasius, ein Mystiker vom Range eines Joseph Gorres und eines Jakob
Bohme, ein Metaphysiker vom Range eines Friedrich Schelling, ein Forscher
von der Exaktheit eines Ludwig Pastor und ein Dichter von der Hihe eines
Novalis —war Wladimir Solowjow berufen, alle Gegensiitze der Hauptstromun-
gen der Gegenwart in sich aufzunehmen, zu tragen und zu einer harmonischen,
universellen Synthese zu vereinigen. Kein anderer geistiger Fiihrer unserer
Zeit kommt ihm gleich in dieser universellen Allseitigkeit, die zugleich mit der
seltenen Eigenart seiner schopferischen Persénlichkeit durchleuchtet und mit
seiner prophetischen Gabe geheiligt war, Das grandiose System seiner Lehre
fordert eine sorgfiltige und tiefsinnige kritische Durchforschung, sowohl im
Sinne der priizisen Methodik der westlich-kirchlichen Tradition wie auch
im Lichte der cosmologia perennis der christlich-esoterischen Uberlieferung
der Weisheit und schlieflich vom Standpunkt der kritischen Schule des
abstrakten (rationellen) Denkens. Alle diese kritischen Nachforschungen
werden zugleich zu einer fruchtbaren Kooperation dieser verschiedenen Ge-
biete der gegenwiirtigen, das neue Wort und Licht suchenden Kultur fithren
und die Lehre Solowjows von allen Seiten beleuchten. Und doch wird bei
allen diesen Untersuchungen das Hauptprinzip seiner ,freien Theosophie’
(als das einer universellen Synthese und das Geheimnis seiner prophetischen
Personlichkeit) fiir jede bloB analysierende Kritik unerreichbar bleiben. Er
ist der groBte aller Fiihrer unserer Zeit! Er ist eine symbolische Erscheinung
und Verkorperung des vielseitigen und zu einer neuen Einheit tragisch-
strebenden Geistes der Gegenwart.“ Wie sagt Solowjow in einem seiner
schonsten mystischen Gedichte ?

»Uber der Erde herrscht Tod und Zeit,
laf} sie nicht Herr sein iiber die Triebe —
alles versinkt in der Dunkelheit —
ewig leuchtet die Sonne der Liebe!“
Wien Ernst Joseph Gérlich

Das ,verratene Beichtgeheimnis“ von Croix-Daurade bei Toulouse. Das
Buch ,Nachtseiten der Gesellschaft“ (Verlag Otto Wigand, Leipzig 1844)
und der 35. Teil des ,,Neuen Pitaval“ (Brockhaus, Leipzig 1864) berichten auf
35 bzw. 23 Seiten, dal um 1700 in Croix-Daurade der Pfarrer Peter Colestin
Chambard das Beichtgeheimnis verraten habe und dafiir zum. Feuertode
verurteilt worden sei. Ein reicher Olsieder wird ermordet. Der unbekannt
gebliecbene Morder beichtet bei dem Pfarrer sein Verbrechen. Die Sthne des
Ermordeten, stutzig geworden durch das aufgeregte Wesen des Pfarrers,
laden ihn in ihr Haus ein und sagen ihm auf den Kopf zu, er kenne den
Mbrder, der wahrscheinlich bei ihm gebeichtet habe. Sie fithren ihn vor ein
groBes FaB siedenden Ols und wollen ihn hineinwerfen, wenn er schweigt.
Aus Angst nennt der Pfarrer den Namen des Morders.



