531083091 021

I UETTVL ——










'//057 3 2281

Wheologisch praklisdhe

QUKRTAL
SCHRIFT

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Didzesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau

1006. Jahr 1 . Heft

| "j . q ::‘ -‘/. L‘ ‘\//
z?i‘ MP.Z.J ’ 5

SR S



Die ,,Theol.-prakt. Quartalschrift“ erscheint jéhrlich viermal
im Laufe der Monate Jinner, April, Juli und Oktober.

Redaktion: Dr. Maximilian Hollnsteiner (Chefredakteur) und
Dr. Johann Obernhumer, Linz a. d. Donau, HarrachstraBle 7, Priester-
seminar (Osterreich).

Verlag und Administration: O0O. Landesverlag, Linz a. d. Donau,
LandstraBe 41 (Osterreich).

Wir bitten, Manuskripte, Besprechungsstiicke und Tauschexemplare
sowie alle Zuschriften, die den Inhalt der Zeitschrift betreffen, an die Re-
daktion, Bestellungen und geschéftliche Mitieilungen aber an den Verlag
(Administration) zu richten. Anfragen moge Riickporto beigelegt werden.

Bezugsbedingungen auf der vierten Umschlagseite.

Inhaltsverzeichnis
des ersten Heftes 1958

Abhandlungen Seite
Wundergeschichten im Alten Testament. Von P. Dr. Josef Hof -
Dawer 8 g ToRSPTHER \or o o et e ey s b ek R e e A 1
Die religitse Situation der katholischen Akademikerfamilien in
der GrofBistadt. Von P. Reinhold Wick, St. Gallen (Schweiz) . . 9
Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester. Von Theol.-Professor
DDy Josef Lenhyenaweger obing a. @/ B~ o0 S0y L LRI o 18

Pastoralfragen
Trauung ohne Dispens. Von Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer,
Bl R i e i e, TR SRR e RIS T B st B R s YT 29
Trauung durch einen fremden Priester ohne Delegation Von
Univ.~Prof. Dr. Josef Trummer., GraZ . . . ivie . s 30
Begriibnis der Friihgeburten. Von P. Dr. Pax Leitner, Schwaz
Wiy ) el R e SOl TP I T B e S ORI e S SR 31

Mitteilungen

Die gleitende Arbeitswoche. Von P. Anselm Rid O. S. B.,, Her-
rigchried ber SHdvngen (Baden) .. a o e ele ket G Sl
Die zeniralen Gewalten des Priestertums. (Zum 1550. Todesja_hr
des hl. Johannes Chrysostomus, gest. 407.) Von Anselm Riid

[+
=1

O. S. B., Herrischried bei S#ckingen (Baden) . . . . . . . . . .. 39

Das landesfiirsiliche Plazet in den dsterreichischen Erblindern.

Von Dr. Heinrich Ferihumer, Schirding am Inn . . . . . . 44
Riomische Erlisse und Entscheidungen. Zusammengestellt von Dr. Peter

CGradamer.  Line a0 e o et e DRaapn on S Bn Sl Tl i Lol 0 49
Aus der Weltkirche. Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxem- i

[ A SRAL e e e il S o o RIS e B L L R S R, St 30
Literatur :

Eingesandte Werke und Schriften . . . . . . . . .+ . ... 61

BrchbeEpreth I RGEn: ¥ i1 S st rito ks L A R, ot Sy 63

Inserate



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
DU ARLALSCHRIE

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Diézesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau

Redaktion:

Dr. Maximilian Hollnsteiner
Professor des alttestamentlichen Bibelstudiums

und

Dr. Johann Obernhumer
Professor der Pastoraltheologie

106. Jahrgang / 1958

Linz a. d. Donau, Oberdsterreichischer Landesverlag






Sachregister
des
106. Jahrganges (1958) der ,,Theol.-prakt. Quartalschrift*

Abhandlungen
Seite
Wundergeschichten im Alten Testament. Von P. Dr. Josef Hof-
| T e e S S R B e U Rl e R bl T FR 1— 8
Die religitse Situation der katholischen Akademikerfamilien in
der GroBstadt. Von P. Reinhold Wick . . . . . . . . . . . . 9— 18
Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester. Von DDr. Josef Lenzen-
WEHRE " o b o i ol W bal o e B e 0 T LSl S M) S 18— 29
Die Problematik des Laienapostolates nach dem zweiten Welt-
kongre§ in Rom. Von Dr. Ferdinand Klostermann. . . . . . 89—104
Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe. Von P. Dr. Franz X.
Betthaoh (S0 T i il b i nate:. SIS L e AT T T 105—113

Osterreich — Land ohne Heilige? Von DDr. Josef Lenzenweger . 177—183
Kirchliche Hoheitsgewalt als Stellvertretung Christi. Von Doktor

L AR O S A i S R IR A R T 183—195
Der moderne Fremdenverkehr und seine seelsorglichen Probleme. .

Yon P D Robert Svobola ©08. €L .1l i L S e 195—207
»wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“ Von Dr. Michael

La o R e I e S A s R S SO R 265—276
Die religiose Kinderweihe. Von P. Hugo Weber S.D.B. . . . . . 276—285
Gedanken zur religionspsychologischen Situation der werktitigen

Jugend. Von 'Dr. Josek YEBInAer ~.: oo o ia s o e 286—297

Pastoralfragen

Trauung ohne Dispens. Von Dr. Josef Trummer. . . . . . . . . 29— 30
Trauung durch einen fremden Priester. Von Dr. Josef Trummer 30— 31
Begrébnis der Friihgeburten. Von P. Dr. Pax Leitner . . ... . . 31— 37
Betriebsausflug und Sonntagsmesse. Von Dr. Peter Eder . . . . 113—115
MeBstiftung. Von Dr. Josef Trummer . . . . . « « v civie o o n 207—208
Wiederholung des Kirchenbesuches bei Toties-quoties-Ablissen.

et o R e T L e R i e e 208—209
Privatoffenbarungen. Von Dr. P. Pax Leitner . . .. .. . . . 209—214
Nichterfiillung der Osterpflicht und Verweigerung des kirchlichen

Begribnisses. Von Dr. J. Obernhumer . . . .. . . .. ... 297—299
Privilegium Paulinum. Von Dr. Josef Trummer . . . . . . . . . 299

Mitteilungen

Die gleitende Arbeitswoche. Von P. Anselm Riid O.S.B. . . . . 37— 39

Die zentralen Gewalten des Priestertums. Von P. A. Riid O.S.B. 39— 44
Das landesfiirstliche Plazet in den &sterreichischen Erblindern.

Non Dr. Heinrich Ferihumer . ..:: & 00, e ors ons s . . 44— 48
Trau, schau, wem! Von Dr. Josef Hupl . . . . . . . . . . ... 115—118
Kostbarkeiten der Ursprache im Neuen Testament. Von Igo

b T S R R S R G SR IR sk 118—122
Irrige Ubersetzung einer wichtigen Stelle der Herz-Jesu-Enzyklika

vom 15. Mai 1956. Von P. Dr. Clemens M. Henze C.Ss.R. . . 122124
Ein Beitrag zur mittelalterlichen Frauenmystik. Von Dr. Adolf

R L R e N el ) 215—217
Wiladimir Solowjow — ein christlicher Philosoph. Von Ernst

F el 2 o A RS U LR et S S b S i e e S 217—220



Das ,verratene Beichtgeheimnis“ von Croix-Daurade bei Tou-
S e S P e 220—221
Wieder religionspddagogische Weiterbildungskurse in Donauworth. 221—222
Einige wichtige Unterscheidungen zum Problem Berufung - Beruf.
Von P. Dr. Clemens M. Henze C.Ss.R. . . . ... .. ... 300—307
Neues aus biblischen Zeitschriften. Von DDr. Claus Schedl C.Ss.R. 307—312

Berichte
Seite
Romische Erlisse und Entscheidungen. Zusammen-
gestellt von Dr. Peter Gradauer. ... . . . e . . .. 49— 50; 124—126
223—226; 312—315
Vom katholischen Missionswerk. Von P. Johannes

Betiray Si VoD o 6 oo a0sin, BLAGEE S Sl o B 127—134; 315—322
Aus der Weltkirche. Von Joh. Peter Fischbach . . . . 50— 60; 134—144

226—231

Literatur

Eingesandte Werke und Schriften . ... ... .. .. 61— 63; 144—148
231—235; 322—325
BuchbesprechUngen . . - « « « « « « « & & s s ale o 63— 86; 148—174
236—260; 325—351

Neues religidses Kleinschrifttum . . . . . . . . . .. 260—263



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

106. JAHRGANG 1958 1. HEFT

Wundergeschichten im Alten Testament
Von P. Dr. Josef Hofbauer S. J., Innsbrack

Wenn von Wundern im Alten Testament gesprochen wird,
dann beschleicht auch einen gliubigen Christen unwillkiirlich ein
ungutes Gefiihl: Warum geschahen damals Wunder in so groBer
Zahl, fast miochte man sagen am laufenden Band, und warum
geschehen heute keine mehr ? Warum geschahen damals so phan-
tastische Wunder, andere wieder, die fast kindisch erscheinen
mochten, so gar nicht nach unserem Geschmack, z. B. der Feuer-
und Schwefelregen auf die siindigen Stidte Sodoma und Gomorrha,
die dgyptischen Plagen: der blutige Nil, die Finsternis usw., das
Stillstehen der Sonne, das im GalileiprozeB eine so ungliickliche
Rolle gespielt hat; ferner die absonderlichen Wunder der Propheten
Elias und Elisdius u. a. m.

1. Wozu geschehen iiberhaupt Wunder ? Welchen Zweck
haben sie ? Welche Stellung nimmt das Wunder in der Religion
iiberhaupt ein? Diese Frage sei nur kurz gestreift; sie gehort
eigentlich in das Gebiet der Religionsphilosophie, der natiirlichen
Religionsbegriindung.

Wunder sind neben der Erfiillung wahrer, echter Weissagungen
das einzige Mittel, durch das sich Gott uns Menschen in der
egenwiirtigen Heilsordnung bemerkbar machen kann. Die christ-
che Religion und ihre Vorstufe, die Religion Israels, sind Offen-
barungsreligionen, keine Naturreligionen, d. h. sie beruhen
auf unmittelbarer, direkter Mitteilung Gottes und gehen iiber
das hinaus, was der Mensch mit der bloBen Vernunft iiber seine
Stellung zu Gott und seine Verpflichtung zur Religion erkennen
kann. Wie sollen aber die Menschen dessen inne werden, daf} eine
Offenbarung von Gott kommt? Dazu wirkt Gott ein Wunder,
d. h. Gott bewirkt einen auffallenden Vorgang gegen die Natur-
gesetze. Jedem Menschen, der an Gott glaubt, ist es klar, daB nur
Gott, der Schopfer, die von ihm gegriindeten Naturgesetze durch-
brechen oder aufheben kann. Also wird in einem Wunder das
Eingreifen Gottes bemerkbar, und eine damit verbundene Mit-
teilung ist so als gottliche Offenbarung beglaubigt. Wenn sich
Gott zu seinen Offenbarungen menschlicher Sendboten bedient,
im Alten Bunde z. B. der Propheten, im Neuen Bunde der Apostel,
so mull er sich natiirlich zuerst vor diesen seinen Werkzeugen
beglaubigen; dann wirkt er zugunsten seiner Gesandten



2 Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament

entweder selbst Wunder oder gibt ihnen die Gewalt, in seinem Na-
men Wunder zu vollbringen, um dadurch ihre Botschaft als géttlich
zu beglaubigen. Christus hat diesen Gedanken mit den Worten
ausgegriickt: »Die Werke (ndmlich die Wunder), die mir der Vater
zu vollbringen gegeben hat, . . . legen Zeugnis fiir mich ab, daf3
mich der Vater gesandt hat“ (Jo 5, 36). Seinen Aposteln und Jiingern
gab Christus, schon als er sie noch wihrend seines irdischen Lebens
aussandte, und spiter bei der endgiiltigen Sendung nach seiner
Auferstehung die Wundermacht zur Bekriftigung ihrer Worte.

2. Warum geschahen im Alten Testament so viele
Wunder und warum geschehen heute keine mehr? Die
Israeliten waren in der Zeit vor Christus das einzige Volk, das die
wahre, von Gott geoffenbarte Religion besaB. Israel allein bewahrte
die Kunde vom kommenden Erloser, dem Messias, es barg in
seinem Schofle die Hoffnung der ganzen Menschheit auf Erlésung
aus der Not der Siinde und die Verheilung auf eine bessere Zu-
kunft im Diesseits und im Jenseits. Israel aber lebte mitten in
einer Welt des Irrwahnes und des Heidentums. Die alten Kultur-
volker im Umkreis Israels, die Babylonier und Assyrer, die Agypter,
die Hethiter in Kleinasien, spiter die Perser, Griechen und Rémer,
waren Heiden. Sie befanden sich im Besitz aller Kulturgiiter der
alten Welt und rithmten sich ihrer Gétzen. Israel war daneben
ein unbedeutendes Volk, nannte nur ein kleines Land sein eigen,
war arm an Kulturgiitern und hatte weder auf dem Gebiete der
Technik noch in Kunst und Wissenschaft Leistungen aufzuweisen.
Trotzdem war es nach dem Plane der gottlichen Vorsehung Aufgabe
dieses kleinen, unbedeutenden Volkes, die wahre Religion, den
Monotheismus, den Eingottglauben, und die Hoffnung der Mensch-
heit auf den kiinftigen Erléser inmitten dieser heidnischen Umwelt
rein und unverfilscht zu bewahren und sie hindurchzuretten durch
eine sittlich vielfach schon angefaulte Kultur. Eine solche Aufgabe
stellte hohe Anforderungen an die geistigen und sittlichen Fihig-
keiten Israels. Fast mdichte es scheinen, als ob sie iiber die Krifte
des Volkes hinausgegangen wiren. Tatsdchlich zeigte sich das aus-
erwihlte Volk im Laufe seiner Geschichte dieser Aufgabe des
ofteren nicht gewachsen: Abfall vom Glauben, Heidentum und
Gotzendienst verbunden mit sittlichen Verirrungen rissen in Israel
wiederholt ein.

Um den Lockungen des Heidentums mit dem Anreiz zu einer
lockeren Moral standzuhalten, bedurfte Israel kriftiger Beweg-
griinde. Das Volk mufite wissen, warum es an dem ernsten Glauben
an den einen wahren Gott mit seinen strengen sittlichen Folgerun-
sen festzuhalten hatte, statt sich dem sinnenfrohen Heidentum

er Nachbarvélker mit ihrem ausschweifenden Gétzendienst hin-
zugeben. Nun war aber die Offenbarung, die Mitteilung religioser
Wahrheiten von seiten Gottes, in den Zeiten Altisraels noch nicht
sehr weit vorangeschritten, sie stand noch in den Anféingen.



Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament 3

Erst einen Bruchteil der religiésen Kenntnisse, die wir heute besitzen,
konnte auch Israel schon sein eigen nennen, vieles andere war ihm
noch unbekannt, darunter bis in die letzte vorchristliche Zeit die
wichtige Wahrheit von der gerechten Vergeltung von Gut und
Bise im Jenseits.

Auch die geistige Kultur hatte im alten Israel zur Zeit des
Auszuges aus Agypten die Schwelle eben erst iiberschritten.
Altisrael besall noch keine theologische Wissenschaft. Auch die
ist bei den Juden erst eine Errungenschaft der letzten Jahrhun-
derte vor Christus und geriet, wie ein Blick z. B. auf das Phari-
sdertum zeigt, bald auf Aiwege. Daher war Altisrael fiir verstandes-
miBige Griinde zur Bekriftigung der Offenbarung, fiir das, was
wir heute Beweise nennen, noch nicht recht empfﬁng%ich aus Mangel
an Schulung des Geistes. Solche Beweise wiren wohl bei den meisten
dieser Leute iiber die Képfe hinweggegangen.

Da war es eben unerliBlich, daB sich Gott seinem auserwiihlten
Volke gelegentlich kriiftig bemerkbar machte durch auffillige
Wunder. Die Israeliten brauchten, um glauben zu konnen,
Griinde, denen sie sich einfach nicht mehr entziehen konnten, die
in die Augen sprangen. Sie muBlten es vollig mit Hinden greifen
konnen, daBl Gott da ist und daB} er gesprochen hat, wofern sie nur
guten Willens waren.

Nicht selten gab es in der Geschichte Israels ausgesprochene
Krisenzeiten. Da war es doppelt notwendig, daB sich Gott
seinem Volke unwiderleglich bemerkbar machte, ihm durchschla-
gende Beweise fiir die Wahrheit seiner Offenbarung an die Hand
gab und ihm durch den Erweis seiner Macht den Mut einfloBte,
allen Anfeindungen zu trotzen, da es doch den allmichtigen Gott
auf seiner Seite wuBlte. So z. B. beim Auszug aus Agypten, als sich
das Volk nach langer Knechtschaft aus seiner Sklavengesinnung
aufraffen und in blindem Vertrauen auf seinen Gott dem michtigen
Pharaonenreiche die Stirne bieten sollte. Damals sollte das Reich
Gottes auf Erden mit dem Volke Israel als Triger eigentlich
begriindet werden. Der Gegenspieler Gottes, der Satan, suchte das
um jeden Preis zu verhindern. Er bediente sich des stolzen Konigs
von Agypten als seines Werkzeuges. Darum vollzogen sich die
Strafwunder, die sog. digyptischen Plagen, Schlag auf Schlag, bis
der Pharao miirbe wurde. Eine gefihrliche Krise bedeutete es fiir
Israel auch, als im Nordreich auf Betreiben der Konigin Jezabel,
einer heidnischen Prinzessin aus dem phonikischen Tyrus, die
Regierung das nackte Heidentum begiinstigte und der Prophet
Elias fast allein stand im Kampfe fiir die wahre Religion. Daneben
gab es aber in der israelitisch-jiidischen Geschichte auch wieder
ruhige Zeiten, in welchen jahrelang, ja jahrhundertelang kein
Wunder geschah, z. B. unter Salomo und seinen ersten Nachfolgern,
in den ruhigen Zeiten unter der persischen Oberhoheit, in den

1*



4 Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament

ersten Zeiten unter der griechischen Herrschaft und in den letzten
anderthalb Jahrhunderten vor Christus.

Und heute ? Es geschehen auch heute noch Wunder. Ich weise
nur hin auf die zahlreichen Wunderheilungen in Lourdes und auf
die bei Heiligsprechungen verlangten Wunder, die erst nach sorgfil-
tiger Priifung alsstichhiltiganerkannt werden.Wirhaben dieWunder,
die Christus und die Apostel gewirkt haben. Die sind iiber allen
Zweifel erhaben und besitzen auch heute noch volle Beweiskraft.
Ferner haben wir heute die nahezu zweitausendjihrige Geschichte
der Kirche hinter uns. Die Ausbreitung, die Erhaltung und das
Wachstum der Kirche trotz aller Stiirme, die Umgestaltung der
Menschheit durch die Kirche besitzt, wie das Vatikanische Konzil
im Jahre 1870 sagte, fiir sich allein schon durchschlagende Beweis-
kraft fiir jeden, der offenen Auges und guten Willens ist. Seit dem
Alten Testament hat auch die intellektuelle, die geistige
Entwicklung der Menschheit Fortschritte gemacht. Die welt-
lichen Wissenschaften haben sich gewaltig entwickelt, und die
Theologie ist hinter dem allgemeinen Fortschritt nicht zuriick-
geblieben. Daher ist es uns heute viel leichter, die verstandes-
milligen Beweise fiir die Wahrheit der Offenbarung fafBllich und
leicht verstiindlich darzustellen. Wir stehen heute auf den Schultern
vieler Jahrhunderte, ja wir kénnen auch die Erfahrungen des
Volkes Israel, die Wunder der vorchristlichen Zeit und die erfiillten
Weissagungen des Alten Testamentes zu Hilfe nehmen zum Beweis
fiir die Wahrheit der geoffenbarten Religion.

Das alles hatten die Israeliten im Alten Bunde noch nicht.
Sie waren geradezu angewiesen aut augenfillige Beweise. Wenn da
vor den iugen des Volkes wieder einmal ein handgreifliches
Wunder geschah, dann waren alle damit instand gesetzt, an Gott
und sein Wort mit voller Uberzeugung zu glauben.

3. Warum geschahen im Alten Testament so phantastische
Wunder, die auch fiir einen Gldubigen das verniinftige Maf} zu
iibersteigen scheinen ? Dann wieder Wunder, die uns kindisch
erscheinen méchten? Wie konnen wir manche der Wunderge-
schichten des Alten Testamentes erkliren?

Die Wunder des Alten Testamentes sind in erster Linie nicht
fiir uns gewirkt worden, sondern fiir Israel, ein Volk mit ganz
anderen geistigen Bediirfnissen als wir sie haben, fiir ein Volk des
alten Morgenlandes vor 3000 bis 4000 Jahren. Die Berichte
iiber diese Wunder sind uns in einer semitischen Sprache iiber-
liefert, die von unseren europiischen Sprachen grundverschieden
ist. Den alttestamentlichen Wundererzihlungen liegt eine ganz
andere, uns fremde Denkart zugrunde, in die man sich erst miihsam
hineinarbeiten mufl. Diese Aufgabe hat die wissenschaftliche
Exegese zu leisten und die ist bekanntlich nicht immer so einfach.
Wir miissen wohl auch bezweifeln, dafl die Israeliten schon einen



Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament 5

philosophisch durchgebildeten Begriff des Wunders hatten, wie
ihn die Theologie heute besitzt. Damit mégen manche Vorfille,
die man gemeinhin fiir Wunder anschaut, aus der Reihe des
Wunderbaren herausfallen. Immerhin bleibt noch eine ganze
Anzahl von eigentlichen, richtigen Wundern iibrig; mit ihnen haben
wir uns auseinanderzusetzen.

Es regnete Feuer und Schwefel vom Himmel auf die
siindigen Stidte Sodoma und Gomorrha. Feuer vom Himmel ist
fiir den Orientalen der Blitz. Der bei elektrischen Entladungen
auftretende Ozongeruch schien dem Geruch brennenden
Schwefels dhnlich zu sein und wurde kurzerhand vom Himmel
gefallener Schwefel genannt — also eigentlich ein natiirlicher
Vorgang. Die dgyptische Finsternis ist zu erkliren durch
einen der im Friihjahr wehenden Sandstiirme. Diese fiihren oft
mit groBer Gewalt Sand- und Staubmassen mit sich, die sich zu
einem dicken, gelblichen Nebel verdichten und die Sonne ver-
finstern konnen, so daB}, wie der Bericht sagt, ,.keiner den anderen
sehen und niemand sich von seinem Platze riihren konnte.” Dabei
braucht es durchaus nicht stockrabenfinster gewesen zu sein.
Der blutige Nil diirfte durch Mikroben hervorgerufen worden
sein, die, wenn sie in riesigen Mengen auftreten, das Nilwasser,
das einzige Trinkwasser in Agypten, ungenieBbar machen und
ihm eine rotliche Firbung verleihen.

Beim Durchzug durch das Rote Meer legt uns der Bericht
nahe, daB die Fluten durch einen starken Sturm zuriickgestaut
wurden. Das Rote Meer reichte in alter Zeit als schmaler Meeresarm
viel weiter in das Land hinein als heute. An einer seichten Stelle
lieB das zuriickgestaute Wasser den Meeresboden erscheinen, und
das Volk Israel konnte ungehindert hindurchziehen. Der Sturm
legte sich dann gerade zur rechten Zeit, um die nachsetzenden
dgyptischen Streitwagen zu iiberfluten. Wenn es im Siegeslied des
Moses heiBt, die Wasser seien gestanden wie ein Wall, so ist das
poetische Schilderung. Ahnlich war es beim Durchmarsch durch
den Jordan. Auch hier legt uns der Bericht nahe, daB der im
Friihjahr Hochwasser fithrende Jordan die aus lockerem Mergel
bestehenden Ufer unterwaschen hatte. Durch den Einsturz wurde
wiederum das Wasser gestaut, und die Israeliten konnten das
leer gewordene FluBbett durchschreiten. Den gleichen Vorgang
berichtet uns der arabische Schriftsteller Nuwairi vom Mame-
luckensultan Baibars. Am 8. Dezember 1267 wurde die Briicke
weggerissen, auf der das Mameluckenheer den Jordan iiberschreiten
wollte. Bei der Wiederherstellung der Briicke blieb nachts mit
einem Male bis zum folgenden Mittag das Wasser aus, und das
Heer konnte den ausgetrockneten Jordan durchziehen. Es waren
wieder die Ufer unterwaschen worden und eingestiirzt und hatten
das Wasser gestaut. Dasselbe ereignete sich in neuester Zeit bei
den Erdbeben der Jahre 1906 und 1927. Der Sturz der Mauern



6 Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament

Jerichos ist jedenfalls auch auf ein Erdbeben zuriickzufiihren,
die in Palistina 6fter vorkommen. Wenn uns ferner berichtet wird,
daB die Sonne stillgestanden sei, so hat das hebriische Wort
fir ,stillstehen, haltmachen“ auch die Bedeutung: ,sich ruhig
verhalten, seine Titigkeit einstellen®, fiir die Sonne also: ,nicht
mehr scheinen®“. Die Israeliten hatten, als der Kampf mit dem
Heer der Kanaaniter begann, bereits einen anstrengenden Nacht-
marsch hinter sich aus dem Jordantal bis auf die Hohe des Gebirges,
etwa 1200 Meter Hohenunterschied. Sie drohten wiihrend der
Schlacht unter dem glilhenden Brand der Sommersonne der Er-
schopfung zu erliegen. Da kam auf das Gebet Josues hin ein
schweres Gewitter, im Hochsommer etwas Unerhortes in Palistina,
brachte den Israeliten die erwiinschte Abkiihlung und, wie es
scheint, auch noch den Vorteil, daf} sie das Gewitter im Riicken
hatten, denn es heiflt, durch die Hagelsteine seien viel mehr Feinde
zugrunde gegangen als durch das Schwert Israels. Hagelsteine
nennt der Hebrider die HagelschloBen, wie auch wir von Obst-
steinen sprechen, obwohl es keine wirklichen Steine sind. Das Buch
des Jesus Sirach verherrlicht dieses Ereignis mit den Worten, das
sei ein Tag gewesen wie zwei Tage. Auch das ist eine poetische
Schilderung mehr als tausend Jahre spiiter. Sie will wohl sagen,
an diesem Tag sei die Sonne gleichsam zweimal aufgegangen,
zuerst am Morgen, dann sei sie hinter den Gewitterwolken ver-
schwunden. Sie ,stand still“, wie da der Hebrier sagt, nach dem
Gewitter ging sie gewissermallen ein zweites Mal auf.

Diese Wunder lassen sich also alle auf rein natiirliche Vorgiinge
zuriickfithren. Sie gehoren zur untersten Gattung der Wunder,
zu den sog. miracula praeter naturam, bei denen die Natur-

esetze nicht aufgehoben werden. Das Wunderbare dabei besteht

arin, dal} sie genau dann eintreffen, wann man sie braucht, da8
sie mit Bestimmtheit vorausgesagt werden, dal sie auf Geheil3
Gottes von Menschen gewirkt werden und daf} sie, wie die sog.
agyptischen Plagen,nur die Feinde Israels treffen, wihrend das
auserwiihlte Volk davon verschont bleibt. Da das ganze Natur-
geschehen bis ins Letzte der gittlichen Allmacht und Vorsehung
untersteht, bieten solche Wunder dem christlichen, gliubigen
Denken nichts Befremdliches. Wenn sie in der Hl. Schrift trotzdem
als ganz gewaltige Machterweise Gottes gepriesen werden, so
deshalb, weil sie fiir das Volk Israel von weittragender Bedeutun
waren. So bedeutete der Durchzug durch das Rote Meer fiir Israe
die Rettung vor dem sicheren Untergang. Durch den Fall Jerichos,
einer fiir die damalige Zeit auBerordentlich starken Festung —
die Ausgrabungen haben das gezeigt —, fiel den Israeliten der
Schliissel Palistinas in die Hand. Durch den entscheidenden Sieg,
bei dem die Sonne stillstand, wurde die drohende Macht der ver-
biindeten Fiirsten Kanaans, die ihr Land gegen die eindringenden
Israeliten verteidigten, im wesentlichen gebrochen. Diese Wunder



Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament T

machten auf die Israeliten einen so tiefen, geradezu unaus-
léschlichen Eindruck wegen der weittragenden Folgen, die sich
daraus ergaben, obwohl sie als Wunder, in sich selbst betrachtet,
durchaus nicht zu den hervorragendsten gehéren. Daneben gab es
allerdings Wunder, die offenkundig alle Naturkrifte iiberstiegen
haben, bei denen die Naturgesetze augenscheinlich aufgehoben
werden muBten, Wunder, die, in sich selbst betrachtet, in der
ersten Reihe stehen, z. B. wenn der Stab des Moses in eine Schlange
verwandelt wurde oder wenn Moses die Hand in den Busen seines
Gewandes steckte und sie aussiitzig hervorzog, sie wieder hinein-
steckte und gesund herauszog oder wenn er mit seinem Stabe
zweimal Wasser aus dem Felsen hervorlockte, wenn die beiden
Propheten Elias und Elisius mehrere Tote auferweckten, Speise
und Trank wunderbar vermehrten u. a. m.

Wunder, die uns den Eindruck des Licherlichen machen méch-
ten, sind z. B. manche von den Wundern der Propheten Elias und
Elisdus; so wenn Elisius das ungesunde Wasser von Jericho
trinkbar und eine giftige Speise geniebar machte oder eine in den
Jordan gefallene Axt herausfischte u. a. m. Diese Wunder lassen
sich vielleicht so erkliren, daB diese beiden Propheten die Wunder-
gabe dauernd erhalten haben, dhnlich wie Christus seinen Apo-
steln bei ihrer Aussendung die Wundergabe verliechen hat. Sooft
es ihnen angezeigt erschien, konnten sie davon Gebrauch machen
und nach ihrem Gutdiinken Wunder wirken. Wandte sich nun
ein Bedriingter hilfesuchend an sie, so vermochten sie ihrem
guten Herzen nicht Gewalt anzutun und wirkten eben Wunder
auch fiir die kleinen Note des tiglichen Lebens. Sie waren gute
Minner und hatten tiefes Mitgefiihl fiir die Note ihrer Volksge-
nossen. Gelegentlich vollzogen sie auch kriftige Strafwunder,
wenn ihnen Missetaten begegneten, die eine exemplarische Strafe
zu verdienen schienen, z. B. als der habsiichtige Diener des Eli-
sius den Namen seines Meisters miflbrauchte und dem von seinem
Herrn geheilten hohen koniglichen Beamten Naaman reiche
Gaben herauslockte, die er fiir sich behalten wollte. Dafiir wurde
er mit dem Aussatz bestraft. Nach den Plinen Gottes hatten
diese Wunder den Zweck, die Autoritit der beiden Propheten zu
stirken in ihrem Kampf fiir die Religion Israels, die damals eine
schwere Krise durchmachte. Insbesondere sollten die Israeliten
davon abgehalten werden, sich in ihren tiglichen Schwierigkeiten
an die Gotzen zu wenden und bei heidnischen Zauberern und Gauk-
lern Hilfe zu suchen.

Sonderbar muten uns auch die Zeremonien an, die manche
Propheten beim Wunderwirken anwandten. So schlug Moses auf
das Wasser des Nils, um es in Blut zu verwandeln, und auf den
Felsen, um ihm Wasser zu entlocken. Er streute Ofenrufl gen
Himmel als Sinnbild der Geschwiire und Beulen, die er iiber die
Agypter bringen wollte. Die beiden Propheten Elias und Elisius



8 Hofbauer, Wundergeschichten im Alten Testament

legten sich iiber die Toten, die sie auferwecken wollten. Elisiius
warf, um das Wasser der Quelle von Jericho trinkbar zu machen,
Salz hinein; um die vergiftete Speise genieBbar zu machen, mischte
er Mehl dazu. Als er der armen Witwe den Rest ihres Oles wunder-
bar vermehrte, dauerte das Wunder so lange, als die Frau leere
Kriige in Vorrat hatte, um das Ol einzufiillen, dann hérte es auf.
Hiitte sie sich noch mehr Kriige ausgeliehen, so hitte das Wunder
noch linger gedauert und das Ol wire noch mehr geworden.
Solche Sinnbilder, symbolische Handlungen, waren das #duflere
Zeichen dessen, was unsichtbar geschah. Sie sollten die Aufmerk-
samkeit der Zuschauer fesseln und ihnen versinnbilden, was sich
im Wunder vollzog. In alten Zeiten legte man auf solche dullere
Zeichen viel mehr Wert als wir heutzutage. Auch bei uns war es
so bis in die neueste Zeit. Ein Geschiift beispielsweise galt erst als
rechtskriiftiz, wenn der Handschlag gegeben worden war. Wurde
der Handschlag unterlassen, so war die Abmachung ungiiltig. Die
Priesterweihe galt bis in die allerneueste Zeit als ungiiltig, wenn
der Weihekandidat bei der Weihe den Kelch samt Zubehor nicht
beriihrt hatte. Darum waren solche symbolische Handlungen der
Wundertiter bei ihren Wundern nicht etwa ein Hokuspokus,
sondern hatten fiir die auf das Anschauliche eingestellten Menschen
jener alten Zeiten durchaus Sinn und Zweck.

Ahnlich wie die vorgebrachten Beispiele lieBen sich wohl noch
manche Wundergeschichten aus dem Alten Testament befriedigend
erkliren. In anderen Fillen hat allerdings die Exegese das letzte
Wort noch nicht gesprochen. Manche Fragen sind noch offen.
Wir diirfen aber erwarten, daBl sich mit dem Fortschritt der
Forschung manche jetzt noch dunkle Frage aufhellen lassen wird.



9

Die religiose Situation der katholischen Akademiker-
familien in der GroBstadt
Von P, Reinhold Wick, St. Gallen (Schweiz)

Vorbemerkung: Der Artikel beriicksichtigt in erster Linie schweizerische
Verhiltnisse. Die Darlegungen- diirften aber nicht nur von allgemeinem Interesse,
sondern auch von allgemeiner Giiltigkeit sein, und zwar auch auBerhalb der Grofstadt.

Wenn von der religiosen Situation der katholischen Aka-
demikerfamilien in der GroBstadt die Rede ist, darf ich freudig
bekennen, daB der Prozentsatz der gut praktizierenden hier den
der nichtakademischen Familien iibertrifft. Auf Grund der Er-
fahrungen, die ich bei der Hausmission in Ziirich gewonnen habe,
darf wohl angenommen werden, daB wenigstens die Hailfte oder
eher mehr der akademischen Familien religios praktiziert, wihrend
wir sonst in Ziirich nur mit 30 oder weniger Prozent religiés Prak-
tizierender rechnen kénnen. Es zeigt sich also hier ein weit
giinstigeres Bild, als es allgemein iiber die religiése Einstellung und
Praxis der katholischen Akademikerfamilien in der Grof3stadt ent-
worfen wird. Trotzdem méchte ich diese Tatsache nicht gegen die
Nichtakademiker ausspielen. SchlieBlich hat wohl der gréfite Teil
der katholischen Akademiker in katholischen Kollegien studiert,
sollte daher mit einer geschlossenen Weltanschauung in das Hoch-
schulstudium eintreten und religiés innerlich geniigend gefestigt
sein, so dafl 50 oder 40 Prozent der religios Abseitsstehenden immer
noch bedenklich stimmen. Es gibt schlieBlich kein katholisches
Internat, das nicht Leute in das Leben schickte, die sich religits
nicht halten, darunter mehr als einen traurigen Fall.

I. Religios praktizierende Akademikerfamilien

1. Manche der vorbildlich praktizierenden Akademikerfamilien
bindet ein im besten Sinne des Wortes freundschaftliches Ver-
hiltnis zum Priester. Sie sind auch stets zu Diensten bereit,
wenn ein Anruf von seiten der Seelsorger an sie ergeht. Ja, sie
halten etwas darauf, mit dem Klerus der Pfarrei einen lebendigen
Kontakt zu pflegen, und stehen in ehrfiirchtigem Respekt dem
Geistlichen gegeniiber. Das ist die eine Seite. Bei der Mehrzahl der
gut praktizierenden Akademikerfamilien miissen wir aber die Tat-
sache feststellen, daB sie einer Art Glaubensegoismus huldigen und
einen religiésen Autismus pflegen. Sie praktizieren vorbildlich,
distanzieren sich aber im iibrigen bewufit und leben von Priester
und Pfarrei abgekapselt. Es ist kein lebendiges Anteilnehmen an
den Geschicken und Vorkommnissen des Lebens in der Pfarrei
vorhanden. Diese Akademiker zahlen recht und schlecht ihre
Kirchensteuern, wollen aber im iibrigen unbehelligt bleiben. Von
dem tausendfachen Ruf der Kirche, der aus so manchen Enzykliken
der letzten Jahrzehnte nach Laienhilfe und aktiver Mithilfe am



10 Wick, Die religiése Situation der katholischen Akademikerfamilien

Apostolat der Kirche geradezu schreit, spiirt man wenig oder
nichts. Das augustinische Wort: Nolo esse salvus sine vobis, ist
vielen nicht gelaufig.

Verallgemeinert wiirden allerdings diese Feststellungen in
konkreten Fillen zu Fehlschliissen fiithren. Bei der heutigen be-
ruflichen Uberbeanspruchung bleibt vielen Akademikern nicht
einmal in wiinschenswertem MaBe Zeit fiir ihre eigene Familie.
Es ist daher begreiflich, daB sie sich in der kurz bemessenen Freizeit
der Familie verpflichtet fithlen und so fiir viele Belange der
Pfarrei oder eines Apostolates nicht in Frage kommen. Auch in
einer religios verankerten Akademikerfamilie kann man sich lang-
gsam auseinanderleben, und man wird es auch, wenn man fiir-
einander nicht mehr geniigend Zeit findet. Die nichsten Leid-
tragenden sind die Kinder. Wenn viele Séhne von Akademikern
es spiter in keiner Weise auf die gleiche soziale und gesellschaft-
liche Stufe wie ihre Viter bringen, dann liegt die Ursache nicht
selten darin, daB der Vater infolge seiner Uberbeanspruchung im
Beruf einfach keine Zeit hat, sich im notwendigen MaBle um die
charakterliche Formung und Erziehung der eigenen Kinder zu
kiimmern. Es liegt eine eigene Tragik iiber manc%men Akademiker-
familien, und es wire nicht schwer, den Beweis dafiir anzutreten,
daB viele Nachkommen von Akademikern in gehobener Stellung
sozial und gesellschaftlich degenerieren. Man halte nur einmal
Umschau nach den Nachfahren fiihrender Méanner in der Politik

und anderswo.

Auch die Tatsache, daB selbst aus religios vorbildlich prakti-
zierenden Akademikerfamilien der GrofBstadt der Kirche auf-
fallend wenig Priester- und Ordensberufe erwachsen, gibtzu denken.
Ubersehen wir nicht, daB selbst solche Kreise bewuBt oder unbewuflt
einem praktischen Materialismus huldigen und wirtschaftliche
Sicherung, Wohlstand, Karriere und gesellschaftliche Stellung im
Vordergrund des Interesses stehen; alles Dinge, die keine Sehn-
sucht nach idealen Werten und Berufen wecken. Wo zwischen
Priester und Akademiker ein freundschaftliches Vertrauensver-
hiltnis besteht, droht leicht die Gefahr, daB der Geistliche mit der
Zeit auch allzu vertraulich aus der Schule schwiitzt, iiber die per-
sonliche Einstellung und die Erfahrungen mit Pfarrkindern,
Mitbriidern und dem Ordinariat offen und unbeschwert spricht,
vielleicht sogar recht abfillig sich duBert und damit begreiflicher-
weise kaum die notwendige Atmosphire fiir Priestergfarufe aus
der befreundeten Akademikerfamilie schafft.

Durch eine nun mehr als 16jdhrige Titigkeit in der Haus-
mission kam ich zur Uberzeugung, dall die Ursache der Distan-
zierung so vieler von der Kirche weniger in einer Glaubenskrise als
in einer Vertrauenskrise gesucht werden mufl. Trotz der immer
wieder konstatierten religiosen Ignoranz weiter katholischer Kreise



Wick, Die religitose Situation der katholischen Akademikerfamilien 11

war es im Einzelfalle oft recht leicht, Katholiken, die jede Bindung
mit der Kirche verloren hatten, wieder zu einem religiosen Mit-
machen zu bringen, wenn einmal verlorengegangenes Vertrauen
zum Priester wiedergewonnen war. Ebenso mufte ich in den vielen
Jahren der Hausmission in Erfahrung bringen, daf} religiés fern-
stehende Akademiker und auch Nichtakademiker der Meinung
sind, daBl diese Entfremdung von Priester und Kirche nicht in
erster Linie ihnen zur Last gelegt werden darf, sondern die Ursache
Erimiir bei den Geistlichen gesucht werdén miisse. Die Geistlichen
dtten sich zuriickgezogen, hiitten sich um sie nicht gekiimmert.
Die Lésung der Frage, wie solche Akademiker wieder in engere
Tuchfiihlung mit dem Priester bzw. mit der Kirche kommen
konnten, lige also in der Wiederaufnahme des Kontaktes
mit ihnen, und zwar eines engen Kontaktes. Diesen Kontakt denke
ich mir nicht nur in der Schaffung von akademischen Zirkeln, wie
sie vielerorts bereits bestehen und denen auch der Geistliche an-
gehort und zu denen er auch regelmiBig erscheint, sondern auch
in der besonderen religiosen Betreuung der Akademikerfamilie
im Heim des Akademikers selber. Denn auch er hat Fragen und
Néte, die er in einem Zirkel weder bespricht noch besprechen kann,
Probleme, die seine eigene Seele und seine Familie betreffen und
die nur in camera caritatis enthiillt und geoffenbart werden. Das
wache Interesse des Priesters fiir die eigenpersonlichen Schwierig-
keiten und Probleme der einzelnen Akademikerfamilien bringt
Bindungen, hebt das Vertrauen in den Priester, fiihrt zur Kirche
und bindet an die Kirche. Ein katholischer Universititsprofessor
schrieb mir seinerzeit, dall er 47 Jahre lang in der gleichen Stadt-
pfarrei wohne, ohne je vom Pfarrer dieser Pfarrei eines Hausbe-
suches gewiirdigt worden zu sein. Die beklagenswerte Entfremdung
zwischen Priester und Volk wiire wohl nie eingetreten, wenn
die Priester mehr Kontakt gehalten hitten. Das bestitigt meine
Erfahrung in der Hausmission, wenn ich beispielsweise vor der
Missionierung einer Strafle von fast niemandem gegriiit wurde,
nach der Durchmissionierung aber iiberall freundlich griiBenden
Menschen begegnete, Dieser Klimawechsel ist ein deutliches
Zeichen, daB das Volk uns bei sich sehen will. Wir gehiéren zu ihm
aus gottlicher Verpflichtung heraus, sollen seine Not kennen und
sie mittragen helfen. Nur so glaubt das Volk an uns und kommt
wieder zur Uberzeugung, dafl wir unsere gottgegebene Mission
an ihm erfaBt haben und auch erfiillen. Wire dieser Klimawechsel
bei richtigem seelsorglichem (ich sage bewufit nicht freundschaftli-
chem) Kontakt der Geistlichen mit der Akademikerfamilie nicht auch
wiinschbar und erreichbar? Ich glaube auch, daB die priester-
liche Wirksamkeit durch diesen Kontakt geistig befruchtet wird
und daB sich der Geistliche dadurch Stiitzen schafft fiir seine
Pastoration, und zwar fiir gute und bése Tage. Denn immer noch
ist das Wort und das Votum eines Akademikers in einer Pfarrei



12 Wick, Die religitse Situation der katholischen Akademikerfamilien

von besonderer Kraft, vorausgesetzt, daBl er auch sonst als Mann
seines Berufes und Charakters in Ansehen steht. Ubrigens vermag
das blofle Wissen der Pfarreiangehérigen, dafi Geistliche und Laien-
akademiker in bestem Einvernehmen stehen, manch unberechtigter
oder auch berechtigter Kritik den Mund zu stopfen.

Von besonderer Wichtigkeit ist es, dal dem Akademiker
innerhalb der Pfarrei auch Aufgaben zugewiesen werden,
die seinem geistigen Niveau entsprechen. In jedem Falle scheint
mir jener Geistliche ein schlechter Psychologe zu sein, der auf die
Mitarbeit der Laienakademiker in seiner Pfarrei verzichtet und
sie als Quantité négligeable behandelt. Er verliert mehr als er
gewinnt. Die Angst, da Laienakademiker mit der Zeit dem
Pfarrer ,,ins Handwerk pfuschen®“ und ihn bevormunden kénnten,
hat kein selbstsicherer Geistlicher. Und wenn auch der Akademiker
dem Priester in camera caritatis die eine oder andere Bitte vor-
bringt, den einen oder anderen Vorschlag macht, vielleicht damit
teilweise auch die Stimmung des Volkes gegeniiber dem priester-
lichen Wirken seines Pfarrers zum Ausdruck bringt, Anregungen
macht, die diskutierbar sind usw., so wird der zeitaufgeschlossene
Seelsorger dariiber nur Freude empfinden und dem Akademiker
dafiir dankbar sein. Erfahrungsgemif} vertriigt es die Pfarrgemeinde
eher, wenn der Akademiker und nicht seine Frau im Pfarrhaus
allzuoft ein- und ausgeht, auBler die Frau wire auch im Pfarr-
verband besonders woilgelitten und geschitzt. Die schweren Zeit-
aufgaben, die im Grofstadtmilieu sich noch steigern, rufen ge-
bieterisch nach der Mitarbeit der Laien. Um wen sollte der Seel-
sorger dankbarer sein als um Laienakademiker, die ehrlich und
selbstlos dem Priester unter die Arme greifen und seine Reich-
Gottes-Arbeit unterstiitzen ? Selig der Tag, wo die Priester es ein-
sehen, dafl Laienakademiker von echt christlicher Prigung ihre
besten Helfer sein kénnen, und selig der Tag, wo unsere Laien-
akademiker es begreifen, daBl sie aus ihrem Glauben heraus zur
Mithilfe am Apostolat aufgerufen sind und daraus die einzig
méglichen und ihrer wiirdigen Konsequenzen ziehen, daf sie ihre
Mitarbeit anbieten und so Apostel der Wahrheit werden in einer
der Entchristlichung ausgesetzten Groflstadt.

2. Die nichtakademische Bevilkerung steht den katho-
lischen Akademikerfamilien in einer fast mimosenhaft emp-
findlichen Reaktion gegeniiber, d. h. sie beobachtet sie auf allen
Wegen fast wie den Priester. Sie werden a priori nicht ohne weiteres
als gleichgesinnt und sich gleichstellend angesehen. In ihrer Be-
urteilung zittert immer noch ein Stiick Angst mit, dafl sie sich
als durch Bildung und jahrhundertelang geltendes ungeschriebenes
Recht als privilegierte Elite fiihlen, die mit dem einfachen Volke
nicht viel zu tun haben will. Und einfaches Volk ist es zu 90 Pro-
zent, das im GroBstadtmilien an Katholiken angetroffen wird.



Wick, Die religitse Situation der katholischen Akademikerfamilien 13

Diese Leute kennen das Horazwort nicht: Odi profanum vulgus
et arceo . . . ich hasse das gewdhnliche Volk und halte es mir vom
Leibe . . ., verstehen aber seinen Sinn und glauben, daf} es heute
noch bei den Akademikern ein Stiick Praxis sei. In der modernen
Gesellschaft gibt es keine auf dem Legitimitits- oder Bildungs-
prinzip beruhende Schicht mehr; und wenn Akademiker im
staatlichen wie im religiosen Leben unseres Volkes einen Elite-
anspruch erheben wollen, so werden sie das gewil nicht mehr
allein als Akademiker tun kénnen. Diese Zeiten sind vorbei. Das
Leitbild entscheidet und die Treue zu ihm.

Die katholischen Akademikerfamilien teilen so weithin das
Schicksal des Priesters, der dem religios abstindigen Volke gegen-
iiber immer erst den Beweis erbringen muf}, daBl er nicht von ihm

_distanziert lebt. Religios praktizierenden Akademikerfamilien
gegeniiber, die sich distanzieren und keinen Kontakt mit dem
schlichten Kirchenvolk wollen, reagiert dieses einfache glédubige
Volk meist wenig schmeichelhaft: ,,Die wollen mit uns nichts
zu tun haben, fiihlen sich iiber uns erhaben, sind bei keinem An-
laB in der Pfarrei zu sehen. — Diese méchten nur iiberall vorne an-
stehen, wo man auffillt und etwas zu bedeuten hat. Wenn sie
nicht zur Geltung kommen, dann erscheinen sie nicht. — Die
haben bei der Sammlung fiir diesen oder jenen religiosen Zweck
am wenigsten gespendet, aber am meisten gemurrt iiber das ewige
Angebetteltwerden. — Diese brauchen immer Extraplatten, z. B.
eigene Akademikergottesdienste, wo in der Predigt kein ,Moralin®
geboten wird, wie sie sagen.“ Manche dieser Vorwiirfe sind sicher
unwahr und lieblos zugleich. Hier soll nur festgestellt sein, daf} sie
gemacht werden. Ich glaube und hoffe, daB die heutige akade-
mische Jugend, die das Werkstudententum iibt, hierin vor manchem
Altakademiker ein groBes Plus hat; sie kennt die Situation des
werktitigen Volkes aus eigener Anschauung und aus engem Kontakt
mit ihm. Diese Tuchfiihlung in jungen Jahren wird bestimmt beste
Friichte tragen.

Wir diirfen diese Einstellung des einfachen Kirchenvolkes zur
katholischen Akademikerfamilie sicherlich nicht nur negativ
werten. Das Volk erwartet etwas vom Akademiker. Lebenslang
in subalterner Stellung stehend, ist es gliicklich, wenn es mit Ge-
bildeten Kontakt haben darf. Es ist von einer fast riihrenden
Dankbarkeit erfiillt gegen sie, wenn sie herablassend und bescheiden
so gar nicht anders tun als es selber, also nicht auf Standesunter-
schiede schauen und pochen. Ein paar standfeste, wahrhaft re-
ligiose und von einfacher Gesinnungsart erfiillte Akademiker-
familien in einer GroBstadtpfarrei sind ein groBes Plus und ein
stiller Halt fiir manche Katholiken. Grofistadtmenschen und
Diaspora-GroBstadtmenschen im besonderen brauchen dieses Bei-
spiel, weil sie sich vielfach ungedeckt und ungeschiitzt, also allein
fiihlen und oft den Eindruck haben, dafl nur der einfache, schlichte



14 wick, Die religiése Situation der katholischen Akademikerfamilien

Mensch noch zur Kirche stehe und lebendig mit ihr lebe, wihrend
die religios praktizierenden Akademiker in ihrem religiosen Autis-
mus sich gefallen. Ich verstehe diese Gedankengiinge des einfachen
Kirchenvolkes auch deshalb, weil ich als Hausmissionar leider
nicht nur einmal die Erfahrung machen mufite, dal mich prak-
tizierende Akademikerfamilien bei meinem Besuch fast unfreundlich
empfingen und mir recht bald bedeuteten, daB3 dieser bei ihnen
nicht notwendig sei, da sie ja praktizieren, also nicht
verwechselt wert%en mochten mit jenen, die ich sonst besuche,
und mich auch ob meines verdemiitigenden Hausmissionars-
amtes nicht als salonfihig erachteten. Auch méchten unsere
einfachen katholischen GroBstiidter die katholischen Akademiker
tiichtig wissen im Beruf. Mit welcher Freude hat man mir oft
gesagt: ,,Wir haben einen katholischen Arzt in unserer Pfarrei,
einen sehr tiichtigen — und wie freundlich und schlicht ist er.*

Ich sagte bereits, daf religiés praktizierende, menschenfreund-
liche und wohlwollende Akademikerfamilien beim einfachen
Kirchenvolk hoch in Ehren stehen. Darf ich dafiir ein kleines
Beispiel anfiithren? Vor wenigen Jahren starb ein solcher Aka-
demiker — er war Arzt und als solcher fiir alle zuginglich. Er war
von ausgesuchter Giite und von einem beispielhaften religiosen
Geist erfiillt. Die Armen fanden den Weg zu ihm; er erliel ihnen
nicht selten die Rechnungen. Die Geistlichen verkehrten bei ihm,
weil sie sich bei ihm wohl fiihlten. Er wagte und durfte es wagen,
ihnen auch Dinge zu sagen, die sie von anderen nicht angenommen
hiitten. Und wo in der Pfarrei etwas unternommen wurde, da war
er dabei, sich allerdings nie vordringend. Nun starb er fast plotz-
lich. Da ging eine groBe Trauer durch das ganze Volk der Pfarr-
meinde, und schmerzbewegt begleitete es diesen volksverbundenen
Akademiker zu Grabe in einem Leichenkondukt, wie ihn die Stadt
selten gesehen haben mag.

I1. Religiés abseitsstehende Akademikerfamilien

Wer in einem katholischen Kolleg studierte, wundert sich nicht
einmal so sehr, dafl der eine oder andere seiner Mitstudenten
spiter die religiose Praxis einstellte. Diese gehérten schon damals
nicht zu den iiberzeugten Katholiken. Von einem Mitstudenten,
der spiter vom Glauben abfiel, sagten wenigstens wir Kollegen
seinerzeit, es wire ein halbes Wunder, wenn er spiiter fest bei der
Stange bliebe. Das wufiten wohl die Professoren noch besser.
Beim einen oder anderen — gewil als Ausnahme — war wohl
der innere Abfall schon vollzogen, als er noch in der schiitzenden
Obhut des katholischen Gymnasiums sich befand. Die ruhige
Atmosphire der studentischen Umwelt, das Mahnwort religios
vielleicht gut praktizierender Eltern hielten ihn vom Letzten zuriick.
Diese Schranken fallen aber fast ginzlich an der Universitit,
wo er weniger kontrolliert und freier ist. Es ist begreiflich, daf3



Wick, Die religiose Situation der katholischen Akademikerfamilien 15

solche Studenten nach der Matura kaum an die katholische Uni-
versitiit gehen, daBl das Studium an neutralen Universititen sie
religiés nicht hebt oder rettet und daB sie auf der Suche nach einer
Lebensgefihrtin sich nicht vom Glauben her orientieren lassen
und keine im Glauben verankerte Ehe aufbauen und somit fiir
uns verloren sind. Nicht selten werden Studenten im Trubel der
GrofBstadt auch mit den sexuellen Problemen nicht fertig. Man
ertrigt in solchen Situationen, d. h. wenn Exzesse vorgekommen
sind, den Glauben nicht mehr und schiittelt ab, was das augen-
blickliche Behagen stirt. Das Abklingen der religiésen Praxis kann
bis zur Erstarrung fiihren, ja bis zum lieblosen Grofitun im Nega-
tiven. Mehr denn einmal haben sich katholische Kranke bei mir
bitter dariiber beklagt, dal der oder der Arzt, der doch in einem
katholischen Kollegium studiert habe, an ihrem Krankenbett
iiber den Glauben gespottet habe.

Manche Akademikerfamilie trigt ein tiefes Ressentiment gegen-
iiber mafigebenden Fiihrern und Vertretern des katholischen Ge-
dankens in sich. Es sind Leute, die bei einer Stellenbewerbung und
-vergebung iibergangen wurden, die nicht hiéher kamen, denen
man andere vorzog. Sie kommen vielleicht auch mit diesem Ressen-
timent vom Lande in die Stadt und schlieBen sich irgendeiner
politischen Richtung an, die kein katholisches Gedankengut ver-
tritt, vielleicht den Katholizismus sogar bekdmpft. Bei diesen
Leuten fanden sie Verstindnis, Unterstiitzung und eine ihnen
zusagende und ihrem Studium und ihren Kenntnissen entspre-
chende Anstellung. Sie sind so religiés Abseitsstehende mehr aus
Verirgerung denn aus Uberzeugung. Mehr denn einer dieser
katholischen Akademiker sagte mir auf die Frage nach seiner
religiosen Praxis: ,,Sie werden begreifen, dafl ich bei meiner An-
stellung religios nicht fanatisch sein kann, sondern Zuriickhaltung
ilben muB; dal} es schlecht zu meiner Titigkeit palite, wenn ich
religios praktizierte.“

Wenn iiberdie religiose Praxis der abseitsstehenden Akademiker-
familien der GroBstadt gesprochen wird, so mag in diesem Zu-
sammenhang ganz allgemein ein Wort eingefiigt werden iiber die
religiose Bildung des Akademikers. Die unter Priestern
kursierende und feststehende Uberzeugung von der sprichwért-
lichen Ignoranz akademischer Kreise in Fragen des Glaubens
mufl der Hausmissionar im allgemeinen bejahen, weil er eine
ihnliche Erfahrung machte, in vielen Einzelfillen aber auch
korrigieren, weil er aus der gleichen Erfahrung weil3, daf} sich doch
manche Akademiker um eine religiose Weiterbildung und Ver-
tiefung bemiihen, sei es durch Exerzitien, durch regelmifligen
Besuch der Predigt, durch Studium religiéser Literatur und selbst
theologischer Werke. So fand ich bei einem Akademiker die
Késelsche Gesamtausgabe der Kirchenviiter und ebenso die Ge-



16 Wick, Die religivse Situation der katholischen Akademikerfamilien

samtausgabe der Werke des hl. Thomas von Aquin vor. Die re-
ligiose Weiterbildung kann selbstverstindlich auch dem akademisch
Gebildeten nicht geschenkt werden. Er schuldet sie seiner Seele,
seiner Familie und der Kirche iiberhaupt. Tatséchlich erschienen
mir manche Akademiker als catholiques en gros und als paiens en
détail. Ohne es zu wissen oder zu fiihlen, finden sich bei ihnen
kryptogame Hiresien, die sie kriiftig verteidigen. Wo die not-
wendige religiose Praxis fehlt oder man sich um die religiose
Weiterbildung nicht kiimmert und sich mit dem Messebesuch an
Sonn- und Feiertagen begniigt, wenn moglich dabei noch der
Predigt ausweicht, die doch zu den Zeitfragen und Zeitirrtiimern
Stellung nimmt, kommt es mit der Zeit unweigerlich zu einer
stiindigen Verdiinnung der religiésen Substanz; man wird von einer
Art religioser Mangelkrankheit befallen und damit anfillig fiir
alle moglichen unchristlichen Zeitideen. Solche Akademiker nennen
das ,,modern denken“. Sie spiiren es kaum, daf} sie damit den Un-
gliubigen zum Verwechseln dhnlich werden, und lésen sich mit der
Zeit von Belastungen, die einst Glaubensstiitzen waren.

Ein Handelshochschulstudent sagte mir, es sei auffillig, wie
Studenten an der Handelsschule, die ein katholisches Internat
absolviert hitten, fiir Vortrige weltanschaulicher Prigung meist
wenig Interesse bekundeten, hingegen immer zu haben seien fiir
studentische Zusammenkiinfte mit Trinkgelegenheiten. Er er-
klirte sich das so: Die an katholischen Kollegien gebildeten Mit-
studenten kimen meist mit einem abgerundeten Weltbild an die
Handelshochschule und gebiirdeten sich daher so, als wiillten sie
das alles bereits, wihrend andere, die kein katholisches Internat
besucht hitten, sich ihr religitses Weltbild erst prigen miiflten
und daher immer interessiert seien an weltanschaulichen Vortra-
gen und religioser Weiterbildung. Der junge Mann mag mit dieser
Erklirung nicht ganz unrecht haben, obwohl ein starker
Zweifel angebracht werden kinnte, ob alle, die an nichtkatho-
lischen Anstalten studierten, dieses wache Interesse bekunden
fiir religiose Fragen und religitse Weiterbildung. Noch eine Fest-
stellung sei gemacht. Fast durchwegs bringen religios abseits-
stehende Akademiker die ganz gleichen oberflichlichen Schlager
gegen die Kirche vor wie die Nichtakademiker. Das scheint be-
denklich, und ich bin dariiber immer erschrocken. Mit einfachen
Arbeitern dariiber in aller Ruhe und Freundlichkeit zu sprechen,
um ihre krummen Ansichten zu korrigieren, fiel mir nie schwer.
Ich zeigte ihnen gegeniiber meist Erbarmen, dafl sie die armen
Opfer irgendeines Schlagers geworden sind. Mit Akademikern, die
vielleicht sogar ein katholisches Gymnasium durchlaufen hatten,
solche Schlager zu ,,zerbeinern“ und mit ihnen auf solche geistige
Niveaulosigkeit herabzusteigen, bedeutete fiir mich aus nahe-
liegenden und einleuchtenden Griinden immer ein Opfer.



Wick, Die religitse Situation der katholischen Akademikerfamilien 17

II1. In gemischter Ehe lebende Akademikerfamilien

Eigentlich noch recht oft beginnen katholische Akademiker
Bekanntschaften mit Nichtkatholikinnen. In vielen Fillen dringen
sie dann darauf, daBl die nichtkatholische Tochter konvertiere.
Konvertierte Akademikerfrauen werden nicht immer gliickliche
Katholikinnen. Die bei Konvertiten vielfach zu konstatierende
Sucht, alles zu kritisieren und zu benérgeln, zeigt sich auch bei
ihnen. Vielleicht sind sie gar in einem Schnellverfahren Katho-
likinnen geworden, d. h. der Konvertitenunterricht war sowohl
nach Tiefe als nach Breite ungeniigend. Man begniigt sich mit dem
in dieser Schnellbleiche Gebotenen, interessiert sich nicht fiir eine
religiose Weiterbildung und Vertiefung und gibt sich vielleicht
sogar zufrieden mit einem religiosen Minimalismus. Man greift
sich an den Kopf, wenn eine solche Akademikerkonvertitin mir
sagte, daB sie sonntags stets den Kindergottesdienst besuche, weil
dort immer etwas laufe, d. h. man nicht allzuviel denken miisse.
Es ist eine Erfahrungstatsache, daB8 bei Konvertiten der Grad der
Katholizitit vielfach vom Gliicksrad ihrer Ehe abhingt. Geht es
gut, so werden sie meist auch praktizieren, geht es weniger gut,
so bauen sie allmihlich die religivse Praxis ab; und geht es gar
schlecht, dann fillt mit dem Herzog auch der Mantel. Die ge-
mischten Ehen sind auch in Akademikerfamilien eine Gefahr fiir
die Glaubensreinheit und Glaubenstiefe. Man heiratet bekanntlich
nicht nur einen Menschen, sondern ein Stiick auch seine Familie.
Und auch hier sind die eigentlichen Opfer gemischter Ehen die
Kinder. Die Kinder haben nun niichste Verwandte, die nicht
katholisch sind, GroBeltern, Onkeln und Tanten, zu denen sie auf
Besuch oder in Ferien gehen und die nicht selten religise For-
derungen des Katholizismus iiberspitzt finden, wie Freitagsgebot
oder den allsonntiiglichen Messebesuch. Ich traf, um das auch zu
sagen, sogar Akademiker, die zu Sekten abfielen und riihrige Ver-
treter und Verteidiger ihrer Ideen und religiosen Anschauungen
wurden.

Es sei hier ein Wort eingeschaltet, das ganz allgemein die Be-
kanntschaften und Heiraten der Akademiker betrifft. Ich mochte
das Wort, das im Volke und in Priesterkreisen kursiert, dal namlich
Akademiker im groBen und ganzen wenig gliicklich sind in der Wahl
ihrer Lebensgefihrtinnen, nicht so allgemein fassen. Hingegen
habe ich mir doch mehr den einmal an den Kopf gegriffen und mich
gefragt: Wie war es auch maoglich, daB Dr. Soundso also wihlen
konnte ? Und weiter fragte ich mich, ob manche dieser jugend-
lichen Akademiker, die infolge eines langen Studiums relativ spit
zum Heiraten kommen, das Sensorium, das natiirliche und gesunde
Gespiir dafiir verloren hiitten, was sich schickt und was nicht.

Dem einen oder anderen Hochschulstudenten mag die Aussicht
auf finanzielle Hilfe bei Bezahlung noch ausstehender Schulden

+Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1958 2



18 Lenzenwéger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

aus der Studienzeit oder fiir die Einrichtung einer eigenen Praxis
oder iiberhaupt das Wissen um die sozial gehobene Stellung irgend-
einer Tochter dringendes Motiv zur Heirat sein, auch auf die Ge-
fahr hin, dafl andere, wichtigere Momente bei der Wahl einer
Gattin auler acht gelassen werden. DaB die Wahl der Gattin
manchmal auch dem geistigen Niveau des Freiers in keiner Weise
entspricht, bleibt ebenso eine Erfahrungstatsache und kann sich
eines Tages negativ auswirken. Endlich begegnen wir auch Aka-
demikern, die nach vorausgehenden ,,Kavaliersdelikten® so sehr
gebunden sind, daf sie wohl oder iibel zur Heirat schreiten miissen,
wenn die Tochter mit der Zeit auch nicht mehr ihrem Geschmack
entspricht. Die Frage, weshalb relativ oft zur Heirat mit Anders-
gliubigen geschritten wird, wiirde einer eigenen Untersuchung
wert sein. In jedem Falle gibt es geniigend katholische Téchter,
die auch irgendwie ein natiirliches Recht hitten auf einen jungen
Akademiker, Téchter, denen der natiirliche Charme nicht fehlt und
diehgeistig und finanziell nichtkatholischen Téchtern nicht nach-
stehen.

Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester’)

Von Theol.-Prof. DDr. Josef Lenzenweger, Linz a. d. D.

Der gelehrte und gewandte Rechtsanwalt Tertullian, der um die
Wende vom 2. zum 3. Jahrhundert zu Karthago in Nordafrika
lebte, schrieb in seinem Buch ,,Apologeticum®: ,,Wenn der Tiber
die Mauern emporsteigt, wenn der Nil die Felder nicht iiberflutet,
wenn der Himmel sich nicht riihrt, wenn es ein Erdbeben gibt,
wenn Hunger oder Krankheit wiiten, dann schreien alle sogleich:
Christianos ad leonem!“?). Die Haltlosigkeit der heidnischen Vor-
wiirfe gegen das junge Christentum hat sich lingst erwiesen.
Trotzdem erinnern diese Worte an die Beurteilung, welche in den
zwanziger und dreiBiger Jahren unseres Jahrhunderts Prilat

!) Vor allem konnte ich beniitzen: Bliim] Rudolf, Prilat Dr. Ignaz Seipel (Klagen-
furt 1933) sowie Funder Friedrich, Vom Gestern ins Heute (Wien 1953%; passim),
und den Nachruf fiir Dr. Ignaz Seipel in der ,,Reichspost* vom 3. 8. 1932; ferner
Birk Bernhard, Dr. Ignaz Seipel (Regensburg 1932), Thormann Werner, Ignaz
Seipel (Frankfurt 1932) sowie Charmatz Richard, Der Mann der Kirche als Staats-
mann: Dr, Ignaz Seipel, als S, 203—218 im Buche des gleichen Verfassers: Lebens-
bilder aus der Geschichte (sterreichs (Wien 1947); auBlerdem das von Bliiml Rudolf
herausgegebene Tagebuch (Wien 1933), das auch in italienischer Ubersetzung durch
Bendiscioli Mario erschienen ist (Brescia 1935) sowie Seipels Reden, herausgegeben
von GeBl Josef (Wien 1926) und die Sammlung ,,Jm Dienste des Wortes*, ebenfalls
herausgegeben von Bliiml Rudolf (Wien 1955). Vieles verdanke ich auch den ein-
schligigen Seminararbeiten meiner Hirer, u. zw. der Herren Josef Ahammer, Walter
Eckerstorfer, Manfred Eschlbéck und Ferdinand Gerzer.

%) Kap. 40, 2 (Lat.-deutsche Ausgabe von Becker Carl, Miinchen 1952, S. 188 £.).



Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester 19

Dr. Ignaz Seipel zuteil wurde, der wiederholt an die Spitze
unseres damals vielen fragwiirdig erscheinenden Staatswesens
Osterreich getreten ist und dem das ,,Crucifige” und ,,Hosanna* im
Leben auch so vielfach entgegengerufen wurde. Gab es eine Teue-
rung oder stieg die Zahl der Erbeitslosen, wurden Beamte schlecht
bezahlt oder trat sonst ein Ungliick ein, wer hatte in den Augen
eines Teiles der Bevilkerung die Schuld ? Niemand anders als ,,der
Seipel“. Die anderen aber sahen in ihm den Retter Osterreichs,
den iiberlegenen Staatsmann und Politiker, auf den man in Zeiten
der Not und Bedringnis immer wieder zuriickkam und zu dem
die Anhinger mit grofler Verehrung aufblickten als zu einem
Priester, Fiihrer und Helfer, der nur das Heil und das Wohl seiner
Mitbiirger im Auge hatte.

25 Jahre sind nun seit dem Tode dieses Priesters und Staats-
mannes hinabgesunken in den Strom der Geschichte, der sich gerade
in den letzten Jahrzehnten oft wie ein reilender Wildbach gebirdet
hat. Die Wogen haben sich jetzt schon etwas geglittet. Wir haben
Abstand gewonnen und sinti vielleicht schon in der Lage, die Per-
sonlichkeit des Prilaten und Bundeskanzlers, des priesterlichen
Staatsmannes einigermaflen ruhig und objektiv zu beurteilen,
wenn auch Objektivitit nicht Standpunktlosigkeit bedeuten muf3
und wir uns auch immer wieder in Erinnerung zu rufen haben, dal
unser ganzes menschliches Wissen, auch das geschichtliche, Stiick-
werk ist. Wie schwer ist es doch, einen anderen Menschen wirklich
zu verstehen, die letzten und innersten Motive seiner Handlungen
zu erforschen und gerecht zu beurteilen! Nach Zuriickstellung
aller Ressentiments und in méglichster Abwehr aller gefiihls-
mifigen Einstellung des Fiir und Wider wollen wir mit einer ge-
wissen Ruhe und Abgeklirtheit an die Untersuchung herangehen.
Dieser liegt naturgemill auch nichts ferner als die Absicht, neue
Wunden aufzureilen. Doch der Wahrheit muf} eine Gasse gebahnt
werden. Wir werden zuniichst eine kurze Darstellung seines Lebens
geben, das der jungen Generation schon unbekannt ist, und uns

ann der Frage zuwenden: Hat Ignaz Seipel in seinem Leben das
riesterliche %deal mit dem eines Politikers und Staatsmannes
armonisch zu vereinen gewufit ?

Seipels Abstammung fiithrt miitterlicherseits in das ober-
osterreichische Miihlviertel. Sein Urgrofivater, Andreas Reumiiller,
ein Zimmermann, stammt aus Unterkrenau bei Opping?®). Von dort
zog er nach Maria-Taferl. So kam die Mutter Seipels, Elisabeth,
geborene Zehetner, aus dem Waldviertel?). Der Vater, Ignaz Karl,
war ein richtiges Wiener Kind. Er hatte bei den Deutschmeistern
wihrend des Radetzky-Feldzuges gedient und wurde dann Fiaker
beim Carls-Theater, bis er als Portier im I1. Bezirk, Czerningasse 22,

%) Geboren 5. Dezember 1776 (Taufmatrik Rohrbach, tom. ITI, f. 107).

%) Weitenegg a. d. Donau, Pfarre Ebersdorf; geboren 18. November 1850 (Tauf-
matrik Ebersdorf, tom. XII, f, 139).

2%



20 Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

sein Brot fand. Er war ein bildschéner Mann mit sonnigem Humor,
echter Wiener Laune und Frohlichkeit, stets optimistisch und
guten Mutes. Bei seinen Freunden und Kameraden und auch bei
den Frauen erfreute er sich des besten Rufes und gréfiter Beliebt-
heit. Man kannte ihn iiberall unter dem Namen: ,,Der schone
Karl“ oder der ,,Deutschmeister-Karl“. Seine Ahnen hatten noch
bessere Tage gesehen. Der UrgroBlvater Seipels war Fabrikant
gewesen, doch der Groflvater, der sich noch stolz ,,Samtfabrikant“
genannt hatte, verwirtschaftete das angesammelte Vermagen?).

Diesem Ehepaar, Ignaz Karl Seipel und Elisabeth, geb. Ze-
hetner, wurde im dritten Jahr ihrer Ehe®) als drittes Kind der kleine
Ignaz Karl geschenkt. Am 19. Juli 1876 erblickte er das Licht der
Welt?). Es mufl eine entbehrungsreiche Kindheit und Jugend ge-
wesen sein, denn mit drei Jahren schon verlor er seine Mutter,
die von einer Lungenschwindsucht dahingerafft wurde®). Auch
seine drei Geschwister — eines war nach ihm zur Welt gekommen —
starben schon im Kindesalter. Der Vater heiratete wieder, und
zwar eine junge Witwe, Sophia Thoma, geb. Berska, die aus
Galizien stammte und erst 22 Jahre alt war, als sie ihre zweite
Ehe schlof3. Der kleine Ignaz war nun meist bei der GroBmutter,
Karoline Seipel, die auch seine ausgezeichneten Schulzeugnisse
unterschrieb, sich also fiir seine Erziehung als zustindig be-
trachtete. Doch auch das Verhiltnis zur Stiefmutter muf} gut
gewesen sein, denn sie fiihrte ihrem Stiefsohn den Haushalt, als
dieser Professor an der Theologischen Fakultit Salzburg war.
In Staatz, seinem spiiteren Wirkungsort, aber erzihlte man, der
neue Kaplan lebe deswegen so einfach und bescheiden, um seine
Mutter unterstiitzen zu kénnen®).

Die Schuljahre vergingen, und am Médlinger Gymnasium
maturierte er 1895 mit Auszeichnung!®). Der Direktor dieser
Anstalt bezeichnete ihn spiiter als ,einen bescheidenen, ziel-
bewullten und energischen Schiiler, der von edler, keineswegs
unangenehm auffallender Ambition durchdrungen war“. Dann
iiberschritt der junge Seipel die Schwelle des Priesterseminars. Vier
Jahre lang oblag er an der Theologischen Fakultit der Universitiit
Wien seinem Berufsstudium. Die Ficher Moral und Orientalische
%) S. den nicht gezeichneten Aufsatz: ,Die Familie Seipel“ im ,,Neuen Wiener
Journal® vom 12. Jiinner 1926.

) Am 22. November 1874 geschlossen (Heiratsurkunde des Pfarramtes Reindorf
zu Wien XV, unter Berufung auf Reihenzahl 699),

?) Geburtsurkunde des gleichen Pfarramtes unter Berufung auf Reihenzahl 617.

%) Mitteilung des Pfarramtes Ebersegg, zu dessen Gebiet der Todesort Leiben
gehort, vom 7. April 1957.

9) Grifin Collalto Maria Therese in einem Aufsatz des ,,Neuen Wiener Journals*
vom 25. Dezember 1924,
: 10) Mitteilung der Direktion des Bundesrealgymnasiums Wien XII. vom 19. Mirz

9517.



Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester 21

Sprachen lagen ihm besonders!!). In Moral hatte er ja auch einen
besonders ausgezeichneten Lehrer, nimlich den um die Sozial-
wissenschaften so verdienten Hofrat Prilat Dr. Franz Martin
Schindler'?). Dieser nahm nachhaltigen Einflul auf den jungen
Studenten und bezeichnete ihn spiter als seinen besten Schiiler!?).
In einem Fach versagte der Student allerdings so ziemlich, nimlich
im Choralgesang. Dariiber lachte er in spiteren Jahren oft herzlich
und entschuldigte diesen Mangel mit den Worten: ,Man kann
eben nicht alles haben®.

Nach vollendetem Studium empfing Seipel 1899 die Priester-
weihe und hielt in aller Stille bei der Gnadenmutter Osterreichs
zu Mariazell seine Primiz. Nach einigen Wochen Kaplanzeit in
Gollersdorf wurde er nach Staatz versetzt. Dort mullte er auch
1902 die Provisur der Pfarrei iibernehmen. Bescheiden in seinem
Auftreten, offenbarte er doch immer wieder Energie und Klugheit.
Seine Predigten waren inhaltlich tiefer als die manch anderer
Landgeistlicher. Wihrend dieser Zeit studierte er nebenbei eifrig
fiir sein theologisches Doktorat. Dies konnten die Leute zunichst
nicht verstehen; noch keiner seiner Vorginger hatte das bisher
getan. Allmihlich aber verziehen sie ihm diesen Fehler; sie wollten
ihn sogar zum Pfarrer haben. Es wire gar nicht so ausgeschlossen
ﬁewesen, daBl er trotz seiner Jugend die Pfriinde iibertragen be-

ommen hiitte, denn der Patronatsherr von Staatz, Graf Collalto,
hielt etwas auf ihn. Doch Seipel ging nicht darauf ein, indem er
erklirte, er wolle sich der akademischen Karriere widmen!?),
was wieder Kopfschiitteln hervorrief. So finden wir ihn nach der
definitiven Besetzung dieser Pfarre als Kaplan zu St. Josef in der
Leopoldstadt, Wien II, und im Jahre darauf als Religions-
lehrer am k. k. Zivil-Méddchenpensionat in der Josefstadt,
Wien VIII. Beinahe gleichzeitig konnte er auch zum Dr. theol.
promovieren.

Seine Liebe gehérte jederzeit seinen Schiilern und allen denen,
die sich an ihn um Hilfe wandten, sein FleiB aber der Gottes-
wissenschaft. Durch seinen Lehrer Schindler wurde er dazu be-
stimmt, sich in die Moral zu vertiefen. Dieser wies ihn auf eine
besondere Aufgabe hin. Theo Sommerlad, Privatdozent in Witten-
berg-Halle, hatte ein Buch iiber das , Wirtschaftsprogramm der
Kirche des Mittelalters” herausgebracht?®). Mit den Thesen dieser
Publikation sollte er sich auseinandersetzen. Die reife Frucht

11) Mitteilung von H. H. Kons.-Rat Joseph Krenn, Wien VI, Laimgrube, einem
ehemaligen Studienkollegen, vom 27. Mirz 1957.

12) Thm hat erst jiingst Funder Friedrich im Buch ,Aufbruch zur christlichen
Sozialreform* (Wien 1953) ein verdientes Denkmal gesetzt.

13) Funder Friedrich, Vom Gestern ins Heute, S. 334.

14) Collalto, ebd.

15) Es war als Beitrag zur Geschichte der Nationalkonomie und zur Wirtschafts-
geschichte des ausgehenden Altertums (Leipzig 1903) erschienen in der Verlagsbuch-
handlung J. J. Weber.



29 Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

dieser Arbeit war das 1907 erschienene Werk: ,,Die wirtschaftlich-
ethischen Lehren der Kirchenviter“!®). Darin untersuchte Seipel,
was die groen Geistesminner des jungen Christentums iiber
Eigentum, Erwerb und Gebrauch irdischer Giiter gelehrt hatten.
Mit dieser Arbeit habilitierte er sich 1908 bei seinem Lehrer
Schindler an der Universitit Wien und erwarb so die Voraus-
setzung fiir die Erlangung einer akademischen Professur.

Schon 1909 wurde Seipel auf die Lehrkanzel fiir Moral
nach Salzburg berufen. geine fortgesetzten Studien galten vor
allem dem Verhiltnis von Kirche und Staat; besonders beschiftigte
ihn das Problem ,,Nation und Staat®, ein Fragenkreis, der gerade
in der Zeit der auseinanderbrechenden Osterreichisch-Ungarischen
Monarchie Aktualitit besal und in einem ebenso betitelten Buch
Behandlung fand!?). Diesem Werk folgte bald eine Aufsatzreihe,
die 1917 unter dem Titel ,,Gedanken zur &sterreichischen Ver-
fassungsreform“ veroffentlicht wurde!®). Auf diese Weise aber
wuchs Seipel allmihlich immer mehr und mehr in die Wissenschaft
der Politik hinein. In seiner als Broschiire erschienenen Rede iiber
»Wesen und Aufgaben der Politik“!?) erwihnt er zwei groBe
Geistesminner, die iiber die praktische Politik ganz verschiedene
Ansichten hatten. Johann Wolfgang von Goethe, der groBe Dichter-
fiirst und ehemalige herzogliche sichsisch-weimarische Staats-
minister, sprach das Wort: ,,Politisch Lied — ein garstig Lied*“;
Johannes Chrysostomus stellt in seiner Hierarchie der Kiinste die
Kunst zu regieren an die Spitze. Sonst lebte Seipel zuriickgezogen in
seiner Gelehrtenstube, verschloB sich aber doch nicht dem pulsieren-
den Leben, griff in den Literaturstreit ein?°) und schloB sich freimiitig
der sogenannten liberalen Richtung an, indem er Stellung gegen die
integrale Enge des Gral-Kreises bezog. Er blieb aufgeschlossen
fiir alles Neue, Kommende, Werdende und bewahrte sich auch Sinn
fiir Theater und Malerei.

Neben seiner wissenschaftlich-theologischen und seiner mu-
sischen Titigkeit wirkte Seipel auch in der praktischen Seelsorge
und betreute mit groBem Eifer die in den Lazaretten der Stadt

16) Herausgegeben als Nr. 18 der Theologischen Studien der Leo-Gesellschaft
beim Verlag Mayer & Co., Wien.

17) Bei Wilhelm Braumiiller in Wien 1916 erschienen; heute noch in manchen
Partien aullerordentlich interessant und lesenswert.

18) 1917 bei Tyrolia, Innsbruck; sie wurde im ersten Teil des 1930 bei W. Brau-
miiller in Wien erschienen Buches ,,Der Kampf um die &sterreichische Verfassung*
eingebaut und iiberarbeitet. Unumwunden gestand Seipel damals, dafl er 1917 noch
ganz von einem optimistischen Glauben an den Fortbestand der Osterreich-Ungarischen
Monarchie erfiillt gewesen sei (s. S. VII).

%) Erschienen beim Verlag Tyrolia, Innsbruck 1930,

) S. seinen Aufsatz iiber , Literarische Polemik und katholische Moral® in der
Monatsschrift ,,Uber den Wassern®, 7. Jg. (1914), Nr. 10, S. 673 —697.



Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester 23

Salzburg liegenden Verwundeten des ersten Weltkrieges, bis ihn
1917 die Berufung an die ,Alma mater Rudolphina“ nach
Wien zuriickfiihrte. Er war von der Fakultit ,primo et unico
loco“ zum Nachfolger von Professor Schindler vorgeschlagen
worden. Heute wissen wir, dal man damals Seipel in die Haupt-
stadt eines Reiches rief, das im Sterben lag, in einer Zeit, die wahr-
haft der Tragik nicht entbehrte. In diese Agonie des Donauraumes
wurde er hineingeworfen. Die Tragédie Osterreich-Ungarns und
der Monarchie ging dem Ende zu. Karl, der letzte Habsburger,
bemiihte sich verzweifelt um den Frieden und die Ordnung in
seinem eigenen, bunt gewiirfelten Reich, das von vielen auseinander-
strebenden Nationen bevélkert war. Noch im letzten Augenblick
berief das Vertrauen des Kaisers den gelehrten Professor als
Minister fiir soziale Fiirsorge in das Kabinett des leidenschaftlich

azifistisch eingestellten Professors Heinrich Lammasch. Die
geiden kannten sich schon von Salzburg her und waren vom besten
Willen erfiillt, zusammen mit dem Kaiser das morsch gewordene
Donaureich noch in letzter Stunde auf féderativer Grundlage zu
reorganisieren. Doch es war zu spdt. Am 30. Oktober 1918 war
ihre Mission gescheitert.

Seipel zog sich nun nicht in den Schmollwinkel zuriick. In-
mitten der Wirren der aufgeregten Novembertage 1918 blieb er
auf dem Damm. In Ungarn war damals Béla Kun an die Regierung
gekommen, und auch im benachbarten Bayern hatte es schon
einen blutigen Umsturz gegeben. Im eigenen Lande aber waren
Hunger und Verwilderung, Auflésung und Umsturz an der Tages-
ordnung. 1919 wurde Seipel in die konstituierende National-
versammlung der Republik Osterreich gewiihlt und 1921 trat er
an die Spitze der Christlichsozialen Partei. In dieser hatte
er bald iiberlegen und klug die Fiihrung véllig inne, und es gelang
ihm, den Wiener Fliigel mit den mehr féderativ orientierten
Lindern beisammenzuhalten. Die wirtschaftliche Situation
Osterreichs wurde immer bedrohlicher. Eine Inflation von nie da-
gewesenem Ausmal} kam iiber das Land. Man stand vor der volligen
Auflésung der gesamten Verwaltung und staatlichen Struktur
iiberhaupt. Siidlich der Karawanken und jenseits des Brenners
wurden Truppenbewegungen gemeldet. Am 24. Mai 1922 trat
Bundeskanzler Dr. Johann Schober zuriick, nachdem schon
lingere Zeit eine schleichende Krise eingetreten und er von den
GroBdeutschen im Stiche gelassen worden war. Ob es nun iiber-
haupt noch einen Bundeskanzler fiir Osterreich geben werde,
fragten sich manche. Die Sozialdemokraten waren nicht bereit, die
Regierung zu iibernehmen. Sie deuteten zunichst heimlich und
dann offen auf einen Mann in den Reihen der Christlichsozialen, dem
sie nachsagten, daf} er schon bisher, seit 1920, hinter den Kulissen
der oberste Drahtzieher gewesen sei. Am 20. Mai 1922 hatte die



24 Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

Arbeiter-Zeitung ganz offen geschrieben: ,,Wihlt Herrn Seipel!“%1).
Wenn jemand geglaubt hatte, damit den besten Mann auf einen
Posten zu stellen, auf dem er sich das Genick brechen miisse, so
hatte er sich getiduscht.

Schon am 24. Mai legte Seipel seinen heimlich lichelnden
Feinden und erstaunten Freunden??) ein Aufbauprogramm vor,
das zeigte: einer ist noch da, der nicht verzagt. Aber kaum hatte
Seipel seinen Plan ausgesprochen, da schrieen seine Gegner, die
‘g_:eichen, die zuvor auf ihn gezeigt hatten, von einer ,,Einheits-

ont der Bourgoisie unter romischer Fiithrung gegen das Pro-
letariat“?®). In seiner Regierungserklirung vom 31. Mai 1922
richtete Bundeskanzler Dr. Seipel auch Mahnworte an die
Adresse der Opposition, aus denen ersichtlich ist, dall er wohl
wuBlte, warum die Opposition gerade ihn an diese verantwortungs-
volle Stelle gewiinscht hatte. Daneben finden wir auch folgende
schlichte Sitze, die den stillen Glanz seiner priesterlichen Per-
sonlichkeit enthiillen: ,,Gewill wiirde in dieser Zeit manch anderer
den Platz besser ausfiillen, den ich heute einnehme. Aber Gott
hat mich eben auf diesen Platz gefiihrt (Zwischenruf bei den
Sozialdemokraten durch Austerlitz: ,,Mit 101 Stimmen!“ Heiter-
keit), auf ihn vertraue ich, dal es mir im Verein mit meinen Mi-
nisterkollegen vergénnt sein wird, dem Vaterlande doch ein wenig
zu niitzen“%),

Schon am 20. August 1922 begann der Bundeskanzler mit
seinen aufsehenerregenden Reisen nach Prag, Berlin und Verona.
Er ging nicht so sehr als Bettler, sondern warnte die Alliierten vor
dem drohenden Brand Mitteleuropas, und vom 2. September an fiel
die Krone nicht mehr. Nach Exerzitien im Stifte Mehrerau begab
er sich zum Vélkerbund nach Genf. Mit seinem klugen und takt-
vollen Auftreten gelang es ihm, das Gewissen Europas zu wecken.

21) In diesem so iiberschriebenen Aufsatz heifit es auch: ,,Wir sind, das braucht
natiirlich nicht gesagt werden, unbeugsame Gegner des Herrn Dr. Seipel; aber auch die
leidenschaftliche Opposition hat es lieber mit dem wirklichen Fiihrer als mit vor-
geschobenen Statisten zu tun. So trete er vor und regiere selbst. Was er ist, das wage
er auch zu scheinen!*

22) Unter ihnen hielten es auch damals nicht wenige fiir unméglich, die wirt-
schaftlich, innen- und auBlenpolitisch so verfahrene Situation zu meistern. Aus ver-
stindlicher Besorgnis sahen sie auch eine Gefahr darin, daf der Priester Seipel auf diese
Weise vielleicht derjenige sei, an dessen Namen sich das hereinbrechende Verhiingnis
in Zukunft kniipfen werde. So bekennt Funder in der ,,Reichspost* vom 3. August 1932
freimiitig.

) Vgl. die Aufsiitze in der ,Arbeiter-Zeitung® vom 26. Mai 1922 (,,Seipels ,Auf-
bauprogramm’*); vom 28. Mai 1922 (,,Trebitsch — Seipel*); vom 31. Mai 1922 (,,Die
Regierung Seipel“; Seipel wird mit Richelieu verglichen, und schon ist von einer ,,Ver-
pfaffung” die Rede); vom 1. Juni 1922 (,,Die Prillatenregierung®; hier ist das oben
erwihnte Zitat zuerst zu finden; auerdem: ,,Dall ein rémischer Prilat Kanzler ist,
ist die Schande unseres Biirgertums*).

#) 8. ,Wiener Zeitung® und ,,Arbeiter-Zeitung® vom 1. Juni 1922 sowie Seipel,
»lm Dienste des Wortes“, hrsg. von Josef GeBl, S. 17—23; vgl. auch Funder, ,,Vom
Gestern ins Heute®, S. 676 f.



Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester 25

Er bewies den Herren, daB8 der Untergang Osterreichs ein Loch
mitten in der Karte Europas reiflen wiirde, das mit seiner Sog-
kraft auch die anderen Staaten erfassen und zerschellen lassen
konne?). SchlieBlich erlangte er einen Kredit von 650 Millionen
Goldkronen, und Osterreich war finanziell gerettet. Er aber dachte
an mehr als an die Sanierung der Finanzen, denn er sprach bald
darauf von der oft zitierten, viel belichelten und verspotteten Not-
wendigkeit der ,,Sanierung der Seelen*28).

Bald darauf aber traf ihn die Kugel des Attentiiters. Ein ver-
hetzter Spinnereiarbeiter wollte ihn mit einer Revolverkugel
niederstrecken. Es war am 1. Juni 1924 auf dem Wiener Siidbahn-
hof. Noch wihrend er zusammensank, rief er der erregten Menge,
die den Téter lynchen wollte, zu: ,,Nicht schlagen! Nicht schlagen!“
Kaum jemand erfuhr es, dafl er wihrend der Kerkerhaft Jawureks
dessen Frau heimlich unterstiitzte. Vor Gericht gab er auffallend
vorsichtige Antworten und war offensichtlich bestrebt, den An-
geklagten als ,,armen, irregeleiteten Menschen“ méglichst zu ent-
lasten. Dieser brach dabei in Trénen aus.

Bis zum 7. November 1924 blieb Seipel an der Spitze der Regierung.
Dann zog er sich wieder auf einige Zeit zuriick. Es sollte nicht
lange dauern, denn am 20. Oktober 1926 wurde er wieder an das
Steuer des gefihrdeten Staatsschiffes gebeten. Es war eine unruhige
und aufgewiihlte Zeit. Denken wir an den 15. Juli 1927 mit dem
Brand des Justizpalastes?”) und die darauffolgende Organisierung
von biirgerlichen Selbstschutzverbiinden als Widerpart des Repu-
blikanischen Schutzbundes. Jetzt ging die Propaganda auf vollen
Touren. SeiPel muflte fallen. Man verschrie ihn als den ,,Prilaten
ohne Milde* und als ,,Arbeiterfeind“. Es wurde eine Kirchen-
austrittshewegung organisiert, der sich etwa 30.000 anschlossen.
Aus Seipels Tagebiichern kénnen wir entnehmen, wie hart den
Priester die Gewissensfrage driickte, ob er denn wirklich
daran schuld sei. So entschloB er sich am 3. April 1929 endgiiltig
zum Riicktritt. Auch seine Gesundheit war stark angegriffen, so
daBl er im April 1930 auch die Stelle eines Parteiobmannes zuriick-
legte. Lediglich im kurzfristigen Kabinett Vaugoin des Herbstes
1930 war er noch einmal AuBlenminister.

%) Seipel, ebd. S. 25—32 bzw. 36.

) Ebd. S. 95—97.

%) Es fehlt jeder Beweis dafiir, dal Bundeskanzler Dr. Seipel bei dieser Gelegen-
heit befohlen habe, auf die Arbeiter zu schiefen; nicht einmal die wArbeiter-Zeitung®
vom 15. Juli in ihrem Leitartikel ,,Wiener Schreckenstage* und in den Polemiken
der folgenden Tage behauptet dies. Polizeiprisident Dr. Johann Schober hat diesen
Befehl nach Verstiindigung des Wiener Biirgermeisters erlassen (s. wiederum ,,Arbeiter-
Zeitung" vom 20. Juli 1927). Um so bedauerlicher, ja unverantwortlich erscheint es,
wenn nach 1945 von einem prominenten Vertreter der katholischen Laienbewegung
die Beschuldigung, Seipel habe den Befehl gegeben, auf Arbeiter zu schieBen, wieder-
holt und éffentlich in Vortréigen ausgesprochen wurde. Vgl. dazu auch Ollerer Franz,
Seipel, der 15. Juli 1927 und die Wiener Presse (phil. Diss, Wien, 1952).



26 Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

Seipel widmete sich wieder seinem akademischen Lehramt
als Professor der Moraltheologie. Die Hirsiile an der theologischen
Fakultit wurden oft zu klein; es muflte fiir ihn wiederholt der
Festsaal der Universitiit freigemacht werden. Seine letzten Kriifte
aber verwendete er dazu, den sozialen Ideen des Heiligen Vaters,
wie sie in,,Quadragesimo anno* formuliert waren,auch in Osterreich
zum Durchbruch zu verhelfen. Von diesem Ziel sprach er noch fiinf
Tage vor seinem Tode zu seinem spiteren Biographen, Prilat
Rudolf Bliiml von Klagenfurt. Dabei schwebte ihm nicht nur das
kleine Osterreich vor Augen. Seipel war ein Europier groflen
Formats. Er glaubte an das Abendland, das geboren wurgz- aus
der Vermihlung von Antike,Christentum und germanischer Art;
an das Abendland, das die Viter geformt haben: Benedikt von
Nursia, Boéthius, Cassiodor und Gregor der Grofle. Er dachte an
die Leistungen der Missionidre aus Irland, Schottland und England
und an die Bedeutung der Scholastik. Er sah dieses eine Europa
gestiitzt auf die Lebenskraft Deutschlands, auf die Tiichtigkeit
Englands, auf den Adel Spaniens, auf Frankreichs monastisch-
intellektuelle Disziplin und auf die katholische Symphonie Italiens.
Doch nicht mehr lange durfte er wirken. Am 2. August 1932 um
148 Uhr friih holte ihn im Sanatorium ,,Wienerwald® bei Pernitz
der Tod heim in jenen Frieden, fiir den er schon auf Erden mit
solcher Hingabe gewirkt hatte. Er wurde nach Uberfiihrung in die
Hauptstadt in einem Ehrengrabe der Stadt Wien, das Biirger-
meister Seitz zur Verfiigung stellte, beigesetzt.

Gewil}, Seipels Leistungen mufiten von Freund und Feind
anerkannt werden. Er war jener Mann gewesen, der in dunklen
Niichten die Fackel der Freiheit hoch iiber unser Land gehalten
hat. Sogar Dr. Otto Bauer, der Fiihrer der Sozialdemokraten,
schrieb in der ,,Arbeiter-Zeitung® vom 3. August 1932: ,,Der bei
weitem bedeutendste Mann des osterreichischen Biirgertums, der
einzige Staatsmann europiischen Formats, den die biirgerlichen
Parteien der Republik hervorgebracht haben, Dr. Ignaz Seipel,
ist gestern gestorben . . . Dank seiner iiberlegenen Geisteskraft
wurde er in der Republik sehr schnell zum unbestrittenen Fiihrer
der Christlichsozialen Partei . . . In den Dienst dieser dffentlichen
Politik stellte er im Jahre 1922 seine auflerordentliche Begabung,
auBenpolitische Gegensitze zwischen auslindischen Michten fir
Osterreich auszuniitzen . . . Seipel war ein Mann von ungewéhn-
licher Selbstbeherrschung. Die undurchdringliche Maske, die er
trug, erweckte den Anschein, dafl er ein kalter, leidenschaftsloser
Mensch sei. Wer ihn ndher gekannt hat, der weill, welch heifle
Leidenschaften in seiner Seele waren . . . Der Inhalt seines Lebens
war ein Kampf gegen uns. Aber er hat diesen Kampf unzweifel-
haft aus ehrlicher innerer Uberzeugung gefiihrt, er war von der
Gerechtigkeit seiner Sache so iiberzeugt, wie wir von der Ge-
rechtigkeit der unseren. Er war ein personlich reiner Mensch; so



Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester 27

hart er als Kimpfer im &ffentlichen Leben war, so giitig konnte
er im privaten Verkehr sein. Von seinem Einkommen hat er ein
GroBteil immer den Armen verschenkt . . . Er hat uns mit allen
Mitteln und Waffen bekimpft, wir ihn auch . . . An seiner Bahre
kénnen auch wir von ihm sagen: Er war ein Mann, nehmt alles
nur in allem! Der Soldat verweigert dem gefallenen Feind die
militirischen Ehren nicht. So schicken auch wir dem groBen Gegner
drei Salven iiber die Bahre®.

Mit dieser Wiirdigung kommen wir zu jener Frage, die wir am
Anfang schon gestellt haben: Ist dieser iiberragende Staatsmann
Seipel immer und in allen Situationen auch ein tadelloser und
frommer Priester geblieben? Was waren die tiefsten Motive,
welche ihn zur Betitigung in der Offentlichkeit trieben ? Machtgier,
krankhafte Herrschsucht, maBloser Ehrgeiz und Gier nach Besitz
und Geld ? Obwohl der Priester auch nur ein Mensch ist und bleibt,
erwartet von ihm jedermann ein gesteigertes Mall von Selbst-
losigkeit, wirkliche, ungeheuchelte Hilfsbereitschaft und mit Recht
wohl am allermeisten eine gediegene, miénnliche Fréommigkeit.
Seipel hat in seinem Leben keine Reichtiimer angesammelt; ja,
abgesehen von seinem Aufenthalt in Salzburg, fiihrte er nicht
einmal einen eigenen Haushalt. Er war mit der bescheidenen Zwei-
zimmerwohnung bei den Dienerinnen des heiligsten Herzens in
Wien I1I, Keinergasse, zufrieden. Fiir seine Einrichtung, Kleidung
und Biicher gab er nur das Notwendige aus. Das iibrige verschenkte
er, so daBl nach seinem Tode kein Vermigen vorhanden war.
Nicht einmal die Mefstipendien verwendete er fiir sich. Er war
fiir alle da, fiir Studenten und Proleten, und verschwendete seine
Mildtitigkeit an Wiirdige und oft auch an Unwiirdige. Er lie8 es
sich auch nicht nehmen, den Weihnachtsabend mit den Straf-
gefangenen im Landesgericht zu verbringen.

Wer ihn einlud, zu dem kam er. Er machte keinen Unter-
schied zwischen hoch und nieder. Fiir ihn war der Schuldiener
genau so ein Mensch wie der Generaldirektor. Oft lief er nach einer
Ministerratssitzung fort, weil schon wieder ein Brautpaar auf ihn
wartete, das von ithm getraut sein wollte. Immer wieder treffen
wir ihn im Dienst der geelsorge. 1919 hielt er 184 Predigten und
Ansprachen, 1920 274, 1925 251 und 1926 gar 368. Wenn man dazu
bedenkt, daf} seine Reden keineswegs Schablone waren, sondern
dal} jedes seiner Worte wohl vorbereitet (er pflegte alle wichtigen
Reden wortlich zu konzipieren und sie dann frei aus dem Gedicht-
nis in beinahe wortwartlicher Treue zu halten), iiberlegt und dosiert
war, dann staunt man, woher er die Zeit nahm, um so viele Auf-
gaben gleichzeitig bewiltigen zu kénnen. Dazu schrieb er bis zu 8000
Briefe im Jahr. Viel trug zu seiner Leistungsfihigkeit wohl eine
eisern eingehaltene Tagesordnung bei. Die Betrachtung unterlie3
er kaum. Auf die Zelebration der Messe verzichtete er nur bei



28 Lenzenweger, Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester

Krankheit oder weiten Bahnfahrten. Vom Brevier war er zwar
dispensiert, machte aber nur in seltensten Fillen davon Gebrauch.
Sein Tagewerk war auf die Minute eingeteilt, und immer wieder
lie er sich in seinen Entscheidungen von dem Gedanken der
groBleren Ehre Gottes leiten. So kam es vor, dafl er nach durch-
wachter Nacht vom Nationalrat her um 37 Uhr friih piinktlich
zur Messe erschien, ohne eine Minute geschlafen zu haben und ohne
seit Mitternacht auch nur das Geringste genossen zu haben.

Seipel blieb bei aller weltlichen Beschiftigung ein Mann des
Gebetes. Den Weg zum Bundeskanzleramt niitzte er meist fiir den
tiglichen Rosenkranz. Er war eben immer zuerst Priester und dann
erst Professor, Politiker und Staatsmann. Dies zeigte sich letzten
Endes auch in seiner aufrichtigen Ergebenheit gegeniiber den
kirchlichen Vorgesetzten. Obwohl er selber dreimal fiir Bischof-
stithle in Erwigung gezogen wurde, fiir Salzburg, Graz und Wien,
war er seinem eigenen Ordinarius, Gustav Kardinal Piff], kindlich
zugetan. Freilich erleichterte ihm dieser edle Kirchenfiirst den Ge-
horsam immer wieder durch sein wohlwollendes Verstindnis. Eine
treue Anhinglichkeit verband ihn auch mit dem Apostolischen
Stuhl. Kurz vor seinem Tode schrieb er noch: ,,Sollte sich also ein
wirklicher Widerspruch zwischen den Verpflichtungen, die ich als
Priester habe, und den Méglichkeiten, die mir als Politiker gegeben
sind, ergeben, so bin ich eines jeden Winkes, den mir der Heilige
Vater, vor dem meine Titigkeit offen daliegt, geben wird, gewirtig,
auf den hin ich mich von der Politik zuriickziehen kann.In der un-
bedingten Bereitschaft, jedem derartigen Wink zu folgen, finde ich
die R]l:llhe des Gewissens, die mich instandsetzt, meinen Weg weiter
zu gehen.”

So konnen wir also abschlieBend auf unsere am Beginn ge-
stellte Frage getrost mit ,, Ja“ antworten. Nicht der Abgeordnete
zum Nationalrat, nicht der Bundeskanzler, nicht der Parteiobmann,
sondern der Priester gab dieser eigenartigen und fesselnden Per-
sonlichkeit das tiefste und innerste Geprige®). Seipel ist es ge-
lungen, eine harmonische Synthese zwischen Priester und Staats-
mann zu finden?®). So steht Ignaz Seipel vor uns als iiberragender
Staatsmann, als treuer Sohn seiner geliebten Heimat, als ange-
sehener Wissenschaftler und frommer Priester.

Zur Frage, ob sein Beispiel in der Gegenwart wiederholbar
wiire, ob es opportum wiire, haben wir uns mit Absicht nicht geduflert,
letzten Endes obliegt diese Entscheidung auch heute vor allem dem
Episkopat. Aber wir kénnen Osterreich nur wiinschen, daB auch in
Zukunft Minner wie Bundeskanzler Dr. Ignaz Seipel am Steuer
seines Staatsschiffes stehen: unbeirrbare, unbestec&che Wichter
der Freiheit unserer heillgeliebten Heimat. Wir wollen Gott, den

28 S, Charmatz, ebd. S. 203.
29) Zu dieser Uberzeugung kam trotz ehrlicher Vorbehalte auch Pfliegler Michael
in seiner ,,Priesterlichen Existenz* (Innsbruck 1953%), S. 296 —298.



Pastoralfragen 29

obersten Lenker unserer Geschichte, aber auch bitten, er mége
Osterreich, das weithin Missionsland geworden ist, viele so selbst-
lose, fromme und gelehrte Priester schenken, wie Ignaz Seipel
einer war.

Pastoralfragen

Trauung ohne Dispens. Pfarrer M. in O. hat am Sonntag nach dem Spit-
gottesdienst ein von auswirts kommendes, mit einer vom Pfarramt der Braut
ausgestellten Lizenz versehenes Brautpaar getraut. Als die Hochzeitsleute
schon auf dem Wege zur Kirche waren, war der Pfarrer daraufgekommen,
daf die Brautleute im 3. Grade der gleichen Seitenlinie blutsverwandt waren,
ohne daB von diesem Hindernis dispensiert worden wire. Um kein Aufsehen
zu erregen, nahm der Pfarrer trotzdem die Trauung vor. Nachher suchte er
beim bischéflichen Ordinariat um Dispens vom Hindernis an. Wie ist das
Vorgehen des Pfarrers zu beurteilen ?

Nach can. 1019 § 1 muBl vor dem Abschlufl der Ehe moralische Sicherheit
dariiber bestehen, da@ ihrer giiltigen und erlaubten Eingehung kein Hindernis
entgegensteht. Zu diesem Zwecke hat die Kirche auBler dem Aufgebot das
sogenannte Brautexamen vorgeschrieben, dessen Vornahme Sache des
trauungsberechtigten Pfarrers ist, auch wenn von diesem ein anderer Priester
mit der Eheassistenz betraut wird (can. 1020 § 1). Nach der Instruktion der
Sakramentenkongregation vom 29. Juni 1941 (AAS XXXIII, p. 299) muf} der
zustindige Pfarrer das Aufgebot personlich vornehmen, aufler es lige ein
gerechter Entschuldigungsgrund vor. Wenn mehrere Pfarrer trauungsbe-
rechtigt sind, so hat im allgemeinen der Pfarrer der Braut das Trauungs-
vorrecht (can. 1097 § 2). Dieser trigt in erster Linie auch die Verantwortung
fir die sorgfiltige und rechtzeitige Durchfithrung des sub gravi vorgeschrie-
benen Aufgebotes. Auch der Umstand, dafl er persbnlich iiberzeugt ist von
der Abwesenheit irgendeines Ehehindernisses, entschuldigt ihn nicht von
der Pflicht, die entsprechenden Nachforschungen anzustellen. Anderseits muf3
aber auch der Pfarrer (bzw. Priester), der eine Trauung tatsichlich vornimmt,
moralische Sicherheit dariiber haben, daBl die EheschlieBenden frei von Ehe-
hindernissen sind (vgl. can. 1097 § 1).

Wenn Pfarrer M. angesichts der vom Brautpfarrer ausgestellten Trauungs-
lizenz sich an sich auch zur Vornahme der Trauung fiir berechtigt halten
konnte, so fehlte thm doch die erforderliche moralische Sicherheit iiber die
Abwesenheit von Ehehindernissen beim betreffenden Brautpaar. Da er aber
zur Kenntnis des der Trauung entgegenstehenden Hindernisses erst im letzten
Moment gelangt war, als die Hochzeitsleute schon auf dem Wege zur Kirche
waren, so lag fiir ihn eine Pflichtenkollision vor. Nach dem kirchlichen Gesetz
sollte er wegen des bestehenden Ehehindernisses die Trauung verweigern, das
natiirliche Sittengesetz aber gebot ihm, sie vorzunehmen, um die Aufregung



30 Pastoralfragen

beim Volke und das drohende Argernis zu vermeiden. Da grundsitzlich
EheschlieBungsfreiheit besteht und jeder eine Ehe eingehen kann, dem es
nicht vom Rechte verwehrt ist (can. 1035), so hatte Pfarrer M. in dieser
Zwangslage die naturrechtliche EheschlieBungsfreiheit der Brautleute zu
schiitzen und damit die Befugnis, die Trauung auch ohne Dispens von dem
minderrangigen Hindernis der Blutsverwandtschaft 3. Grades vorzunehmen.

Dazu kommt noch folgender Umstand. Wenn die Tatsache der beste-
henden Blutsverwandtschaft und damit das Vorliegen des trennenden Ehe-
hindernisses nur dem Pfarrer, nicht aber den Hochzeitsleuten bekannt war,
dann hitte Pfarrer M. nach einer Erklirung der Kodex-Interpretations-
kommission vom 28. Dezember 1927 (AAS XX, p. 61) auch selbst in foro
interno extrasacramentali dispensieren und dann die Trauung vornehmen
konnen. Dies entspricht auch der Intention des Gesetzgebers, der die Ein-
schrinkung der Dispensgewalt fiir den Pfarrer und den nottrauenden Priester
auf geheime Fille im can. 1045 § 3 erst bei der letzten Redaktion des Kodex
im Jahre 1913 in das Gesetzbuch einfiigen lieB. Mit Recht schreibt darum
Ed. Regatillo (Interpretatio et iurisprudentia codicis iuris canonici, Santander,
1953, n. 503, 2) : ,,Quot murmura, suspiciones, diffamationes aliaque incommoda
orirentur, si populus videret matrimonium imminens suspendi, causam
ignorando! Remedium unicum tunc est quod parochus vel ille sacerdos
assistens dispenset in impedimento non divulgato; etsi probari posset.*

SchlieBlich ist zu bemerken, daB8 Pfarrer M. nicht um nachtrigliche Dis-
pens vom Ehehindernis, sondern um Heilung der Ehe in der Wurzel hitte
ansuchen sollen. Denn durch die blosse dispensative Behebung des Hinder-
nisses ohne Konsenserneuerung (bzw. neuerliche Trauung) wiire die Ehe
nicht giiltig gemacht worden (can. 1133 u. 1134).

Graz Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer

Traunung durch einen fremden Priester ohne Delegation. In die Wallfahrts-
kirche Maria F. kam aus einer Nachbarspfarre nach dem Sonntagsgottes-
dienst ein vorher angemeldetes Brautpaar zur Trauung. Der durch Krankheit
verhinderte Pfarradministrator hatte den die Sonntagsaushilfe leistenden Pater
K. schriftlich zur Vornahme der Trauung delegiert. Mit dem Brautpaar war
auch Kaplan N. gekommen, der den Pater K. um Delegation ersuchte. Dieser
versicherte ihm, er habe wohl die schriftliche Delegation des Pfarradmini-
strators, nicht aber die Subdelegationsvollmacht. Trotz dieser Versicherung
vollzog aber Kaplan N. die Trauung mit dem Bemerken, das Brautpaar habe
es so gewiinscht, Was ist dazu zu sagen ?

Es besteht kein Zweifel, daB sich Kaplan N. schwer gegen die Vorschriften
des kirchlichen Rechtes verfehlt hat. Als pfarrfremder, vom Ortspfarrer nicht
delegierter Priester hatte er keinerlei Recht, die Trauung vorzunehmen,
auch wenn das Brautpaar dies wiinschte (vgl. can. 1094, 1095 § 2, 1096 § 1).
Es fragt sich, ob ihn nicht Pater K. zur Vornahme der Trauung hiitte dele-
gieren konnen. Dies wiire aber nur dann méglich gewesen, wenn Pater K.
selbst entweder ordentliche (wenn auch nur stellvertretende) Trauungs-
gewalt gehabt hiitte oder wenn er wenigstens als vicarius cooperator gemif
can. 1096 § 1 vom Pfarradministrator generell fiir alle in der Pfarre vor-



Pastoralfragen 31

kommenden Trauungen delegiert worden wiire. Aber weder das eine noch das
andere trifft zu. Pater K. fungierte in Maria F. nicht als Priester mit voller
pfarrlicher Seelsorgsgewalt im Sinne des can. 1095 § 1, er war ja nicht einmal
sacerdos supplens gemif} can. 495 § 5, sondern nur von seinem Ordensobern
zur Besorgung des Sonntagsgottesdienstes in der Wallfahrts- (nicht
Pfarr-) kirche Maria F. geschickt worden. Der erkrankte Pfarradministrator
hatte ihn speziell nur zur Vornahme der schon vorher angemeldeten Trauung
delegiert, daher konnte er nicht subdelegieren.

Eine weitere Frage ist die, ob nicht doch die durch Kaplan N. ohne Dele-
gation vorgenommene Trauung giiltig war? Die Kodex-Interpretations-
kommission hat nédmlich am 26. Mirz 1952 (AAS XXXIV, 497) erklirt, daB
can. 209 auch auf die Eheassistenz anzuwenden ist, mit anderen Worten, daf3
die Kirche bei error communis die fehlende Trauungsgewalt des Priesters
suppliere. Die Frage ist umstritten. Man sagt, die Vornahme einer Trauung
sei ein 6ffentlicher Akt und daher an sich schon geeignet, die Offentlichkeit
zur Annahme zu verleiten, daB der betreffende Priester dazu auch recht-
miBig bevollmichtigt sei. Daher werde mit Riicksicht auf das éffentliche Wohl
in diesem Falle von der Kirche die fehlende Delegation suppliert. Dagegen
wird geltend gemacht, dall der Tatbestand des allgemeinen Irrtums nicht
im gleichen Umfang abgegrenzt werden kénne wie bei der Beichtvollmacht.
Wiihrend diese von den Glaubigen allgemein erwartet werde bei jedem Priester,
der im Beichtstuhle sitzt, sei hinsichtlich der Trauungsvollmacht
im gliubigen Volke doch noch das BewufBitsein vorhanden, daBl die Ehe-
assistenz Sache des zustiindigen Pfarrers oder des von ihm Beauftragten, nicht
aber eines beliebigen Priesters sei. Mit Recht wird ferner auch gesagt, daf} bei
Ausdehnung der Supplierung der Trauungsgewalt auf fremde Priester die
Vorschriften des Kodex in can. 1094 (iiber die EheschlieBungsform: ,,coram
sacerdote ab alterutro delegato®) und can. 1096 § 1 (,,Licentia assistendi
matrimonio . . . dari expresse debet sacerdoti determinato ad matri-
monium determinatum®) und weiter verschiedene, wegen mangelnder
Delegation des trauenden Priesters von der Romischen Rota gefiillte Nichtig-
keitsurteile hinfillig wiiren (vgl. Ed. Regatillo, Interpretatio et iurisprudentia
codicis iuris canonici, Santander 1953, n. 76). Wegen der zweifelhaften
Giiltigkeit der oben erwiihnten Ehe ist jedenfalls ad cautelam um ihre sanatio
in radice anzusuchen.

Graz Univ.-Prof. Dr, Josef Trummer

Begriibnis der Friihgeburten. Die katholische Krankenschwester Reinharda
legt dem Seelsorger einer Frauenklinik die Frage vor, wie sich eine christ-
liche Schwester zu verhalten habe, wenn in einem Spital die Praxis herrscht,
toten Friithgeburten erst dann ein Begriibnis zuzugestehen, wenn der Leichnam
die Linge von 35 cm erreicht hat; anderenfalls wird er verbrannt oder sonst-
wie fortgeschafft. Im zweiten Fall interessiert sich auch das Standesamt fiir
das tote Kind nicht. Der Schwester widerstrebt es jedesmal, wenn sie, durch
ihre Dienstverpflichtung dazu angehalten, so einen kleinen Leichnam ,,weg-
ridumen” mufl. Sie fiihlt sich im Gewissen beunruhigt und mochte wissen,
auf welche Verordnung sich die besagte Praxis stiitzt bzw. welche staatliche



32 Pastoralfragen

und kirchliche Vorschriften existieren, nach denen man sich hier richten kann
oder mulfl.

1. Wir wollen uns zunichst um die staatlichen Vorschriften um-
sehen und schlagen dazu das Personenstandsgesetz (PStG.) auf. (Ich zitiere
im folgenden nach der Ausgabe Dr. Otto Stblzel, Personenstandsgesetz nebst
Erginzungen und Erlduterungen. 6. Aufl. Berlin, Verlag fiir Standesamts-
wesen 1944.) Dieses Gesetz ist mit einigen fiir unseren Kasus nicht in Betracht
kommenden Anderungen auch in Osterreich noch in Geltung (s. ABG.,
Manzsche Taschenausgabe der dsterr. Gesetze, 1. Bd. 6. Aufl., Wien 1956,
Anhang II, S. 474 ff.). Im § 16 des PStG., welcher vorschreibt, daf die Geburt
eines Kindes dem Standesbeamten, in dessen Bezirk es geboren ist, binnen
einer Woche angezeigt werden mufl, werden auch Begriffshestimmungen
gegeben, die unsere Beachtung verdienen. Es heifit dort: ,Kind ist ein
jugendlicher Mensch; es steht im Gegensatz zur unentwickelten Leibesfrucht,
der Fehlgeburt, umfaBt aber auch die Totgeburt. Die Abgrenzung der drei
Begriffe Lebendgeburt, Totgeburt und Frithgeburt legt jetzt auf Grund inter-
nationaler Verstindigung der § 64 AV. (Ausfiihrungsverordnung, bei § 24
PStG.) fest: natiirliche Lungenatmung und 35 cm Linge bestimmen die
Grenzlinien*“ (PStG., IIL. a, Geburtenbuch § 16, n. 3).

Ist ein Kind tot geboren oder in der Geburt verstorben, so muf} die Anzeige
davon spiitestens am folgenden Werktage erstattet werden (PStG. § 24).
Die Eintragung wird nur im Sterbebuch vorgenommen und enthilt jene An-
gaben, die sonst bei Lebendgeburten in das Geburtenbuch einzutragen sind,
zugleich mit dem Vermerk, dafl das Kind tot geboren oder in der Geburt
verstorben ist (PStG. § 24, 2.). Die Ausfiihrungsverordnung dazu umschreibt
die oben genannten Begriffe Lebendgeburt, Totgeburt und Fehlgeburt noch
niher: Ein Kind gilt im Sinne des § 24 PStG. als totgeboren oder in der
Geburt verstorben, wenn es wenigstens 35 cm lang ist, die natiirliche Lungen-
atmung bei ihm aber nicht eingesetzt hat. Hat die natiirliche Lungenatmung
eingesetzt, so gelten die allgemeinen Bestimmungen iiber die Anzeige und Ein-
tragung der Geburten, Punkt 2 dieser AV. besagt: ,,Fehlgeburten sind tot-
geborene Friichte, die weniger als 35 cm lang sind. Eine Beurkundung in
den Personenstandsbiichern findet nicht statt. Dieser letzte Satz ist fiir uns
wichtig, denn er besagt nichts mehr und nichts weniger, als daB sich das
Standesamt um solche Leibesfriichte nicht kiimmert, natiirlich auch nicht
um ihr Begribnis. Hiezu wiire noch bemerkenswert, dal fiir Totgeburten
und fiir ,,in der Geburt Verstorbene® gleicherweise der Ausdruck ,,Totgeburt®
iiblich ist. So gehort auch ein zwischen Anfang und Ende der Entbindung
verstorbenes Kind standesamtlich zu den Totgeburten, denn zeitlich maB-
gebend ist das Ende der Enthindung. Hat das Kind dieses nicht erlebt, dann
entsteht keine staatlich rechtsfihige Person (Erlduterung zu § 24 PStG. mit
§ 64 AV., Nr. 2). Lebt aber das Kind nach dem vblligen Austritt aus dem
Mutterleib, wenn auch nur eine kurze Zeit, so ist es eine Lebendgeburt, und
Geburt und Tod werden getrennt in die betreffenden Matrikenbiicher des
Standesamtes eingetragen.

Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Totgeburt und Fehlgeburt ist
an sich die Schwangerschaftsdauer, u. zw. werden ,,als Totgeburten nur jene



Pastoralfragen 33

Friichte bezeichnet, welche einer Schwangerschaftsdauer von mindestens
28 Wochen (sicben Monaten) entsprechen. Da aber die beziiglichen Angaben
der Mutter hiufig unzuverlissig sind, so erscheint es geboten, sich an objektive
Merkmale, wie Linge und Gewicht der Totgeburt, zu halten. Praktisch
kommt in der Regel nur das Merkmal der Linge in Betracht, weil ein Zenti-
meterband iiberall zur Verfiigung stehen kann. Es sind jene totgeborenen
Friichte als Totgeburt zu bezeichnen, welche ausgestreckt vom Scheitel
zur Sohle mindestens 35 em aufweisen. Totgeborene Friichte unter 35 cm -
haben als Fehlgeburt zu gelten. Die Messung ist bei allen totgeborenen
Friichten vorzunehmen und die gefundene Linge zu vermerken.” Mit diesem
ErlaB des Bundesministeriums fiir soziale Verwaltung (Z. 61.207, Abt. 8/1930;
zit. im Handb. f. dsterr. Arzte 1952, S. 75) sind wir nun auch dariiber auf-
geklirt, woher die 35-cm-Grenze kommt, welche Totgeburt und Fehlgeburt
scheidet. Fiir die Bestattung der Totgeburten wird von Amts wegen Sorge
getragen. So heifit es im Gesetz: ,,Bei Totgeburt liegt zwar kein ,Sterbefall¢
im eigentlichen Sinne vor, aber eine menschliche Leiche, die beerdigt oder
durch Feuer bestattet werden mufl. Deshalb erscheint § 39 anwendbar®
(PStG., Anm. 3 zu § 39). Die Worte ,,durch Feuer bestattet* geben die Leich-
name nicht einfachhin jeder Verbrennung frei, sondern besagen, da} sie der
Feuerbestattung, die ja bekanntlich staatsrechtlich erlaubt ist, zugefiihrt
werden konnen, wenn kein Erdbegribnis stattfindet. Der angefiihrte Para-
graph 39 PStG. schreibt vor: ,,Vor der Eintragung des Sterbefalles darf der
Verstorbene nur mit ortspolizeilicher Genehmigung bestattet werden. Fehlt
diese, so darf der Sterbefall erst nach Ermittlung des Sachverhaltes mit Ge-
nehmigung der unteren Verwaltungsbehorde eingetragen werden.“ Da es
sich bei ,,Totgeburten® um eine menschliche Leiche handelt, so sind auch die
Strafbestimmungen zu beriicksichtigen, welche jene bedrohen, die ohne Vor-
wissen der Behorde einen Leichnam beerdigen oder beiseite schaffen, und
‘auch solche, die den polizeilichen Anordnungen iiber vorzeitige Beerdigung
entgegenhandeln (§ 39, A. 5. PStG.).

Die Praxis, von der Schwester Reinharda berichtet, entspricht den eben
angefiihrten gesetzlichen Normen. Nur Totgeburten werden standesamtlich
registriert, und nur diesen wird ein Begribnis zugesichert. Ofter werden diese
kleinen Leichname nicht eigens beerdigt, sondern, soferne Gelegenheit be-
steht und die Erlaubnis dazu erreicht wurde, in die Siirge anderer Verstorbener
beigelegt und mit diesen begraben. Dagegen hat unsere Krankenschwester
auch keinerlei Bedenken, wohl aber beziiglich der Interesselosigkeit fiir die
»Fehlgeburten®, fiir die keinerlei Vorsorge getroffen ist, daBl sie wiirdig be-
stattet werden. Da wird es traurig wahr: , Ein totgeborenes Kind wird in
Riicksicht auf die ihm fiir den Lebensfall vorbehaltenen Rechte so betrachtet,
als wiire es nie empfangen worden® (ABG. § 22).

2. Wie steht es nun mit den kirchlichen Vorschriften ? DaBl die
Leichen der Gliubigen beerdigt werden miissen und nicht verbrannt werden
diirfen, verlangt der Kanon 1203 des Kirchlichen Rechtsbuches. Weil aber
die Leichenverbrennung nicht ein malum in se ist, kann vom Verbot eine Aus-
nahme gemacht werden, wenn schwerwiegende Griinde dafiir geltend gemacht

»Theol.-prakt, Quartalschrift® I. 1958 3



34 Pastoralfragen

werden konnen. ,,Cadaverum crematio, quippe non absolute mala, in ex-
traordinariis rerum adiunctis ex certa gravique boni publici ratione permitti
queat et revera permittatur” (Instr. S. Off. de 19. VI. 1926; AAS. XVIII).
Dies voraus notiert, miissen wir nun auf den fiir unser Anliegen entscheidenden
Kanon 1239 CIC. verweisen: ,Die ohne Taufe Verstorbenen diirfen nicht
kirchlich begraben werden* (§ 1). Diese Bestimmung gilt fiir alle Ungetauften,
also auch fiir die Sorgenkinder der Sr. Reinharda. Wir wollen aber zugleich
auch den positiven Teil des zitierten Kanons einsehen, der sagt: ,,Alle Ge-
tauften miissen kirchlich beerdigt werden, sofern ihnen von Rechts wegen ein
kirchliches Begriibnis nicht aberkannt worden ist“ (§ 3). Ein Katholik kann
auf ein pomposes Leichenbegiingnis verzichten, ja sich ein solches verbieten,
aber nicht das kirchliche Begriibnis als solches. Wie der einzelne katholische
Christ nicht eigenwillig das fiir ulle Gliubigen geltende Kirchenrecht fiir sich
auller Geltung setzen kann, so diirfen noch viel weniger andersgesinnte Ver-
wandte oder Freunde verhindern, daB ein katholisch Getaufter kirchlich
beerdigt werde (Wernz-Vidal, Jus can. tom. IV. 585, Anm. 34). Dieser Hin-
weis erscheint nicht unangebracht, da einerseits die Weisung besteht:,,Omnes
baptizati ecclesiastica sepultura donandi sunt, nisi eadem a iure expresse
priventur” (can. 1239 § 3), welche fiir alle Frithgeburten ohne Riicksicht auf
Alter und GroBe gilt, und anderseits ausdriicklich befohlen wird, soweit
immer moglich, alle Leibesfriichte zu taufen: ,,Omnes fetus abortivi, quovis
tempore editi, si certo vivant, baptizentur absolute, si dubie, sub conditione®
(can. 747). Hier liegt kirchenrechtlich die Entscheidung. Wer getauft ist,
mufl, wenn er stirbt, kirchlich begraben werden. Das ,,nisi“ im Kanon 1239
kommt fiir Kinder nicht in Betracht. Ist die Taufe gespendet, dann steht
es nicht mehr im Belieben irgend jemandes und ist auch nicht von der mo-
mentanen Bequemlichkeitsstufe abhingig, ob der Kindesleichnam der kirch-
lichen Vorschrift gemiB bestattet oder einfachhin ,beiseite geschafft® wird.
Es darf hier noch daran erinnert werden, wie sehr die Kirche um die Tauf-
gnade fiir diese Kleinsten ihrer Kinder besorgt ist und aus dieser Sorge
heraus ganz spezielle Anordnungen gegeben hat iiber die Taufe in utero
matris und wilhrend der Geburt, bei der eine Todesgefahr droht (can. 746).
Im ersten Fall wird die Taufe nach der Geburt immer bedingungsweise
wiederholt, im zweiten nur dann sub conditione gespendet, wenn das Tauf-
wasser das Haupt des Kindes nicht beriihren kann. Aber auch die sub con-
ditione gespendeten Taufen begriinden das Recht auf ein kirchliches Be-
gribnis. ,Indulgentissima iam per se apparet Ecclesia tum in acceptandis
tamquam filiis suis catechumenis uti facit in § 2 eiusdem canonis 1239 ob prae-
sumptum baptismum flaminis; sive in perveniendo usque ad extremum con-
cessionis, recipiens tamquam argumentum sufficiens communionis cum
semetipsa, Matre communi, factum etiam baptismi dubii quoad validitatem et
sub conditione® (A. Canestri, in der Zeitschrift »Apollinaris®, 1931, pag. 129).

3. Bisher sind wir aber noch nicht auf das eigentliche Anliegen der
Schwester Reinharda eingegangen. Was ist das Los der ungetauften,
toten Fehlgeburten? Auch das Rituale Romanum gibt uns auf diese Frage
nur dieselbe Antwort wie das Gesetzbuch der Kirche: ,,Ad sepulturam ecclesias-
ticam non sunt admittendi, qui sine Baptismo decesserint“ (Tit. VILc. 2, n. 2).



Pastoralfragen 35

Ungetaufte gehdren nicht der Gemeinschaft der Kirche an und kénnen des-
halb auch des letzten Erweises dieser Zugehorigkeit nicht teilhaftig werden.
Damit ist nicht gesagt, daBl Ungetaufte keinen Anspruch hitten auf ein wenn
schon nicht kirchliches, so doch wiirdiges Begribnis. Existiert gleichwohl
keine staatliche und ebenso keine kirchliche Anordnung fiir die Bestattung
ungetaufter Fehlgeburten, so ist damit die natiirliche und christliche Pietit
nicht auBler Geltung gesetzt, das gesunde, natiirliche Empfinden, wie man es
auch heiflen kénnte, so einen kleinen Leichnam nicht wie ein totes Viglein zu
behandeln, dem niemals eine unsterbliche Seele innegewohnt hat. Wir ver-
stehen die Ratlosigkeit einer katholischen Krankenschwester in solchen
Situationen und zugleich ihre Verwunderung dariiber, daB es fiir diese be-
triiblichen Vorkommnisse keine andere VerhaltungsmaBregel gibt als die
»Praxis“ des jeweiligen Krankenhauses oder hochstens eine, rechtlich weiter
nicht verpflichtende Mahnung, wie die Dr. Niedermeyers: ,,Fiir die Bestattung
der Abortivfriichte ist in wiirdiger Weise zu sorgen. Es ist absolut unzu-
lissig, sie einfach, wie es oft in Spitilern vorkommt, in Abfallkiibeln aus dem
Operationsraum zu entfernen“ (Handb. der spez. Pastoralmedizin, III.
Bd., S. 244). Mit einem iihnlichen Zweifel, wie Sr. Reinharda ihn hat, wandte
sich seinerzeit die Generaloberin eines Frauenordens an das Hl. Offizium mit
der Bitte um Weisung, ob ihre Schwestern die in ihren Spitdlern geiibte
Praxis, amputierte Gliedmassen der Patienten in ungeweihter Erde zu be-
graben oder sie auf Gehei der Arzte zu verbrennen, weiter befolgen
diirfen. Eine Bestattung auf dem Friedhof, so fiigt die Oberin bei, sei meist
aus moralischen Griinden, oft auch aus physischen nicht méglich. Das HL
Offizium antwortete unter dem 3. August 1897: ,,Quoad membra amputata
acatholicorum sorores praxim suam tuto servare possunt. Quoad membra
amputata fidelium baptizatorum pro viribus curent, ut inloco sacro sepe-
liantur. Si vero graves obstant difficultates, quominus in loco sacro condi
possint, circa praxim hucusque servatam non sunt inquietandae. Quoad
membrorum combustionen praecipientibus medicis prudenter dissimulent
et obediant. Et in mentem: Mens est quod, si fieri potest, in proprio horto
domui adnexo deputetur aliquod parvum terrae spatium ad sepelienda
membra amputata catholicorum, postquam fuerit benedictum® (Gasparri,
CIC-Fontes, IV. n. 1189). Wenn auch dem Responsum ein etwas anderer
Sachverhalt vorlag, so kann es doch unseren Schwestern zur Gewissens-
beruhigung dienen. Gewil}, es ist auch keine letzte Antwort, aber doch eine
fiir den kritischen Fall, daB sich unter den momentanen Umstinden die
hergebrachte Praxis nicht éindern lifit. Das ,,ad mentem* in der Entscheidung
ist zuniichst an jene mafigebenden Personlichkeiten zu adressieren, die eine
Anderung schaffen konnen. Es darf auch nicht iibersehen werden, daB zwischen
amputierten Gliedmassen und dem Leichnam eines frithgeborenen Kindes,
das, wenn auch vielleicht nur fiir ganz kurze Zeit, ein Eigenleben hatte, ein
Unterschied besteht. Jedenfalls verdienen die fetus abortivi christlicher
Miitter, auch wenn sie nicht getauft werden konnten, nicht weniger Auf-
merksamkeit als eine abgenommene Hand oder ein FuB. Der Unterschied,
wie er vom Hl Offizium zwischen Akatholischen und getauften Glidubigen
gemacht wurde, findet sich wieder bei den verschiedenen Autoren im Kapitel

3=



36 Pastoralfragen

iiber die Violatio der Kirche und des Friedhofes durch das Begriibnis der Un-
gldubigen daselbst. Als Unglaubiger hat hier zu gelten: ,,quivis, qui voluntarie
vivit non baptizatus. Ergo talis non est haereticus baptizatus, nec catechume-
nus, nec infans non baptizatus, saltem si ortus sit a parentibus
fidelibus® (Vermeersch-Creusen, Epitome iuris can., ed. 2., tom. IV.,
n. 489; cf. Many, Praelectiones de locis sacris, n. 34; Jone, Gesetzbuch der
lateinischen Kirche, 2. Aufl. zu Kanon 1172, § 1, n. 4. u. a.). Durch die Be-
erdigung eines ungetauften Kindes wird der Gottesacker nicht entweiht, weil
zur Ungliubigkeit, zur Ungetauftheit im Sinne des Can. 1172 das Selbst-
verschulden der Ungetauftheit gehort. Deshalb werden totgeborene und un-
getaufte Kinder christlicher Eltern ohne Ritus auf dem Friedhof beigesetzt
(vgl. Eichmann-Mbrsdorf, Kirchenrecht, 6. Aufl. II, S. 319). Nach Anordnung
der Kirche ist in den katholischen Friedhofen fiir die Kindergriber ein eigener
Raum reserviert (can. 1209, § 3), wo auch die schuldlos ungetauften Friih-
geburten ein stilles Plitzchen finden kénnen, ohne dafl es vonndten ist,
vorerst, wie in alten Biichern noch zu lesen steht, durch Abhebung der obersten
Erdschichte diesen kleinen Bezirk zu exsekrieren. Aus gleichem Grunde, wie
oben vermerkt, wird dem Wunsche zu entsprechen sein, wenn Gliubige, die
fiir sich und ihre Angehorigen eine Familiengrabstitte im Pfarrfriedhof
besitzen, ein allzu frith verstorbenes, ungetauftes Kindlein dort bestattet
wissen wollen. Ebenso wird kein Einspruch erhoben, wenn solche Leichen
in die Sirge anderer Gliubigen beigelegt und mit diesen beerdigt werden.
»Infans autem in utero matris mortuae, si pariter mortuus fuerit, cum matre
sepelitur in terra sancta veluti pars matris“ (Wernz-Vidal, 1. c. n. 586).

4. Haben wir bisher von getauften und ungetauften Friithgeburten
christlicher Eltern gesprochen, so ist noch die Frage ausstindig: ,,Wohin mit
denen akatholischer Eltern ? Diese Frage kann fiir Schwestern in Kliniken
und dhnlichen Anstalten aktuell werden. ,,Etiam istos® schreibt P. Matthius
a Coronata, ,sepultura ecclesiastica privatos non vult pia mater Ecclesia
omni officio humanitatis privari“ (Instit. iur. can. II. n. 794). Meint der Autor
mit diesen Worten auch zuniichst nur die Getauften, welche sich durch
eigenes Verschulden eines Platzes in geweihter Erde verlustig machten,
so darf wohl auch fiir die unverschuldet ungetauften Friihgeburten unchrist-
licher Eltern in Anspruch genommen werden, wenn es an zitierter Stelle
heiBt: ,,Quodsi locus eis specialiter assignatus haberi non possit, videntur
(scil. sepultura ecclesiastica privati) posse dispensatione partiali a lege vel
epikia in loco sacro sepeliri nec eorum sepultura in hoc casu videtur violari
coemeterium benedictum.“ Uberdies mochte ich an den frither erwihnten
Konsens der Juristen erinnern, welche von jenen Ungliubigen, durch deren
Begriibnis der Friedhof entweiht wird, die ,jinfantes saltem a christianis
ortos“ ausnehmen, wobei das ,saltem” nicht unbedingt die ab acatholicis
ortos ausschlieBt. Auch deren Ungetauftheit ist kein eigenes Verschulden.
Damit wiire der Weg gewiesen auf die Frage: ,,Wohin mit diesen kleinen
Leichen ?“ Doch den Weg kennen, ist noch nicht alles. Fiir Krankenschwestern
ist es oft schwierig, ihn zu gehen, wegen ungiinstiger Verhiltnisse, die keinen
langen Aufschub génnen, und schon ob der heiklen Sache als solcher. ,,Wohin
soll ich mich wenden ?“ wird ofter die Sorge sein, die von vornherein erspart



Mitteilungen 37

werden soll durch eine fiir diese Fille geschaffene Einrichtung, um nicht zu
sagen ,Organisation“. Namentlich in Stidten wird es notwendig sein, daB
von Seite der Seelsorgestation den gutgesinnten Schwestern die Erfiillung
ihrer Pietitspflicht erleichtert wird. Ein Bedenken konnte schliellich noch
laut werden: Was ist es mit der Vorschrift: ,fidelium defunctorum corpora
sepelienda sunt® (can. 1203, § 1), wenn eine getaufte, tote Frithgeburt zu
Studienzwecken an ein wissenschaftliches Institut iibergeben werden soll ?
Darauf hat bereits seinerzeit der verewigte Pastoralprofessor Dr. Wenzel
Grosam mit einem ausfiihrlichen Artikel: ,Kindesleichen in Spiritus auf-
bewahrt“ geantwortet (Linzer Quartalschrift, 1938, S. 122 ff.). Daraus sei
nur die Enﬂderung auf die Frage, ob vor der Uberlassung des kleinen Leich-
nams an die Arzte die kirchlichen Gebete und Zeremonien nach dem Rituale
Romanum tit. VII,c.7 gehalten werden sollen, wiederholt. Grosam sagt: ,,Das
scheint mir geziemend. Statt des Totengribers mogen dann die Arzte den
Leichnam iibernehmen.” Kann der Priester auch die Leichname der kleinsten
Getauften nicht immer zu Grabe begleiten, so soll doch der Auftrag der Kirche
nach Moglichkeit erfiillt werden. Das verlangt wohl schon die Ehrfurcht vor
dem Sakrament, mit dem diese allzufrith Heimgegangenen zu Kindern
Gottes gezeichnet wurden.
Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Mitteilungen

Die gleitende Arbeitswoche. Wenn die zu Fulda versammelten deutschen
Bischofe 1956 mit Besorgnis von der ,.gleitenden Arbeitswoche* gesprochen
haben, so ging es ihnen im Grunde um den durch diese labile Arbeitswoche
in Frage gestellten christlichen Sonntag als den ,Tag des Herrn®.
Er ist ndmlich der groBle Leidtragende, das Opfer dieser gleitenden Arbeits-
woche, er, der groBe Invalide unserer Zeit. Was niitzt es, wenn die Piipste
der letzten Jahrzehnte den Sonntag als Herrentag und damit das groBe
Christusgeheimnis und seine Entfaltung in der Arbeitswoche wieder neu
herauszustellen bemiiht sind, wenn der Sonntag der siikularisierte ,, Tag des
Menschen® ist? Wenn heute jemand am Sonntag in eine GroBstadt kiime,
ohne zu wissen, dafl man gerade den ,,Tag des Herrn* feiert, wiirde er an dem
Verhalten der Menschen nichts merken, daB man gerade den Gott geheiligten
Tag der Woche begeht. Das Liuten der Kirchenglocken, das allenfalls noch
eine letzte Erinnerung an den Sonntag wecken kénnte, wird iibertént vom
Liarm der Motoren und der Arbeit in den groBen Industrien, in denen auch
sonntags der Betrieb weitergehen mufl. Wenn er die Leute auf den Strafien
fragte, wohin sie gehen, so wiirde er aus ihren Antworten (Linderspiel, Kino,
ins Griine, an den Strand, zum Konzert) durchaus nicht erraten, dafl Sonntag
ist. Damit ist bereits sichtbar geworden, dafl die Arbeitswoche nicht mehr
stabilund fixist und daf sie ins Wanken geraten ist. Wir sagen: die Arbeits-
woche gleitet, sie flutet in den Sonntag hinein, iiberflutet ihn.



38 Mitteilungen

Seit den Tagen Kaiser Justinians, der in seinem Kodex des
rémischen Rechts die Sonntagsruhe gesetzlich verankert hat, ist der Sonntag
als Nachfolger des jiidischen Sabbats auch durch das zivile, staatliche Gesetz
sanktioniert. Vor allemim Frankenreich hatte die Kirche es immer schwer,
die Arbeitsruhe am Sonntag durchzusetzen. Man versteht daher, dafl das friihe
Mittelalter bereits mit strengen Sanktionen die Feiertagsruhe, die Ruhe des
Herrentages, zu sichern suchte, zum Besten der Arbeitswoche. Noch heute
ist die Arbeitsruhe in romanischen Lindern, besonders in Italien, unvoll-
kommen. Die stabile Arbeitswoche blieb bis iiber die Zeit der Reformation
und der Aufklirung, bis zum Aufbruch des Industriezeitalters erhalten.
Als man mit dem Einbruch des Industriezeitalters das Wochenende als Re-
generator der Arbeitskraft entdeckte, wurde der Sonntag vom arbeitenden
Volk als der freie Tag, auf den es ein Recht hat, erkannt. Damit war der
Sonntag seiner Wiirde, ,,Tag des Herrn“ zu sein, entkleidet. Er diente als
»lag des Menschen® nur mehr weltimmanenten Zielen: der Erholung von
der Arbeit, der Erneuerung und Wiederherstellung der Arbeitskraft fiir die
beginnende neue Arbeitswoche.

Der Fluch einer solchen Herabwiirdigung des Sonntags folgte auf dem
Fufle. Da die Hochdfen der Industrie, ihre Maschinen, die Postulate der
Produktion eine ununterbrochene Arbeit nétig zu machen schienen und in
den Bergwerken, bei der Eisenbahn und Post ebenso wie in manchen Fabriken
schichtweise gearbeitet wurde, gab es auf einmal die Sonntagsarbeit.
Damit war das Gesetz der villigen Arbeitsruhe am Sonntag durch den Men-
schen des industriellen Zeitalters iiber Bord geworfen, obwohl es den staat-
lichen Schutz immer noch hatte. Im Hinblick auf die gréBleren Anforderungen
an die Leistungskraft der Menschen im Zeitalter der Technik und der Ma-
schine — welche Ironie, sollte doch die Maschine die Arbeit erleichtern! —,
will man in neuester Zeit die Fiinftagewoche einfiihren, um dem schaffenden
Menschen echte Ruhe und Erholung zu sichern, so daB er nun zwei Ruhe-
tage haben konnte, wenn er nur diese nicht zu Veranstaltungen, Reisen,
sportlichen Wettkimpfen u. dgl., kurz zur Entfaltung seiner Betriebsamkeit,
verwendete. In den kommunistischen Lidndern hat die ,gleitende Arbeits-
woche“ den Sonntag bereits weithin hinweggefegt. Man ruht nicht mehr am
Sonntag, sondern betriebs- und schichtweise. In der westlichen Welt-
hiilfte ist es zum Gliick noch nicht so weit. Aber die Gefahr liegt nahe, dall es
hier auch noch so weit kommt, wenn man den Sonntag weiterhin entchristlicht
und verweltlicht.

Doch wie soll man dieser Entwicklung steuern ? Die Hauptursache fiir die
Verweltlichung des Sonntags liegt in dem krassen Materialismus unseres
Zeitalters. Der christliche Sonntag gilt nur noch als Ruhepause in der Arbeit,
und das ist dem Gesetz der Rentabilitiit, der Niitzlichkeit und der Produktivi-
tit entgegengesetzt. Wo die Arbeitsruhe der Gewinnsucht des Menschen heute
entgegensteht, wird einfach gearbeitet, um sich das Geschiift, den Gewinn
nicht entgehen zu lassen. Die Forderung der Bischtfe Deutschlands: ,Rettet
den Sonntag vor der labilen Arbeitswoche!“ kann nur erfiillt werden, wenn
der moderne Mensch seine materialistische Gesinnung, die nur nach Gewinn



Mitteilungen 39

und Verlust rechnet und das ganze Dasein nach weltinnerlichen Gesichts-
punkten regelt, iindert. Wie sollte aus der labilen Arbeitswoche die stabile
Arbeitswoche werden, solange der Sonntag nur dem Menschen und seinem
Fortschritt, nicht aber seiner urspriinglichen, christlichen Bestimmung, Tag
des Herrn zu sein, dient? Der Sonntagsbetrieb bedarf der Einschrinkung.
Der Sonntagsverkehr, die Sonntagsarbeit miissen auf die dringendsten Lebens-
bediirfnisse reduziert werden. Der Vormittag des Sonntags mull dem Gottes-
dienst zur Verfiigung gestellt werden.

Wir miissen demnach den Sonntag wieder zum Tag Gottes machen und
ihn der Ehre Gottes und nicht allein dem Wohle des Menschen dienstbar
machen. Wo die Ehre Gottes am Sonntag verkiimmert, dort ist die Folge
unvermeidbar, daB auch das Wohl des Menschen in Frage gestellt ist. Der
Sonntag ist ja mit seinen entsetzlichen Katastrophen und Verkehrsunfillen
der groBte Ungliickstag der Woche geworden. Wie mancher hat nach den ver-
schiedenen Veranstaltungen, den sportlichen Wettkimpfen u. dgl., die meist
am Sonntag ausgetragen werden, abends aufgeatmet und gesagt: ,,Gott sei
Dank, ist dieser Sonntag wieder vorbei!* Statt der Erholung und der Er-
neuerung des Menschen haben solche Wochenendveranstaltungen zum Ruin
der Gesundheit vieler gefiihrt. Umgekehrt ist der Sonntag dort, wo er die
Ehre Gottes zum Ziel hat, auch der Tag, an dem der Mensch wieder nach der
Last der Arbeit Mensch wird. Wer den Sonntag wieder zum Tag des Herrn
macht, rettet den Menschen vor dem Versinken in der Vermassung und der
Betriebsamkeit. Er rettet den Menschen aus der Verkrampfung im Materiellen,
befreit ihn von seiner Versklavung an das Irdische. Was Gott geweiht wurde,
das triigt seine Zinsen auch im Diesseits. Warum liegt iiber der ganzen Arbeit
der Menschen unseres Zeitalters der Fluch der Vergeblichkeit und der Er-
folglosigkeit ? Warum ist alles, was wir schaffen, vom Krieg und von der
Geldentwertung beschattet ? Weil die sechs Arbeitstage sechs Nullen gleichen,
solange nicht mit dem gottgeweihten Sonntag die positive Zahl hinzugesetzt
wird.

Herrischried bei Sickingen (Baden) P. Anselm Riid O. S. B,

Die zentralen Gewalten des Priestertums. (Zum 1550. Todesjahr des hl
Johannes Chrysostomus, gest. 407). Johannes ,,Goldmund® ist als der groBe
Prediger der Weltstidte Antiochien und Konstantinopel in die Geschichte
eingegangen. Viele kennen ihn nur als ,,Moralprediger und iibersehen ganz,
daB die Kirche ihm den Titel ,,Doctor eucharistiae® zuerkennt, was wohl
unmiglich wire, wenn Johannes Chrysostomus’ Gedankenwelt nur ethisch
bestimmt wiire. Wenige Kirchenviiter — Augustinus ausgenommen — haben
iiber die sakramentale Christusgemeinschaft in der hl. Kommunion, iiber die
schauervoll erhabene und doch so froh machende und nur im Jubel des
Hymnus erfahrbare Wirklichkeit des hl. MeBopfers so Schones gesagt wie der
»Goldmund®.

Vor allem sein von groBer Begeisterung getragenes Werk ,,Uber das
Priestertum“ kennzeichnet eine Frommigkeit, die von der kultmystischen
Tiefe ostchristlicher Viter bestimmt ist. Wie Johannes Chrysostomus die
zentralsten Vollmachten des christlichen Priestertums sieht, zeigt er im vierten,



40 Mitteilungen

fiinften und sechsten Kapitel des dritten Buches iiber das Priestertum. Im
ersten Kapitel dieses Buches fiihrt er aus, daB er das Priesteramt hoher
schiitze als alle Amter und Ehrenstellen der Welt, ja hoher als das Konigtum
und daB er es an die Seite der Wiirde der Engel stelle. Zur Begriindung seiner
hohen Wertschiitzung des Priestertums als einer himmlischen, von Gott selbst
stammenden Einrichtung ziihlt er die einzelnen Gewalten auf, die dem Priester
verliehen sind. Was er dariiber zu sagen hat, gehort zum Gediegensten und
Vollendetsten, was je iiber das Priestertum iiberhaupt geschrieben wurde.

1. Die erhabenste Vollmacht des Priesters ist die, das eucha-
ristische Opfer darzubringen (3. Buch, 4. Kap.). Johannes Chrysostomus
stellt fest, daB das Priesteramt zwar auf Erden verwaltet wird, daBl ihm aber
der Rang einer himmlischen Einrichtung zukommt. Denn kein Mensch, kein
Engel, kein Erzengel und keine geschaffene Macht hat es eingesetzt, sondern
der Paraklet, der Trostergeist, selbst hat es gestiftet. Er hat Menschen, die
noch im Fleische leben, bevollmichtigt, den Dienst von Engeln zu verrichten.
Aus diesem Grunde muf} der Priester so rein sein, als ob er im Himmel selbst
inmitten der Engelmiichte stiinde. Der im Abendland von Augustinus oft
betonte Gedanke, daBl der Priester gleich Christus als Mittler zwischen Gott
und den Menschen steht, hat Johannes Chrysostomus veranlafit, den priester-
lichen Dienst als einen engelgleichen Dienst zu betrachten.

Johannes Chrysostomus vergleicht das neutestamentliche Priestertum
mit dem alttestamentlichen und stellt fest, daB das erstere unvergleichlich
bedeutungsvoller und verehrungswiirdiger ist. Er sagt: ,,Wenn du siehst,
wie der Herr geopfert daliegt und wie der Priester vor dem Opfer steht und
betet und wie alle mit jenem kostbaren Blute gerdtet werden, glaubst du da
noch, unter den Menschen zu sein und auf Erden zu weilen ? Fiihlst du dich
nicht vielmehr gleich in den Himmel entriickt # Wirfst du nicht jeden fleisch-
lichen Gedanken der Seele von dir und schaust die himmlischen Dinge mit
lauterem Herzen und reinem Gemiit ? O wunderbarer Anblick! O wunderbare
Menschenliebe Gottes! Der mit dem Vater in der Hbohe thront, wird
in jener Stunde von den Hinden aller erfafit. Und er gibt sich selbst denen
dar, die ihn umfassen und umfangen wollen; das tun dann aber alle mit den
Augen. Scheint dir nun das der Verachtung wert oder derartig zu sein, daB
jemand sich stolz dariiber erhaben fiihlen kénnte ?“ Deutlicher hiitte Johannes
Chrysostomus die reale Gegenwart und den wirklichen Opfercharakter der
hl. Eucharistie wohl nicht aussprechen konnen. Mit Recht nennt ihn die
Kirche daher ,,Doctor eucharistiae, Lehrer der Eucharistie.

Wenn Johannes Chrysostomus hier davon spricht, daB man ,jeden
fleischlichen Gedanken der Seele” von sich werfen muf}, siecht man sich an
den von Kaiser Justin II. (565—578) gedichteten ,,Cherubshymnus“ der
Chrysostomusliturgie erinnert, in dem es heifit: ,,Wir wollen alle Sorge des
Lebens ablegen als solche, die den Konig des Alls erwarten, der unsichtbar
von der Leibwache der himmlischen Scharen begleitet wird“. In der Jakobus-
liturgie heiBt es im ,,Cherubshymnus®“ #hnlich: ,,Alles sterbliche Fleisch
schweige, stehe mit Furcht und Schrecken und hege keinen irdischen Gedanken,
es kommt ja der Konig . . .“ Mit dem Erscheinen der himmlischen Michte,



Mitteilungen 4%

die den Konig des Alls begleiten, muf} alles Irdische, miissen alle fleischlichen
Gedanken als unvereinbar erscheinen.

Wenn Johannes Chrysostomus dann schreibt: ,,Der mit dem Vater in
der Hohe thront, wird in jener Stunde von den Hinden aller erfafit“, so
zeigen diese Worte die damalige Praxis des Kommunionempfanges auf,
wovon uns Zeugnisse im 9. Kapitel des Biichleins ,, De mysteriis* und in
Cyrills von Jerusalem mystagogischen Katechesen (V, 21) erhalten sind.
Ebenso weist die Chrysostomusschrift ,,Quod non indigne accedendum sit“
(Migne LXIII, 898) auf diese altchristliche Praxis hin: ,,Wenn du zum Altare
gehst, so breite nicht die Hinde aus, sondern lege die linke Hand unter die
gehohlte Rechte und, gleich als wolltest du einen Konig aufnehmen, em-
pfange mit groBter Ehrfurcht den Leib Christi¢“. Im Unterschied vonder heutigen
Praxis des Kommunionempfanges nahmen die Gliubigen damals den Leib
des Herrn auf der offengehaltenen rechten Hand entgegen.

Im folgenden erinnert Johannes Chrysostomus an das Opfer des Elias,
der, vom ehrfiirchtig schweigenden Volke umringt, allein betet, wihrend
plotzlich Feuer vom Himmel fillt und das Opfer zum allgemeinen Erstaunen
verzehrt. Erhabener als dieser Vorgang ist das eucharistische Opfer. Denn
hier fillt auf das Gebet des Priesters nicht Feuer, sondern der Heilige Geist
selbst vom Himmel auf die Erde herab. Das Gebet des Kanons bittet darum,
daf} die Gnade auf das Opfer herabfalle, dal durch dieses die Seelen aller ent-
flammt werden, so daB sie in hellerem Glanze erstrahlen als im Feuer ge-
liutertes Silber. Johannes Chrysostomus ist gewifl, dal keine menschliche
Seele diese Opferflamme, ohne vernichtet zu werden, ertragen wiirde, kime
nicht die gottliche Gnade menschlicher Ohnmacht zu Hilfe.

2. Die Straf- oder Binde- und Lésegewalt. AuBler dem schauer-
vollen Amte des Opferdienstes, durch das ein Mensch aus Fleisch und Blut
dem seligen und reinen gottlichen Wesen sich niihern darf, gibt es noch andere
zentrale Vollmachten der Priester, die himmlischen Schiitze zu verwalten,
eine Machtfiille, die Gott weder Engeln noch Erzengeln anvertraut hat.
Denn zu diesen wurde nicht gesagt: ,,Was ihr auf Erden bindet, soll auch im
Himmel gebunden sein, und was ihr loset, soll gelost sein (Matth. 18, 18).“
Wihrend irdische Herrscher nur Leiber zu binden vermégen, umschlingt das
Band, das Priester binden, die Seelen und reicht bis in den Himmel. Gott
bestiitigt im Himmel, was die Priester hier auf Erden wirken. Damit gab
Christus ihnen Gewalt iiber den Himmel. Johannes Chrysostomus fithrt das
Wort Christi an: ,.Denen ihr die Siinden erlasset, denen sind sie erlassen;
denen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten (Joh. 20, 23).* Der Vater hat
das Gericht dem Sohne iibergeben, der Sohn aber hat diese Gewalt den Priestern
iibertragen. Es ist, als wiiren diese schon in den Himmel versetzt und hiitten
die menschliche Natur bereits abgelegt, als wiiren sie ihrer Leidenschaften
ledig. Um diesen Gedanken verstindlich zu machen, erinnert Johannes
Chrysostomus an einen Kénig, der einem seiner Untertanen die Gewalt erteilt,
Menschen der Freiheit zu berauben und ins Gefingnis zu werfen oder ihnen
die Freiheit zuriickzugeben und sie aus dem Gefiingnis zu erlésen. Jedermann
wiirde einen vom Konig so bevorzugten Mann bewundern und achten. Wem



49 Mitteilungen

aber Gott eine so hohe Vollmacht erteilte, den mufl man hochachten und ehren.
Denn ohne dieses Amt wiirden wir weder des Heils noch der verheiflienen Giiter
teilhaftig.

Die Heilsnotwendigkeit des priesterlichen Amtes mit seinen das Heil
begriindenden Vollmachten schlieBt Johannes Chrysostomus aus den Worten
Christi: ,,Niemand kann in das Himmelreich eingehen, er sei denn wieder-
geboren aus dem Wasser und dem Heiligen Geiste (Joh. 3, 5),“ und ,,Wenn
ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht eBt und sein Blut nicht trinkt,
habt ihr das Leben nicht in euch (Joh. 6, 53).“ Wenn Taufe und Eucharistie
die Heilmittel sind, die nur durch die Priester verwaltet werden kénnen, so
sind die Priester tatsiichlich die Heilsvermittler; ohne sie kann niemand der
Hélle entrinnen, die im Himmel hinterlegte Krone erlangen.

3. Viiter des neuen Lebens. Natur und Gnade, Geburt und Wieder-
geburt sind jene GroBtaten Gottes, die die natiirliche und ibernatiirliche
Existenz des Menschen grundlegend bestimmen. Das iibernatiirliche Leben
wird begriindet durch die Taufe, das Sakrament der Wiedergeburt, ohne das
es uns nichts geniitzt hiitte, geboren zu werden, wie es im Exsultet der Oster-
nacht in der rémischen Liturgie heiBt. Johannes Chrysostomus nennt daher
die Taufe ,,geistliche Wehen® und die Priester, die das neue Leben in der Taufe
erzeugen, erscheinen ihm als ,Viiter“. Deshalb sind sie ehrwiirdiger als die
Viiter des natiirlichen Lebens, weil das iibernatiirliche Leben das natiirliche
itberragt. Haben uns die natiirlichen Viiter aus dem Blut und nach dem Willen
des Fleisches gezeugt, so sind jene — die Priester — die Ursache unserer
Geburt aus Gott, der seligen Wiedergeburt und der Gotteskindschaft. Zur
Erklirung verweist Johannes Chrysostomus noch einmal auf das alttesta-
mentliche Priestertum. Dieses erklirt die vom Aussatz Gereinigten fiir rein,
das neutestamentliche Priestertum hat die Vollmacht, nicht einen aussiitzigen
Leib, sondern eine unreine Seele nicht nur fiir rein zu erkliren, sondern vollig
zu reinigen.

Wie leibliche Eltern strafen und wohltun kénnen, so kommt auch den
Priestern sowohl die Gewalt zu strafen als auch die Vollmacht wohlzutun zu.
Zwischen leiblicher und geistlicher Vaterschaft ist ein Unterschied wie
zwischen dem gegenwiirtigen und zukiinftigen Leben. Leibliche Vaterschaft
zeugt nur fiir dieses zeitlich begrenzte Leben, geistliche Vaterschaft jedoch
fiir das zukiinftige Dasein. Leibliche Vaterschaft vermag den physischen Tod
nicht abzuwehren, geistliche Vaterschaft hat dagegen schon oft Notleidende
und dem Untergang Nahe gerettet, indem sie die einen gelinde bestrafte, die
die anderen vor dem Fall durch Belehrung und Gebet bewahrte.

4. Der Seelenarzt fiir leiblich Kranke. Priester sind nicht nur
~ Viter des neuen Lebens der Gnade, sie haben auch irztliche Vollmachten,
wenn der Leib infolge von Siinden von Krankheit befallen ist. Im 2. Teil
des 6. Kapitels des 3. Buches spricht Johannes Chrysostomus von der prie-
sterlichen Vollmacht, Arzt der Seelen fiir jene zu sein, die kranken und siechen
Leibes sind. Gemeint ist die Vollmacht, durch die die Priester die hl. Olung
Kranken spenden konnen. Er erinnert an die Worte bei Jakobus (5, 14):
»Ist einer krank unter euch, so rufe er die Priester der Kirche, und sie sollen



Mitteilungen 43

iiber ihn beten, ihn mit Ol salben im Namen des Herrn. Und das Gebet des
Glaubens wird den Kranken heilen, der Herr wird ihn aufrichten, und wenn
er Siinden begangen hat, werden sie ihm nachgelassen werden.* Diese Worte
fithrt Johannes Chrysostomus an, um zu zeigen, daB8 der Priester auch dort
noch Gewalt hat, wo irdische Gewalten ohnmiichtig sind: am Kranken- und
Sterbelager des todverhafteten Menschen.

5. Die Gewalt des Wortes. Wer das, was Johannes Chrysestomus iiber
den Priester als den Prediger der Wahrheit im vierten Buch ,Uber das
Priestertum® ausfiihrt, auf sich wirken 1id8t, hat den Eindruck, daB auch das
Wort selbst, das der Priester als Prediger verwaltet, eine Art Sakramentale ist.
Der Priester lenkt den Leib Christi, die Kirche, durch das lebendige Wort.
Dieses Wort braucht er gegeniiber den Feinden der Kirche, den Irrlehrern
und Schismatikern. Auch Zweifler, Griibler im eigenen Lager soll er belehren
konnen. Auch Paulus brachte iiberall die Macht des Wortes in Anwendung
und hat seine Schiiler dazu angehalten, sich jederzeit des lebendigen Wortes
zur Belehrung und Unterweisung, zur Zurechtweisung und Widerlegung zu
bedienen in Erfiillung des Herrenwortes: ,,Wer die Gebote hilt und lehrt,
der wird groB genannt werden im Himmelreiche.“ (Matth. 5, 19.) Aus dieser
Aufforderung Christi geht hervor, daBl das vorbildliche Leben allein nicht
geniigt, sondern auch die miindliche Ermahnung notwendig ist. Daran an-
kniipfend, gibt Johannes Chrysostomus eine Theorie der geistlichen Bered-
samkeit und der Predigtkunst. Hier kommt der frithere griechische Rhetor
zu Wort, der aber als christlicher Prediger zu uns spricht, dem es nur um
das Urteil Gottes und um das Heil der unsterblichen Seelen zu tun ist.

Ergebnis : GroBe, zentrale Gewalten waren einst dem alttestamentlichen
Priestertum iibertragen. GroBer sind die Vollmachten des neutestament-
lichen Priestertums. Denn dieses ist um so erhabener, als sein Dienst der
Liturgie der Engel verwandt ist. Deshalb ist eine tiefe Ehrfurcht vor diesem
Dienst notig. Man darf sich dieses Amt nicht anmaBlen, nicht unbescheiden
nach ihm streben. Man muB sich ihm eher in Demut entziehen. Fiinf zentrale
Vollmachten sind dem Priester iibertragen: 1. Die grofite Gewalt, die dem
Priester gegeben ist, ist die Darbringung des hl. MeBopfers. Welche Wiirde
und Hoheit geht vom Altare und seinen groBen Geheimnissen aus! Fiir uns,
die wir dieses Opfer tiglich vollziehen, liegt die Gefahr nahe, dal wir das
Alltigliche fiir wohlfeil halten, daB wir die Ehrfurcht vor dem erhabenen
Geheimnis verlieren. DaB sich ein einfacher Priester nicht zufrieden geben
will mit der ihm anvertrauten Wiirde, hthere Wiirden und Amter anstrebt
und vergiBt, daB es keine hohere Wiirde als die priesterliche gibt. Selbst der
Papst und die Bischfe haben keine groBere Gewalt als die, das hl. MeBopfer
zu vollziehen, Sie haben nur exponiertere Stellungen innerhalb der Kirche in
bezug auf deren Fiihrung und Wachstum. — 2. Die Strafgewalt, die Vollmacht,
zu binden und zu ldsen, gehort zu den gréBten Gewalten, weil sie im Himmel
sowohl Strafe wie Aufhebung der Strafe giltig macht. — 3. Die Priester
sind geistliche Viter. Sie erzeugen neues Leben in den Seelen der Menschen.
Was die Viter im Bereich des natiirlichen Lebens sind, das sind die Priester
im Bereich des iibernatiirlichen, gottlichen Lebens. — 4. Die Priester sind



44 Mitteilungen

auch Seeleniirzte, insofern sie den leiblich Kranken die Hinde im Sakrament
der hl. Olung auflegen und sie mit Ol salben, damit ihnen die Siinden vergeben
werden und das Gebet des Glaubens ihnen Linderung verleihe. — 5. Die
Priester verwalten die Gewalt des Wortes. Dies ist die letzte zentrale Voll-
macht des Priesters. Diese Gewalt hat Johannes Chrysostomus selbst zwdlf
Jahre in Antiochien als fruchtbarste Titigkeit ausgeiibt. Durch seine Schriften
redet er noch heute als Prediger zu uns. Wir spiiren darin noch etwas von der
Gewalt seines Wortes. Mit Recht ist er von der Kirche zum Patron der Pre-
diger erklirt worden. Er hat es verstanden, die Gewalt des Wortes zum Besten
der Kirche zu verwalten,
Herrischried bei Siickingen (Baden) P. Anselm Rid O. S. B.

Das landesfiirstliche Plazet in den sterreichischen Erbliindern. Unter dem
landesfiirstlichen Plazet, dem placetum regium, wie es meistens genannt wird,
versteht man die Kontrolle einer weltlichen Stelle — in der Regel des Konigs —
iiber Verfiigungen einer geistlichen Autoritiit, namentlich der Pipste und
Bischife!). Die Inanspruchnabme dieses Rechtes seitens des Landesfiirsten-
tums bildet einen wichtigen Markstein auf dem Wege zur Ausbildung eines
Staatskirchentums, dessen Hohepunkt in Osterreich in der 2. Hilfte des
18. Jahrhunderts erreicht wurde.

Die Anfinge des Plazets sind in den Beginn des 15. Jahrhunderts
zu verlegen. Der betriibliche Zustand der Kirche withrend des groen Schismas
veranlafite die einzelnen Staaten Europas, zu den Verordnungen der sich
befehdenden Piipste Stellung zu nehmen und die Verdffentlichung von Bullen
und Dekreten fiir ihren Territorialbereich entweder zu genehmigen oder zu
verbieten?). Wohl versuchte Papst Martin V. im Jahre 1418, diese Eingriffe
der Staatsoberhidupter in das kirchliche Wirkungsfeld als unbegriindet zu
verbieten, aber der Anfang fiir das konigliche Plazet war gegeben. Das
moralische Ansehen des Papsttums war in den Augen der weltlichen Poten-
taten derart gesunken, daB sie sich iiber das pipstliche Verbot hinweg-
setzen konnten. Bei der Festsetzung der Gallikanischen Kirchenfreiheiten
tritt das konigliche Vidimus abermals auf. In der franzisischen Literatur
der Folgezeit wird dieses Recht des Konigs gegeniiber der Kirche immer wieder
betont und hervorgehoben?®).

In den dsterreichischen Erblindern hatten es die Habsburger ver-
standen, ihre Rechte als Landesherren auf Kosten kirchlicher Anspriiche in
den Vordergrund zu stellen und friihzeitig die Grundlagen fiir ein Staats-
kirchentum zu legen. Es sei nur das Nominationssrecht Kaiser Friedrichs IIL
(1439—1493) fiir die bestehenden und neu errichteten Bistiimer seiner Erb-
lande erwiihnt. An der Schwelle der sogenannten Neuzeit griff Kaiser Maxi-
milian 1. (1493 —1519) die Frage des placetum regium auf. Als der damalige
Papst Alexander VI. iiber den kaiserlichen Rat Heinrich von Hardegg den
Bann verhiingte, befahl der ,letzte Ritter” der Regierung der niederdster-
reichischen Liindergruppe, jeden zu verhaften, der die betreffende Bulle in
das Land bringen oder dort verbreiten wiirde!). Wir sehen, daB am Vorabend
der Reformation ein katholischer Landesfiirst iiber eine pipstliche Bulle
fiir seinen territorialen Machtbereich kurzerhand ein Verbot erlieS. Ebenso



Mitteilungen 45

deutlich spricht eine weitere Regierungshandlung Kaiser Maximilians L.
fiir die Handhabung des koniglichen Plazets, wenn er auf die Klagen der
Landstiinde iiber willkiirliche Vergebung kirchlicher Wiirden durch den Papst
die VerordnungerlieB3, daB siimtliche fiir die sterreichischen Linder bestimmten
Aktenstiicke der piipstlichen Kanzlei den Landesregierungen zur Begutachtung
vorgelegt und nur mit ihrer Genehmigung verdffentlicht werden durften.

Es sind dies die ersten Anzeichen fiir das Vorhandensein des Plazets
in unserem Raume. Wenn auch ,siimtliche” pipstlichen Bullen, Breven und
andere Verfiigungen dem staatlichen Behordenapparat vorgewiesen werden
sollten, so kann von einer liickenlosen Durchfiihrung dieses landesfiirstlichen
Hoheitsrechtes absolut keine Rede sein. Im Gegenteil! Die Wirren der Re-
formationszeit und die religiose Unruhe bis zum Ende des DreiBligjahrigen Krie-
ges diirften die Handhabung dieser Verordnung Maximilians gelockert haben.

Das Zeitalter Kaiser Leopolds I. (1657 —1705) war mit Fragen der Auflen-
politik derart beschiiftigt, daB sich die Kirche groferer Freiheit erfreute.
Anders wurde es mit dem Regierungsantritt Kaiser Josephs L. (1705—1711);
in allen Belangen des Verhiltnisses der Kirche zum Staat wurden die Ziigel
straffer angezogen. Das placetum regium wurde jedenfalls wihrend der
Regierungszeit des letzten miinnlichen Habsburgers, des Kaisers Karl VI.
(1711—1740), gehandhabt, wie aus einem Dekret seiner Tochter Maria
Theresia einwandfrei hervorgeht.

Im Jahre 1745 hatte nimlich der Wiener Erzbischof Sigismund ven
Kollonitsch einen Hirtenbrief der landesfiirstlichen Kanzlei — wie es offenbar
iiblich war — vorgelegt. Dieses Schriftstiick nahm auf eine pépstliche Bulle
vom 22. August 1741 und ein pipstliches Rundschreiben vom 10. Juli 1745
itber die Einhaltung des Fastengebotes Bezug®). Die landesfiirstliche Zentral-
behorde machte bei dieser Gelegenheit die Feststellung, dall die beiden ge-
nannten pipstlichen Verfiigungen nicht die vorgesehene Genehmigung er-
halten hatten, ehe sie den Ordinarien zugestellt wurden. Maria Theresia
erklirte sich bereit, ,,dasjenige, was zur Vermehrung der Ehre Gottes und der
katholischen Religion gedeihlich sein kann, nach Kriften zu beférdern®, hin-
gegen wiirde sie bei Wiederholung einer Hinwegsetzung iiber landesfiirst-
liche Befehle davor nicht zuriickschrecken, ,,auch wider Willen solche Mittel
zu ergreifen, die Unserer landesfiirstlichen Hoheit zukommen und die Um-
stinde der Sache erheischen diirften“. Die Landesregierungen wurden beauf-
tragt, ,zu invigilieren, dal solches nicht mehr vorkomme®. Gleichzeitig
erging an die Buchdrucker die Anweisung, ohne landesfiirstliche Erlaubnis
keine geistlichen Verordnungen — denn irgendwie griffen sie auch immer in
die weltliche Machtsphiire ein — bei Androhung der Gewerbesperre zu drucken.
Diese Bestimmungen des Plazets wurden im folgenden Jahre (1747) nochmals
erneuert®), Ohne Zustimmung der Kaiserin durfte keine pipstliche Verfiigung
angenommen oder vollzogen werden. Mit diesen Weisungen folgte Maria
Theresia den FuBstapfen ihrer Vorginger, deren gestecktes Ziel die Stirkung
der staatlichen Gewalt gegeniiber der Kirche war.

In verschirftem MaBe wurde diese Politik von ihrem Sohne Joseph II.,
der von 1780—1790 Alleinherrscher in den Erblindern war, verfolgt?). Die



46 Mitteilungen

Grundlagen der Kirchenpolitik — auch in der Frage des Plazets — waren
jedoch schon lange festgelegt gewesen. Es war nicht einmal ein halbes Jahr
seit dem Tode seiner Mutter verstrichen, als der Kaiser die Bestimmungen
iiber das placetum regium im Patent vom 26. Miirz 1781 neu fassen lief3®):
»Da alle von dem pipstlichen Stuhl erlassenen Bullen oder andere Verord-
nungen einen Bezug auf den statum publicum haben koénnen, so finden Wir
notwendig, daB deren Inhalt unnachsichtlich vor der wirklichen Kund-
machung Uns zur Erteilung Unseres landesfiirstlichen Placeti regii oder
Exequatur vorgelegt werde. Wir gebieten also Unseren Erzbischofen und
Bischiofen Unserer k. k. Erblande . . . als anderen geistlichen Oberen, dafi:

1. Alle pipstlichen Verordnungen, sie mbgen in forma Bullae, Brevis,
Decreti, Constitutionis sein, wenn sie das Volk, geistliche oder weltliche
Gemeinden oder Personen . . . betreffen, . . . jedesmal vor ihrer Kundmachung
Unserer politischen Landesstelle nebst einer von einem Notario publico des
Landes authentisierten Abschrift mit dem Ersuchen iiberreicht werden,
um hieriiber Unser placetum regium zu erwirken. Die Landesstelle wird sodann
die AuBerung des Kammerprokurators oder Fiskalen, ob und was quoad
statum publicum . . . oder den landesfiirstlichen Verordnungen zuwider . . .
zu bemerken kommt mit Anberaumung einer kurzen Zeitfrist abzufordern
und solches nebst dem Exhibito gutichtlich an Unsere Bshmische und Oster-
reichische Hofkanzlei einzubegleiten und von dieser die weitere Verordnung
abzuwarten haben, von welch letzterer alsdann Unsere allerhdchste Ent-
schlieBung durch die Landesstelle dem Ordinarius oder Ordensoberen mit
Zuriicksendung des Originals schriftlich nach Unserem Gutdiinken zukommen
wird.

2. Versteht sich ein gleiches hinsichtlich jener Verordnungen und Ver-
leihungen, welche von auswirtigen Ordinarien, deren Rechte und Dibzesen
sich in diesseitige Linder erstrecken, in allen oben angefiihrten casibus et
materiis einlangen, woriiber ebenfalls Unser landesfiirstliches Placetum
regium auf die von Uns vorgeschriebene Art anzusuchen ist.

3. Werden simtliche Linderstellen, Kammerprokuratoren und Fiskalen
auf die genaue Beobachtung dieses Gesetzes und die etwaigen Ubertretungen
sorgsam zu invigilieren und die Anzeige an die Hofstelle zu machen haben,
da ohne diesem die Ver'eihung und Handlung als giinzlich ungiltig und
strafbar wird angesehen werden.”

Das placetum regium erstreckte sich nicht nur auf pipstliche Bullen
und Dekrete, sondern auch auf die sogenannten Litterae Apostolicae, das
sind jene pipstliche Schreiben, mit denen neugewihlte oder ernannte Bi-
schofe vom Heiligen Stuhl bestiitigt wurden?®). Diese MaBnahme war vielleicht
aus folgender Erwiigung fiir notwendig erachtet worden: Jeder neu gewihlte
oder vom Kaiser ernannte Kirchenfiirst muBte gleich nach seiner Wahl oder
Nomination einen besonderen Treueid in die Hiinde des Landeshauptmannes
in Anwesenheit der zwei iltesten Riite ablegen. Die Eidesformel lautete: ,,Ich
schwire zu Gott, dem Allmichtigen, einen Eid und gelobe bei meiner Ehre und
Treue dem Allerdurchlauchtigsten als meinem einzigen rechtmiBigen hochsten
Landesfiirsten und Herrn, daB ich als getreuer Vasall und Untertane in dem



Mitteilungen 47

von mir anzutretenden bischdéflichen Amte weder selbst etwas tun noch
wissentlich geschehen lassen wolle, was IThrer Majestit hochster Person,
dem durchlauchtigsten Erzhaus und dem Staate oder der landesfiirstlichen
oberherrlichen Macht auf was immer fiir eine Weise direkt oder indirekt
an sich selbst oder in einiger Folge nachteilig und zuwider sein kénnte.
Wie ich dann auch hiemit eidlich gelobe und verspreche, daBl ich alle landes-
fiirstlichen Anordnungen, Gesetze und Gebote ohne alle Riicksicht und Aus-
nahme getreulich, gehorsam, nicht minder solche von allen mir Untergebenen
mit pflichtmiBiger Anhaltung derselben in genaue Erfiilllung bringen lasse
und iiberhaupt die Ehre und das Beste S. M. und des Staates, soviel von mir
abhiingt, in Allgemeinheit betrachten und beférdern wolle. So wahr mir
Gott helfe!* Sowohl der Eidabnehmer als auch der Eidableger hatten diese
Formel zu unterschreiben und an die Hofstelle einzusenden. Wenn nun die
pipstliche Bestitigungsbulle eintraf, mufite sie deswegen von der staat-
lichen Behirde approbiert werden, weil ,der Landesfiirst und der Staat
den Eidschwur der Erzbischife oder Bischife, dessen Formel jederzeit der
Bulle sich beigeschlossen findet, keineswegs ignorieren kénne“. Es mufite
eben das Augenmerk der landesfiirstlichen Instanzen darauf gerichtet werden,
daB} ,der von den Bischéfen (dem Papst) zu leistende Eid in keiner Weise
den hichsten Souverinititsrechten und den von jedem Bischof aufhabenden
Untertanenpflichten weder direkt noch indirekt zuwiderstreite.”

Wahrscheinlicher ist jedoch, dall seitens des Episkopats die Litterae
Apostolicae nicht in das konigliche Plazet einbezogen wurden, weil die piipst-
liche Bestiitigung eines nominierten Bischofs fiir eine reine Formalitiit ge-
halten wurde. Es kénnte aber auch sein, dafl der Versuch unternommen wurde,
eine Bresche in dieses staatliche Hoheitsrecht zu schlagen. Zu dieser Annahme
berechtigt uns die Tatsache, daf Joseph II. den 2. Punkt des Patentes vom
26. Marz 1781, wonach die auswirtigen Ordinarien fiir jene Teile ihrer Dig-
zesen, die innerhalb des habsburgischen Herrschaftsbereiches lagen, nicht
anders als die inldindischen Kirchenfiirsten behandelt werden durften, noch
zweimal — im Oktober desselben Jahres'’) und kurze Zeit spiter!!) — wieder-
holen mufite. Offenbar wurde immer wieder der Versuch unternommen, die
kaiserliche Kontrolle zu umgehen oder im Patent Liicken zu finden. Daher
erging im September 1782 eine nihere Umschreibung aller dem Plazet unter-
worfenen pipstlichen Kundmachungen'?). Ablisse, Andachten, Feste, kurz
alle von Rom kommenden Schriftstiicke wurden einbezogen mit der Begriin-
dung, daf} ,,derlei den duBerlichen Religionszustand betreffenden Gegenstinde
dem Staate nicht immer gleichgeltend seien®. Bei dieser Gelegenheit wurde den
Untertanen geraten, von vornherein jeden Versuch aufzugeben, ein pipst-
liches Privileg irgendwelcher Art zu erwirken, da fiir die Abhaltung offent-
licher Festtage und kirchlicher Andachten niemals eine landesfiirstliche Zu-
stimmung erfolgen wiirde.

Dem Kaiser war es auch darum zu tun, daB die von ihm ergangenen Ver-
ordnungen, die sowohl weltliche als auch geistliche Angelegenheiten betrafen,
miglichst rasch seitens der Bischife an den unterstehenden Klerus geleitet
wiirden. Dafiir war folgender Vorgang vorgesehen: Ein Exemplar der landes-
fiirstlichen Verordnung wurde dem Ordinarius zugestellt, der sie in Abschrift



48 Mitteilungen

jedem Pfarrer zur Verlautbarung von der Kanzel zukommen lassen muBtels),
Fiir das Begleitschreiben des Bischofs an den Klerus war natiirlich ebenfalls
auf kurzem Wege die landesfiirstliche Zustimmung einzuholen. Nach der
Veroffentlichung der Verordnung in der gesamten Dibzese hatte jeder Ordi-
narius an die politische Behorde die Vollzugsmeldung zu erstatten. DaB sich
die Landesregierungen zumindestens stichprobenweise von der genauen
Erfillung der dem Pfarrklerus aufgetragenen Verpflichtungen iiberzeugen
muften, wird uns bei der damaligen Situation der Kirche in den Erblanden
vollkommen klar sein. Sperre der weltlichen Einkiinfte des Klerus war die
angedrohte Strafe fiir die Nichtbeachtung der landesfiirstlichen Befehle!4),

Mit Kaiser Joseph IL. war der Gipfelpunkt landesfiirstlicher Macht iiber die
Kirche erreicht; das Staatskirchentum hatte seinen hochsten Triumph ge-
feiert. Unter den folgenden Herrschern, Leopold II. (1790 —1792) und Franz II.
(1792 —1806 bzw. als Kaiser von Osterreich 1804 —1835), war keine Anderung
in der Haltung zur geistlichen Autoritit im allgemeinen und in der Hand-
habung des placetum regium im besonderen wahrzunehmen. Der josephinische
Geist der staatlichen Omnipotenz auf allen Gebieten wurde von der eifrigen
Beamtenschaft dngstlich gehiitet.

Erst gegen Ende der 1. Hilfte des 19. Jahrhunderts bahnte sich unter dem
EinfluB der gesteigerten Frommigkeit — wenn wir dsterreichische Verhiilt-
nisse ins Auge fassen, war es nicht zuletzt der Kreis um Klemens Maria Hof-
bauer — allmihlich eine innere Abkehr vom gemiitskalten Josephinismus an.
Der Boden fiir eine Uberpriifung des herrschenden Verhiltnisses vom Staat
zur Kirche war vorbereitet. Das Konkordat vom 18. August 1855, das Kaiser
Franz Joseph L. von Osterreich mit Papst Pius IX. schloB, brachte die Be-
seitigung des durch so viele Generationen gehandhabten kaiserlichen Plazets'?).
Ein wichtiger Bestandteil der staatlichen Kirchenpolitik seit dem ausgehenden
Mittelalter war gefallen.

Schirding am Inn Dr. Heinrich Ferihumer

!) Vgl. z. B. Lortz Josef: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Be-
trachtung, 7. u. 8. Aufl., Miinster 1940, § 75, I, 5. Buchberger Michael: Lexikon fiir
Theologie und Kirche, VIII. Bd., Sp. 317.

%) Marx Josef: Lehrbuch der Kirchengeschichte, 8. Aufl., Trier 1922, S. 494.

%) Ebd. S. 723 f.

4) Huber-Dopsch: Osterreichische Reichsgeschichte, 2. Aufl., Wien 1901, S. 86.

5) OOLA (Oberésterr. Landesarchiv), Archiv der Landeshauptmannschaft, Alt,
Ecel., Fasz. I, Nr. 10; Hofdekret ddo. Wien, 29. Mirz 1746.

®) Huber-Dopsch: a. a. 0., S. 266; Uhlirz Mathilde: Handbuch der Geschichte
Osterreichs und seiner Nachbarlinder Bshmen und Ungarn, II. Bd., 1. Teil, S. 376.

?) Uhlirz: ebd., IL. Bd., 1. Teil, S. 395.

8) OOLA, Archiv der Landeshauptmannschaft, Alt. Eccl., Fasz. X/I, Nr. 17;
vgl. auch Huber-Dopsch: a. a. 0., S. 266.

?) OOLA, Archiv der Landeshauptmannschaft, Alt. Eccl., Fasz. X/I, Nr. 17/2;
Hofdekret ddo. Wien, 1. Sept. 1781.

10) Ebd., Fasz. X/I, Nr. 17/3; Hofdekret ddo. Wien, 12. Oktober 1781.

11) Ebd., Hofdekret ddo. Wien, 4. Februar 1782.

12) Ebd., Hofdekret ddo. Wien, 30. September 1782.

%) LRNO (= Landesregierungsarchiv von Niederdsterreich), Klosterrat Nr. 227;
Hofdekret ddo. Wien, 28. Jinner 1782,

14) Ebd., Hofdekret ddo. Wien, 14. Jéinner 1782.

15) Uhlirz Mathilde: a. a. O., IL Bd., 2. Teil, S. 744.




49

Romische Erlisse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Linz a. d. D.

‘Wiederzulassung entlassener Alumnen. Immer schon war es Vorschrift der Kirche,
grofite Sorgfalt in der Auswahl der Priesterkandidaten anzuwenden, damit diejenigen,
die wiirdig und fihig sind, die heiligen Weihen empfingen, die aber unwiirdig und un-
geeignet sind, vom Empfang der heiligen Weihen abgehalten wiirden: Deshalb sollen
die Ordinarien iiberhaupt keine Alumnen in ihre Seminare aufnehmen, die aus irgend-
einem Didzesanseminar entweder freiwillig weggingen oder von den Oberen aus irgend-
einem Grunde entlassen wurden. Wenn sie aber doch nach reiflicher Uberlegung einen
solchen Kandidaten aufnehmen wollen, sollen sie sich unter Beachtung der Vorschrift
des can. 1363, § 3 CIC. an die Seminar- und Studienkongregation wenden und dort
um die Bewilligung hiezu ansuchen. Auf diese Weise soll eine grioBere GewiBBheit iiber
die Eignung des Kandidaten gewonnen werden. Diese Verfiigung hat der Hl. Vater,
Papst Pius XII., gutgeheiBlen und ihre Verdffentlichung angeordnet. (Dekret der Se-
minar-und Studienkongregation vom 12, Juli 1957; AAS, 1957, Nr. 10, p. 640.)

Verbot der politischen Titigkeit fiir die Priester in Ungarn. Da die aktive politische
Titigkeit der Priester sich iiberhaupt nicht oder nur sehr schwer mit ihrer Hauptauf-
gabe, der Sorge um das geistliche Wohl der Seelen, in Einklang bringen li8t, hat die
Kirche die Ausiibung der politischen Titigkeit nur bei Vorhandensein ganz besonderer
Umstiinde und unter genau festgelegten Bedingungen gestattet oder aber unter An-
drohung entsprechender Strafen ausdriicklich verboten, wenn daraus ein Schaden fiir
das Wohl der Gliubigen zu fiirchten war, Derart ist aber nun die Lage in Ungarn, so
daf} es unbedingt angeraten und férderlich erscheint, daB sich alle kirchlichen Personen
von jeder politischen Titigkeit ganz und gar enthalten. Darum hat die Konzilskongre-
gation auf besonderen Auftrag des HI. Vaters hin folgendes angeordnet: Allen Welt-
und Ordenspriestern in Ungarn ist es verboten, das Amt eines Abgeordneten oder
irgendein anderes Amt im Parlament auszuiiben oder anzunehmen. Diejenigen Welt-
und Ordenspriester, die schon ein Amt in diesem Parlament innehaben, miissen dieses
innerhalb eines Monats nach Veréffentlichung dieses Dekrets niederlegen. Zugleich
wird ihnen verboten, an den Parlamentssitzungen teilzunehmen und jedweden Unter-
nehmungen, die mit dem aufgegebenen Amt in Verbindung stehen, Hilfe angedeihen
zu lassen. Wenn jemand gegen diese Anordnungen handelt, verfillt er von selbst der Ex-
kommunikation, die in besonderer Weise (speciali modo) dem HI. Stuhl reserviert ist.

Zur Zeit der Publikation dieses Dekrets waren drei ungarische Geistliche als
Parteilose im ungarischen Parlament vertreten: Prilat Miklos Beresztoczy, Richard
Horvith und Janos Mathe., Der iiber 70 Jahre alte, schwerkranke Prilat Beresztoczy
ist der ehemalige Vorsitzende der ungarischen ,Friedenspriester”; diese Vereinigung
wurde bekanntlich als Friedenswerk von den Bischéfen iibernommen und damit auf-
gelost. Auch die beiden anderen Geistlichen traten als ,Friedenspriester” hervor.
Richard Horvith war bekanntlich lingere Zeit exkommuniziert und unterwarf sich
erst im Sommer wieder den Kirchenbehérden. Er ist seither Pfarrer in dem Budapester
AuBenbezirk Zuglo. (Dekret der Konzilskongregation vom 16. Juli 1957; AAS, 1957,
Nr. 10, p. 637; vgl. ,, KathpreB* vom 7. September 1957.)

Jahresbericht der Rota Romana. Die Romische Rota hat im Berichtsjahre 1956
261 Fille behandelt, d. h. durch eine Sentenz entschieden (gegeniiber 243 Fiillen im
Vorjahre). 258 waren Ehefille, 3 betrafen eine andere Materie. 96 Prozesse wurden
positiv entschieden, also mit der Erklirung der Nullitit; 141 hatten einen negativen
Ausgang, d. h. ,,non constare de nullitate“. Von den 258 Ehefiillen wurden 108 mit
wpatrocinium gratuitum® behandelt. Wiederam wurden die meisten Ehen auf Konsens-
miingel geklagt (zirka 40 9%,). (AAS, 1957, Nr. 11, p. 663 —689.)

»Gotische Paramente. Da wiederholt Bischéfe und andere kirchliche Stellen bei
der Ritenkongregation um die Erlaubnis ansuchten, nach dem Responsum vom 9. De-
zember 1925 (AAS, 18/1926, p. 58) Paramente fiir die MeBfeier und fiir andere kirch-
liche Funktionen nach der ,alten Form* herstellen und verwenden zu diirfen, hat nun
die Ritenkongregation es dem klugen Ermessen der Ordinarien iiberlassen, ob in ihren

+Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1958 4



BO Aus der Weltkirche

Jurisdiktionsbezirken diese — gemeint sind die sogenannten ,,gotischen* — Paramente
hergestellt und getragen werden diirfen oder nicht. Unter den ,,gotischen Paramenten*
versteht man die MeBgewiinder, die im 12., 13. und 14. Jahrhundert iiblich waren
und jenen iihnlich sind, die in der Friihzeit des Christentums in Rom getragen wurden.
Sie sind im deutschen Sprachgebiet schon seit Jahrzehnten im Gebrauch, Schon unter
dem Pontifikat des Papstes Pius XI. baten einige Oberhirten um die jetzt allgemein
gewiihrte Vollmacht. Die Ortsordinarien werden jedoch ermahnt, immer auf die Heilig-
keit und Schénheit des Gottesdienstes zu achten, iibereilte und unbedachte Neuerungen
hintanzuhalten und modische Ubertreibungen zu verbieten, die Verwunderung und
Argernis unter den Gliubigen hervorrufen kénnten. (Erklirung der Ritenkongregation
vom 20. August 1957; AAS, 1957, Nr. 12, p. 762.)

Neues Gebet mit AblaB. Der Hl. Vater verfaBte selber einen Weiheakt der Kranken
an die schmerzhafte Mutter Gottes (im Original italienisch) und lie ihn zum ersten Mal
bei der groBen Audienz der Kranken auf dem Petersplatz in Rom zu Beginn des Monats
Oktober vorbeten. AuBlerdem gewiihrte er allen Kranken, die diesen Weiheakt in an-
diichtiger Gesinnung vornehmen, einen unvollkommenen AblaB von 1000 Tagen.
(Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 9. Oktober 1957; ,,L'Osservatore Romano*
vom 13. Oktober 1957.)

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Fischbach, Luxemburg
I Das piipstliche Rundschreiben ,Miranda prorsus®

Die an alle Oberhirten der katholischen Kirche erlassene Enzyklika vom 8. Sep-
tember 1957 iiber Film, Rundfunkund Fernsehenist vor allem dadurch bedeutsam,
daB wir nun ein offizielles und universales Dokument besitzen, aus dem wir die Stimme
der Kirche zu allen in den drei genannten Gebieten auftauchenden Fragen und Pro-
blemen, insofern sie das sittliche Handeln des Menschen positiv oder negativ beriihren,
in einer fiir jeden Katholiken verbindlichen Form héren. Inhaltlich konnte die Enzy-
klika kaum etwas Neues bringen, was nicht schon Papst Pius XII. bei den verschie-
densten Gelegenheiten gesagt hiitte oder was sich nicht von selbst aus einer iiberlegten
Anwendung der Prinzipien christlicher Moral sowie den Zielsetzungen katholischer
Apostolatsarbeit ergibt. Wir hatten zwar seit 1936 die Enzyklika ,,Vigilanti cura®,
die jedoch streng genommen nur an die ,Erzbischife und Bischéfe der Vereinigten
Staaten von Amerika* gerichtet war. AuBlerdem beschriinkte sich ,,Vigilanti cura® auf
die Fragen des Films, dessen Segnungen sie fiir alle auf bauenden und wertvollen Bild-
streifen lobt, vor dessen Gefahren sie jedoch in erster Linie warnen will. Das neue
Rundschreiben beschiiftigt sich ebenfalls in den 16 Zeitungsspalten, die es im ,,Osser-
vatore Romano“ vom 12. September einnimmt, ganz ausfiihrlich mit dem Film,
aber nicht minder ausfiihrlich mit den Problemen des Rundfunks und des Fernsehens,
Wihrend Pius X1., stark und mit vollem Recht beeindruckt von den Gefahren schlechter
Filme fiir die Massen der Gliubigen, zuniichst die Arbeit des katholischen Film-
apostolats in einer Bewegung zum ,,Meiden der schlechten Filme* sah, geht sein Nach-
folger dariiber hinaus noch einen Schritt weiter und fordert eine umfassende Er-
gziehung zum richtigen Gebrauch von Film, Funk und Fernsehen. Er darf
auch viele bisherige Bemiihungen der Katholiken voll anerkennen,

Bereits in einer ganzen Reihe von Ansprachen und Schriftstiicken hat sich Pius XII.
zu den sittlichen und seelsorglichen Problemen geiufBert, wie sie sich heute gegeniiber
den drei Kulturerrungenschaften Film, Funk und Fernsehen stellen, und immer hat
er vorbehaltlos die positiven Werte und Méglichkeiten unterstrichen. Beachtenswert
waren insbesondere die beiden groBen Ansprachen vom Sommer und Herbst 1955
iiber den ,idealen Film*, die sich unmittelbar an die in einer Audienz versammelten
Filmleute richteten und nicht nur auf katholischer Seite kommentiert wurden. An den



Aus der Weltkirche bl

italienischen Episkopat hatte der Papst am 1. Jénner 1954 eine eigene ,,Adhortatio
Apostolica® iiber das Fernsehen gerichtet, und am 21. Oktober 1955 gab er nochmals
in einer Rede iiber die ,groBe Bedeutung der Television” einschligige Richtlinien.
Versuchsweise wurde am 17. September 1948 die ,,Piipstliche Kommission fiir belehrende
und religiose Filme“ geschaffen, die im Jinner 1952 zur ,,Pépstlichen Filmkommission*
und zwei Jahre spiiter zur , Pipstlichen Kommission fiir Film, Funk und Fernsehen*
wurde. In ihrer Einleitung erinnert die Enzyklika ,Miranda prorsus” an diese und
sonstige Initiativen sowie an die Reden und Schreiben des Papstes, aus denen vieles
im neuen Rundschreiben wiederholt wird und dadurch offiziellen Charakter erlangt.

Die Kirche mufl ihre Stimme erheben, weil Film, Funk und Fernsehen einen un-
gemein weitreichenden EinfluB auf das Denken und Handeln der einzelnen wie der
Gesellschaft ausiiben. Vor allem aber ist die Kirche als Triigerin der Heilsbotschaft
an diesen neuen Mitteln der Verkiindigung interessiert. Die Heilsbotschaft muBl wirk-
sam verbreitet und ihre Auswirkungen miissen vor Gefahren beschiitzt werden. Aus
diesen Griinden fiihlen sich der Papst und die Bischife verpflichtet, ein umfassendes
Apostolat im Reich von Film, Funk und Fernsehen durchzufiihren, das bei vielen,
aber leider nicht bei allen Gehér findet. Trotz teilweiser Milerfolge ist dieses Apostolat
energisch zu betreiben, da es um die Rettung hichster menschlicher Werte geht. Und
8o will denn die neue Enzyklika die fiir christliches Handeln und christliche Gewissens-
bildung nétigen Normen und Anweisungen vorlegen. Den Bischéfen obliegt die Sorge
fiir die Belehrung der Gliubigen, die iiber die kirchliche Stellungnahme unterrichtet
sein miissen, und fiir das Ergreifen fruchtbarer Initiativen. Die guten Auswirkungen
der modernen Errungenschaften sind ergiebig auszuniitzen, anderseits mufl aber auch
den daraus erwachsenden Gefahren wirksam vorgebeugt werden. Eine sehr griindliche
Gewissensbildung der Glidubigen driingt sich auf und nicht weniger die Schaffung zu-
stiindiger Kommissionen oder Stellen auf diézesaner und nationaler Ebene.

Nach der ziemlich langen Einleitung (drei Zeitungsspalten) gliedert sich die
Enzyklika in einen allgemeinen Teil mit mehr allgemeinen Erwiigungen (5} Spalten)
sowie drei besondere Teile fiir Film, Funk und Fernsehen. Wir erhalten einen gedriingten,
doch vollstiindigen Leitfaden, der sich, ohne den sachlichen und sonstigen Schwierig-
keiten aus dem Wege zu gehen, an alle wendet, die auf den drei Gebieten des Films,
des Rundfunks und des Fernsehens eine Verantwortung tragen: Produzenten, Ver-
teiler, Sprecher, Akteure, staatliche und kirchliche Autoritiiten, Propagandisten,
Laienapostel und nicht zuletzt die Gebraucher selbst.

Der erste, allgemeine Teil der Enzyklika stellt den Sinn, Wert und Ge-
brauch von Film, Funk und Fernsehen in das groBe Gefiige des menschlichen Lebens
und Wirkens und des ihm von Gott gesetzten Sinnes hinein, woraus sich dann die
anzuwendenden Moralgrundsiitze ergeben. Das Bése entspringt nicht aus den tech-
nischen Errungenschaften als solchen, die wertvolle Gaben Gottes sind, sondern aus
dem MiBbrauch der Geschenke des Schipfers durch eine ungeregelte Freiheit. Was der
Mensch als vernunftbegabtes, zu einem ewigen Leben berufenes Wesen unternimmt,
mufl dem ewigen Ziele zugeordnet sein, und was diesem Ziel zuwider ist, hat zu unter-
bleiben. Diese Normierung der sittlichen Freiheit gilt auch fiir die Verwendung von
Film, Radio und Fernsehen, und mithin kann die Forderung nach hemmungsloser und
riicksichtsloser Freiheit der Ausnutzung auch auf diesen Gebieten nicht erhoben
werden.

Aus den weiteren Erwiigungen des ersten Teiles seien hier bloB die Hauptpunkte
hervorgehoben. Se wird z. B. betont, daB die Kirche, die Kiinderin der Wahrheit und
Verbreiterin des Guten, das Recht hat, Zugang zu den modernen Mitteln der ,,Ver-
kiindigung“ zu beanspruchen. Dadurch wird das Recht des Staates und der einzelnen
nicht im geringsten angetastet; aber es wiire verkehrt und dem vollen Sinn der be-
treffenden Technik der Meinungsverbreitung widersprechend, sie ausschlieBlich fiir
politische und wirtschaftliche Propaganda reservieren zu wollen. Wenn man die
schrankenlose Freiheit in Film, Funk und Fernsehen mit Hinweisen auf etwaige
kiinstlerische Werte rechtfertigen will, so gilt fiir den Fall eines akuten Konfliktes
zwischen Kunst und Sittlichkeit der Grundsatz vom Primat der Sittlichkeit iiber das
kiinstlerische Empfinden; es gibt auch eine Kunst, die entwiirdigt, die sich von ihrem

4‘



52 Aus der Weltkirche

Hauptsinn entfernt und daher weder universal noch ewig sein kann wie der Geist des
Menschen, an den sie sich wendet.

Die dffentliche Gewalt ist ohne Zweifel schwer verpflichtet, auch iiber diese neuen
Zweige der Technik zu wachen. Sie darf sich dabei nicht bloB auf die Verteidigung
politischer Interessen beschriinken, sondern mufl die éffentliche Sittlichkeit im Auge
behalten, deren sicheres Fundament das natiirliche Sittengesetz ist. Die Wachsamkeit
des Staates ist berechtigt, weil es sich um Dinge handelt, die sich auf sozialer Ebene aus-
wirken. Staat und Kirche kénnen in ihren Aufgaben durch die professionellen Gruppen
wirksam unterstiitzt werden; so arbeitet man solidarisch an der Hebung der mensch-
lichen Persénlichkeit aller NutznieBer der drei modernen Mittel, die auBer Erholung
und Entspannung grofle menschliche Werte zu vermitteln vermégen und so wahrhaft
kulturférdernd werden. Ganz besonders ist die vélkerverbindende Sendung der mo-
dernen Mittel der Massenbeeinflussung zu beachten, Ihre schonste Aufgabe ist der Dienst
an der Wahrheit sowie die sittliche Héherfiithrung des menschlichen Lebens. Daraus
ergeben sich von selbst entscheidende Normen fiir die zu iibertragenden Informationen,
die darzubietenden Belehrungen und die vorzufiihrenden Schauspiele.

Damit jedoch Film, Funk und Fernsehen zur positiven Bildungsquelle werden,
driingt sich unbedingt eine umfassende Erziehung der Massen als Vorbereitung zum
richtigen Gebrauch der drei Mittel auf. Die Enzyklika findet warme Worte der Aner-
kennung fiir alle katholischen Bemiihungen um eine griindlich durchgefiihrte Vor-
bildung des Publikums. Fiir Jugendliche ist auller dieser Erziehungsarbeit noch ge-
fordert, daf die ihnen vorgesetzten Schauspiele ihrer intellektuellen und moralischen
Entwicklung angepaBt seien. Der erste, allgemeine Teil der Enzyklika schlieft mit
einer Aufforderung zu katholischer und kirchlicher Film-, Funk- und Fernseharbeit,
zur Griindung nationaler Bewertungsstellen, falls sie noch nicht bestehen, und empfiehlt
den ZusammenschluB in internationalen Organisationen,

Im zweiten Teil des Rundschreibens, der dem Film gewidmet ist, lesen wir
kaum etwas, was der Hl. Vater nicht schon bei anderen Gelegenheiten erirtert hat.
Sowohl dieser Teil als auch die beiden folgenden iiber Radio und Fernsehen insistieren
sehr eindringlich auf der Verantwortung, die alle, vom Produzenten bis zum Ge-
braucher, einzeln und gemeinsam zu tragen haben. Thren Gliubigen gegeniiber sind
die Bischofe verantwortlich fiir die erforderliche Belehrung und Aufklirung, wozu
die ernste moralische Fiihrung durch die Filmbewertung der nationalen Filmstellen
gehort. Auch auf die Produzenten vermégen die Filmstellen beratend und ermutigend
einzuwirken. Sehr grof ist die Verantwortung der Filmbewertungsstellen, die nur geeig-
neten Mitarbeitern anvertraut werden diirfen. Kiinstlerische Werte eines Films diirfen
nicht zur Nachgiebigkeit gegeniiber abzulehnenden Filmen fiihren. Ernst ist ebenfalls
die Verantwortung katholischer Filmkritiker in Zeitungen und Zeitschriften, und es
geht nicht an, daB sie den moralischen Unwert mancher Filme verschweigen (,,perverse
agunt®) und nur auf deren kiinstlerische Qualitiiten hinweisen. Wenn der Kinobesucher
richtig belehrt ist, steht er vor seiner persénlichen Verantwortung und hat auBerdem
zu bedenken, daB sein Kinobesuch eine tatsiichliche Unterstiitzung des guten bzw. des
schlechten Filmes ist. Was die Kinobesitzer betrifft, bleibt bestehen, dal auch schwierige
Umstiinde keine Entschuldigung fiir die Vorfiithrung schlechter Filme und fiir die An-
nahme einer vertraglichen Verpflichtung zu deren Vorfithrung sind. Ubrigens haben
sich schon in vielen Lindern die Kinobesitzer dazu verpflichtet, keine schlechten
Filme anzunehmen. Den katholischen und kirchlichen Kinos wird der genossenschaft-
liche ZusammenschluB empfohlen. DaBl die geschiftlich organisierten Filmverteiler
nicht bloB eine wirtschaftliche Funktion der Verteilung ausiiben, braucht nicht um-
stindlich bewiesen zu werden, und ebenso liBt sich mit Leichtigkeit die Gewissens-
verantwortung der Schauspieler dartun, die iibrigens, wenn einmal ihr Talent anerkannt
ist, ungemein viel zur Hebung des Films und seiner faszinierenden Welt beitragen
konnen. Sie sollen auch dem vergétternden Starkult Widerstand leisten.

Die schwerste Verantwortung tragen natiirlich die Produzenten und Regisseure,
die ja an der Quelle des gesamten Filmgeschiiftes stehen. Es braucht nicht eigens
wiederholt zu werden, da} es unerlaubt ist, Filme herzustellen, die dem Glauben und
der christlichen Sitte widerstreiten. Wenn in manchen Fillen die Vereinigung von
Kunst und Moral Schwierigkeiten aufgibt oder Zweifel entstehen, sollen die Produ-



Aus der Weltkirche b3

zenten und Regisseure sich mit den zustiindigen kirchlichen Fachstellen beraten. Nicht
zu iibersehen ist der kurze Abschnitt der Enzyklika, der die seelsorgliche Betreuung
der Filmleute und vor allem die christliche Formung der jungen Anwiirter auf die Film-
laufbahn empfiehlt. Es ist doch wohl die Vertiefung christlichen Denkens und Fiihlens
bei allen Filmschaffenden die beste Voraussetzung und der sicherste Weg zum ,,idealen
Film*“, Der Filmteil der Enzyklika schlieBt mit einer Mahnung an die staatlichen
Autoritiiten, die ihnen auf diesem weiten Gebiet der Volks- und Jugendbildung zu-
fallende Verantwortung negativ und poesitiv zum Wohle der Gemeinschaft weitschauend
zu betiitigen.

Aus dem dritten Teil der Enzyklika, der sich mit den Problemen des Rundfunks be-
schiiftigt, seien nochmals die Worte des HI. Vaters iiber Verantwortung und Gewissens-
bildung unterstrichen. Der Rundfunkhérer ist nicht bloB zu einer persénlich gewissen-
haften Auswahl der Sendefolgen verpflichtet; die Verantwortung steigert sich, sobald
es sich um Sendungen handelt, die in das Heiligtum der Familie zugelassen werden.
wDie Bischife haben die Gliubigen zu belehren, dafl es durch géttliches Gesetz verboten
ist, Rundfunksendungen zu héren, die fiir den Glauben oder die Sitten verderblich
sind . . . Auflerdem ist es Aufgabe der Bischéfe, die Gliubigen aufzurufen, jene Sende-
stationen zu meiden, von denen bekannt ist, daB sie Lehren verfechten, die dem christ-
lichen Glauben widerstreiten.” Andererseits sind die Rundfunkhirer dazu gehalten,
den zustindigen Stellen ihre Wiinsche oder Befiirchtungen vorzutragen; die heute
iiblichen allgemeinen Umfragen geben nicht immer ein echtes oder richtiges Bild. Vor
allem ist es Sache der katholischen Organisationen, den Wiinschen der Beniitzer Gehdr
zu verschaffen. Es ist weiterhin Pflicht der Horer, gute Sendungen anzuregen, besonders
auch solche, die den Menschen zu Gott erheben, weil ja der Rundfunk vom atheistischen
Materialismus ebenfalls in seinen Dienst gestellt wird. Wirklich , katholische* Sendungen
miissen noch mehr als bisher geférdert werden, solche mit liturgischem, belehrendem
und informativem Inhalt. Diese Sendungen sind Sachkundigen anzuvertrauen. (Mit-
arbeit der Bischéfe und der katholischen Rundfunkstellen.) Die Bischife méogen die
Autorititen daran erinnern, dafl es eine ihrer Aufgaben ist, katholische Sendungen zu
sichern unter besonderer Beriicksichtigung der Festtage und der Bediirfnisse der
Gléubigen.

Im Fernsehen verbinden sich die meisten der vom Film und vom Rundfunk
aufgeworfenen Probleme, wobei vornehmlich zu bedenken ist, daB hier das Gute
wie das Bose in der Familienstube gesehen und gehért wird, daB also auf den Eltern
eine grofe Verantwortung lastet, die éfter von ihnen auch einen persinlichen Verzicht
fordern kann. Die katholischen Sachkundigen und nicht zuletzt der Klerus kénnen und
gollen fiir die gute Gestaltung des Fernsehens einen positiven Beitrag leisten. Die Zu-
sammensteller der Sendungen diirfen nie vergessen, daBl beim Fernsehen die Jugend-
lichen nicht wie bei bestimmten Filmen durch ein ,,Jugendverbot* als Zuschauer
ausgeschlossen sind.

Weil schon beachtliche Diskussionen iiber die Fernsehsendung der Eucharistie-
feier gefiihrt wurden, wollen wir den diesbeziiglichen kurzen und dem Problem aus-
weichenden Absatz der Enzyklika im Wortlaut bringen: ,Es ist absolut klar, daf} die
Teilnahme am eucharistischen Opfer durch das Fernsehgeriit nicht dasselbe ist wie
die fiir Festtage vorgeschriebene Gegenwart beim géttlichen Opfer. Doch die reichen
Friichte der Ubertragung liturgischer Riten im Fernsehen, die allen jenen, demen
keine andere Beteiligung méglich ist, zur Stiirkung des Glaubens und zur Férderung
der Heiligung dienen konnen, raten Uns eindeutig, derartige Ubertragungen nochmals
und von neuem zu empfehlen. In den einzelnen Nationen ist es Sache der Bischife,
iiber die Angemessenheit religioser Fernsehsendungen zu urteilen und ihre Gestaltung
der dazu geschaffenen Stelle anzuvertranen.*

In den SchluBabsiitzen der Enzyklika wird in ganz besonderer Weise der Klerus
aufgefordert, sich aus seelsorglicher Verantwortung die nétige Sachkenntnis iiber Film,
Radio und Fernsehen zu erwerben und sich ernstlich mit den Segnungen, Gefahren
und Problemen dieser modernen Mittel der Meinungsbildung der Massen vertraut zu
machen, damit er der Fiihrer der Gliubigen auf dem Wege zum Heil sein kann. Es
sei zuletzt noch erwihnt, daB Pius XII. seine Anweisungen und Erérterungen, denen
er reiche Frucht wiinscht, als ,,Vorschriften und Gebote* bezeichnet,



54 Aus der Weltkirche

II. Katholisches Laienapostolat

In seiner Rundfunkrede zum Achthundertjahr-Jubilium des Heiligtums Mariazell
(15. September 1957) sagte Pius XIL.: ,,Ihr hort immer und immer wieder: die Stunde
des Laienapostolats hat geschlagen.” Selten konnte der Papst eine so stattliche Zahl
groBer Ansprachen vor Kongressen oder Organisationen des Laienapostolats in dem
kurzen Zeitraum von zwei Monaten halten wie eben jetzt, d. h. in der uns hier beschif-
tigenden Berichtsperiode.

1. Da haben wir zuniichst Ende August in Rom den WeltkongreB der Christ-
lichen Arbeiterjugend. Am 27. September 1929 hatte Pius XI. die ersten 1500
belgischen Jocisten im Vatikan empfangen. Das fiir September 1939 in Rom angesagte
Welttreffen muflte unterbleiben. Heuer hatten sich jedoch die Delegierten von 87 ver-
schiedenen Nationen aus allen Erdteilen zum Wallfahrtskongre8 in Rom einfinden
kénnen, und der HI. Vater gewiihrte ihnen am 25. August eine Audienz auf dem Peters-
platz. In einer lingeren franzosischen Ansprache zollte der Stellvertreter Christi den
Organisationen der Christli hen Arbeiterjugend hohe Anerkennung fiir das von ihnen
durchgefiihrte Apostolat. Auf lokaler, regionaler, nationaler und internationaler Ebene
‘arbeiten die Mitglieder der J. O, C. (Jeunesse ouvriére chrétienne) fiir die Ausbreitung
des Reiches Christi in der Welt der Arbeit. Als Jugendliche geben sie ihrem Wirken
das Gepriige einer Begeisterung, die auch heute an die irdische und iibernatiirliche Be-
rufung der Menschheit glaubt. Sie lassen sich formen und schulen, um allen, selbst
den schwersten Apostolatsaufgaben gewachsen zu sein. Deshalb gehen aus ihren
Reihen Fiihrerpersinlichkeiten hervor, die eine Hoffnung fiir die soziale Zukunft und
die christliche Wiedergeburt der Arbeiterwelt sind. Die Christliche Arbeiterjugend
bleibt iiberzeugt, daB die wirtschaftlichen und sozialen Probleme durch die Zusammen-
arbeit aller Gutgesinnten eine Lésung finden kénnen und miissen. Eine Stiirkung ihrer
Hoffnung finden die Mitglieder in ihrem christlichen Glauben. Die Christliche Arbeiter-
jugend arbeitet niemals mit den Mitteln der Gewalt und der Liige, sondern schipft
die Kraft fiir ein mutiges Apostolat aus den von Gott bereiteten Quellen. Der Eintritt
der Jugendlichen, der Jungen und der Miédchen, in die heutige Welt der Arbeit
ist mit Entscheidungen verbunden, deren sittliche und religitse Tragweite genug be-
kannt ist. Allen Jungarbeitern bietet sich hier die Christliche Arbeiterjugend als Hilfe
an, um jedem jungen Menschen zu helfen, ein junger Christ zu bleiben und ein neues
Ethos in der Welt der Arbeit zu verbreiten. Die Christliche Arbeiterjugend will aber
auch einen Beitrag zur Liosung der sozialen Probleme leisten, vor allem dort, wo es
sich um die Besserung der Lage der Jungarbeiter aller Rassen und Nationen handelt.
»1hr seid wahre Séhne der Kirche, wenn ihr durch volle Betiitigung eurer Verantwortung
als christliche Jungarbeiter zn Missionaren werdet, um den anderen das Heil zu bringen,
das euch verkiindet wurde®. Hierin sicht der Papst den Hohepunkt des Apostolats
der christlichen Jugendlichen in der Arbeiterwelt; sie sind eben Katholiken nicht nur
fiir ihr persénliches Leben, sondern zum Mithelfen beim Aufbau einer christlichen Ge-
meinschaft: ,,Die Kirche braucht mehr denn je die jungen Arbeiter, um eine Welt
nach dem Willen Gottes aufzubauen, eine von Brudergeist getragene Gesellschaft,
in der das Leiden auch des Kleinsten von allen mitgetragen und erleichtert wird.
Euer Apostolat soll in universaler Schau ausgeiibt werden und immer, so wie es sich
gehort, in kindlicher Unterwerfung unter die kirchliche Hierarchie; darin suche es
die Quelle seiner Wirksamkeit und seiner Treue zu den Absichten Christi.* — ,Thr
seid nicht in einen Kampf auf irdischer Ebene eingetreten, d. h. einzig und allein zur
Erlangung gewisser wirtschaftlicher und sozialer Vorteile, sondern euer Ziel ist vor allem
die Eroberung der Seelen.” Der HI. Vater wiinscht, daB der Weltkongre3 der Christ-
lichen Arbeiterjugend auf die segensreiche Bedeutung dieser Jungarbeiterbewegung
aufmerksam mache, und daB die von ihr bisher geleisteten und noch zu leistenden
Dienste die unterstiitzende Anerkennung der zustiindigen &ffentlichen Stellen finden,
und dies besonders in jenen Lindern, in denen noch eine groBe zivilisatorische Arbeit
zu vollbringen ist . . .

2. Unter dem Datum des 5. August 1957 richtete Pius XII. ein Schreiben an
den IIlL Internationalen KongreB der Weltunion Katholischer Lehrer,
der zu Beginn des September in Wien zusammentrat. Zur ,,Weltunion Katholischer
Lehrer” gehoren heute 40 Lehrerverbiinde aus allen Kontinenten mit ungefihr 320.000



Aus der Weltkirche 55

Mitgliedern. Die Weltunion ist von der UNESCO unter ihre beratenden Verbiinde
eingereiht worden. Das Thema des diesmaligen Kongresses lautete: ,,Die Aufgaben des
katholischen Lehrers im internationalen Leben.”

Aus dem piipstlichen Schreiben sei folgender Absatz festgehalten:,,Dieletzten hundert
und mehr Jahre sind erfiillt vom Ringen der Kirche um die katholische Erziehung
und Schule ihrer Jugend. Wo Verfassung und Gesetz es den Katholiken iiberlieBen,
gich ihre Schulen aus eigenen geistigen und finanziellen Kriiften zu schaffen, haben
sie weithin geradezu heroische Opfer fiir dieses Ziel gebracht. Inzwischen ist die Mensch-
heit in das Zeitalter der Technik eingetreten. Diese ist zwar daran, Anderungen in
der seelischen Struktur des Menschen herbeizufiihren; aber am katholischen Erziehungs-
ideal darf sie nicht riitteln. Es ist von pidagogischer Seite mit vollem Recht darauf
hingewiesen worden, daB gegeniiber jenen Anderungen, die hinsichtlichjdes Trieblebens
auf iibermiiflige Hingabe an Sinneseindriicke bei Schrumpfung des verarbeitenden
Denkens, iibersteigerten Titigkeitsdrang, Neigung zu widerstandsloser, verantwor-
tungsloser Anpassung hinauslaufen, die sittlich-religitse Erziehung nunmehr sogar
von noch griéBerer Bedeutung ist als Wissensvermittlung und Berufsbildung;
daB gerade der Mensch im Zeitalter der Technik jener geschlossenen, einheitlichen,
auf absoluter Wahrheit aufbauenden und Gott in den Mittelpunkt des Daseins stellenden
Erziehung bedarf, wie sie nur der christliche Glaube, die katholische Kirche geben kann,
Wir nehmen also unser altes Schulideal auch in die neue Zeit mit hiniiber . . .*

3. Ebenfalls in Wien versammelten sich am 30. September rund 400 Journalisten
aus 30 Nationen zum V. WeltkongreB der Katholischen Presse mit dem Thema:
wDie katholische Presse in Kirche und Welt.“ In einem durch den Substitutenim Staats-
sekretariat, Msgre, Dell’ Acqua, am 22. August 1957 ausgefertigten Schreiben lie3
Pius XII. dem Wiener Kongre} seine Griile und Weisungen zugehen, die in der Be-
tonung des durch die katholische Presse zu leistenden ,,Werkes der Wahrheit®
zusammengefallt werden: Dienst an der Wahrheit in der Information und in der For-
mation oder Bildung der 6ffentlichen Meinung. Oberflichlichkeit, Mangel an Kontrolle,
an Objektivitiit, an Ehrlichkeit, Konspiration des Schweigens, tendenziése Kommentare
und bdswillige Unterstellungen, sind Unordnungen und VerstiBe, denen gegeniiber
die katholische Presse das Gegengewicht schaffen muBl durch eine der Wahrheit ver-
schriebene Information. Noch gréfiere Aufgaben der ,,Wahrheit* stellen sich fiir die
katholische Presse, sobald wir uns den Fragen der 6ffentlichen Meinungsbildung zu-
wenden. Deshalb versteht es sich von selbst, dal alle Presseleute sich gewissenhaft
auf ihren verantwortlichen Beruf vorbereiten. In der Ausiibung des ,,Apostolats
der Feder* werden sie berechtigte Meinungsverschiedenheiten dulden, heftige Urteile
gegen katholische Mitkéimpfer meiden und vor allem das Einende sehen . . .

4. Die fast zehn Zeitungsspalten lange franzdsische Ansprache, die der Papst am
29. September 1957 vor den etwa 700 Teilnehmerinnen am XIV. Internationalen
KongreB der Weltunion Katholischer Frauenorganisationen hielt, ist schon
eine wirkliche Konferenz gewesen, die in verhaltener oder in offener Form manche
Fragen iiber das Laienapostolat und iiber die Sendung der Frau in der Welt von heute
anschneidet. Die Rede verdient die eingehende Beachtung aller Frauenorganisationen
und aller Seelsorger.

Nach einigen Eingangsbemerkungen iiber die Entwicklung der ,,Weltunion*
und die Aktualitit der Frauenprobleme, mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit,
die Auffassung der Kirche iiber die Entwicklung der Frauenpersonlichkeit und ihre
Sendung in der Welt von heute zu propagieren, ermutigt der Hl. Vater die katholischen
Frauen, das Programm der ,,Promotion der Frau“ besonders in jenen Lindern (Asien,
Afrika, Lateinamerika) energisch anzupacken, in denen ihre menschliche oder soziale
Stellung noch gewaltig gehoben werden muB. Ein dreifaches Apostolat zeichnet Pius XII,
fiir die katholischen Frauen und Frauenorganisationen: das Apostolat der Wahrheit,
das Apostolat der Liebe und das Apostolat der Aktion.

Auffallend ausfiihrlich sprach der Stellvertreter Christi iiber das Apostolat der
Wahrheit, das sich zum Ziel setzt, den Frauen zu helfen und sie héherzufiihren
durch die Herausstellung der richtigen und tiefen Beziehungen der Frau zu Gott, zu
Christus und der Kirche. Die Frau stammt von Gott, sie ist genau wie der Mann ein
Ebenbild Gottes, und von Gott empfing sie den Reichtum der Eigenart ihrer physischen



56 Aus der Weltkirche

und psychischen Personlichkeit. Sie ist noch mehr als der Mann, sowohl in
ihrem persinlichen Leben als auch in ihrer sozialen Sendung, durch die breite Atmo-
sphiire eines kiimpferischen oder versteckten Atheismus bedroht. Die Achtung vor der
Frau und die Erkenntnis ihrer eigentlichen Stellung sind staik durch die religitsen
Ideen ihrer Umwelt bedingt; Roman, Film und Theater verbreiten heute eine Flut
verkehrter Auffassungen iiber das Wesen der Frau (bis zur Weigerung, ,.sich als Frau
annehmen* zu wollen). Das Wahrheitsapostolat der Frau wird sich fiir die Verteidigung
des integralen Gottesglaubens einsetzen, und von Gott her léBt sich die einzige absolut
sichere Grundlage fiir die sozial fruchtbare und notwendige Funktion der Frau
festsetzen. Die Hebung der Frau iiberhaupt und ihres sozialen Einflusses zum
Heile der Vilker ist Antwort auf den Anruf Gottes, der als Schépfer die Frau in eigen-
tiimlichster Weise gepriigt hat. Die ,,Zugehérigkeit der Frau zu Christus® zeigt
nicht minder klar, daB die Frauen ,,auf ihr Geschlecht stolz sein* diirfen. Wie sollten
wir iibrigens andere zur Erlésung hinfiihren kénnen, wenn wirnicht selbst mit dem Er-
léser verbunden sind ? Was nun aber die spezifische Beziehung und Zugehérigkeit der
Frau zu Christus betrifft, so wird sie sehr priignant im 5. Kapitel des Epheserbriefes
in Hinsicht auf die Ehe gezeichnet, und aus den Darlegungen des hl. Paulus lassen sich
auch die Richtlinien fiir eine geordnete und eingeordnete Gleichstellung der Frau ge-
winnen, eine Frage, die heute weithin die Gesetzgebung beschiftigt und die von mate-
ralistischen Prinzipien her keine der naturgegebenen Funktion der Frau vollkommen ent-
sprechende Lésung finden wird. In der vollen Kraft ihres Segens entfaltet Gott die
Zugehorigkeit der Frau zu Christus in der von ihm erwiihlten Mutter des Erlasers,
die seither leuchtendes Idealbild der Frau und fiir die Frau ist.

Die gesicherten Normen und Lehren fiir die Ausiibung des gesamten Apostolats
findet die katholische Frau im Hinhéren auf die Kirche. Da die ewige Bestimmung
des Menschen unteilbar ist und nichts in seinem Leben ganz auBlerhalb dieser Be-
stimmung liegt, mul} die mit der Fiihrung des Menschen auf dem Wege zu Gott be-
traute Kirche iiber alle Wahrheit urteilen kénnen. Die Kirche ist befiihigt, den genaunen
Wert der geistigen und sittlichen Prinzipien abzuschiitzen und auch die Haltungen,
die sich in den konkreten Situationen des individuellen und sozialen Lebens aus den
Forderungen der Wahrheit ergeben; denn die kulturellen, politischen, sozialen und
sittlichen Gegebenheiten beeinflussen die Richtung des menschlichen Verhaltens.
»Da gibt es solche, die die Zustiindigkeit des kirchlichen Lehramtes auf das Gebiet der
Prinzipien einschrinken und das Gebiet der konkreten Tatsachen und des konkreten
Lebens davon ausnehmen wollten. Man behauptet, daBl hier der Laie zustiindig ist,
daB der Laie hier auf seinem Eigengebiet steht mit einer Kompetenz, die der kirch-
lichen Autoritiit abgeht. Es moge geniigen, hier zu wiederholen, dal eine solche Be-
hauptung unhaltbar ist. Sobald es sich nicht um die bloBe Feststellung der Tatsiich-
lichkeit einer konkreten Gegebenheit handelt, sondern um das Abwiigen der in ihr
vorliegenden religiosen und sittlichen Beziehur gen, stehen wir vor der iibernatiirlichen
Bestimmung des Menschen, und damit ist die Verantwortung der Kirche auf den Plan
gerufen. Sie kann und muB, auf Grund ihrer géttlichen Sendung und der zu diesem
Zweck erhaltenen Sicherungen, das MaBl an Wahrheit und Irrtum feststellen, das sich
in dieser oder jener Verhaltens- und Handlungsweise vorfindet. Obschon sich die Kirche
das Feld ihrer Autoritiit nicht ungebiihrlich beschneiden liBt, unterdriickt und ver-
mindert sie dadurch keineswegs die Freiheit und die Initiative ihrer Kinder. Die kirch-
liche Hierarchie ist nicht die ganze Kirche und sie iibt ihre Gewalt nicht von auBen her
aus wie etwa der Staat, der mit seinen Untergebenen nur auf rechtlicher Ebene verkehrt.
Thr seid Glieder des Mystischen Leibes Christi, eingefiigt in ihn wie in einen Organismus,
den derselbe Geist belebt und den dasselbe Leben durchflutet. Aus der Vereinigung der
Glieder mit dem Haupte folgt nicht, dafl sie ihre Eigengesetzlichkeit oder die Beti-
tigung ihrer Funktionen aufgeben; im Gegenteil, sie empfangen unaufhérlich vom
Haupte her Impulse, die ihnen kriftiges und prizises Handeln, in vollkommener
Harmonie mit allen anderen Gliedern zum Vorteil des ganzen Leibes, erméglichen.
Die katholischen Frauen sollen sich freuen im BewuBtsein, bis zum Tiefsten ihres Seins
zum Leibe der Kirche als freie und verantwortliche Personen zu gehéren, und sie sollen
ihrerseits jene Aufgaben erfiillen, die fiir sie bestimmt sind als ihr Beitrag zum Wachstum
und zur Entfaltung dieses Leibes.”



Aus der Weltkirche B7

In den beiden Abschnitten der piipstlichen Rede, die sich mit dem Apostolat der
Liebe und der Aktion befassen, finden wir in schéner und warmer Ausfiihrung jene
Gedanken, die sich von selbst aus der umfassenden christlichen Zielsetzung einer
»Weltunion Katholischer Frauenorganisationen* ergeben. Zum Abschluf3 seiner An-
sprache machte Pius XII. einen drdngenden Aufruf zum individuellen und organi-
sierten Apostolat, Die Initiative zum individuellen Laienapostolat bedarf nicht un-
bedingt einer aunsdriicklichen ,,Sendung® durch die Hierarchie. Von Nutzen ist es eben-
falls, dal} die ,,Weltunion Katholischer Franenorganisationen* die katholischen Ideen
iiber die Frau und ihre Sendung in verschiedenen internationalen Institutionen ver-
treten kann. Leitsatz fiir alle Titigkeit ist das ,,Bringen der Botschaft von der Erlosung
zu den einzelnen, den Familien, den Gesellschaften, auf zeitlicher und geistlicher Ebene
zugleich, durch eine planmiiBlige Aktion aller katholischen Frauen . . .*“

5. Bei Niederschrift dieser Zeilen war es noch nicht méglich, ein Urteil iiber die
Auswirkungen des international gut beschickten Zweiten Weltkongresses des
Laienapostolats zu haben, der in der zweiten Oktoberwoche 1957 in Rom tagte.
(Der 1. WeltkongreB, ebenfalls in Rom, fand 1951 statt.) Der beste bis Ende Oktober
vorliegende Versuch einer Wertung ist der Artikel ,,Ausweitung und Verinnerlichung
des Laienapostolats* von Mario Galli S. J. in der Ziiricher ,,Orientierung* vom 31. Ok-
tober 1957. Zur Eréffnung des Kongresses hielt Pius XII. am 5. Oktober eine
groBe franzosische Ansprache, die das richtunggebende Wort des Papstes zum General-
thema des Kongresses: ,Die Laien in der Kirche der modernen Welt: Verantwortung
und Formation* sein wollte. Aufsehen und auf mancher Seite sogar eine gewisse Uber-
raschung, die mehrfaches Echo fand, erregten einzelne ,,Anregungen* des ersten, mehr
doktrinellen Teiles der piépstlichen Ansprache. Es wiire zu bedauern, wenn dariiber der
zweite Teil der Papstrede, der die Formation der Laienapostel behandelt und in einem
groBgezogenen Panorama das universale Arbeitsfeld des Laienapostolats aufzeigt,
weniger Beachtung finde. Gerade die kurzen Abschnitte iiber die Formation der
Laienapostel, die immer eine Elite darstellen, sind griindlich zu meditieren. Sie ver-
langen eine sehr solide Schulung — in jeder Hinsicht — fiir die Laienapostel. Er-
mutigend ist weiterhin, wie umfassend der Hl. Vater die mégliche Ausweitung des
»Laienapostolats® in seinen verschiedensten Aufgabenkreisen auf nationaler und inter-
nationaler Ebene, in einzelnen Lindern, in Lateinamerika, in den Missionen Asiens und
Afrikas, sehen will,

‘Wir werden uns hier vorwiegend mit dem ersten Teil der Papstrede beschiiftigen,
dem Pius XII. selbst den Titel gab: ,Einige grundlegende Gesichtspunkte des
Laienapostolats®. Als Untertitel lesen wir: Hierarchie und Apostolat; Verantwor-
tung der Laien; Das Apostolat der Laien (d. h. seine Umschreibung, Benennung
und Struktur). — Unter dem Titel , Hierarchie und Apostolat® wird zuniichst fest-
gestellt, daB ein Laie, der mit ,,missio canonica* Religionsunterricht erteilt (auch im
Hauptberuf), dadurch nicht in das , hierarchische Apostolat* eintritt. Triiger des kirch-
lichen Lehramts sind der Papst und die Bischife, die als Mithelfer im Lehren Priester
und Laien beauftragen kinnen. Wihrend die ersteren ,,vi muneris sacerdotalis* ein
wpriesterliches” Apostolat ausiiben, betiitigen letztere auch als kirchliche Lehrkriifte
ein , Laienapostolat®. Der qualitative Wert und die Wirksamkeit des Religionsunter-
richts der beiden Gruppen (Priester, Laienkriifte) hiingt von der beruflichen Eignung
und den vorhandenen iibernatiirlichen Gaben ab. Es ist hichst wiinschenswert, dal
die einfachen Glidubigen der kirchlichen Autoritiit eine organische Mitarbeit im Apostolat
anbieten. Dadurch treten sie in ein engeres Verhiiltnis zur Hierarchie, von der sie
spezielle Mandate und Sendungen erhalten kénnen, ohne aber dadurch zu Mitgliedern
der Hierarchie zu werden, da die Teilnahme an Weihegewalt und Jurisdiktion an den
Empfang eines Sakraments gebunden ist. Auch ein etwaiges Diakonat als sakramen-
tales Weihediakonat wiirde in dieser Hinsicht nichts &ndern, da ja die Diakone Ge-
weihte sind.

Der Abschnitt iiber die ,,Verantwortung der Laien“ beginnt mit dem betonenden
Satz: ,,Es hiefe die wirkliche Natur der Kirche und ihren Gemeinschaftscharakter
verkennen, wollte man in ihr die kirchlichen Autoritiiten als das einzige aktive Element
und anderseits die Laien als das rein passive Element unterscheiden. Alle Glieder der
Kirche (Enzyklika ,Mystici Corporis®) sind aufgerufen, am Aufbau und Ausbhau des



B8 Aus der Weltkirche

Mystischen Leibes Christi mitzuarbeiten. Alle sind freie Personlichkeiten und miissen
deshalb aktiv sein.” Gelegentlich treibt man MiBbrauch mit der Formel vom ,,Miindig-
werden der Laien* und verzeichnet den eigentlichen Charakter des Verhiiltnisses von
Klerus und Laien. Die Not der Zeit gestattet heute keine kleinlichen Diskussionen,
und im Glauben miissen etwaige Spannungen selbstlos und in gegenseitigem Vertrauen
gelost werden. Auch der Laie hat verbriefte Rechte in der Kirche, die der Priester
anerkennen muB} und die sich aus der fundamentalen Aufgabe der Kirche ergeben,
die letztlich im Dienste der einzelnen steht. Alle, Priester und Laien, arbeiten zusammen
an einem Werke. Seit den ersten Zeiten der Kirche hatten die Laien ,,Anteil an der
Titigkeit, die der Priester im Dienste der Kirche entfaltet”, und heute ist diese ,,Mit-
arbeit” mehr denn je notwendig, in ,,allen Formen des Apostolats“, besonders wenn es
sich darum handelt, den christlichen Geist in das Familienleben, in Gesellschaft,
‘Wirtschaft und Politik einzuordnen. Ein zusitzlicher Grund dieser Notwendigkeit
ist der Priestermangel (vor allem z B. in Lateinamerika). Wieviel ,notwendige Er-
ginzungen priesterlicher Arbeit” leisten katholische Lehrer, Lehrerinnen und Ordens-
frauen im Religionsunterricht (z. B. in den Vereinigten Staaten von Amerika)! Doch
auch abgesehen von der zu kleinen Priesterzahl erheischen die Beziehungen zwischen
Kirche und Welt das Eingreifen der Laienapostel: ,,Die Weihe der Welt ist wesentlich
das Werk der Laien selbst, der Minner, die eng mit dem wirtschaftlichen und sozialen
Leben befalt oder an der Regierung und Gesetzgebung beteiligt sind.”“ Dasselbe gilt
fiir die katholischen Zellen in der Welt der Arbeit. In allen diesen Fillen soll die kirch-
liche Autoritit sich an den allgemeinen Grundsatz der subsidiiiren und komplementiiren
Hilfeleistung halten: ,,Aufgaben, die der Laie ebenso gut oder noch besser als der Priester
erfiillen kann, soll sie ihm anvertrauen; und in den Grenzen seiner Funktion oder inner-
halb der durch das Allgemeinwohl der Kirche gezogenen Grenzen soll der Laie frei
handeln und seine Verantwortung betiitigen konnen.” Wenn der Laie hauptberuflich
eingestellt wird, hat er Anspruch auf gerechten Lohn.

Wohl am meisten Aufsehen verursachten einige der Gedanken und Anregungen
(eventuelle Strukturinderung der Katholischen Aktion), die der Papst unter dem
Titel: ,,Das Apostolat der Laien* vorlegte. Laienapostolat im strengen Sinne
istdie,,UbernahmevonAufgabendurchLaien,diesichausdervon Christus
seiner Kirche anvertrauten Sendung ergeben®. Dementsprechend ist das
wApostolat des:Gebetes und des persénlichen Beispiels* Apostolat im weiteren oder
uneigentlichen Wortsinne; doch gibt es viele von christlichem Geist getragene Titig-
keiten, die als christliche Berufsausiibung dem besten Laienapostolat dhalich sind.
Die ,Katholische Aktion“ trigt immer den Stempel eines offiziellen
Laienapostolats. Doch zwei Bemerkungen sind hier am Platz: 1. Das Mandat,
vor allem das Lehrmandat, wird nicht der Katholischen Aktion in ihrer Gesamtheit,
sondern den einzelnen Gliedern durch Willen und Wahl der Hierarchie gegeben. —
2. Die Katholische Aktion darf kein Monopol des Laienapostolats fiir sich beanspruchen;
denn neben ihr besteht das freie Laienapostolat. Einzelne oder Gruppen kénnen sich
der Hierarchie anbieten und Aufgaben iibernehmen, mit denen sie beauftragt werden.
Werden sie dadurch ohne weiteres auch Mitglieder der offiziellen ,,Katholischen Aktion* ?
Die hierarchische Kirche, Bischéfe und Priester, kénnen sich unter den geeigneten und
bereitwilligen Laien freie Mitarbeiter erwihlen.

An dieser Stelle sprach Pius XII. von einer ,, Anregung®, die ihm ,kiirzlich* ge-
macht wurde zur Behebung eines ,,bedaunerlichen und ziemlich verbreiteten Unbehagens
(malaise), das seine Wurzel vor allem im Gebrauch des Wortes ,Katholische Aktion*
habe, das man fiir bestimmte Formen des organisierten Laienapostolats reserviere,
denen dadurch in der éffentlichen Meinung eine Art Monopol geschaffen werde, Alle
Organisationen, die nicht zu dieser Katholischen Aktion gehiren, wiiren dem Anschein
nach, so sagt man, weniger authentisch, von zweitrangiger Bedeutung, bei der Hierarchie
geringer angeschrieben und sozusagen am Rande des wesentlichen Laienapostolats.
Es ergebe sich daraus, daB die eine spezielle Form des Laienapostolats, nimlich die
Katholische Aktion, zum Schaden der anderen Formen dominiere, so daB} die Art
(species) die Gattung (genus) fiir sich beschlagnahme. In der Praxis gehe man sogar
bis zum Ostrazismus und verschlieBe die Diézese jenen apostolischen Bewegungen,
die nicht als Katholische Aktion betitelt sind.“ Zur Behebung dieser Spannung schligt



Aus der Weltkirche 59

man zwei Reformen vor: Anderung der Terminologie und Anderung der Struktur.
Man solle den Namen ,,Katholische Aktion* wieder in seinem allgemeinen Sinn ge-
brauchen, ausschlieflich zur Bezeichnung der ,,Gesamtheit der organisierten Be-
wegungen des Laienapostolats, die als solche auf nationaler oder internationaler Basis
durch die Bischife oder den HI. Stuhl anerkannt sind“; die einzelnen Bewegungen
sollten nur mehr ihren spezifischen Namen tragen und nicht den Gattungsnamen
w»Katholische Aktion*, Dementsprechend wiirden alle Apostolatsgruppen unter Bei-
behaltung ihres spezifischen Namens und ihrer Autonomie in ihrer Gesamtheit die
»Katholische Aktion* bilden, die dann die ,féderative Einheit* aller Apostolats-
gruppen (Dachorganisation) wiire. Dem Bischof stiinde es zu, diese oder jene Bewegung
in seiner Diozese zuzulassen oder zu mandatieren, aber er konnte sie nicht mehr
ausschlieBen ,,als nicht zur Katholischen Aktion gehérend®. Der Papst will, da8 dieser
Vorschlag reiflich iiberlegt werde, wozu der KongreB des Laienapostolats, also der
Laien selbst, eine giinstige Gelegenheit biete. Wenn man das Problem nicht nur theo-
retisch, sondern praktisch betrachtet, ist die Mahnung zum reiflichen Uberlegen so-
fort einleuchtend. Es gibt Liinder, in denen die ,,Katholische Aktion* eine einheit-
liche, beinahe monopolistische Organisation ist, was einerseits zu einer Einengung des
Laienapostolats fithren kann, anderseits aber im Laufe der Zeit festgetretene Strukturen
geschaffen hat. Am schiirfsten stellt sich das Problem fiir Spanien und die latein-
amerikanischen Linder. Zu bemerken wiire noch, dall in einzelnen Konkordaten
(Italien, Spanien) die ,,Katholische Aktion* in der unter Pius XI. gepriigten spezi-
gschen Fl:drm mit Abgrenzung gegen jede politische Titigkeit vom Staat offiziell aner-
annt wird.

In dem oben erwiihnten Artikel sieht Pater Mario Galli neben dem resoluten
wErnstnehmen der Laien* durch den Papst und die hierarchische Kirche das Ent-
scheidende des 2. Weltkongresses des Laienapostolats in jener Linie, die sich als
nAusweitung des Laienapostolats® abzeichnet. Er schreibt (a. a. 0., S. 214 f.):
»Es fiillt auf, wie ohne Unterscheidung von Laienapostolat gesprochen wird in
Gebieten, die der Katholischen Aktion zukommen, und solchen, die ihr naturgemil
verschlossen sind, wie die Politik, das Wirtschaftsleben und #hnliches. Es geht offen-
sichtlich um eine christliche Durchdringung des gesamten weltlichen Bereiches,
ohne daf die im letzten KongreB (1951; vgl. Quartalschrift, 1. Heft 1952, S. 95—99)
gepriigte Unterscheidung von Katholischer Aktion und Aktion der Katholiken in der
piipstlichen Ansprache wieder aufgenommen wiirde! Auch die von Pius XI. in allen
spiteren AuBerungen zur Katholischen Aktion sorgfiltig vorgenommene Ausklammerung
der Politik fiillt hier ganz weg. Natiirlich kann damit nicht gemeint sein, es sollten
nun alle Unterschiede verwischt werden, oder der Papst wolle nun die kirchliche
Tiitigkeit der Katholischen Aktion in die Politik hiniibertragen unter MiBachtung der
zwischen Kirche und Welt bestehenden und aus ihrem Wesen sich ergebenden Grenzen.*
Pater Galli glaubt, der Papst habe von seiner hohen Warte aus den Eindruck, das
Laienapostolat gerate in Gefahr, einseitig zu erstarren, wenn nicht theoretisch, so doch
wenigstens praktisch. Er wolle vermeiden, daBl jeder Laie, den ein apostolisches Ver-
langen erfiillt, nun meine, er kénne dies nur im Rahmen der offiziellen ,,Katholischen
Aktion™ strengster Priigung betiitigen, sowie auch, dafl die weltlichen Bereiche, der
Aufbau der Polis und aller weltlichen Tiitigkeit, vom apostolischen BewuBtsein aus-
geschlossen seien. Die apostolische Gesinnung muf} restlos das ganze Leben und alle
seine Bereiche durchdringen.

III. Verschiedenes — Kurznachrichten

1. In Rom starb am 22. August 1957 im Alter von beinahe 91 Jahren der Kar-
dinaldiakon Giovanni Mercati, Bibliothekar und Archivar der Hl. Rémischen
Kirche, ein Mann, dessen ganzes Leben mit unermiidlichem Fleil} (bis zu den letzten
Lebenstagen) der gelehrten Erforschung christlicher, klassischer und humanistischer
Texte aus Altertum und Mittelalter gewidmet war. Seit dem 15. Juni 1936 war der be-
scheidene Gelehrte Kardinal, eine Auszeichnung, die ihm sein alter Freund und Be-
wunderer Pius XI. in Anerkennung seiner Arbeit verlieh.

2. An die XX X. Soziale Woche der Katholiken Italiens, die sich mit den
wmenschlichen Aspekten der Agrarreformen® beschiftigte, richtete Pius XII. am 18. Sep-



60 Aus der Weltkirche

tember 1957 zu Handen von Kardinal Giuseppe Siri, Erzbischof von Genua, ein eigen-
hiindiges Schreiben, das aus den bisherigen zahlreichen AuBerungen des Papstes zu
den italienischen Landbauproblemen schépfen durfte.

3. Das Christkénigsfest, 27. Oktober 1957, hatte der Hl. Vater dazu ausersehen,
um durch eine lateinische Rundfunkbotschaft die neue Sendestation von Radio
Vatikan in Santa Maria di Galeria, nahe bei Rom, feierlich zu eréffnen.

4, Zu den beim Schreiben dieser Zeilen noch nicht giinzlich geglitteten Auf-
regungen, die eine Intervention des Hl. Offiziums, die in manchen Bliittern unangenehm
aufgebauscht wurde, fiir die franzésische Katechetische Bewegung hervor-
gerufen hatte, gibt die Ziiricher ,,Orientierung* in ihren Nummern vom 30. September
und 31. Oktober 1957 alles Wissenswerte in ausfiihrlicher sachlicher Information und
Beurteilung.

5. Den ésterreichischen Katholiken bereitete es grole Freude, daB sich der
Stellvertreter Christi am 15. September 1957 durch eine deutsche Rundfunkbotschaft
am Achthundertjahrjubilium des Nationalheiligtums Mariazell beteiligte. In der
einleitenden geschichtlichen Erinnerung erinnert Pius XII. an die ,harten StéBe,
die eine kirchen- und volksfremde Aufklirung und liberale Flut in den letzten 200
Jahren* auch in Osterreich gegen den katholischen Glauben gefiihrt haben. Der Papst
sieht in den Hunderttausenden von Glidubigen, die Jahr fiir Jahr zur Gnadenmutter
von Mariazell wallfahren, einen eindrucksvollen Beweis dafiir, dal die letzten 50 Jahre,
die Osterreich in zwei Weltkriege und in schwerste politische und wirtschaftliche
Erschiitterungen hineinzerrten, den katholischen Glauben des ésterreichischen Volkes
nicht gebrochen, seine Hingabe an Maria aber nur verstiirkt haben. Im Jahre 1952,
anliBlich des Wiener Katholikentages, hatte der H1, Vater die Osterreicher ermahnt,
der Gottesmutter ihr Geschick und an erster Stelle ihren Willen zu neuem heiligem
Leben anzuvertrauen. GewiB kénne die Kirche im Bereich des Diesseitigen keine
bindenden Zusicherungen machen, aber dem Willen zu heiligem Leben gelte immer
die vorbehaltlose VerheiBung Gottes. Den Ermahnungen von damals wollte Pius XII.
in seiner Jubiliumsbotschaft fiir Mariazell drei erginzende Hinweise beifiigen: 1. Es
wird immer wieder gesagt, die Stunde des Laienapostolats habe geschlagen und jeder
sei zu ihm berufen. Wenigstens zum Apostolat des Gebets und des guten Beispiels,
das heute besonders vordringlich ist, weil die enttéiuschte Welt den Worten nur mehr
glaubt, wenn sie mit vollem Ernst in Taten umgesetzt werden, sowohl im persénlichen
Leben als auch und ebenso im Leben in der Gemeinschaft,im Beruf, im 6ffentlichen Leben,
Minner und Frauen, die in den fithrenden Berufen stehen und in allem als vollgiiltige
Christenund Katholiken handeln, kénnen heute Wunder wirken fiir die Sache Christi und
seiner Kirche. — 2. Osterreich solle sich seiner Verantwortung fiir die umliegenden Liinder
und Vélker bewuBt sein, deren Gesamtschicksal der Gottesmutter anempfohlen werden
muf}! ,, Bittet fiir sie um das hohe Gut der Freiheit, der Freiheit zu allem, was menschen-
wiirdig und gottgefillig ist!* — 3. ,,Betet an der Stiitte der Gnadenmutter fiir die
groBen Anliegen der Weltkirche! Das ist das Eigenartige der gegenwiirtigen Stunde,
daBl schwer zu entscheiden bleibt, was groBer sei: die Beklemmung wegen der ganze
Erdteile umfassenden Néte und Gefahren, in denen die Kirche steht, oder die Hoffnung
ob der gewaltigen, auch weltweiten Méglichkeiten, die sich erfiillen kénnen. Hier gilt
fiir alle Kinder der Kirche jedenfalls das eine: Beten und opfern!“



61

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiigbare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Adam August, Frémmigkeit und Gnade. 2. neubearbeitete und verbesserte
Auflage. (148.) Wiirzburg 1957, Augustinus-Verlag. Leinen DM 6.80.

Barsotti Divo, Christliches Mysterium und Wort Gottes. Die Ubersetzung
aus dem Italienischen besorgte Lilo Ebel. (324.) Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1957, Benziger-
Verlag. Leinen sfr 17.95.

Conrad-Martius Hedwig, Das Sein. (142.) Miinchen 1957, Kisel-Verlag. Leinen
DM 12.—.

Courtois, Abbé Gaston, Vor dem Angesicht des Herrn, Priesterliche Besin-
nung I, Teil 1—2. 2. Aufl. Aus dem Franzésischen iibertragen von Prilat Dr. Karl
Rudolf. (492.) Wien 1957, Seelsorger-Verlag Herder. Leinen S 102.—.

Da Fonseca, Dr. L. Gonzaga, Maria spricht zur Welt. Fatimas Geheimnis
und weltgeschichtliche Sendung. Vierzehnte Auflage. (352.) 16 Kunstdruckbilder.
Innsbruck 1957, Marianischer Verlag. Kart. S 56.—, DM 9.50.

Ernenerung der Liturgie aus dem Geiste der Seelsorge unter dem Pontifikat
Papst Pius XII. Akten des Ersten Internationalen Pastoralliturgischen Kongresses
zu Assisi. Deutsche Ausgabe, herausgegeben vom Liturgischen Institut durch Johan-
nes Wagner. (362.) Trier 1957, Paulinus-Verlag. Leinen DM 14.80.

Estrade J. B., Bernadette, die Begnadete von Lourdes. Wie ich sie erlebt
habe. Deutsche Fassung von J. J. Zimmer und Dr. M. Bersch. (192.) Trier, Johann-
Josef-Zimmer-Verlag. Kart. DM 1.90.

FaBbinder Heinrich, Des Kindes erste Schritte zu Gott. Die religiése Unter-
weisung des Kleinkindes durch die Mutter. (108.) Trier 1957, Paulinus-Verlag. Kart.

Fittkau Gerhard, Mein dreiunddreiBigstes Jahr. (340.) Miinchen 1957,
Kosel-Verlag, Leinen DM 13.50.

Graf Theophil, Die Kapuziner. (Orden der Kirche, Band 2. Herausgeber:
Dr. P. Dominikus Planzer O.P.) (182.) 4 Bilder. Freiburg in der Schweiz 1957, Paulus-
verlag. Leinen sfr 10.20, DM 9.80.

HiuBler Friedrich S.J., Ein edler Priestererzieher — Dr. Otto Lutz.
Zum Gedichtnis fiir seine Freunde und Schiiler. (68.) Mit Bild. Speyer, Pilger-Verlag.
Brosch. DM 3.—.

Instinsky Hans Ulrich, Das Jahr der Geburt Christi. Eine geschichtswissen-
schaftliche Studie. (74.) Miinchen 1957, Késel-Verlag. Kart, DM 4.80.

KirchgiiBner Alfons, Offene Fenster. Geistliche Glossen, dritte Folge. (235.)
Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Leinen DM 8.80.

Kislinger Max, Alte Bauernherrlichkeit. Erlduternder Text von Otfried
Kastner und Helene Griinn. Einfithrung von Franz Lipp. (Denkmiler der Volkskultur
aus Oberésterreich. Schriftenreihe der 06. Landesbaudirektion/Sonderband). (187.)
Mit zahlreichen Abbildungen im Text und einem Bilderatlas. Linz 1957, Oberéster-
reichischer Landesverlag. Ganzleinen S 296.—.

Konekamp Friedrich, Viele reden — einer ruft. Ein Selbsthekenntnis. (Kreuz-
ring-Biicherei.) (176.) Trier, Johann-Josef-Zimmer-Verlag. Kart. DM 1.90.

Konig, Dr. Franz (Herausgeber), Ganz in Gottes Hand. Briefe gefallener und
hingerichteter Katholiken 1939 —1945. (210.) Wien 1957, Verlag Herder. Leinen S 56.—.

Kister Hermann S.V.D., Uber eine Grundidee der chinesischen Kultur.
(Veroffentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin, Siegburg, Nr. 1.)
(28.) Kaldenkirchen (Rhld.) 1957, Steyler Verlagsbuchhandlung. Brosch.



62 Literatur

Kotsoni, Archim. Ieronymou I., Dialogos ek tes kata B’ AL Teletes tou Bap-
tismatos. (14.) — He kanonike Apopsis peri tes Fpikoinonias meta ton Heterodoxon
(Intercommunio). (336.) — Problemata tes ,Ekklesiastikes Oikonomias®“. (280.)
En Athenais 1957, Ekdoseis ,,He Damaskos*,

Krause, DDr. Adalbert 0.S.B., Das Admonter Evangeliar und sein neuer
Emaileinband. (12.) Mit 4 Abbildungen. (Sonderabdruck aus: biblos, Osterreichische
Zeitschrift fiir Buch- und Bibliothekswesen, Dokumentation, Bibliographie und
Bibliophilie, Jg. 6, Heft 2).

Low Josef, Du brauchst nicht bangen. Ein Biichlein fiir Kranke. (78.) Trier
1957, Paulinus-Verlag. Pappbd.

Mahbr Franz, Frohe Botschaft fiir deinen Tag. 56 Blitter; zweifarbiger,
glanzkaschierter Umschlag. Wiirzburg, Echter-Verlag. DM 1.—.

Michael J. P., Unser Leben fiir die Briider. Betrachtungen iiber die Sonntags-
liturgien. (276.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 11.—.

Montcheuil Yves de S.J., Kirche und Wagnis des Glaubens. Aus dem Fran-
zosischen iibersetzt von Alice Kiinneke. (X u. 202.) Freiburg 1957, Verlag Herder.
Leinen DM 10.80.

Miiller Alois, Du bist voll der Gnade. Eine kleine Marienlehre. (96.) 4 Bilder.
Olten und Freiburg im Breisgau, Walter-Verlag. Brosch. sfr 4.90.

Muschalek Hubert, Der Christ und die Schépfung. Die Welt der Tiere.
(384.) Mit 155 Abbildungen im Text und 15 Bildtafeln. Berlin 1957, Morus-Verlag.
Leinen DM 19.80.

Nell-Breuning Oswald von S.J., Wirtschaft und Gesellschaft heute. IIL
Zeitfragen. (VIII u. 436.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 27.—.

Nicolussi Dr. Johann, Hat die Bibel recht ? Sonderdruck aus ,,Gott im Alten
Testament®, Teil II des fiinfbéindigen Werkes ,,Meine Gedanken sind nicht eure Ge-
danken®. (40.) Innsbruck 1957, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 12.—.

Osterreichischer Volkskalender 1958. 69. Jg. Mit der Beilage ,,Der Hausfreund“.
(164.) Linz a. d. D., Oberésterreichischer Landesverlag. Brosch. S 14.—.

Papini Giovanni, Guckloch zur Welt. Aus dem Italienischen iibersetzt von
Anna von Nostiz. (213.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolusdruk-
kerei. Leinen DM 9.80.

Pfleger Karl, Das Mysterium tréstet. (305.) Frankfurt am Main 1957, Verlag
Josef Knecht, Carolusdruckerei. Leinen DM 12.80.

Pfliegler, Dr. Michael, Dokumente zur Geschichte der Kirche. Ausgewihlt.
2. neubearbeitete und vermehrte Auflage. (738.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1957,
Tyrolia-Verlag. Leinen.

Pribilla Max S. J., Mut und Zivilcourage des Christen. Mit einem Vorwort
von Oskar Simmel S. J. (158.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolus-
druckerei. Leinen DM 6.80.

Rahner Karl, Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei
Thomas von Aquin. Zweite Auflage. Im Auftrage des Verfassers iiberarbeitet und
%ﬂﬁnzzt von Johannes Baptist Metz. (414.) Miinchen 1957, Késel-Verlag. Leinen

9.50.

Redlich, P. Virgil O. S. B. (Herausgeber), Moralprobleme im Umbruch der
Zeit. (188.) Miinchen 1957, Max-Hueber-Verlag. Kart. DM 5.90.

Riedmann, Prof. Dr. Alois, Die Wahrheit iiber die vier Letzten Dinge.
Bearbeitet. (Die Wahrheit des Christentums, Band IV.) (XVI u. 342.) Freiburg 1956,
Verlag Herder. Leinen DM 21.80, brosch. DM 18.50; Subskriptionspreis DM 18.80
und DM 16.20.

Siemer, P. Laurentius O.P., Aufzeichnungen und Briefe. Mit einem Vor-
wort von P. Urban Plotzke O. P. (250.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht,
Carolusdruckerei. Leinen DM 10.80.

Schell Hermann, Kirche und Gottesreich. Die Kirche als Selbstverwirk-
lichung des Gottesreiches der Innerlichkeit und Tatkraft, der Liebe und des Lebens,
Aus H. Schells Christusbuch ausgewiihlt und eingefithrt von Professor DDr. Josef
g;fegiga(?. (Reihe: Zeugen des Wortes.) (84.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Pappbd.



Literatur 63

Schilling, Dr. theol., sc. pol. Otto, Handbuch der Moraltheologie. III. Band:
Spezielle Moraltheologie. Sozialer Pflichtenkreis. (365.) Stuttgart 1956, Schwabenverlag.
Halbleinen DM 23.50.

Schindler Peter, Das Netz des Petrus. Aus dem Dinischen von Dr. Victor
Waschnitius. (364.) Regensburg 1957, Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 12.—,
Leinen DM 14.—.

Schiirmann Heinz, Der Abendmahlsbericht Lucas 22,7 — 38 als Gottes-
dienstordnung — Gemeindeordnung — Lebensordnung. Erliutert. (Schriften zur
Pidagogik und Katechetik, Heft 9. Herausgegeben von Theoderich Kampmann und
Rudolf Padberg.) Lizenzausgabe. (108.) Paderborn 1957, Ferdinand Schéningh. Kart.
DM 3.20.

Tauriac J. M., Wunder in Lourdes. Heilungsberichte, Wunder und Wissen-
schaft, Die Erscheinungen. Autorisierte deutsche Ubersetzung von Prof. DDr. Georg
Siegmund. (222.) Mit 6 Kunstdruckbildern. Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Maria-
nischer Verlag der Verlagsanstalt Tyrolia. Kart. S 48.—, DM 8.20, sfr 8.55.

Tautscher Anton, Wirtschaftsethik. (Handbuch der Moraltheologie, heraus-
gegeben von Dr. Marcel Reding, Band X1.) (X VI u. 264.) Miinchen 1957, Max-Hueber-
Verlag. Leinen DM 11.80, brosch. 9.80.

Zielbaver Karl, Katechesen fiir das erste Schuljahr zum katholischen
Religionsbiichlein ,, An Gottes Hand“. Herausgegeben. Teil I: September bis Weih-
nachten. (84.) Donauwirth, Verlag Ludwig Auer, Cassianeum. Kart. mit Leinenriicken
DM 2.85.

Kleinschriften und Zeitschriften

Biuerle Karl, Das Land braucht Viter. (48.) Linz a. d. Donau, Verlag Veritas.
Brosch. S4.—.

Pauleser, P. Saturnin O. F. M.: Christus und Du. — Die geheimnisvolle
Stimme. — Ich packe das Leben an! — Triebkrifte — Charakter. (Je 32.)
Miltenberg am Main, Christkonigsbund. Je DM —.50. Bei Mehrbezug ErmiiBigung.

Rahner Karl, Die Gnade wird es vollenden. Zu einer Primiz. (28.) — Glau-
bend und liebend. Zu einer Trauung. (28.) — Gott liebt dieses Kind. (32.)
Alle in der Sammlung Sigma. Miinchen, Verlag Ars sacra. Liebhaberausgabe, japa-
nisch geb., mit handgezeichneten Initialen, zweifarbigem Text auf weiBem Biitten-
papier und farbigem Biittenumschlag, Geschenkausstattung. Je DM 2.50.

Sammlung Sigma: Bernhart Josef, Der Schimmer von Bethlehem. Weih-
nachtslegende. — Braun Heinrich Suso, Adventsepistel. — Karrer Otto, Im
Namen Jesu. Die Grundlage des Glaubens und des Gebetes. — Schade Herbert,
Unsere Tage sind ein Gespriich. (Je 32.) Miinchen 1957, Verlag Ars sacra. Bi-
bliophile Ausgabe, japanisch gebunden, mit farbigem Biittenumschlag und zwei-
farbigem Text auf Biittenpapier. Geschenkausstattung je DM 2.50.

Round Table of Franciscan Research. Vol. 22, No. 3, 1957. St. Anthony Friary.
Marathon, Wisconsin, USA.

Buchbesprechungen
Philosophie

Leben in Materie. Die Entstehung des Lebens im Lichte der neuesten Erkenntnisse
der modernen Zellenlehre. Von Johannes Haas S. J. (109.) Berlin 1956, Morus-Verlag.
Kart. DM 2.85.

Eine uneingeschrinkt empfehlenswerte Schrift des Berliner Zellenforschers, der
durch sein grofes Fachwerk bereits Ansehen erlangt hat. Das Biichlein handelt von
Materie und Leben — problematisch, wissenschaftlich, philosophisch und beim Werden
betrachtet. Nur ein einziger Wunsch sei fiir eine zu erwartende Neuauflage angemerkt:
Im Kapitel ,Materie und Leben — philesephisch betrachtet” sollte wenigstens kurz
auch erértert werden, wie man sich das Werden und Vergehen des unumgiinglichen
iiberstofflichen Lebensprinzips in den Einzelorganismen etwa vorstellen kann. Diese



64 Literatur

Frage geht ja iiber die nach dem ersten Ursprung des Lebens auf Erden hinaus, interessiert
aber kaum weniger als jene andere.
Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Das Ende einer Kultur. Von Marcel de Corte. Deutsch von Walter Warnach.
(360.) Miinchen 1957, Késel-Verlag. Kart. DM 14.80,

Biicher voll entmutigender Diagnosen unserer bis in die Tiefen verworrenen Zeit
gibt es nachgerade schon genug. Auch der Verfasser — iibrigens ein Freund des groBen
Pariser Philosophen Gabriel Marcel — stellt eine harte Diagnose, aber er entmutigt
nicht. Denn er begniigt sich nicht damit, wie die meisten anderen, der hunderte Seiten
langen Diagnose kaum ein Dutzend Seiten Therapie anzuhiingen. Seine Ausfiihrungen
sind vielmehr Diagnose und Therapie in einem. Wer dagegen noch miBtraunisch ist,
der lese das SchluBkapitel zuerst, das am beispielhaften Fall der Heiligen von Lisieux
noch einmal alle Not und alle Heilungsméglichkeiten fiir den Menschen unserer Zeit
itherzeugend zusammenfaflt. Der Verfasser hat zweifellos recht, wenn er (S. 327)
schreibt: ,Gott hat sich eines dem Scheine nach gebrechlichen Wesens bedient, das in
allen seinen duBeren Aspekten den armseligen, in ihrer Lebenskraft geminderten Wesen
gleicht, zu denen wir geworden sind, um uns zu dieser Umkehr, zu dieser ,Pilgerfahrt
zu den Quellen‘, den natiirlichen und iibernatiirlichen Quellen unserer Auferstehung,
zu ermutigen. Dem Buche, dessen Ubersetzung ins Deutsche dem wertvollen Gehalte
ebenbiirtig ist, seien viele Leser gewiinscht.

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Vom Wesen des Kunstwerkes nach Martin Heidegger. Eine Untersuchung iiber
die Méglichkeit und Notwendigkeit der Kunst. Von Winfried Gruber. (90.) Graz 1956,
Akademische Druckerei- und Verlagsanstalt. Kart.

Eine duBerst schwierige Studie, die einen Leser, der fiir Heideggers mystifizierendes
Seinsdenken in orakelhafter Sprache weniger iibrig hat, vielleicht schon nach den ersten
Seiten kapitulieren li3t. Wer aber dem derzeit eigenwilligsten und dunkelsten Denker
des deutschen Sprachgebietes einmal ernsthaft begegnen will, darf sich Winfried
Gruber als verlifllichem Fiihrer anvertrauen. Denn der Verfasser ist in Heideggers
vielverschlungenen Gedankengiingen wirklich zuhause und bringt das fast Unmégliche
fertig, auf engstem Raume, in kluger Auswahl, fast durchwegs Heidegger selber
sprechen lassend, einen einigermaBen verstindlichen AbriB von Heideggers Auffassung
zum gestellten Problem zu geben. Nach der treffenden Zwischenbemerkung (vgl. S. 74),
daB Heidegger formal, d. h. von der Logik her sich nicht widerlegen 1iBt, weil er von
ganz anderen Denkansitzen ausgeht als die traditionelle Philosophie, und auBerdem
»das im Sagen Ungesagte® fiir das Wesentlichste hilt, schlieBt der Verfasser einen
Vergleich mit den Auffassungen des hl. Thomas an. Auch dieser Abschnitt ist sehr
knapp gefallt und zwar in einer Sprache, die selber ganz ,heideggerisch® anmutet.
Dennoch werden dabei die Grenzen des Denkens Heideggers spiirbar, und es beginnt die
von Heidegger arg verkannte Tiefe des thomistischen Denkens, besonders des Ana-
logiedenkens, still zu leuchten. Es wird aber auch spiirbar, daB in solchen Fragen
auch die scholastische Philosophie (wie auch die Enzyklika ,,Humani generis* vom
Jahre 1950, p. 30, zugesteht) ,,wohl mit Vorsicht, aber doch durch gesunde Elemente
fortschreitender menschlicher Geistesarbeit bereichert werden kann.®

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp
Bibelwissenschaft

Was ist die Bibel? Von Daniel-Rops. Aus dem Franzosischen von Adolf Heine-
Geldern. (194.) Wien—Miinchen 1957, Verlag Herold. Leinen S 54.—. :

Das kleine Werk des vielgelesenen Autors ist fiir den bibelinteressierten Laien
ziigig und volkstiimlich geschrieben und behandelt in zwilf Kapiteln eine Anzahl
Fragen aus der Einleitungswissenschaft in das Alte und das Neue Testament. Manche
werden nach dieser Lektiire zum Text der Hl. Schrift und nach einer ausfiihrlichen
Erklirung greifen. Und damit hat das Biichlein seine Aufgabe erfiillt, denn es will
bloB Wegbereiter sein und das Interesse ankurbeln. Daher miissen wir ihm auch manche
Oberflichlichkeit und unscharfe Formulierung, manche unbegriindete Superlative
und vage Zahlenangaben und die etwas fliichtige Ubersetzung verzeihen. Im allgemeinen



Literatur 65

trigt der Verfasser die Ansichten franzisischer und italienischer Exegeten vor (u. a.
Lagrange, Ricciotti).

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Die Heilige Schrift des Alten und des Neuen Bundes. Ubersetzt von Paul RieBler
und Rupert Storr. VIIL. Auflage. (XXIV u. 1660.) Mit Bildtafeln und Karten. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 24.50.

Als die RieBlerbibel 1924 zum erstenmal erschien, war das Urteil der Fachkritik
ein einziger Lobeshymnus, und wir Neupriester haben uns in jenen Jahren den ,,RieBler*
als Primizgeschenk gewiinscht und ihn eifrig gelesen. Seitdem ist durch Storr das
Werk zu einer Vollbibel geworden und steht nun in seiner #iuleren Erscheinung und
in seiner sprachlichen Darstellung als Meisterwerk vor uns, so dall man dem Urteil in
den ,,Stimmen der Zeit* wohl zustimmen kann:,,Die Palme aber gebiihrt in sprachlicher
Hinsicht unstreitig der RieBler-Storr-Bibel.“ Ob die Ubersetzung von hajjaschar =
der ,,Richtige* (z. B. S. 335) anstatt des gebriiuchlichen der ,,Gerechte* vorzuziehen
ist, méchte ich bezweifeln. Jedenfalls bedarf jene wiederum einer Exegese. Ebenso
ist S. 2 ,,Vielfalt* (zébaam) unnétig frei tibersetzt. Man kann ruhig bei der bisherigen
wortlichen Wiedergabe ,,all ihr Heex* bleiben.

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Das Alte Testament heute. Von Othmar Schilling. (68.) 4 Abbildungen. Mainz
1957, Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 3.20.

Das schmale Biindchen soll ein Gegenstiick sein zur Arbeit von Johannes Brohl:
»Wir haben das echte Neue Testament“, Obwohl das Anliegen der beiden Béndchen
dasselbe ist, bleibt doch die Problematik der alttestamentlichen Bibel andersartig und
verlangt eine gesonderte Behandlung. Mit einem bewundernswerten Geschick geht
Schilling kurz und doch wesentlich ein auf Fragen der Inspiration, auf die Grenzfragen,
die sich auf dem Gebiet der Natur- und Geschichtswissenschaft ergeben, immer
wieder befriedigende Lisungen bietend.

Um zur rechten Haltung dem A. T. gegeniiber zu gelangen, sagt Schilling, milsse
man sich losringen von dem so hiiufigen Antiaffekt, das A. T. sei eben ,,alt®, tiberlebt,
riickstiindig, fremdartig. Man miisse bedenken, daB Christus und die Apostel aus dem
A. T. heraus gelebt haben und daB 2 Tim 3, 15 ff. niedergeschrieben wurde, als es noch
kein ,,Neues Testament* gegeben hat. Die Unvollkommenheit der alten Bibel ist in
einer Vollkommenheit Gottes begriindet, so paradox das anch klingen mag, nimlich
»in einer Vollkommenheit, die wir als Voraussetzung jeder Erziehungskunst fordern
miissen: Anpassung an den Anfiinger* (S. 10), der erst ,,auf Christus hin* (Gal 3, 24)
erzogen werden soll. Das A, T. ist nach Schilling ,,das in menschliche Worte eingefangene
Wort Gottes und ein Zeugnis der Offenbarung an das Volk des Alten Bundes* (S. 13).

*Es nimmt gewissermaflen teil an der Doppelnatur des Gottmenschen: ,Gottlicher
Glanz und menschliches Argernis sind mit ihm in gleicher Weise gegeben“ (ebd.).

Zur Entstehungsfrage des A. T. weist der Autor darauf hin, daB am Anfang nicht
das Geschriebene, sondern das Gesprochene stehe: Anruf Gottes an seine Erwihlten,
Preislieder, Erzihlungen, Berichte, Fiihrungsworte des Moses an das Volk, Gesetze,
Gerichtsrufe der Propheten, Spriiche der Weisheitslehrer u. & Uberall ist bei diesen
Ursprungselementen nach ihrem ,Sitz im Leben* zu forschen. Uber Ursprache,
Schriftbild, Schreibmaterial, iiber proto- und deuterokanonische und nichtkanonische
Schriften wird alles gesagt, was bei der gedriingten Knappheit des Biichleins eben
gesagt werden kann, Besonders angenehm beriihrt das Werturteil iiber die Apokryphen-
literatur, von der Schilling schreibt: ,Man hat die Apokryphen nicht mit Unrecht
den ,Nachhall der Propheten® und den ,Vorklang zum Evangelium® genannt® (S. 21).
Auch ein Abrif der Textgeschichte und der Textkritik mit einer Angabe der wichtigsten
Handschriften (bis zu den Qumramtexten einschlieBlich) und eine Ubersicht iiber die
alten Ubersetzungen ist hier zu finden. Interessant und lehrreich fiir viele ist gewiB
das Kapitel ,Die Briicke zur Urfassung®, worin Schilling die steinernen Pfeiler der
Textiiberlieferung bis in das 2. Jahrhundert vor Christus aufzeigt. Bei all dieser mehr
materiellen Bibelbetrachtung, bei all der sprachlichen und kulturellen Verwandtschaft
der Bibel mit dem geistigen Raum des Vorderen Orients weist Schilling nachdriicklich
darauf hin, dal das Wesen der Bibel geborgen ist unter dem feinen Schleier des gott-
lichen Mysteriums (S. 37), daB Weltanschauung und Weltbild lange nicht dasselbe

+Theol.-prakt. Quartalschrift” I. 1858 -1



66 Literatur

sind und einander nicht notwendig bedingen und daf die eigentliche Zielsetzung der
Bibel ist: Heilstheologie, Heilsbegegnung mit Gott, Erkenntnis der Wege Gottes
und ,in der Gerechtigkeit zu erziehen® (2 Tim 3, 16). Die Bibel ,,will Anleitung geben,
das Reich Gottes zu erbauen ; den Bau von Atomkraftwerken iiberliit sie anderen* (S. 42).

In knappen Absiitzen wird dann noch iiber Bibel und Kirche, Bibel und Wissen-
schaft gehandelt und zum Sinnverstindnis des Textes auf reinliche Scheidung zwischen
Aussage-Form und Aussage-Inhalt der Akzent gesetzt. Man diirfe ferner auch nicht
itbersehen, dafl man ,.eine Aussage literarisch in vielerlei Formen gieBen kann* (S. 45).
Uber die Beziehung von Geschichtsbericht zu objektiver Wahrheit, iiber die verschie-
denen Méglichkeiten der Historiographie (in Form eines Leitfadens oder eines viel-
biindigen Werkes u. a.), iiber eine ,,zeitrafferihnliche Zusammenschau, in der genaue
Daten keine Rolle spielen* (S. 50), iiber ,das Symboldenken des Vorderen Orients*
(ebd.) sind wertvolle Hinweise gegeben. Letzlich ist ,die Geschichtsdarbietung des
Alten Testaments Geschichtstheologie, d. h. Deutung der Ereignisse aus Gott* (S. 52).
Ganz ausgiebig wird die letzte Bibel-Enzyklika Pius’ XII. herangezogen und in ihrem
Sinne gefordert: ,Wahrung der Kompetenzen also (zwischen den einzelnen Wissen-
schaftszweigen) und die Bereitschaft sich zu ergiinzen, sind der wissenschaftliche Weg
zur Deutung der Bibel; das Letzte aber erfaBt nur der — Glaube® (S. 54). Es ist klar,
daB Schilling schlieBlich heraushebt, daB ,,Christus Ziel und MaB des Alten Testaments
ist*, und wie das Gotteswort der Bibel uns als,,Gabe und Aufgabe zugleich“ gegeben
wird (S. 59).

Eine Zeittafel zur geschichtlichen Einordnung der Biicher und Handschriftenfunde,
ein Namen- und Sachverzeichnis und 4 Bildtafeln mit originellen Darstellungen
erhdhen den Wert dieser Arbeit. Jeder, der irgendwie zur Bibel stift, der sich mit dem
Gotteswort auseinandersetzen oder (besser gesagt) zu ihm hinwenden will, wird aus
der Lesung dieses unscheinbaren, aber gehaltvollen Biindchens groBe Férderung er-
fahren. Druckfehler sind fast keine; daBl es auf S. 40 wohl , Mittelalter* heiBlen muf},
ist klar.

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Das Alte Testament im Lichte der Literar- und Textkritik. Von Dr. P. Severinus
Grill O. Cist. (Heiligenkreuzer Studien Nr. 10). (68.) Wien 1957, Dom-Verlag. Kart.

Der Verfasser gibt hier den Hauptinhalt der Vorlesungen, die er im Sommer-
semester 1956 an der Wiener Katholischen Akademie gehalten hat. Obwohl diese fiir
weitere Kreise berechnet waren, wollen sic doch als wissenschaftliche Forschung
gelten (Vorwort, S. 3). Grill will sich grundsitzlich an die Auslegungsprinzipien der
Kirchenviiter halten und die geschichtliche Glaubwiirdigkeit und die messianische
Tendenz des A. T.s dabei herausstellen. Um sich bei diesem Beginnen gleich von vorn-
herein gegen Verdichtigungen und MiBtrauen zu schiitzen, zitiert Grill im Vorwort
(a. a. 0.) die diesbeziiglichen Siitze aus der Bibel-Enzyklika ,,Divino afflante®.

Nach einer Einfithrung mit Definitionen von Literar- und Textkritik wird kurz
die innere und #uBere Glaubwiirdigkeit der Bibel umrissen, wobei Grill als #uBere
Zeugnisse ,die Ausgrabungen und Inschriftenfunde® (S. 6) und als innere wohl ,,die
von der Literar- und Textkritik vorgebrachten Griinde* versteht. Uber die diversen
Einteilungsgriinde, auch was die ,,freie” und die ,,strenge* Schule betrifft (Grill rechnet
sich selber zur strengen Schule), mag man verschiedener Meinung sein. Freudig be-
griiBen wird man den Hinweis auf Augustinus: ,Multa in sacris Scripturis obscura
cognito locutionis genere dilucescunt” (S. 7), womit Grill den gesunden Mittelweg
vorschligt. DaBl die Literar- und Textkritik (als eine philosophische Disziplin!)
- genauso wie die Philosophie fiir die Theologie iiberhaupt — die Rolle der ,ancilla®
gegeniiber der Exegese annimmt, ist wohl nicht nétig zu betonen.

Auf die Einfithrung folgen als opus tripartitum die Kapitel Literarkritik,
Textkritik, Ausgewiihlte Beispiele der biblischen Textkritik. Betreffs der in Text und
Zitaten manchmal vorkommenden Kraftausdriicke mag man wohl bemerken, daB die
Zeiten gliicklicherweise voriiber sind, in denen sich die Bibliker der verschiedenen
Richtungen derartig befehdet haben. In dieser Hinsicht wiire die FuBnote Nr. 50 auf
8. 32 {. vielleicht besser unterblieben, da sie keineswegs ad rem ist und zum Ansehen
des Bibelstudiums nicht beitragen diirfte. Es ist besser, wenn auf beiden Seiten der
gute Wille und das redliche Bemiihen (auch des Gegners!) anerkannt wird. Man niihert



Literatur 67

sich doch von allen Seiten der Anschauung, die Grill z. B. als Lésung der Pentateuch-
frage angibt: ,,Der ganze Pentateuch ist ein Gewebe von a) historischen Tatsachen,
meist in der Bildersprache und nach der Volksmeinung berichtet, b) ven inneren,
visioniiren Erlebnissen Mosis, ¢) von Gesetzen aus dessen Hand und spiiteren Gesetzes-
novellen” (S. 17). Warum Untersuchungen iiber Zeit und Herkunft der Gesetze aller-
dings dann (nach Grill) ,,unfruchtbar* sein sollen, bleibt schleierhaft und widerspruchs-
voll, da er doch einige Seiten spiiter, wo er von Uberarbeitung iilterer Stoffe in jiingerer
Zeit spricht, ziemlich selbstsicher alle Probleme des literarischen Werdens zu losen
scheint. Man vergleiche dazu auch die einschligigen Partien zu Jonas, Tobias, Judith,
Esther (S. 19—22).

Die Bildersprache und das modale Wunder sind Lieblingsgebicte des Autors,
Ganz richtig unterstreicht Grill die Tatsache, daB die Bildersprache und ,,die Zuriick-
fiithrung aller Geschehnisse auf die causa prima und media, d. i. auf Gott und die Engel*
(S. 24) zu den Eigenheiten des biblischen Stils gehéren. Im Kapitel ,, Textkritik* kommt
Grill auf die Polyglotten, auf Schriftvergleichung und Konjekturalkritik zu sprechen.
DaB dabei auch die Kenntnis des hebrdischen Metrums eine helfende Rolle spielt, ist
heute allgemein zugegeben (vgl. S. 42). In diesem Kapitel wiirde man es begriilen,
wenn auch von einer niiheren Charakteristik der Codices, von der Bildung von Text-
. familien und deren Zeugenwert dic Rede wiire. Ebenso wiire es gut gewesen, einiges
iiber die Quellen der Textverschiedenheiten (Varianten) und Fehler zu sagen und auf
die auf dieser Kenntnis beruhende Méglichkeit einer ,,Wicderherstellung” des Textes
hinzuweisen,

Bei den ausgewiihlten Beispielen biblischer Textkritik wird der Autor wohl nicht
verlangen, daB seine Aufstellungen die jeweils einzig moglichen und plausiblen seien.
Das alte Psalterium des Breviers als ,,Vulgatatext® (S. 50) zu bezeichnen, den sprach-
gebildete Katholiken an vielen Stellen nur unter Qualen gebetet hitten, ist wohl in
zweifacher Hinsicht anfechtbar. Was in der Arbeit neben gewif} allerhand interessanten
und neuen Aspekten unangenehm auffillt, sind die hiufigen Druckfehler, die bei auf-
merksamer Durchsicht der Druckfahnen wohl unméglich iibersehen werden konnten.
S. 36 wird die FuBnote beim Zitat (Abs. 2) vermiBt, ihnlich beim Zitat von Ed. Kénig
(S. 42). Die Konsequenz mangelt z. B. in der Schreibung ,Summa®, dann wieder
wSumme*, (S. 20) ,,.SchluBkantikum®, dann ,,SchluBcantica* (S. 22), ,fascl.", dann
wfase.; vgl, S, 35. Das Priidikat ,,heilig* wird einmal gesetzt (meist beim hl. Hieronymus),
dann wieder unterlassen. In der hebr. Umschrift (S. 33) gehiren die (zweimal) ge-
trennten ,u* als Verbalendung nicht durch ein Spatium vom Verbum getrennt. Ebenso
ist (S. 43) in der Umschrift des hebr. Protoevangeliums die Aufgliederung mifver-
stiindlich; optisch erscheint ,zarach-hu“, ebenso ,,ha’ischah-uben (sic!) zusammen-
zugehdren, was der Autor aber gewil nicht meint, wie ja dann aus seiner Ubersetzung
hervorgeht, S. 43 muf} es in der vorletzten Zeile heillen ,und ein Teil* anstatt ,und
Teil“. Ubrigens wiire es angenehmer, wenn alle hebriiischen Zitateinhebriischen Lettern
wiedergegeben wiiren, zumal dies méglich gewesen wiire, weil es an anderen Stellen
reichlich geschieht. DaB dann dort Punktationsfehler und im griechischen Text Akzent-
fehler unterlaufen sind, ist nicht so tragisch.

S. 46 steht ,Damas* anstatt ,,Damals*, zwischen ,,Volk Herrn* geht ein ,des”
ab. Auf S. 49 soll es wohl heiflen: ,und Gedanken herauslas, die das Original nicht
enthielt.“ S. 54 soll vom Emmanuel nicht gesagt werden, ,,dal er Butter und Honig
ist*, sondern ,,iBt*, S. 55 steht ,,dendken* anstatt ,,denken®. S. 59 ,,Parallelen, welchen®
anstatt ,welche*; S. 60 mége im vorletzten Absatz am Schlufl ,,auf* getilgt werden.
Die Zitationen nach Migne kénnten u. a. folgende Korrekturen erfahren: S. 13 zu Anm.
15a PG 6, 1063 anstatt fehlerhaft 1066. Dann ebda, PG 56, 431 anstatt 43. Derselbe
»Druckfehler* steht schon vorher S. 12 in Anm. 14b. S. 17 mufl PL 50, 490 geiindert
werden in 940, denn der Kommentar des Eucherius v. L. beginnt erst mit Sp. 893. Im
Zitat S. 9 (Anm. 8) sind mehr als 37 Zeilen ausgelassen, ohne daB dies kenntlich ge-
macht ist; dabei geschicht sogar ein Wechsel des Subjekts, einmal sind es die ,,auctores
sacrarum Scripturarum®, einmal die ,virgines“. Das Zitat von Augustinus S. 18,
Anm. 24 ist an der angegebenen Stelle im Migne nicht zu finden. S. 27, Anm, 4la
muB es heiBen PG 49, 98 anstatt 93. In einer Neuausgabe wird auch der Widerspruch
S. 57 oben, daB der Begriff des , Lehrers der Gerechtigkeit™ villig gesichert sei, mit der

B*



88 Literatur

zugehérigen Anm. unten ,,Wie ungekliirt die ganze Frage ist . . .
kénnen,

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Lob Gottes aus der Wiiste. Lieder und Gebete aus den Handschriften vom Toten
Meer. Ubersetzt und eingeleitet von Georg Molin. (68.) Freiburg—Miinchen 1957,
Verlag Karl Alber. Pappbd. DM 6.20.

Der Verfasser ist Dozent fiir westsemitische Sprachen an der Universitiit in Graz
und bringt hier erstmals eine Auswahl ,,Hymnen* aus dem Fund von Chirbet Qumram.
Leichtverstiindlich und menschlich eindrucksvoll befassen sie sich mit der Schépfer-
macht und Weisheit Gottes, mit dem Gottesgericht iiber Frevel und Siinde, Besonders
wird die Barmherzigkeit dieses Schipfergottes gegeniiber dem Einzelmenschen und
immer wieder gegeniiber dem Sénger dieser Hymnen gepriesen. Der Stilgattung nach
sind sie wohl Epigonen des ,,Qina“-Klageliedes, wie wir es in den Psalmen und bei
Hiob finden. Als originell fallt dabei auf, dafl sich der Siinger gewissermaBen pridesti-
niert zu der Gemeinde der Auserwihlten zihlt, auf der Seite des Lichtes steht und der
Erhérung absolut sicher ist. Was dieser Gemeinde der Auserwiihlten Gottes nicht an-
gehort, gilt als verworfen. Molin hiilt die Lieder nicht so sehr fiir Psalmen zu einem ge-
meinsamen ,,Chorgebet* der Ordensgemeinde von Qumram als vielmehr fitr Soliloquien,
Einzelmeditationen in hymnischer Form.

Wenn man bedenkt, dall die Zahl der Biicher und Zeitschriften-Artikel, die sich
mit den Funden von Qumram befassen, schon das erste Tausend weit hinter sich ge-
lassen hat und dafl Tageszeitungen und Revuen sich ausgiebig auf dieses fiir Sensations-
berichte sehr geeignete Gebiet gestiirzt haben, kinnte man meinen, dal mit Molins
Buch die auch schon fiir Spezialisten uniiberschaubare Literatur wieder nur um ein
Werk vermehrt worden sei. Hier liegt aber nicht blo8 Vermehrung, sondern wahrhaft
Bereicherung vor. Denn was hier gebracht wird, ist eine sehr klar gefafite Einfiihrung
indie verschiedenen Ausgrabungs-Kampagnenundinderen Ergebnisse. Dazu kommt eine
sehr gefillige Ubersetzung der Texte, deren Metrik vorbildlich zu nennen ist. Ein Beispiel :

Alles geschieht nach Deinem Geheil3,
nichts wird getan ohne Dich.

Dies hab’ ich erkannt durch die Einsicht,
die Du mir geschenkt.

Hast Du doch gedffnet mein Ohr

den wunderbaren Geheimnissen . . . (S, 19)

Kurze Erléuterungen (S. 64— 67) geben einige Varianten von Textdeutungen und
versuchen dunkle, unklare Stellen aufzuhellen. Sehr interessant wiire es, wenn seiten-
weise der deutschen Ubersetzung das hebriische Original (in der gebriiuchlichen
Quadratschrift) gegeniibergesetzt wiirde, wie dies Fridolin Stier in seinem Jjjob durch-
gefiihrt hat. Das ist freilich ein kostspieliger und daher unerfiillbarer Wunsch. Das
Buch ist allen, die sich fiir biblische Dinge interessieren, und allen, die sich mit (reli-
gioser) Poesie befassen, eine Kostbarkeit, wofiir wir dem Verfasser und dem Verleger
aufrichtig danken.

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Randbemerkungen vum Evangelium. Von Séren Kierkegaard. Aus den nach-
gelassenen Schriften ausgewiihlt und iibersetzt von Friedrich Hansen-Liove, (122.)
Miinchen 1956, Kdsel-Verlag. Leinen DM 6.80.

In dem vornehmen Biindchen sind tatsiichlich nur lose und verstreut hingeworfene
Randbemerkungen zusammengestellt, die sich Kierkegaard zu einzelnen Stellen des
Evangeliums gemacht hat. Aber wir lernen wohl auf diese Weise den grofien Theologen
besser kennen und verstehen als aus einem seiner geschlossenen Werke. Durch diese
Randbemerkungen wird manches Wort des Herrn in ein iiberraschend neues Licht ge-
stellt. Der Leser fiihlt sich aufgeschreckt und zum Nachdenken gezwungen. Wer diese
Besinnung nicht scheut und Sehnsucht hat, aus dem Hérer des Wortes ein Vollbringer
zu werden, soll nach dem Buche greifen.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Jiingerschaft und Apostelamt. Auslegung des priesterlichen Dienstes von Karl
Hermann Schelkle. (138.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 7.20,

ausgeglichen werden



Literatur 69

Der Verfasser schipft seine Darstellung des priesterlichen Berufes und Amtes
ganz aus dem Wort der Schrift. Als Fachmann der neutestamentlichen Theologie
stellt er eine Fiille von Aussagen des Neuen Testaments zusammen, die um die Begriffe
Jiingertum und Apostolat, Seelsorge und Kult geordnet ist. So kann das Buch dem
priesterlichen Leser reiche Anregung zur Besinnung geben, aber auch der schrift-
liebende Laie kénnte aus ihm eine neue Sicht des Priestertums, des allgemeinen und
des amtlichen, gewinnen. 9

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Die Christusmystik des Apostels Panlus. Von Dr. Alfre ikenhauser. Zweite,
umgearbeitete und erweiterte Auflage. (XII u.172.) F g 1956, Verlag Herder.
Leinen DM 8.80.

Ausgehend vom allgemeinen Begriff der Mystik als ,,jener Form der Frommigkeit,
die eine unmittelbare Verbindung (oder Berithrung) der Seele mit Gott erstrebt* (S. 2),
macht uns der Verfasser mit dem Wesen der paulinischen Christusmystik bekannt,
die er als ,,physisch-akzidentelle Einigung zwischen Christus und seinen Gléubigen*
(S. 58) definiert. Wir folgen dabei seinen Ausfiihrungen immer mit gespanntem Inte-
esse, ob er nun die in Betracht kommenden paulinischen Formeln ,in Christus*
(164 Stellen), ,,Christus in uns* (zirka 10 Stellen), die sogenannten ,,Christusgenitive”
(61 Stellen) untersucht oder die Christusmystik gegen protestantische Ablehner (u. a.
P. Feine, E. v. Dobschiitz, F. Biichsel) verteidigt oder sie gegen die orientalisch-
hellenistische Mystik abgrenzt,

Das Werk ist mit seiner sorgfiiltigen Sichtung der zahlreichen paulinischen Schrift-
stellen und deren sicherer Deutung nicht nur ein bedeutender Beitrag zur asketisch-
mystischen Theologie, sondern bietet auch kostbare Bausteine fiir die biblische Theo-
logie des HI. Geistes, der Taufe und des Corpus Christi Mysticum. Im Interesse
der wissenschaftlichen Verwendbarkeit wiren bei einer folgenden Auflage Stellen-
verzeichnis und Sachverzeichnis in erweiterter Form zu wiinschen.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Jan Merell, Bible v ceSkych zemich od nejstarSich dob do sougasnosti. Die Bibel
in der kulturellen Tradition des tschechischen Volkes, (120.) Mit Bildbeilagen. Praha 1956,
Ceské katolicka Charita. Ké&s. 58.—.

Das Werk bietet zum Teil farbige Wiedergaben aus alten, in der Tschechoslowakei
befindlichen Bibeln in lateinischer, altslawischer und tschechischer Sprache. Bis 1800
wurde die gesamte Heilige Schrift in tschechischer Sprache 25mal, das NeueTestament
allein 41mal gedruckt. Der einfiihrende Text wird auszugsweise franzisisch, englisch
und deutsch wiederholt. Dafl schon die hl. Cyrill und Method die ganze Bibel im
wesentlichen iibersetzt hitten (S. 87), wird bezweifelt.

v Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Kirchengeschichte
Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639—-1724). Von Antm%ﬁn ggi.
(Studia Friburgensia. Herausgeber: Die Dominikaner-Professoren an der Uniyersitit
Freiburg/Schweiz. Neue Folge, 11.) (XXVII u. 417.) Freiburg/Schweiz, Universitits-
verlag. Kart. sfr 18.70, DM 18.—.

»Nichts Falsches sagen, nichts Wahres unterschlagen* nahm sich Natalis Alexander
vor, als er daranging, Kirchengeschichte nach fachlichen Gesichtspunkten zu schreiben,
nicht wie bisher im Annalen- und Zenturienstil. Bald erfubr er, daf3 dies nicht méglich
war, ohne Anstof} zu erregen, wie ihm auch Kardinal Howard von Norfolk nach Erhalt
der Kirchengeschichte des 11. und 12. Jahrhunderts geschrieben hatte: Er sei jetzt
bei jenen Jahrhunderten angelangt, in denen es einem wahrheitsliebenden Schrift-
steller schwer werde zu vermeiden, von Gebildeten verurteilt zu werden und bei Méch-
tigen anzustoBen (318). Viele der damaligen 829 Beanstandungen wiirden heute die
romischen Zensoren durchgehen lassen. Die dreimalige Verurteilung des Historikers
aber und die Beibehaltung der Indizierung durch Benedikt XIV., wenngleich in ge-
milderter Form, wird begreiflich, wenn man Natalis Alexander kennenlernt als iiber-
zeugten Thomisten und Gallikaner. Noch 1718 unterschrieb der damals schon erblindete
Historiker einen Appell der Dominikaner von St. Jakob, in dem zwar die Anhiinglichkeit



70 Literatur

an Kirche und Papst beteuert, zugleich aber gegen die Bulle ,,Unigenitus” an den besser
zu beratenden Papst Klemens XI. und an das niichste allgemeine Konzil berufen wurde.
Anton Hiinggi hat mit BienenfleiB alles zusammengetragen, was iiber diesen durch
Gelehrsamkeit wie Frommigkeit gleichermaflen ausgezeichneten Historiker erreichbar
war, und damit einen wertvollen Beitrag zur Kirchengeschichte Frankreichs geliefert.
Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Savonarola, Letzte Meditationen iiber die Psalmen 50 und 30. Mit einer Einfiihrung
von Otto Karrer. Aus dem Lateinischen iibersetzt von Hilde Maria Reinhard. (94.)
Diisseldorf 1956, Patmos-Verlag. Engl. brosch. DM 4.80.

Der Oberbiirgermeister von Florenz, La Pira, u. a. haben gebeten, die Heilig-
sprechung Savonarolas zu betreiben, nachdem Dominikanertheologen mit Berufung
auf Thomas von Aquin versucht hatten, Savonarola von der Siinde der Gehorsams-
verweigerung gegeniiber der kirchlichen Autoritiit reinzuwaschen, da es sich um einen
extremen Notstand bei einem wahrscheinlich simonistisch gewiihlten Papst gehandelt
habe. Savonarola sei dann anzusprechen als Lehrer, Prophet und Mirtyrer fiir Jesus
Christus den Kénig (7). Otto Karrer setzt den Fall Savonarola gleich dem Justizskandal
um die Jungfrau von Orléans, der inzwischen Gerechtigkeit widerfahren ist. Die deutsche
Herausgabe der Betrachtungen iiber Psalm 50 und 30, die Savonarola im Kerker nach
der Folterung vor der Hinrichtung geschrieben hat, soll das Interesse auch deutscher
Kreise an dieser Sache wecken. Gewill spricht aus jeder Zeile der Betrachtungen
Frémmigkeit und Demut, Schuldbekenntnis mit dem Vorsatz, in Zukunft mit gréBerer
Vorsicht zu handeln (84), aber die ,,Stimmen®, auf welche zu héren Jeanne d'Arc
sich verpflichtet glaubte auch gegen den Befehl der geistlichen Oberen, deren Unzu-
stindigkeit klar zutage lag, sind doch nicht gleichzusetzen der bis zuletzt dauernden
Abhiingigkeit von Joachim a Floris bei Savonarola (12). Das soll natiirlich keinen
Zweifel an der asketischen Reinheit, glithenden Liebe zur Kirche und heldischen Dulder-
kraft Savonarolas bedeunten, wie sie aus den vorliegenden Meditationen hervorstrahlen.
Auf 8. 26 sind die Anmerkungen durcheinandergeraten.

Stift Klosternenburg Dr. Adolf Krenz

Die Vormachtstellung des Papsttums im Hochmi ter von der Mitte des elften
Jahrhunderts bis zu Coelestin V. Von Franz Xaver Seppelt. (Geschichte der Piipste
von den Anfingen bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts; I11. Band.) (649.) Miinchen 1956,
Kosel-Verlag. Leinen DM 36, — Vi

Zu den spannendsten Ahschmtten der Geschichte gehirt zweifellos das Hoch-
mittelalter. Die verhingnisvolle Auseinandersetzung zwischen Sacerdotium und
Imperium endete mit einer schweren Schiidigung des Ansehens der beiden obersten
Gewalten. Bester Wille und reinste Absichten sind vielfach auf beiden Seiten anzu-
treffen, daneben rohe Gewalt und listenreiche Diplomatie. Als beherrschende Ge-
stalten begegnen uns: Gregor VII., der entschlossene Verteidiger einer reinen und
freien Kirche, miitterlicherseits verwandt mit dem getauften Juden Baruch-Benedikt,
und Heinrich IV., iiberzeugt vom Gottesgnadentum seines Herrscheramtes, vielfach
unberechenbar und am Ende von seinen eigenen Sthnen verlassen; Innozenz III.,
der sittenreine und iiberaus talentierte Inhaber des piipstlichen Stuhles am Gipfel-
punkte seines Ansehens, und Friedrich IL., das piipstliche Miindelkind, weltanschauungs-
miifig dem Indifferentismus nahestehend und lange Zeit der Antipode der Piipste;
zwischen beiden ,,Paaren” stehen Alexander III., ein Kanonist mit klarem Blick fiir
das im Augenblick Durchsetzbare, und Friedrich Barbarossa, der seine Herrschafts-
anspriiche unmittelbar aus dem rémischen Recht ableitete.

Die Politik der Pipste war im Interesse der Freiheit der Kirche lange Zeit von dem
Bestreben geleitet, eine Umklammerung des Kirchenstaates durch die Inhaber der
deutschen Reichsgewalt hintanzuhalten. Doch die Verfolgung dieses Zieles machte
der Kurie viel Kummer, und schlieBlich wurde der Teufel (Staufer) durch Beelzebub
(Anjou) ausgetrieben. In dieser Periode der Kirchengeschichte tritt auch der Poverello
auf, immer wieder gewinnend in seiner selbstlosen und naturverbundenen Art; fiir
ihn hatte auch der miichtigste Papst Verstiindnis. Daneben vollziehen sich die blutigen
Albigenserkriege und betiitigt sich die Inquisition. Ausgerechnet Friedrich II. stellt
der Ketzerbekimpfung den weltlichen Arm mit Nachdruck zur Verfiigung. Zur gleichen




Literatur w11

Zeit erfiillt die abendlidndische Ritterschaft in den Kreuzziigen noch einmal eine grofie
Aufgabe.

Den Ablauf dieser Ereignisse und die tieferen Zusammenhiinge schildert uns der
vorliegende III. Band der Seppeltschen Papstgeschichte. Wir kionnen gliicklich sein,
daB er schon herausgekommen ist. Denn seither hat leider der Tod dem Verfasser die
Feder aus der Hand genommen. Abgewogenes Urteil sowie objektive und ansprechende
Darstellung sind auch die Kennzeichen dieses Bandes. Voraussetzung dafiir war eine
profunde Kenntnis der Quellen, zu der sich die Vertrautheit selbst mit der neuesten
Literatur (bis in die Fragen des Kanonisationsrechtes hinein und mit der notwendigen
Kritik) gesellt. Diese Papstgeschichte hat mit der Darstellung des Hochmittelalters
einen Hohepunkt erreicht. Wir spiiren, wie der Verfasser ohne falsches Pathos auch den
Miinnern, die in unseren Tagen an der Spitze der Kirche stehen, mit Bernhard von
Clairvaux zurufen will, sie sollen nicht Nachfolger des Kaisers Konstantin, sondern
des Apostels Petrus sein (s. S. 192). Reich beschenkt legen wir nach der Lektiire das
Werk aus der Hand. Wir tun es in der Hoffnung, daf} die versprochenen weiteren Biinde
bald folgen werden.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger
Bistumsfragen Tirols nach der Grenzziehung von 1918. Von Fridolin Dérrer.

Sonderdruck aus Schlern-Schriften 140: ,,Siidtirol, Land europiischer Bewiihrung.“
(41.) Innsbruck, Universitiitsverlag Wagner.

Elf Bistiimern gehorte Tirol einst an. Unter welch schwierigen Umstiinden die
heutige Didzesaneinteilung zustandegekommen ist, zeigt der Verfasser an Hand um-
fangreichen Aktenmaterials und einschliigiger Literatur, besonders in der zu Beginn
des 19, Jahrhunderts auftauchenden Schicksalsfrage, welchem Bistum der ausgedehnte
Bozener Kreis zufallen sollte. Der griBere Teil des Vintschgaus, durch pipstliche Ent-
scheidung bereits Brixen zugeteilt, fiel laut kaiserlichem ErlaB 1818 an Trient, womit
Brixen seine historische Residenz Siiben verlor und deutsche Dekanate unter italienische
Verwaltung kamen.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

" Uber Jahrespunkte und Feste, insbesondere das Weihnachtsfest. Von Wilhelm
artke. (Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin | Schriften der Sektion
fiir Altertumswissenschaft 6.) (106.) Berlin 1956, Akademie-Verlag. DM 9.50.
Professor Dr. phil., Dr. theol. Wilhelm Hartke hat in einem schmalen Biichlein
gewill mehr als hundert fleiBige Arbeiten zusammengefaflt, die in kaum zugiinglichen
Zeitschriften begraben ruhen. Er hat aber nicht bloB kompiliert, sondern offenbart
bei milder Kritik mancher seiner Vorginger die eigenen schopferischen Gedanken.
Hartke geht aus vom 84jihrigen Osterzyklus als Vorlage der 114jihrigen Osterperiode
des Hippolytos und beweist seinen Ursprung in Antiochia. Dann bespricht er die
Jesus-Chronologie des Theophilos von Antiochia, die des Klemens von Alexandria
und weiter die der dgyptischen Basilidaner. Deren Fest der Genesis Christi ist der
11. Tybi. Daraufhin wird die Umrechnung zwischen dem festen und dem wandelnden
dgyptischen Kalender klar vor Augen gefiihrt und werden Daten und Festgedanken
heidnisch-agyptischer Feste besprochen. Die Haupttage, welche sowohl vor als nach
dem Eindringen des Christentums gefeiert worden sind, wiren der 11. Tybi = 6. Jéinner
und der 29. Choijak = 25. Dezember. Es sind die beiden Brennpunkte, um welche sich
das Buch dreht. Der 1. Tybi = 27. Dezember war der Tag des alten eponymen Reichs-
kultes am Heroon und am Grabe Alexanders des GroBen in Alexandriaund desstidtischen
Alexander-Aion-Festes, Hartke verweist auf den groBen schwedischen Altertums-
forscher Martin P. Nilsson, der es fiir miglich hielt, daB§ der nach der Legende von einer
Schlange gezeugte Alexander mit dem schlangengestaltigen Agathos Daimon ver-
mischt worden sei. Dazu méchten wir nun bemerken: In den alten Bauernkalendern
mit Bilderschrift, deren letzter in Graz gedruckt wird und im Volke ,der steirische
Mand]-Kalender* heiit, erscheint am 27, Dezember, dem Gedenktage Johannes’ des
Evangelisten, eine Schlange iiber einem Kelch. Die iibliche Erklirung dafiir ist, daB
man den hl. Johannes habe vergiften wollen. Hiefiir fehlt aber jeder Hinweis aus der
Hl. Schrift. Wir haben gewiB das Beispiel einer zih haftenden Kalender-Tradition
vor uns. Wilhelm Hartke erirtert weiter ausfiihrlich und mit Scharfsinn die Kimpfe



72 Literatur

der romischen Christengemeinde und ihrer Bischiéfe gegen heidnische Feste, welche
meist damit endeten, daB} es gelang, ihnen einen christlichen Sinn unterzulegen. Nicht
ganz so iiberzeugend wie beim 6. Jinner und beim 25. Dezember finden wir den Uber-
gang vom heidnischen zum christlichen Fest beim 29. Juni. Unserer Meinung nach
kommen die heidnischen und die christlichen Feiern am 29. Juni daher, dal} er erstens
der 180. Tag des julianischen Jahres ist und somit das erste halbe Rundjahr abschlieft,
zweitens, daB er auch ,der 60. Mai* ist. Hartke geht weiter ein auf den Kampf ver-
schiedener Christengemeinden untereinander und schliefit mit einer Betrachtung iiber
die allgemeine Bedeutung der Novatianer.

Der Philologe und Theologe in Berlin opponiert nirgends justament gegen Rom
und unterscheidet sich dadurch wohltuend von manchen protestantischen Theologen
des fin du siécle. Ja, er liBt auf S. 61 die Frage offen, ob nicht doch das Weihnachts-
fest das iiltere Geburtsfest Christi gewesen sei. Man kann das Buch, welches trotz
seiner klaren Sprache und Sauberkeit selbstverstindlich keine leichte Lektiire ist,
nur empfehlen. Der farbige Schutzumschlag stellt ein Bild des Heilandes nach einem
Mosaik in Ravenna dar.

Linz a. d. D. Dipl.-Ing. Robert Schindler

Apologetik und Dogmatik
/" Vorgeschichtliche Religion. Religionen im steinzeitlichen Europa. Von Johannes
Maringer. Erweiterte und durchgesehene deutsche Ausgabe der hollindischen Erst-
sgabe: De Godsdienst de Prachistorie. (328.) Einsiedeln—Ziirich—Kéln 1956,
Benziger-Verlag. Leinen sfr 20.70. S vhd . Tp A20,8°(¢2.) 264+ S,
Dieses Buch wird manchem Priester willkommen sein. Da der theologische Lehr-
gang dem Studierenden nur selten Gelegenheit bietet, sich ein griindliches Wissen auf
dem ungeheuren Feld der Religionsgeschichte anzueignen, und spiter kaum mehr dazu
Zeit ist, sind Handbiicher sehr niitzlich, die in kurzer Zusammenfassung und in leicht
lesbarer Form das Wesentliche bieten, ohne sich direkt an Fachleute zu wenden. In
dieser Hinsicht leistet das vorliegende, reich illustrierte Werk geradezu ausgezeichnete
Dienste. Gestiitzt auf eine reiche Literatur und griindliches Fachstudium — er nennt
als seine Lehrer Hugo Obermaier und Wilhelm Schmidt —, durchwandert der Ver-
fasser mit dem Leser die Entwicklung der urgeschichtlichen Religion, angefangen
von der ersten Eiszeit (der frithen Altsteinzeit) bis in die Jungsteinzeit, d. i. die Zeit,
die sich schon mit der eigentlichen Geschichte beriihrt und von ihr schon teilweise
erhellt wird. In miithsamer Kleinarbeit haben die Gelehrten aus Fundstiicken und Doku-
menten, die durch Ausgrabungen gewonnen wurden, die religiése Vorstellungswelt
des vorgeschichtlichen Menschen wiederhergestellt. Diese Dokumente berichten uns
von Totenkult und Jagdzauber — das Kapitel von den Jiger-Kiinstlern der spiten
Altsteinzeit ist besonders spannend—, ferner von Opferbriduchen und Ahnenverehrung.
Auch diistere Schatten liegen iiber diesen Dingen. Menschenopfer und kultischer
Kannibalismus sind nachweisbar. Es ist klar, daB die Meinungen der Gelehrten in der
Deutung der verschiedenen Funde oft auseinandergehen. Diese wird jedoch erleichtert
durch die Ethnologie, die bei den wenigen noch lebenden primitiven Vélkern &hnliche
Briuche vorfindet. Demnach ist heute schon der Nachweis erbracht, daBl der vor-
geschichtliche Mensch durchaus nicht religionslos war, sondern in religitsen Anschau-
ungen lebte, die als Naturreligion bei den primitiven Vilkern der Gegenwart fortleben.
St. Pilten (NO.) Nav L&t/ Dr. Karl Schmidt

Die Einheit der Kirche nach John Newman. Von chiffers. (330.) Diisseldorf
1956, Patmos-Verlag. Brosch. DM 22.50, Leinen DM 24

Die Konversion Newmans im Oktober 1845 war ¢ines, der wichtigsten und auf-
wiihlendsten Ereignisse in der Kirchengeschichte Englands, Newman, Gelehrter und
Philosoph, Mystiker von eigener Prigung, Mitbegriinder der Oxford-Bewegung, hat
durch diesen Schritt viele ermuntert, seinem Beispiel zu folgen. Da er sich aber zu-
niichst weigerte, die Griinde seines Ubertrittes der Offentlichkeit genau darzulegen —
er tat dies erst 1864 in sehr temperamentvoller Weise in der apologia de vita sua —,
go hat diese Frage hiiben und driiben die Gemiiter viel beschiftigt und eine fast un-
iibersehbare Literatur hervorgebracht. Nachdem schon O. Karrer und W. H. van de Pol
diese Frage von der Ekklesiologie Newmans aus zu losen versucht hatten, ist nun




Literatur 3

Schiffers ganz griindlich den Wegen nachgegangen, auf denen Newman in langwierigen
Seelenkiimpfen seine Sicht der einen Kirche gewann, und vermag aus einer Fiille von
Belegen nachzuweisen, dal Newman seine Studien mit der Zeit dazu fithren muften,
die anglikanische Kirche zu verlassen, weil er in der katholischen Kirche allein die
eine von Christus gestiftete Heilsanstalt und die Nachfolgerin der Viiterkirche erblicken
muflte. Darum hielt er auch bei allem Festhalten an der Unantastbarkeit der katho-
lischen Glaubenssubstanz so viel auf die Dogmenentwicklung, weil er darin einen Be-
weis fiir die lebendige Kirche erblickte, wiithrend ihm die eigene Kirche einem Zustand
der Erstarrung zu verfallen schien. Dies alles wird in dem Buche des Verfassers sicht-
bar, der den Entwicklungsgang Newmans mit ungeheurem Fleil aus den Quellen
erhebt.

Die Beschiiftigung mit Newman, der bestindig mit der Welt des Ubersinnlichen
in Beriithrung stand, in dieser Hinsicht Plato éhnlich und kongenial, mufl immer hohen
geistigen Gewinn bringen. Es liegt ein eigenartiger Reiz darin, im einzelnen zu verfolgen,
wie sich Newman diese Lehren erst mithsam und mit grofem Mut zur Wahrheit erringen
muBte, die fiir den Katholiken selbstverstindliches Glaubensgut sind. Allerdings
ist das vorliegende Buch nicht fiir solche geschrieben, die sich mit Newman noch nicht
beschiiftigt haben. Es gehirt vielmehr eine gewisse Vertrautheit mit seiner Gedanken-
welt dazu, um es mit Nutzen zu lesen. Im ersten Teil legt der Verfasser die Geschichte
der Konversion Newmans und den allmiihlichen Wandel seiner Ansichten iiber die
Kirche dar, withrend er im zweiten Teil versucht, eine systematische Darstellung der
Theologie Newmans zu geben. In einem eigenen SchluBlkapitel unterzieht er, immer
im Anschluf an Newman, die biblischen Vergleiche ,,Reich Gottes*, ,Leib Christi®,
»Braut Christi*, die alle die Einheit der Kirche betonen, einer eingehenden Analyse,
und zwar mit Beziehung auf die moderne Exegese, wobei Namen wie K. Barth, R.
Bultmann, A. Schweitzer und viele andere aufscheinen. Zu den Auseinandersetzungen
iiber die Frage der einen Kirche wird dieses Buch ein wichtiger Beitrag sein, denn
Newmans Leben und Lehre sind wohl eines der bedeutendsten historischen Zeugnisse
der neueren Kirchengeschichte fiir die Forderung: Ut omnes unum sint,

St. Polten Dr. Karl Schmidt

Christentum und Christenheit. Aus Séren Kierkegaards Tagebiichern ausgewiihlt
und iibersetzt von Eva Schlechta. (436.) Miinchen 1957, Kosel-Verlag. Leinen DM 15, —.

Uber die Bedeutung des 1855 verstorbenen Dinen Siren Kierkegaard fiir die
Existenzphilosophie der Gegenwart ist kein Wort zu verlieren. Sein Radikalismus war
echt und vermag deshalb auch Gleichgiiltige anfzuriitteln, nicht allerdings sie dann
auch vor dem Radikalismus zu schiitzen. Denn das Bezeichnende fiir alle Existentia-
listen ist ja, daB sie nicht se sehr nach Wahrheit schlechthin als nach der Wahrhaftig-
keit der persénlichen freien Entscheidung trachten. So hat auch Kierkegaard immerzu
um ein persénlich wahrhaftes ,,Christentum® gerungen, die ,,Christenheit* aber, d. h.
die christlichen Kirchen, insgesamt fiir geschichtlich gewordene Filschungen des Ur-
christentums gehalten. In der vorliegenden Ausgabe, die an die Seite der gut einge-
fithrten Auswahl von Theodor Haecker tritt, werden Kierkegaards Tagebuchauf-
zeichnungen einfach wiedergegeben, ohne den Versuch zu machen, ,,zurecht bestehende
von irrtiimlichen Meinungen zu trennen*. Diese Bemerkung des kurzen, wohl etwas
allzu kurzen Nachwortes der Ubersetzerin (S. 413) ist also wohl zu beachten. Darum
gehort dieses Buch auch nur in die Hinde gereifter und hinreichend unterrichteter
Leser.

Linz a, d. D. Prof. Josef Knopp

Die Kirche Gottes, Kraft in menschlicher Schwiiche. Von Hugo Rahner S. J. (20.)
Freiburg 1957, Verlag Herder. Brosch. DM 2.80.

Die Kirche der Schwiiche ist fiir uns eine Glaubenstatsache. Tatsache ist es, dal}
die Macht und Gewalt iibernatiirlicher Erlésung oft im erdhaft armseligen Vollzug
einhergeht, in dem ,,Planung oft téricht, Fiithrung oft hindernd wird*. Dieses dullere
Bild armseliger Torheit bedeutet fiir viele eine schwere Glaubenspriifung. Erst wenn
das gottliche Licht und die Gnadengewalt als innerstes Wesen der Kirche dem Menschen
aufleuchtet wie der brennende Dornbusch in der Wiiste, dann erlebt der Mensch auch

»Theol.-prakt. Quartalschrift* I. 1958 6



74 Literatur

die Glaubensfrende an der Kirche. Der Vortrag macht dem Christen eine innere geheime
Qual bewuBlt und hebt sie hinaus in selige Freude.
Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Wunder, Wissenschaft und Kirche. Wunderbare Heilungen der neueren Zeit.
Von Frangois Leuret-Henri Bon. Ubersetzt von Franz v. P. Wimmer unter Mit-
arbeit von Chefarzt Dr. Johannes Kopf. (XXIV u. 264.) Mit 9 Bildtafeln. Wien 1957,
Verlag Herder. Leinen S 89.—.

Wir stehen in einer Zeit der Wiederentdeckung des Wunders. Die Naturwissen-
schaft hat ihre negative Haltung dem Wunder gegeniiber aufgegeben. Seltener er-
scheinen Werke, deren Autoren sich persénlich dem Wunder verschlieBen, wie etwa
Schleyer Fr., Die Heiluhgen von Lourdes, Bonn 1949. Einen positiven Durchbruch
zur wissenschaftlichen Anerkennung des Wunders machte der beriihmte Chirurg und
Philosoph Axel Carrel mit seinem Buche: Le Voyage de Lourdes, Paris 1949, iibersetzt
von F. Jaffe 1951. Caradog Jones, Spiritual Healing, London 1955, erbringt eindrucks-
volle Beweise fiir eine heilende iibernatiirliche Macht. Eine erfreuliche Erscheinung
auf der gleichen Linie ist vorliegendes Buch der beiden Arzte Dr. Frangois Leuret,
bis 1954 Priisident des érztlichen Konstatierungsbiiros in Lourdes, und Dr. Henri
Bon, seines damaligen Mitarbeiters, eine Ubersetzung des Originalwerkes: Les Guérisons
miraculeuses modernes, Paris 1950. Wie bereits im vorausgehenden Buch: ,Raisons
médicales de croire en miracle von Dr, R. Le Bee, Paris 1949, neu bearbeitet von Fr.
Leuret und iibersetzt von R. v. d. Wehd, erschienen Wiesbaden 1953, schreiben im
vorliegenden Buch gewissenhafte Fachmiinner, die jahrelang an der Quelle der Ereignisse
standen. Besonders ansprechend darin ist der Einblick in das Untersuchungsverfahren
und den methodischen Fortschritt in Lourdes im VI. Kapitel und die sachliche, niich-
terne, wissenschaftlich saubere und doch medizinisch nicht schwer verstindliche Dar-
stellung einzelner Wunder-Heilungen oder Grenzfiille im VIIL. und IX. Kapitel. Auch
das Aufzeigen des Heilungsvorganges und des Einsatzes natiirlicher Gegebenheiten
im X. Teil ist duBerst wertvoll,

Die Ausfiihrungen iiber die Theorie des Wunders im I. Teil wiirde man sich
priziser vorstellen. Durch eine exakte, kritische Beleuchtung kann das wirkliche
apologetische Wunder, das von wunderbaren Zeichen zu unterscheiden ist, nur gewinnen.
Der Naturwissenschaft steht im Untersuchungsverfahren die weitaus griflere Aufgabe
zu, und zwar die exakte Untersuchung und Beurteilung der Tatsachen. Mit der natur-
wissenschaftlich positiv, zweifelhaft oder negativ kausalen Erklirung ist allerdings
der Bereich der Medizin zu Ende. Die eventuelle Weiterbearbeitung fillt der Meta-
physik, d. h. den Philosophen und Theologen, zu. Es ist beruhigend, dafl heute im
Bereich der medizinischen Untersuchungen der Heilungen in Lourdes zwei Instanzen
da sind, das #irztliche Untersuchungsbiiro in Lourdes selbst und die nationale Arzte-
kommission in Paris, und fiir den philosophisch-theologischen Bereich eine fachlich
geschulte, jeweils bestellte kanonische Kommission. Die oft zu allgemeine Schilderung
(IIL. Teil) von wunderbaren Heilungen in den verschiedensten Heiligtiimern der Erde
weist auf eine Begnadung unserer Zeit hin, kénnte aber in einem Buch, das sich
»Wunder, Wissenschaft und Kirche* nennt, die Konturen kritischer Beurteilung
leicht verwischen. Der Einblick in die Aufgaben der Kirche im Bereich des Wunders
bei Heiligsprechungen (IV. Teil) hiitte durch Vereinfachung an Klarheit gewonnen.

Alles in allem: wir wiinschen dem Buche eine groBe Verbreitung, Es hat anliflich
des-100jihrigen Jubiliums der Erscheinungen in Lourdes eine groBe Mission zu er-
fiillen. Menschen, gliubige, suchende und zweifelnde, die hinstreben in den Raum der
Gottesniihe, soll es den inneren Weg zur Erkenntnis der Existenz und der Wunder
Gottes ebnen.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Muttergotteserscheinungen. Thr Sinn und ihre Bedeutung im Leben der Kirche
und unserer Zeit. Von Louis Lochet. Aus dem Franzisischen iibersetzt von Hedwig
Hassenkamp, (142.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 6.80.

Gar oft werden auch von wohlmeinenden Katholiken Bedenken geiéuflert, ob man
heutzutage in der Marienverehrung, besonders wie sie in neneren Wallfahrtsorten viel-
fach praktiziert wird, nicht doch bisweilen zuviel des Guten tue. Da kommt das vor-



Literatur 75

liegende Buch sehr gelegen. Es ergeht sich nicht, wie man aus dem Haupttitel vermuten
kinnte, in landliufigen Schilderungen der Erscheinungen der Muttergottes an ver-
schiedenen Orten, es stellt diese wunderbaren Ereignisse auch nicht vom apologetischen
oder theologischen Standpunkt dar, sondern sucht in die Tiefe vorzustoBen. Es will
ihren eigentlichen geistlichen Sinn herausarbeiten, indem es sie im Zusammenhang
mit dem Heilsplane Gottes im Leben der Kirche Christi und im Leben des einzelnen
Menschen sieht. Unter dem Wort ,,Erscheinungen® versteht der Autor nicht nur die
Erscheinungen der Gottesmutter in sichtbarer Gestalt, sondern er gebraucht das Wort
in weiterer Bedeutung; er nimmt sie mit dem ganzen Kult, der sie umgibt, mit den
Pilgerziigen, die daraus entstanden sind, mit der marianischen Frémmigkeit, die sich
entwickelt hat, als eine Tatsache im Leben der Kirche. Er sieht darin ein providentielles
Geschehen und versucht, im Glauben den geistlichen Sinn der Botschaft zu erfassen,
die Jesus durch seine Mutter an uns richtet. Es wird durch sie nicht die eigentliche
Offenbarung Christi an die Menschheit erweitert, diese ist ja mit dem Tode der Apostel
abgeschlossen, aber es wird dadurch immer wieder nachdriicklich auf einige wesent-
liche Punkte der Offenbarung Christi hingewiesen.

In drei groffen Hauptabschnitten hat der Autor seine Ausfiihrungen zusammen-
gefalt: Die Erscheinungen im Mysterium Marié; Die Erscheinungen im Leben der
Kirche; Die Erscheinungen in unserem christlichen Leben. Auf viele Fragen, die nicht
selten von kritischen Geistern gestellt werden, erhalten wir Antwort: Hat diese Richtung
der marianischen Frommigkeit, die den groBlen Wallfahrtsorten zugewandt ist, Ver-
bindung zu dem, was gegenwiirtig in der Kirche geschicht? Hat sie etwas Lebens-
notwendiges ? Mufl man sie neben der groBen Bewegung der Katholischen Aktion als
eine oberflichliche und etwas sentimentale Art von Frémmigkeit nur am Rand ver-
merken oder mufl man sie in das gesamte Leben der Kirche und in unsere Auffassung
des Apostolats einfiigen? Und zu welchem Zwecke ? Kurz gefaBt lautet die Antwort
darauf: ,,Die allerseligste Jungfrau fiihrt uns zu einem Leben der Gnade in Christus
und zu einer Ausstrahlung dieses Lebens in der Kirche.” Und in welcher Weise soll das
geschehen ? Durch ihre drei richtig verstandenen und ernstlich durchgefiihrten For-
derungen: ,,Kommt, tut Bufle und betet!* Wenn Maria in unserer Zeit erscheint,
gibt sie keine Anordnungen fiir das Apostolat, keine pastoralen Anweisungen. Sie
vertritt weder die Rolle der Hierarchie noch ersetzt sie die Rolle der Menschen. Allein
durch ihre Gegenwart versetzt sie uns in das Klima, in dem unsere Arbeit gedeihen kann.

Im Anschlusse an diese mehr allgemeinen Gedanken werden noch viele konkrete
Hinweise gegeben und praktische Winke eingestreut, z. B. iiber das richtige Rosen-
kranzbeten oder eine Bessergestaltung der Wallfahrten. Nachdriicklich wird auch
hingewiesen auf den eucharistischen und eschatologischen Charakter der marianischen
Erscheinungen, und immer wieder wird die groBe Bedeutung der Ubernatur hervor-
gehoben. Das Hauptanliegen des Buches ist also nicht nur eine gesunde, vertiefte
Marienverehrung, sondern vor allem ein vertieftes religitses Denken und Handeln
der einzelnen Menschen und der kirchlichen Gemeinschaft auf Grund der Botschaft
der Gottesmutter.

Linz a. d. D. -Adolf Buder S. J.

Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung. Von Hans
Kiing. Mit einem Geleitbrief von Karl Barth. Mitherausgegeben vom Johann-Adam-
Mghler-Institat Paderborn (Horizonte 2). (304.) Einsiedeln 1957, Johannes-Verlag.
Kart.

Das Buch ist eine theologisch #uBerst wertvolle Beleuchtung des Verhiltnisses
der Barthschen zur katholischen Rechtfertigungslehre im weitesten Sinn. Mit einer
wohltuenden dogmatischen Sicherheit und Aufgeschlossenheit werden die Wahrheiten
von Christus als Mittelpunkt des Heils, von der Schépfung, von Siinde und Tod im
Heilsplan, von der Gnade der Rechtfertigung in Christi Tod und Auferstehung, von der
Notwendigkeit des Glaubens, vom Sinn der géttlichen Gerechterklirung des Siinders,
um nur das Wichtigste anzufiihren, unter dem Gegenlicht der Gedanken Barths gerade
nach der Richtung hin aufgeschliisselt und entwickelt, wo sie durch die Kontrovers-
theologie in eine gewisse Einseitigkeit und Erstarrung geraten kinnen. Auch die beste
katholische Theologie ist ja als Theologia viatorum vervollkommnungsfihig und

6*



C}SQI 101 I{
[\

76 Literatur

-bediirftiz. Die theologischen Konzeptionen Barths sollen denn auch AnlaB zur
katholischen Besinnung auf den Vollsinn der Wahrheit sein. Es geht hiiben und driiben
nicht selten um das gleiche ernsthafte Anliegen. An den Formulierungen des Tri-
dentinums wird manchmal iibersehen, daB die Hervorkehrung der einen Seite der
Wahrheit nicht die Leugnung des Vorhandenseins anderer Seiten sein will. Teilwahr-
heiten wollen nicht exklusiv, sondern inklusiv verstanden sein. Durch die Akzentuierung
des einen Wahrheitsgehaltes wird freilich der iibrige Gehalt oft iiberhért. Die simultane
BewuBtheit der Vollwahrheit bleibt leider vorldufig unerreichtes Ziel.

Es ist ein besonderes Verdienst des Verfassers, nachdriicklich auf die Geschicht-
lichkeit des tridentinischen Rechtfertigungsdekretes und auf die Notwendigkeit und
Berechtigung der besonderen Betonung des einen oder anderen Aspektes der in Frage
gestellten Wahrheiten auf dem Tridentinum hingewiesen zu haben. Die Ausfithrungen
konnen daher auch als ein gediegener und dullerst wertvoller Kommentar der Recht-
fertigungslehre des tridentinischen Konzils genommen werden. Dazu werden wir ver-
laBlich mit den Anliegen und wertvollen Perspektiven K. Barths vertraut gemacht.

St. Pélten Dr. J. Pritz

Das iibernatiirliche Verdienst fiir andere. Eine Untersuchung iiber die Entwicklung
dieser Lehre von der Friihscholastik an bis zur Theologie der Gegenwart. (Studia
Friburgensia. Herausgeber: Die Dominikanerprofessoren an der Universitiit Frei-
burg/Schweiz. Neue Folge, 15.) (XIX u. 108.) Freiburg/Schweiz 1957, Universitiits-
verlag. Kart. sfr 11.40, DM 11.—.

Ein fiir die Theologie und Glaubensverkiindigung sehr beachtenswertes Buch.
Es behandelt jenen Punkt der Erlsungslehre, wo nach dem grundlegenden primiiren
Heilsverdienst Christi und dem besonders gearteten Mitverdienst Mariens auch das
mégliche und tatsiichliche soziale Verdienst der Glieder des geheimnisvollen Leibes
Christi fiir andere seine Stellung hat. Das Heil der Menschen hiingt ja auch von der
Mitarbeit, vom Gebet und iibernatiirlichen Verdienst der Mitmenschen ab. Welche
Moglichkeiten sind dem einzelnen Gliubigen gegeben, fiir andere Gnaden zu verdienen ?
Welches sind die Bedingungen, die Objekte, welches ist der Grad, der Charakter und
die Sicherheit dieses sozialen iibernatiirlichen Verdienstes? Was die Theologen von
der Friihscholastik an bis auf die Gegenwart auf diese Fragen antworteten, wie sie
ihre Meinung aus Schrift und Tradition begriindeten, wie sie ihre Lehre theologisch
ableiteten, worin sie iibereinstimmten oder divergierten — iiber alles dies wird eine
ausgezeichnete Information geboten, die zugleich Ansatzpunkt fiir weitere Forschung
und eingehenderes Studium sein wird. Die Studie ist auBerordentlich zeitgemil und
leistet einen wichtigen Beitrag fiir die nach ,,Mystici Corporis* weiter zu entwickelnde
Lehre von der Heilsgemeinschaft und Heilsabhingigkeit der Glieder der Kirche.

St. Pélten Dr. J. Prits -

' Pastoraltheologie
Die ganze Bekehrung. Das, zentraley Anli¢gen des Theologen und Seelsorgers

“Johann Michael Sailer. Von Joachim Heinz/Miiller. (Studia Theologiae Moralis et

Pastoralis, edita a Professoribus Academia¢’ Alfonsianae, Tomus IL.) (320.) Salzburg
1956, Otto Miiller Verlag. Leinen S 98.—.

Johann Michael Sailer (1 1832) stand an jener bedeutungsvollen Geisteswende,
die wir als Ubergang von der rationalistischen Aufklirung zu der einem iibertriebenen
Mystizismus nicht immer abholden Romantik kennen, Spiiter hat man ihn den ,,Heiligen
der Zeitenwende* genannt (W, Schlags) und von ihm gesagt, er halte die Hand am Puls
der Zeit. Sailer tat mehr, er reichte mit tiefem Verstindnis und seelsorglichem Eifer
seine Hand nach beiden Seiten der irrenden Menschheit, um sie zum wahren Lichte der
Welt zu fiithren. Getreu seinem Wahlspruch: ,,Priifet alles und das Gute behaltet®
(1 Thess 5, 21), stellte er mit groBer, innerer Freiheit und scharfem Blick fiir den blei-
benden Ertrag der neuen Philosophie deren gesicherte Resultate in den Dienst der
katholischen Sittenlehre und Pidagogik. Diese GroBziigigkeit des tiefgliubigen Theo-
logen war Anlal zu Verdichtigungen an héchsten Stellen und zu MiBverstiindnissen
von seiten der Besten, wie z. B. eines hl. Klemens Hofbauer. Deshalb wurden Sailers
Schriften bald nach dessen Tod beiseite geschoben und bliehen lange Zeit unbeachtet
und sogar gemieden. Selbst heute noch findet es unser Autor fiir nétig, mit vorliegender



Literatur il

Studie, die ein gediegener Beitrag zur Erforschung der Geschichte der deutschen
Moraltheologie in der Aufklirung und Romantik ist, zugleich beizutragen, ,das
schwankende Bild Sailers in der deutschen Geistesgeschichte zu verfestigen* (S. 20).
Wiihrend man sich des Piddagogen und Homileten Sailer schon etwas friiher erinnerte,
gehéren die Untersuchungen theologischer Probleme Sailers der neueren Zeit an, und
erst mit der vorliegenden Monographie eriffnet uns der Verfasser einen Einblick in
das ,Herzstiick” aller Anliegen des beriihmten Seelsorgers, in seine Bekehrungslehre.
DaB Miillers ausfiihrliche (320 Seiten!) Studie Aufnahme in die oben erwiihnte Samm-
lung der Alfonsianischen Akademie gefunden hat und von der Universitas Gregoriana
(Rom) als Dissertation angenommen wurde, zeigt den wissenschaftlichen Wert des
Buches. Dafl der berithmte Theologe und Bischof Sailer unserer Zeit, die bis in die
innersten Bezirke hinein am Erbe der aufgekliirten Geistigkeit krankt und die innere
sowie #ullere BuBe zu den unwirklichen und wirkungslosesten Begriffen gemacht hat,
viel zu sagen hat, ist kein Zweifel. So kann dieses Buch, das uns die ernste Botschaft
des ,Heiligen einer Zeitwende“ bringt, der Theologie als Wissenschaft, aber auch
ebenso der Seelsorge unserer Tage programmatische Wegweisung sein.
Schwaz (Tirol) Dr. P. Leitner

Die gesellschaftliche Struktur der stéidtischen Pfarrei. Von Joseph H. Fichter S. J.
(256.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Engl. brosch. DM 15.—.

»Was kann dabei herausspringen, wenn man mit soziologischen Mitteln darangeht,
eine stiidtische Pfarrei zu untersuchen ?* Diese Frage beantwortet J. H. Fichter S. J.
mit seinem Buch. Das reiche empirische Beweismaterial und die vielen wertvollen, zum
Teil iiberraschenden Ergebnisse gestatten weitgehende Verallgemeinerungen und An-
wendungsméglichkeiten und sind daher geniigend Nachweis fiir die Brauchbarkeit der
Sozialwissenschaft fiir die Religion.

Zuniichst setzt sich der Verfasser mit dem Verhiiltnis von Religion und Sozial-
wissenschaft auseinander und befafit sich dann mit der Typologie der Pfarrangehdrigen.
Pfarrangehdriger ist fiir ihn nicht jeder in einer Pfarrei lebende Katholik, sondern er
verlangt von einem Laien Bereitschaft zur Teilhabe oder tatsdchlichen Teilhabe an
der sozialen Einheit, die wir Pfarre nennen, die an den sechs Merkmalen (Taufe, Wohn-
sitz, rassischer Ursprung, Absicht, religitse Ubung und gesellschaftliche Teilhabe)
gemessen werden kann. Dadurch ergibt sich eine viel feinere Unterscheidung als die
von Le Bras angefiihrte, allgemein anerkannte Einteilung der Katholiken in drei
Kategorien. Neben der Charakteristik der sich ergebenden Gruppen sind die Unter-
suchungen iiber die Ursachen der Zugehirigkeit besonders wertvoll.

Die Forschungen, die sich mit dem Querschnitt des religiosen Lebens, dem Ein-
fluB der Beweglichkeit der stidtischen Bevilkerung auf die religiose Ubung, der gesell-
schaftlichen Teilnahme der Pfarrangehérigen an der Pfarreinheit und dem Einflul
der Stellung des Pfarrangehérigen in der Gesellschaft auf sein religitses Verhalten
beschiiftigen, sind deswegen so wertvoll, weil sie, dihnlich wie auch schon im ersten
Abschnitt des Buches, iiber die statistischen Ubersichten hinaus Fragen beleuchten,
die bei uns jetzt kaum oder nur fliichtig behandelt wurden. Wiihrend z. B. in manchen
anderen Pfarrsoziologien mehr Gewicht auf die Frage gelegt wird, wieweit die Pfarr-
gemeinde das soziale Leben beeinfluflit, wird hier ein Hauptaugenmerk auf die Be-
deutung der institutionellen Umgebung fiir das religiése Verhalten gerichtet und diese
genau analysiert.

Dankenswert ist auch, daB die Vielfalt der Rollen des Pfarrgeistlichen, die aus
der eigentiimlichen gesellschaftlichen Struktur der modernen Stadt erwachsen, analysiert
wird; und sehr aufschluBreich sind die Studien iiber die Pfarrorganisationen. Gerade
die Untersuchungen iiber die Interessengruppen der katholischen Laien, die stiindische
Gliederung, die Gefahren des Formalismus bei den Pfarrorganisationen, trennende
Faktoren in ihrem System, die Schwierigkeit, daB nur eine kleine Zahl von Laien
positive Mitarbeit leistet und dgl., kénnen auch fiir die Arbeit in der Katholischen
Aktion manche fruchtbare Anregung geben.

Der letzte Abschnitt des Buches behandelt Probleme der Begriffshildung und der

Forschung. Die verschiedenen Mdglichkeiten, die Pfarre begrifflich zu erfassen, sind
hier, soweit dies moglich ist, erschopfend dargestellt und eine Reihe von Wegen fiir



78 Literatur

die fruchtbare empirische Erforschung der Pfarre angedeutet. Weiter werden die
Hauptanliegen der Pfarrsoziologie erliutert, indem die Hauptproblemgebiete, die noch
einer eingechenden Forschung bediirfen, klar herausgestellt werden. Mit einem Kapitel
iiber die ethischen Grenzen der soziologischen Berichterstattung, das gerade dem jungen,
in mancher Hinsicht noch wenig erfahrenen Forscher sehr willkommen sein wird,
schlieBt das durch seine wissenschaftliche Griindlichkeit und Vielseitigkeit der Frage-
stellung in vieler Hinsicht richtungweisende Buch.

Verdienstlich ist auch die strenge Gliederung des Stoffes und die Reichhaltigkeit
des Literaturverzeichnisses, so dafl dieses Werk auller fiir den Fachmann vor allem
fiir den Pfarrseelsorger von Interesse ist. ,,Selbst der heiligmiBigste, kliigste, fleilligste
und fihigste Priester braucht Hilfe, um die stiidtische Gesellschaft, wie sie heute ist,
und deren Mitglieder ja auch die Mitglieder der Kirche sind, interpretieren zu konnen.
Er braucht einen Riickspiegel; dieses Buch fiingt einige der Bilder ein, die in einer
Pfarrei auf einen solchen Spiegel fallen wiirden.” Dall der Verfasser von den ameri-
kanischen Verhiltnissen ausgeht, tut der Brauchbarkeit des Buches keinen Eintrag,
denn es sind viele Uber!egungen auch fiir unsere Verhiiltnisse zutreffend, und iiberdies
gibt das Werk eine Vielzahl von Anregungen fiir eigene Analyse und Forschung.

Linz a. d. D. Dr. M. Lengauer

Seelsorge in einer nenen Welt. Eine Pastoral der Umwelt und des Laientums,
Von Viktor Schurr. (Studia Theologiae Moralis et Pastoralis, edita a Professoribus
Academiae Alfonsianae in Urbe, Tomus III.) (382.) Salzburg 1957, Otto Miiller Verlag.
Leinen S 94.—.

Seit dem Erscheinen von Heinrich Swobodas Werk ,,GroBstadtseelsorge” (Regens-
burg 1909), von dem eine tiefreichende Wirkung fiir die Seelsorge und die Pastoral-
theologie ausging, sind noch nicht 50 Jahre vergangen. Wie haben sich in diesen Jahr-
zehnten, besonders in den letzten, die Verhiiltnisse verindert! Denken wir vor allem
an die Entwicklung der modernen Technik und Industrie und die Erschiitterungen der
beiden Weltkriege! So sieht sich heute die Seelsorge weithin vor eine ganz neue Lage
gestellt, Seelsorge ist ein stiindiges Miithen um die Méglichkeiten und Wege, wie den
Menschen einer jeden Zeit das Heil gebracht werden kann. Sie mull daher aunf die
neue Lage Riicksicht nehmen und die schweren Probleme der Gegenwart zu meistern
suchen. Das vorliegende Pastoralwerk sucht nun die Antwort auf die geéinderte Welt-
lage zu geben. Der schon durch andere Werke bekannte Verfasser (Redemptorist)
ist seit 1955 Professor der Pastoraltheologie der ,,Academia Alfonsiana* in Rom,
Sehriftleiter der ,Lebendigen Seelsorge* (Freiburg i. Br.) und des ,,Paulus, Zeitschrift
fiir missionarische Seelsorge* sowie Leiter der Aktionszentrale fiir Volksmissionen
in den deutschsprachigen Lindern.

P. Schurr skizziert zunichst die harte Wirklichkeit, die bei aller Diisterkeit doch
auch lichte Seiten hat, und erhebt dann fiir eine neue Welt die Forderung einer neuen
Seelsorge. Nachdem er in den ersten zwei Kapiteln die Bewegung und die Grundele-
mente der neuen Heilsseelsorge besprochen und vor allem auf die Bedeutung der
katholischen Laienbewegung hingewiesen hat, behandelt er die Praxis der neuen
Heilsseelsorge, und zwar zuniichst die Arbeitskreise: Liturgie, Pastoralsoziologie,
Hiuserapostolat, junge Familie, Welt der Arbeit; Verbreitungsmittel: Presse, Rund-
funk, Fernsehen, Film. Der ganze zweite Abschnitt ist dann den Problemen um die
Erneuerung der Volksmission gewidmet. Das Hauptanliegen des Verfassers ist die
sogenannte Milieuseelsorge. ,,Die Menschen kénnen vor dem Verfall nur gerettet werden
zugleich mit der Gemeinschaft, in der sie leben. Innerhalb der Gemeinschaft aber gibt
die kleine Zahl der lebendigen Leute die Entscheidung® (S. 81). Der umfangreiche Stoff
ist in ausfiihrlichen Vortriigen dargelegt, geht aber nicht in ,praktischen Unterwei-
sungen“ auf. Zahlreiche Literaturhinweise regen zu selbsttiitiger Weiterarbeit an.
Einzelne Mingel, die einem bei der Lektiire auffallen, vermigen den hohen Wert
dieses Buches nicht zu beeintriichtigen, das als Werkbuch der modernen Umwelts-
seei;;_)rge fiir Priester und Laien angesprochen werden kann und gréfite Beachtung
verdient,

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer



Literatur 79

Wie man die Welt erobert. Die Geschichte der Legio Mariae, erziihlt von Frank
Duff. Herausgegeben vom Senatus der Legio Mariae in Osterreich. 2. Auflage. (342.)
Klosterneuburg bei Wien 1956, Volksliturgisches Apostolat im Bernina-Verlag. Leinen
S 90.60, brosch. S 44.30.

Das unerhiérte Wachstum der Legion Mariens seit dem Tage ihrer Griindung
(7. September 1921) und das Martyrium, das sie nun schon seit Jahren in China erleidet,
léiBt jeden aufhorchen, dem es am Herzen liegt, ,,das Reich der Siinde zu zerstéren,
seine Grundlagen aufzureilen und auf seinen Ruinen die Standarte Christi des Kénigs
aufzupflanzen® (S. 334), und zwingt ihn, sich die Frage zu stellen, ob nicht vielleicht
diese junge Bewegung die besten Wege zur Erfiillung der Aufgabe der Kirche im Heute
gefunden hat und aus diesem Grunde vom Geiste Gottes so sichtbar geférdert wird. An
wessen Herz diese Frage pocht, der wird gern zu diesem Buche greifen, das nicht lange
theoretische Erérterungen bringt, sondern niichtern und spannend zugleich darlegt,
was die Legion Mariens in der ersten Zeit ihres Bestandes erlebte und tat. Méglicher-
weise wird sich ihm bei der Lektiire bald die weitere Frage aufdriingen, die Univ.-
Prof. Dr. Friedrich Wessely in der ausfiihrlichen Einleitung (S. 15) formuliert, die
»Frage einer Revision nicht nur unserer Methoden, sondern auch unserer Zielsetzun-
gen, unserer unvollkommenen, vielfach in der Theorie steckengebliebenen Auffassun-
gen vom Apostolat”, FuBlen diese letzteren nicht allzuhéufig auf der stillschweigend als
selbstverstindlich vorausgesetzten Meinung, als wiren Grundsiitze und Methoden des
Evangeliums so, wie sie darin stehen, fiir das heutige Apostolat nicht brauchbar, so
daB es eines Vorspannens anderer, den heutigen Erfordernissen besser angepaliter
MaBnahmen bediirfte, die nur als Ergebnis umfassender menschlicher Bemiihungen
gefunden werden kénnten? Demgegeniiber bekennt Duff, der als Griinder der Legion
gilt, am Ende seiner Schrift: ,,Kénnte es nicht sein, daB Gott (durch die geschenkten
Erfolge) zeigen wollte, was in einer verzweifelten Lage von Menschen zustande-
gebracht werden kann, die zwar in sich selber schwach sind, die Thn aber im Hinblick
auf den Wert der Seelen beim Wort nehmen ?* (S. 336). Tatsiichlich wird sich kaum
jemand des Eindruckes erwehren kénnen, daB ,,Jesus und Maria die (Gnaden-) Flut der
Ereignisse sich also ergieBen lassen muBliten”, wenn er beim Lesen nacherlebt, wie die
Legioniire die scheinbar wahnsinnige Idee, das beriichtigste Viertel Dublins, Bentlay
Place, Irlands Schandfleck, von innen her zu entsithnen, allen Widerstinden zum Trotz
bis zum vollen Gelingen durchfiihren. Sie hatten Erfolg, weil sie sich, oft genug von
Zweifeln iiber die Richtigkeit ihrer Bemiihungen befallen, schlieBlich immer wieder
nur vom Glauben leiten lieBen.

Aus dem im Buch geschilderten Vorgehen der Legioniire ist leicht zu ersehen,
wie umfassend und griindlich ihr Apostolat gelebtes Evangelium ist. Wie Gott sein
Heilswerk mit Maria begann, so war ihr Werk in dem Augenblicke grundgelegt, als
sie den tiefen Sinn der ,,Vollkommenen Hingabe an Maria* im Sinne Grignions erfaBten.
Dem Fiat der Gottesbraut formten sie ihr Fiat nach; daraus wurde die unbedingte
Disziplin geboren, der sich der Legionir freiwillig unterwirft. Sie bewirkt, daB die im
Buche geschilderten Haltungen der Legioniire heute noch dieselben geblieben sind,
wie sie damals waren, und sichert dies auch fiir alle Zukunft. Ein Abfall einer Legions-
gruppe von dieser Disziplin wiirde nur ihren Tod als Legionsglied, nicht aber den
Untergang der Legion selbst bewirken. Im Anhang des Buches sind die Grundziige
kurz und priignant aufgezeichnet. Der Leser wird daran erkennen, daB die Marien-
legion, deren Weg inzwischen tausendfach als richtig bestiitigt wurde (was ihr auch
die mehrmalige frohe Zustimmung des obersten Hirten eintrug), sich selbst treu
geblieben ist.

Graz P.Leo Schélzhorn O. P,

Was Gott vereint hat, soll der Mensch nicht trennen . . . Von Gustav Thibon.
Aus dem Franzésischen von Else Juhdsz. (202.) Wien-Miinchen 1957, Verlag Herold.
Leinen S 64.—.

Der Titel des Buches: ,,Was Gott vereint hat“ ist verdeutlicht durch dessen
Weiterfithrung: ,soll der Mensch nicht trennen“. Damit ist angegeben, daB wir ein
modernes Buch iiber die geistigen Grundlagen der Ehe vor uns haben. Der Titel des
Buches, so lesen wir im Vorwort, erklirt seine Geisteshaltung zur Geniige. ,,Die Schip-



80 Literatur

fung in ihrer unendlichen Vielfalt bildet ein harmonisches Ganzes, dessen einzelne
Teile alle untereinander verbunden sind und voneinander leben. Vom Atom bis zum
Engel, von der Kohiision der Molekiile bis zur Gemeinschaft der Heiligen besteht
nichts fiir sich allein. Gott hat nichts geschaffen, ohne es zu einen. Die Tragidie des
Menschen ist es, zu trennen* (S. 7). Die einzige Rettung aus dieser Tragédie ist die Riick-
kehr zur Einheit. Insoweit es sich um die Probleme der menschlichen Liebe handelt,
will der Verfasser in diesem Buche Wege dazu weisen. Mit einem geistvollen Gespriich
iiber den Konflikt zwischen Geist und Leben beginnt der erste Teil des Buches. Als
zweites Thema folgt: ,,Geist und Sinn“, worin die Beziehung zwischen sinnlicher und
geistiger Liebe einer Betrachtung unterzogen wird. Auf das spezifische Anliegen des
Buches geht der dritte Abschnitt ein: ,,Liebe und Ehe*", und ebenso der vierte:,,Liiu-
terungen der Liebe“. Der zweite Teil des Werkes bringt Aphorismen, die auf freiere
und subjektive Art die genannten einzelnen Probleme beleuchten. Das Buch will
natiirlich keine systematische Behandlung der angezogenen Probleme sein, die ein-
zelnen Abschnitte lesen sich vielmehr wie gedankenvolle Essays iiber Liebe und Ehe.
Dieser treffenden und ernsten Gedanken willen ist das Buch lesenswert und fiir Vor-
triage nutzbar. Der Verfasser hat diese Studien, wie er sie heilt, verdffentlicht, um
einigen Seelen, die guten Willens sind, zu helfen, das nicht zu scheiden, was Gott
vereint hat. Es gibt gar manche Menschen, die lieber auf solche rein ethische Darle-
gungen horchen als auf religios abgestimmte. Thnen sei dieses Buch besonders empfohlen,
damit auch sie erfassen, ,,daB} es selbst in rein zeitlichen Belangen keine menschliche
Gliickseligkeit gibt, die nicht Gott zur Seele und zum Mittelpunkt hat* (S. 9).
Schwaz (Tirol) Dr, P. Leitner

Gegenwartsfragen der Psychiatrie fiir Arzte, Erzieher und Seelsorger. Heraus-
gegeben von Werner Schéllgen und Hermann Dobbelstein. (XII u. 312.) Frei-
burg 1956, Verlag Herder. Leinen DM 19.50.

Vielfach drohende und nicht selten schon geschehene Entgleisungen der Tiefen-
psychologie haben ihr Ansehen in verschiedenen Kreisen herabgedriickt und Zweifel
iiber die Zuverlissigkeit ihrer Methoden und Ergebnisse aufkommen lassen. Darum
ist es begriilenswert, daB in diesem Buche fiir die einzelnen aktuellen Probleme je-
weils besondere Spezialisten zu Worte kommen, die eine sichere Orientierung verbiirgen.
Werner Schéllgen selbst schreibt als Einleitung: ,,Die Ontologie der Medizin als Rahmen
fiir die Arbeit des Psychiaters*; der Chefarzt Dr. Florian Laubenthal fiihrt uns in
die neurologisch-psychiatrischen Kliniken, stellt uns dort die verschiedenen Kranken
vor und handelt dann auch iiber das Kapitel ,,Selbstmord* und ,,Siichtigkeit®. ,,Der
Jugendliche vor Gericht* und ,,Abnorme Jugendliche* sind weitere ausgezeichnete
Abschnitte dieses Buches, das dann noch spricht iiber: ,,Der Neurochirurg und sein
Arbeitsgebiet”, Fiir den Seelsorger speziell geschrieben erscheinen die unter ,,Seelsorge
in der Heilanstalt” zusammengefaliten Artikel, deren letzter ,Die Betreuung der
Entlassenen* zum Inhalt hat. Dr. Dobbelstein, der schon durch sein Buch ,,Psychiatrie
der Seelsorge* bekanntist, schreibtiiber,,Auffiillige Menschen in psychiatrischer Beurtei-
lung® und schenkt uns eine ,,Kleine Psychotherapie als praktischer Behelf*, Eine Erkli-
rung von Fachausdriicken und ein ausfiihrliches Sachregister erhohen die praktische
Brauchbarkeit dieses Buches, von dem man wohl sagen darf, daB} es nicht nur Wissens-
wertes, sondern Wissensnotwendiges vermittelt,

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Kirchenrecht

Irrtum Tiuschung bei der EheschlieBung nach kanonischem Recht. Von

]]?}Dr. Heinrigh' Flatten. (77.) Paderborn 1957, Verlag Ferdinand Schéningh. Kart.
M 6.—.

Die Schrift enthilt in ergéinzter und erweiterter Form die Antrittsvorlesung,
die der Verfasser als Ordinarius des Kirchenrechtes an der Katholisch-theologischen
Fakultiit der Universitiit Tiibingen am 6. 6. 1956 gehalten hat. Der Verfasser behandelt
die Frage nach der Einwirkung von Irrtum und arglistiger Tiuschung auf die Ehe-
schlieBung und kommt dabei zu dem Ergebnis, daB das geltende kanonische Eherecht
leider keinen wirksamen Schutz gegen Eigenschaftsirrtum und arglistige Téuschung
gewihrt und daB in dieser Hinsicht eine Reform dringend erwiinscht ist (8. 28).



Literatur 81

Nur drei Arten von Irrtum erkennt der Kodex ehehindernde Wirkung zu: dem
Irrtum iiber das Wesen der Ehe (sog. Bedeutungsirrtum, can. 1082, § 1), dem Personen-
irrtum (Identitiitsirrtum, can. 1083, § 1 u. 2 n. 1) und dem Irrtum iiber den Sklaven-
stand des Ehepartners (can. 1083, § 2 n. 2). Diese Tatbestinde sind aber, wie der
Verfasser richtig bemerkt, selten verwirklicht und haben daher mehr theoretische als
praktische Bedeutung (S. 23). Dem hiiufiger vorkommenden Eigenschaftsirrtum (ab-
gesehen vom Irrtum iiber den Sklavenstand) hingegen kommt nach dem geltenden
Kirchenrecht kein EinfluB auf die Giiltigkeit der Ehe zu, es sei denn, dall eine be-
stimmte Eigenschaft bei der EheschlieBung eigens ausbedungen worden wire. ,,Mag
der EheschlieBende sich bei der Heirat noch so sehr in seinem Partner, seinen Eigen-
schaften und seinen persénlichen Verhiltnissen getéduscht haben, mag er mit ganz
irrigen Vorstellungen iiber seine Herkunft und seinen Stand, iiber sein Vorleben und
seine Unbescholtenheit, iiber seinen Charakter, seine religiose Haltung, seine Gesund-
heit in die Ehe gegangen sein, das alles éindert nichts daran, daB die Eheschliefung
trotz seines Irrtums giiltig ist und nicht mehr riickgiingig gemacht werden kann®
(S. 23). Dies gilt selbst dann, wenn der Irrtum das ausschlaggebende Motiv zur Heirat
gebildet hat und die Eheschlielung ohne die irrige Vorstellung iiberhaupt nicht zu-
standegekommen wiire (can. 1083). Daran éndert auch der Umstand nichts, dall der
Irrtum in einem Nupturienten hinterlistigerweise herbeigefiihrt wurde, um dadurch
die EheschlieBung zu erreichen.

DaB8 diese Bestimmungen in nicht seltenen Fillen zu grofer Hirte fiihren, ist
aunleugbar. Anderseits ist es aber auch klar und in der Vertragsnatur des Eheabschlus-
ses begriindet, dafl die Kirche durch positive Bestimmungen einen derartigen Irrtum
als trennendes Hindernis aufstellen kénnte. Fiir die Angemessenheit einer solchen An-
derung fiihrt der Verfasser die Analogie mit dem Klostergeliibde an, das nach can. 572,
§ 1 n. 4 einfach ungiiltig ist, wenn es unter der Einwirkung von schwerer Furcht oder
arglistiger Tiuschung abgelegt wird. Wihrend aber die Ordensprofe auch noch durch
kirchliche Dispens geldst werden kann, ist eine solche Losung bei der giiltig einge-
gangenen und vollzogenen sakramentalen Ehe unméglich. Weiters wiirde eine Anderung
in dem genannten Punkte die Kluft zwischen dem kirchlichen und weltlichen Recht
verringern helfen. GewiBl hat die Kirche eine solche Anderung bisher wohl aus dem
Grunde nicht vorgenommen, um nicht unziihlige Zweifel iiber die Giiltigkeit der Ehe
aufkommen zu lassen, was zum allgemeinen Schaden der Seele gereichte. Daher
miillten die Vorbedingungen fiir die ehevernichtende Kraft des Eigenschaftsirrtums
dhnlich wie im can. 1087, § 1 bei Furcht und Zwang genau umschrieben werden.
Flatten schligt als Nichtigkeitsklausel vor: ,Jede schwerwiegende T#uschung, die
fiir den Eheabschlufl kausal gewesen ist* (S. 48 f.). Auch sollte in diese Nichtigkeits-
klausel die Téuschung durch einen Dritten einbezogen werden, wenn der Ehepartner
darum gewuBt hat, da er sich durch Unterlassung der Aufklirung mitschuldig gemacht
hat (S. 49).

Fiir das geltende Recht schligt der Verfasser als Notlésung die Stellung einer
Bedingung vor, mufB} aber selbst gestehen, dall eine solche nur dann gestellt werden
wird, wenn der Nupturient beziiglich seines Ehepartners schon in Zweifel geraten ist.
Ein Ahnungsloser wird eine solche Bedingung aber gar nicht stellen. AuBlerdem muf}
bemerkt werden, dafl der Pfarrer die Trauung von Brautleuten, die eine erlaubte
Bedingung stellen, nach den geltenden Vorschriften nur mit Zustimmung des Ordi-
narius vornehmen soll (Instr. der S. C. Sacr. v. 29. 6. 1941, n. 17).

Eine Ubersicht iiber die Bestimmungen des staatlichen Rechtes in den verschie-
denen Lindern beziiglich Irrtum und Téuschung beschlieBt die verdienstvolle Schrift.
Im Interesse vieler ungliicklicher Eheleute wiire zu wiinschen, dal die hier aufgerollte
Frage und die vom Verfasser zu ihrer Lésung gebrachten Vorschlige an maBlgebender
Stelle Beachtung fiinden.

Graz Univ,-Prof. Dr. J. Trummer

Katechetik

Der Aufbau einer katechetischen Unterrichtsstunde. Von Kevin Cronin. (112.)
Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Kart. S 38.—, DM u. sfr 6.80.

Eine Ubersetzung aus dem Englischen. Der Verfasser, Leiter des Katechetischen
Seminars von Strawberry Hill, hilt mit seinem Biichlein eine gesunde Mitte, die sich



82 Literatur

fernhiilt von Einseitigkeiten, keine ,alleinseligmachende Methode kennt. Er legt
groBen Wert auf das Tafelbild und betont die Wichtigkeit des Arbeitsunterrichtes,
hiitet sich aber auch hier vor Ubertreibungen.

Dem Englinder wird man es nicht zu sehr veriibeln diirfen, daB er den Katechis-
mus des Canisius als ersten Katechismus bezeichnet (27), obwohl dieser in Deutschland
schon drei Vorgiinger hatte. Die Beispiele aus dem Evangelium 'S. 73 f. sind nicht
gliicklich gewiihlt. Zwei Fehler der Uhersetzung: »Es darf ihnen nicht nur gelehrt
werden . . .“ (17); ,,aus dem ersten Jahrhundert nach Christi . . .* (60).

Die wohltuend einfache Sprache, die sich freihilt vom Ballast der Fachausdriicke,
empfiehlt das Buch weiten Kreisen.

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Ravensburger Bilderbibel. — Das Neue Testament. Ubersetzt und geschrieben von
Josef Weiger. Illustriert von Alice und Martin Provensen, Lex. (96.) Mit vielen
mehrfarbigen Offsetbildern. Ravensburg, Otto-Maier-Verlag. DM 16.50.

Der durch viele ausgezeichnete Publikationen fiir Kunsterziechung und Werk-
arbeit in Schule und Haus bekannte Verlag bietet nun mit seiner Bilderbibel auch dem
Religionsunterricht eine kostbare Gabe. Der Text fufit auf der Vulgata, zieht aber auch
den griechischen Urtext heran. Er umfafBt neben einer Evangelienharmonie auch die
Apostelgeschichte und Ausschnitte aus den Paulinischen Briefen und der Geheimen
Offenbarung. Form und Auswahl zeugen von der Vertrautheit des Verfassers mit der
biblischen Theologie und der Erfahrung langjihriger Tiitigkeit im Religionsunterricht.
Die Sprache ist feierlich und gut les- und vorlesbar. Ab und zu, so méchte man wiin-
schen, hiitte es bei den altgewohnten und in die Gebetsformen eingegangenen Wen-
dungen bleiben sollen: ,,Sei gegriiit, Begnadigte, der Herr ist mit dir* — ,, Sieh die
Sklavin des Herrn, mir geschehe nach deinem Wort“,

Die Bilder schmiicken das Buch als Initialen, Bildleisten oder Vollbilder und
lehnen sich als getreue Illustrationen an den Text an. Sie zeugen von Ehrfurcht
vor dem heiligen Worte und streben nach symbolhafter Wirkung. Sie halten sich
stark an die Art mittelalterlicher Buchmalerei; auch Anregungen aus byzantinischen
Mosaiken, asiatischen Miniaturen und aus der Malerei der Frithrenaissance sind ver-
arbeitet. Die Darstellungen sind unnaturalistisch, auch bei reicher Figiirlichkeit leicht
fiberschaubar und von dezenter, moderner Farbigkeit. Sie sind iiberindividuell, da ja
eine zu subjektive Formung (etwa nach Art des Gottwaldmissales) nicht der Gemein-
schaft dienen wiirde. Sie halten sich in gleicher Weise fern von leerem Akademismus
und von filmischer, comichook-artiger Wirkung (Tausendbilderbibel), die dem heiligen
Text villig widersprechen. Das echt Naive, das uns am Anschauen mittelalterlicher
INluminierung nie satt werden laBt, ist freilich heute fiuBerst selten und kann von einer
modernen Bibelillustration nicht so leicht erwartet werden.

Die Auswahl der Bebilderung ist sehr iiberlegt, die Verteilung geschmackvoll
und die drucktechnische Gestaltung vorziiglich. Die Jugend wird zu den Bildern einen
leichten Zugang finden. Das Werk hat soviele positive Aspekte, daBl eine gute Auf-
nahme zu erwarten ist.

Linz a.d.D. Josef Perndl

Homiletik

Der einzige Erléser. Von Michel Riquet S. J. (158.) Frankfurt am Main 1956,
Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Geb. DM 5.20.

Der Jesuit und Fastenprediger von Notre Dame in Paris baut sein Biichlein mit
strenger Logik auf und hilt zuniichst die allgemein-menschliche Erwartung einer
Erlésung und die Unzuléinglichkeit des technischen Fortschrittes fest, um dann an
Hand der Bibel den Nachweis zu fiihren, daB8 Christus der einzige Erloser der Welt
ist. Man merkt es dem Autor an, daB er Prediger ist, denn seine Gedanken sind von
Leidenschaft erfiillt. Freilich, ob er auch mehr fernstehende Kreise seiner Zuhérer
oder Leser zu iiberzeugen vermag, bleibe dahingestellt.

Linz a.d. D. Dr. Karl Bauer-Debois

Franz ven Sales, Predigten zum Feste Marii Heimsuchung. Ubersetzt von H.
Pauels. (Kleine Marianische Biicherei, Heft 5.) (48.) Paderborn 1957, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 1,90.



Literatur 83

Als Franz von Sales in einer dieser Predigten zweifelte, ob er nicht schon einmal
von einer Sache gesprochen habe, meinte er, er stehe gewill nicht vor so verwihnten
Menschen, die eine Sache nicht zweimal héren kénnten. Die gebotenen zwei Predigten
zum Fest Mariii Heimsuchung sind so fein, daB wir sie nicht nur zweimal, sondern
immer wieder mit innerer Freude lesen werden.

Linz a.d. D. Rudolf Gébl

Veritati et Caritati. Adolf Kardinal Bertram, Erzbischof von Breslau: Hirtens
worte, Predigten und Ansprachen. Herausgegeben von Weihbischof Joseph Ferche.
(302.) Kaldenkirchen, Steyler Verlagsbuchhandlung. Leinen DM 9.80.

Ein Buch, das uns auf den ersten Blick, der Zeit und dem Inhalte nach, fremd
vorkommen méchte, in Wirklichkeit aber zeitnahe wie nur etwas ist. Es ist nicht bloB
ein stellenweise wehmiitig stimmendes Erinnerungsbuch fiir Breslauer Diézesanen von
ehemals, sondern ein richtungweisendes Mahnbuch fiir das katholische Volk, das Seel-
sorgern, Lehrern, Eltern, Minnern und Frauen viele wertvolle Anregungen bringt.

Linz a.d. D. Heinrich Mayrhuber

Liturgik und Aszetik

Vom Geist der Liturgie. Von Romano Guardini. (144.) (Herder-Biicherei, Band 2.)
Freiburg 1957, Verlag Herder. Kart. DM 1.90.

Nachdem einige, weltanschaulich meist indifferente Verlage den lobenswerten und
gegliickten Versuch unternommen hatten, mittels einfacher, billiger Taschenausgaben
die belletristische und wissenschaftliche Weltliteratur jedermann zugiinglich zu machen,
hat sich nun auch Herder entschlossen, in der billigen ,,Herder-Biicherei” prominente
katholische Autoren einem méglichst weiten Leserkreis zuzufiihren. Bisher sind acht
Bindchen erschienen.

Band 2 ist eine unverinderte und ungekiirzte Neuauflage des 1918 erschienenen
ersten Biindchens der Sammlung ,,Ecclesia orans* der Abtei Maria Laach. Guardini hat
mit diesem Werk der damals noch ganz jungen ,Liturgischen Bewegung* unschitzbare
Pionierdienste geleistet. Seine Untersuchungen gelten wichtigsten Priliminarfragen:
Liturgisches Beten, liturgischer Stil, liturgische Symbolik, Liturgie als Spiel und Ernst,
Primat des Logos iiber das Ethos. Sehr viel ist zeitlos giiltig. Es ist sehr zu wiinschen,
daB die Priester, als die bestellten Liturgen, und aufgeschlossene Laien dieses Biichlein
studieren, um die ,,Liturgische Bewegung* vor Irrwegen, Sackgassen und Versanden
zu bewahren.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Augustine Baker, Die inneren Weisungen des Heiligen Geistes oder das geistliche
Leben der Gertrud More. Zusammengestellt, iibertragen und eingeleitet von Lilo Ebel.
(Reihe: Zeugen des Wortes.) (70.) Freiburg, Verlag Herder. Pappband DM 3.20.

Ein sehr eigenartiges Buch! Es enthiilt die Lebensgeschichte einer Urenkelin des
heiligen Thomas Morus, die Klosterfrau wurde, ohne eigentlich zu wissen wieso, die
sich unmittelbar nach der ProfeB tagelang ungliicklich fiihlte und nichtelang weinte
und sich erst beruhigte, als ein Beichtvater ihr neue Wege wies. Dieser war ein Kon-
vertit, ,.ein #uBerst sensibles, unruhiges Temperament®, der in Italien Benediktiner
geworden war, aber fast nie in einer Klostergemeinschaft lebte. In der Leitung der
Klosterfrauen ging er neue Wege, nicht ohne heftigen Widerspruch zu finden, und
pries vor allem an, auch jede Seele solle ihren eigenen Weg gehen und nur den Ein-
sprechungen Gottes folgen. Das Buch enthiilt manchen guten Gedanken; auch die
Hauptanweisung, man miisse den Einsprechungen Gottes folgen und diirfe niemand in
eine Schablone zwingen, ist gewill beherzigenswert, aber nicht neu. Aber solche all-
gemeine Anweisungen konnen fiir das geistliche Leben sehr gefiihrlich werden. Jeder
darin halbwegs Erfahrene weiB, wie leicht sich in bezug auf solche Eingebungen Gottes
Selbsttéiuschungen einstellen.

Um alle einseitigen und schiefen Behauptungen des Buches aufzuzeigen und zu
widerlegen, miiBte man ein eigenes Buch schreiben. Man kann wohl zweifeln, ob es
wirklich eine Bereicherung der aszetischen Literatur darstellt. Gewi kénnen im
geistlichen Leben Erfahrene daraus manche Anregung schépfen, aber ebenso sicher
kann es in der Hand von Anfingern und bei eigenwilligen Seelen Schaden anrichten.

Linz a. d.D. Adolf Buder S. J.



84 Literatur

Hier lacht der Aszet. Von Michael Horatczuk 8, J. (148.) Wien-Miinchen, Verlag
Herold. Leinen S 46.—, brosch. S 32.—.

Ein nach auBlen unscheinbares Biichlein, im leichten Plauderton geschrieben,
behandelt es in Wirklichkeit gar ernste Probleme, lenkt die Aufmerksamkeit auf wich-
tige, oft iibersehene oder vergessene Fragen und deckt schonungslos, wenn auch humor-
voll und originell, viele Selbsttduschungen auf. Man kann es wohl mit Hirschers
wSelbsttiiuschungen* vergleichen.

Der Autor wendet sich scharf gegen jede Art von iibertriebener, ungesunder
Frommigkeit, die oft so abstoBend wirkt. Im ersten Abschnitt lacht der Aszet, indem er
geschickt den Schlichen der Eigenliebe nachgeht. Im zweiten beklagt er gewisse Ubel-
stinde und Ubertreibungen in religiéser Hinsicht, den Pharisdismus vieler Christen
und ihren Mangel an Niichstenliebe. SchlieBlich behandelt er einige meist wenig be-
achtete Tugenden wie Takt, Beherrschung, Heiterkeit, Gelassenheit u. a. Es ist darin
wirkliches Leben eingefangen, wie es sich im Alltag abspielt; es spricht daraus reiche
Erfahrung, geschépft aus langjdhriger Fremd- und Selbstbeobachtung.

Das Buch hat jedem etwas zu geben, besonders auch dem Priester. Es gibt viele
praktische Hinweise fiir das eigene sittlich-religiose Leben und Streben, und seine
schalkhaften Bemerkungen machen oft tieferen Eindruck als der mit erhobenem
Finger eifernde Prediger. Man hat nicht den Eindruck, aufdringlich belehrt, ange-
predigt oder abgekanzelt zu werden, fiihlt sich aber doch nicht selten von den aus dem
Leben gegriffenen Beobachtungen getroffen, beschimt und zum Vorsatz gedriingt,
sich in Zukunft vor solchen Karikaturen zu hiiten. Der Prediger und Katechet kann
auller einem reichen stofflichen Gewinn auch noch sehen, wie man auch ernste Wahr-
heiten auf eine nicht an- oder abstoBende Weise schmackhaft machen kann. Der
Beichtvater wird darin manches Beispiel finden, wie die Eigenliehe den Menschen
hinter das Licht fiihrt, Man kann das Buch wegen seines humorvollen Tones auch
solchen empfehlen, die sonst fiir fromme Biicher nicht viel iibrig haben.

Linz a.d.D. Adolf Buder S. J.

Das Schweigen. Von Emmanuel Mistiaen S.J. Ein Exerzitienbuch. Autori-
sierte Ubersetzung aus dem Franzisischen von B. Glatter. (72.) Wien 1956, Verlag
H. Kapri & Co. Kart. S 20.—. ;

Das diinne Biindchen enthiilt eine besinnliche Belehrung iiber Sinn und Wert des
Schweigens. Der Verfasser weist dabei vor allem auf das Leben und Leiden des Herrn
hin. Der Untertitel, der leicht falsch verstanden werden kiénnte, deutet mit Recht an,
dafl das Schriftchen vor allem fiir die Tage stiller Einkehr gedacht ist.

Linz a. d. D. Igo Mayr S.J.

Das heilende Biien. Vom Sterben und Auferstehen des Christenmenschen. Be-
trachtungen fiir jeden Tag der Fastenzeit von Dr. P.Ildefons Betschart 0.S.B.
(176.) Luzern 1956, Rex-Verlag. Pappbd. sfr 8.90, DM 8,50,

Die Warnung im Vorwort an alle Oberflichlichen und Selbstgerechten ist ange-
bracht, denn das Buch fordert ernste Besinnung und Bereitschaft zur Besserung.
Wer in dieser Einstellung an seiner Hand die heilige Zeit durchlebt, der wird gewil
etwas von der heilenden und bessernden Kraft echter Bulle verspiiren. Die Kapitel
sind nicht nur wegen ihrer Kiirze leicht zu lesen, sie iiberraschen auch durch ihren
Reichtum an ansprechenden Bildern und Gedanken. Wenn es ohne die vielen Fremd-
wirter abgegangen wiire (die schlimmsten stehen wohl auf S. 128), miiite seine Lesung
noch ansprechender sein,

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Wie Gott es fiigt. Von Fénelon-Matthias Claudius. Auswahl und Anordnung
vi?ns\g:r’ﬂli Reich. (116.) Olten und Freiburg im Breisgan 1956, Walter-Verlag. Kart.
sfr 5.85.

Hért man den Namen Fénelon, denkt man an den Prinzenerzieher (Telemach),
der spiiter mit seinen quietistischen Anschauungen Schwierigkeiten hatte, Aber sein
wAbandon®, die villige Hingabe an Gott, von der im vorliegenden Biichlein sooft die
Rede ist, darf mit vélliger Passivitiit nicht verwechselt werden. Hesychast war Fénelon
nie. Im Gegenteil, die Geschichte zeigt ihn uns als aufrechten Mann, den die héfischen
Sitten zu Versailles nicht zum Konigsknecht machten, der lieber nach Cambrai in die



Literatur 85

Verbannung ging, wo er die im Spanischen Erbfolgekrieg schwer gepriifte Didzese
mit Geschick leitete und seine Verurteilung durch das romische Lehramt ohne Bitter-
keit auf sich nahm.

Matthias Claudius, der das unsichere Leben eines freien Schriftstellers der ge-
sicherten, aber unfreien Beamtenlaufbahn vorzog, im Vertrauen auf Gottes giitige
Hilfe bei der Erhaltung seiner groBen Familie, ist der richtige Ubersetzer der reli-
giosen Gedanken Fénelons.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Yerschiedenes

Mensch-Natur oder: Auf der Suche nach dem rechten MaB. Ein Grundri. Von
Felix von Hornstein. (119.) Ravensburg 1957, Otto-Maier-Verlag. Kart.

Es ist nicht leicht, den Charakter des vorliegenden Biichleins zu bezeichnen.
Am ehesten méchten wir sagen: Meditationen iiber die Natur, den Menschen und die
Ubernatur, ihre Beziehungen zueinander und ihre Einheit im Menschen. Scharfsinnige
Begriffskonstruktionen — der Verfasser diirfte freilich gerade an diesem Wort nicht
viel Freude haben — wechseln mit treffsicheren phiinomenologischen Beobachtungen
und aphorismenhaften Aussagen zu Dingen und Geschehnissen. Der Grundton ist
Bekenntnis zur Natur, zum Geist und zur Offenbarung und ,,der Mut zum Leben im
rechten MaB geordneter Formen, kein heroischer, sondern ein gelassener Mut zur
Aktivitiat* (117).

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Kardinal von Galen. Ein Gottesmann seiner Zeit. Von Heinrich Portmann.
Vierte Auflage mit einem Anhang: Die drei weltberithmten Predigten. (360.) 17 S. Ab-
bildungen. Miinster/Westf. 1957, Verlag Aschendorff. Kart. DM 9.80, geb. DM 11.50.

Die meisten aus uns haben Gelegenheit gehabt, den heroischen Kampf des Bi-
schofs von Galen gegen den Nationalsozialismus zu bewundern. Der Verfasser, der
fast ein Jahrzehnt Kaplan und Sekretiir des Kardinals war, ist der geeignetste Mann,
dieses Leben zu schildern. Von der Kindheit im griflichen Schlosse zu Dinklage
(Westf.) bis zum Tode im Jahre 1946 zieht in ergreifenden und packenden Kapiteln
das Leben des groBen Kardinals an uns voriiber. Seine adelige Abkunft gab ihm Ge-
radheit, Festigkeit und Unbeugsamkeit in das Leben mit. In seiner Kompromifllosig-
keit erinnert er in etwa an unseren Rudigier. Von Galen hat von der Pike auf gedient:
er war Kaplan, Pfarrer, Bischof und Kardinal. Er war ein echter Priester und Bischof,
der die priesterliche Wiirde stets hoher erachtete als seine adelige Abkunft. Seine Un-
erschrockenheit und sein Mut, wie sie sich besonders in den drei weltberithmten Pre-
digten des Jahres 1941 erwiesen, machten ihn zu einer der grifiten Gestalten des
deutschen Episkopates, die nur alle Jahrhunderte einmal wiederkehren. Der Kardinal
war aber auch ein Asket, der bestiindig an seiner seelischen Vervollkommnung arbeitete.
Stolz kannte er nicht. Fiir alle, besonders die kleinen und ungliicklichen Menschen,
hatte er ein Herz. Dabei war der Kardinal ein durchauns deutscher Mann, der auch die
fremde Militirregierung auf die Pflichten der Gerechtigkeit und des Erbarmens gegen-
iiber dem armen deutschen Volke energisch aufmerksam machte. Das Buch geht
auch auf Details ein, so daB die Gestalt des groBen Bischofs plastisch hervortritt.
Fiirwahr, ein Heldenbischof! Moge der SeligsprechungsprozeB, der bereits eingeleitetist,
ihn bald auf die Altiire erheben! Man kann das Buch nicht ohne Bewunderung und
Riihrung lesen. Es sei daher allen Priestern und katholischen Laien auf das beste em-
pfohlen. Mittlerweileist das Buch bereitsin 5.und 6. Auflage erschienen. Indie Neuauflage
wurden einige weitere dokumentarische Zeugnisse, wie der Brief an die Reichskanzlei
und der Briefwechsel mit Goring, sowie sechs weitere Abbildungen, ferner zwei Mikro-
kopien aus dem Geheimarchiv des Reichspropagandaministeriums aufgenommen.

Schwanenstadt (00.) Dr. Franz Neuner

Folge mir nach! Geschichten iiber die Berufung zum Priester. Gesammelt und
herausgegeben von Anton Loetscher. (156.) Luzern 1956, Verlag Riber & Cie.
Leinen sfr 7.90, DM 7.60; kart. sfr 6.25, DM 6.—.



86 : Literatur

Pater Loetscher legt uns in diesem Biichlein Originalbeitriige und Ausschnitte
von Werken aus aller Welt in Vergangenheit und Gegenwart vor, die uns Einblick in
das Lebensschicksal vieler junger Menschen geben, die Priester wurden. Wir treffen
darin Vorbilder der Tugend, aber auch echte Lausbuben und schwierige Charaktere.
Bei dem einen &ffnet sich die junge Seele dem Ruf Gottes wie von selbst, bei dem
anderen sorgen sich Eltern und Erzieher, was aus dem jungen Mann noch werden soll,
bis plétzlich die grole Stunde schligt.

Dieses abwechslungsreiche, mit Ernst und Humor gesiittigte Volksbuch will
Liebe und Verstiindnis fiir den Priesterberuf wecken und erfiillt damit eine groBe
und aktuelle Aufgabe. Viele Beitriige werden besonders Studenten und Jungminner
in den Schwierigkeiten ihrer Berufswahl ansprechen, mehrere Geschichten aber kénnten
bereits in Bubenherzen, vielleicht schon bei der Erstkommunion, den Funken der
Berufung entziinden. Auch von Helfern auf dem Wege zum Priestertum wird erziihlt.
Somit kionnen wir dieses Buch allen empfehlen, besonders den Eltern und Erziehern
zur entsprechenden Auswahl und Verwendung der einzelnen Geschichten.

Linz a. d. D. J. Silberhuber

An den zwei Ufern. Von Stephan Berghoff, (208.) Regensburg 1956, Friedrich
Pustet. Kart. DM 6,—, Leinen DM 8.—.

Der durch das Buch ,,Blinkfeuer” bekannte Verfasser sammelte 92 Kurzgeschichten
aus jiingster Vergangenheit zu einem Lesebuch fiir Schule und Familie, in dem er
zu den vordringlichsten Fragen der Glaubens- und Sittenlehre das ,Leben selbst
predigen lif3t“. Die Berichte und Ereignisse, die diesen Kurzgeschichten zugrunde
liegen, sind im erlesenen und knappen Stil gestaltet und bisweilen voll dramatischer
Spannung, so daBl sie ihre Wirkung auf die erlebnishungrige Jugend sicher nicht
verfehlen,

Dem Autor ist es aber mit diesem Lesebuch nicht nur darum zu tun, eine Wahr-
heit lebendig zu illustrieren, sondern er beleuchtet sie vom ,,anderen Ufer* her mit
dem Blitzlicht der Ewigkeit, indem er mit ein paar kriiftigen Strichen die Ewigkeits-
werte in dieser ,,Predigt des Lebens* herausstellt und iiberzeugend den Willen zum
Gutsein anregt. Darin ist auch die religiGs-erzieherische Note des packenden Buches
begriindet, so dal Eltern und Katecheten mit Freuden danach greifen werden. Dabei
kommt dem Beniitzer bei der Auswahl der gesuchten Lektiire das Sachverzeichnis
sehr zustatten. Dem Verfasser gebiihrt Dank dafiir, daB er die katechetische Klassen-
lektiire mit diesem Werk bereichert hat.

Linz a. d. D. Josef Fattinger

in Wiirnsdorf, Post Poggstall, Ditzese St. Pélten. Eigenes Pfarrhaus mit
Gemiisegarten und Obstbdumen steht zur Verfiigung sowie einige Meter
Brennholz. An Sonn- u. Feiertagen ist Gottesdienst mit Predigt zu halten.
Zuschriften an das Bischéfliche Ordinariat in St. Pélten, NO., oder an das
Pfarramt Laimbach am Ostrong, NO., erbeten.

Alois Dobretsberger R RZYY,

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol
Didzesanlehranstalt in Linz, — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und
Druck: OO. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.



87

Gdyreibmaldjinen Mayer

Fachgeschiift fiir den gesamten Biirobedarf

Reichhaltiges Lager in Schreib-, Rechen-, Biiremaschinen
Vervielfiltigungsapparate | Eigene Spesialreparatur-
Werkstitte | Simtliche Biiroartikel | Grofle Auswahl in
Fiillhaltern | Reparaturen in eigener Werkstitte

Linz/Donau, BischofstraBe 11, Tel 256535

DAS FACHGESCHAFT FUR OPTIK UND FOTO

EIER

LINZ'

HAUPTSTRASSE 32

(an der Biegung)

LANDSTRASSE 10

(am Taubenmarkt)

Berufsschuhe

SCHUHHAUS StraBenschuhe
{) Sportschuhe
‘/m Hausschuhe
Motorradstietel

LINZ.HAUPTPL12 Gummistiefel

REICHE AUSWAHL

“"dmg‘% Hiechensitatageet

‘ sowie alle Gibrigen Schilder in Porzellan, Email,

Aluminium usw.

Porzellan-Grabplatten, mit und ohne Foto-
grafie, fir Grabkreuze und Grabsteine.

‘ l“ﬁ‘ JOSEF ENGLER, inuaBER EDUARD SCHILLE

INM. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22
WNE - MAVETRLATE 88




88

l

IM ZEICHEN DES JOHANNESADLERS SIND SOEBEN ERSCHIENEN

2

RUSSISCHE MYSTIK

Eine Anthologie

Ubertragungen von Reinhold v. Walter. Begleitworte von Julius Tyciak
256 Seiten, Leinenband 16,80 DM

»Das Buch ist nicht wissenschaftliche Untersuchung, sondern — was
dem westlichen Menschen und unserer Zeit mehr frommt — Darbie-
tung einer gliicklichen Auswahl Gstlicher Texte iiber beschauliches Beten
ohne Unterlafl, iiber dessen Lebendigkeit bis in unsere Tage und
iiber die Ergriffenheit eines Mannes wie Gogol vor der bild-
haften Sprache der gottlichen Liturgie. Ein solcher Einblick in die
russische Seele tut uns heute doppelt not: viele vergessen iiber der
satanischen Wirklichkeit des materialistischen Atheismus das andere,
das heilige Ruflland. Ferner soll das Buch unserer Alltagshast Heil-
mittel werden, wenn wir es nicht nur lesen, sondern daraus lernen, in
uns artgemifler Weise den heiligen Namen Jesu zum Grundton unseres
Alltagslebens zu machen und zu erkennen, daf die heilige Messe, ohne
Unterschied des Ritus, alle Reichtiimer umschlieft, die den Dichter
Gogol so tief ergriffen.”

Katalog RELIGION UND THEOLOGIE, Folge 6

IRENE BEHN
SPANISCHE MYSTIK

Darstellung und Deutung
790 Seiten, Leinenband 37,50 DM

»Vollkommenes Einfiihlungsvermogen und kongeniale dichterische Ge-
staltungskraft lassen Irene Behn dieses energiegeladene, farbenprichtige
Bild der spanischen Mystik des 16. Jahrhunderts entwerfen. Die spani-
schen Quellen selbt benutzend, erschliefit sie uns jene Zeit intensivsten,
hochgespannten christlichen Lebens neu. So wird das Dreigestirn Igna-
tius, Teresa und Johannes vom Kreuz lebendig. Daneben steht eine
Reihe meisterlich straffer und eindrucksvoller Skizzen anderer Mysti-
ker, wie Ramon Lull, Pedro de Alcantara u. a. — Fern aller psycho-
logischen oder gar psychopathologischen Deutungen héren wir das vom
Erleben des Absoluten her kommende »Ich weifl« des Mystikers. Es
gibt Zeugnis von der Immanenz des transzendenten Gottes, von jenem
Ubergang von Glauben zu Wissen, der schon auf Erden seinen Anfang
nimmt.“ :
Katalog RELIGION UND THEOLOGIE, Folge 6

Durch Ihre Buchhandlung zu beziebhen!

PATMOS-VERLAG DUSSELDORF



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

106. JAHRGANG 1958 2. HEFT

Die Problematik des Laienapostolates
nach dem zweiten Weltkongrel in Rom *)
Von Domkapitular Dr. Ferdinand Klostermann, Linz a. d. D.

Nicht weniger als fiinf internationale Konferenzen sollten den
zweiten Weltkongref3 fiir das Laienapostolat vorbereiten, der vom
5. bis 13. Oktober 1957 im Palazzo Pio unweit des Petersplatzes iiber
2000 Vertreter aus 84 Nationen vereinte. Unter diesen vorberei-
tenden Tagungen war wohl die bedeutendste die theologische
Expertentagung im Herbst 1956 in Rom, an der namhafte Theo-
logen mitwirkten und die ihren Niederschlag in einer Schrift des
Dogmatikers der Gregoriana, P. Sebastian Tromp S. J., ,,De lai-
corum apostolatus fundamento, indole, formis“?), fand. Dies zeigt,
daB man doch von vornherein auch grundlegende Probleme des
Laienapostolates beriihren wollte und nicht nur, wie das KongreB-
thema vermuten lassen konnte, die aktuelle Verantwortung und
Ausbildung des Laienapostels in dieser Zeit. Mitunter hatte man
geradezu den Eindruck, gewisse Themen des ersten Kongresses
des Laienapostolates vor sechs Jahren (1951) sollten mit Absicht
noch einmal behandelt werden.

Bei einem 'so mondialen KongreB ist eine gewisse Schwer-
filligkeit und Uniibersichtlichkeit unvermeidlich. Eine echte Dis-
kussion im Plenum ist schon aus rein technischen Griinden kaum
durchfiihrbar, weshalb die weiterfilhrenden Gespriche eigentlich
nebenher gefiihrt werden, und die Ergebnisse der diesmal zweifellos
im allgemeinen gut gelungenen, weil nach Sprachgruppen ge-
trennten Arbeitskreise sind noch lange nicht zuginglich, soweit
man nicht selbst an einem teilnehmen konnte. Daher ist es nicht
leicht, sofort alle entscheidenden Probleme oder gar die entschei-
denden Ergebnisse und voraussichtlichen Auswirkungen eines der-
artigen Kongresses zusammenzufassen. Dies mag — abgesehen
von offenkundigen Ubersetzungsfehlern oder gar bewufit tenden-
ziosen Darstellungen, etwa der Papstrede — auch die Ursache
davon gewesen sein, dal schon wihrend des Kongresses, zu einer
Zeit, da nicht einmal alle Teilnehmer die entsprechenden Texte
zur Hand hatten, die merkwiirdigsten Alarmmeldungen und -ge-

*) Von dem Artikel erscheint auch cin Sonderdruck, der um ein Kapitel ,,Versuch
einer Ortung des Laienapostolates und der laienapostolischen Vereinigungen* und vier
Schemata erweitert ist.

1) Roma 1957, Comitato permanente dei Congressi Internazionali per I’Aposto-
lato dei laici.



90 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

riichte in Umlauf kamen, Akzente verschoben wurden, gewisse
Dinge einseitig herausgestellt und iiber andere geschwiegen wurde?).
Hier soll nun eine gewisse Ubersicht iiber die Problematik des
Laienapostolates versucht werden, wie sie sich auf dem Kongre3
zeigte?®).

I. Feststehende Thesen

Der Kongrel3 brachte zunichst die Bestitigung gewisser lingst
festliegender, wenn auch noch nicht iiberall zur Kenntnis genom-
mener Thesen. Ja, auch einige strittige Fragen fanden eine gewisse
Klirung.

1. Jeder Christ hat ,Pflichten und Aufgaben nicht nur gegen
sich selbst, sondern auch gegeniiber der Kirche, der biirgerlichen
Gesellschaft und der ganzen Menschheit“; denn ,,alle Glieder der
Kirche sind zur Mitarieit am Aufbau und an der Vollendung des
Mystischen Leibes Christi berufen®.

2. Man kann darum in der Kirche nicht unterscheiden zwischen
einem ,rein aktiven® und einem ,rein passiven* Element und
etwa unter jenem die kirchlichen Autorititen, unter diesem die
Laien begreifen. Die Laien sind aktive Elemente, schon weil sie
»ireie Personen sind“, weil sie ,,Rechte in der Kirche haben, die
der Priester seinerseits anerkennen muf3*. Sie sollen in den Grenzen
ihrer Stellung oder wie ,,das Gemeinwohl der Kirche sie zieht?),
frei handeln und ihre Verantwortung wahrnehmen konnen®.
Wenn das grundsitzliche Verhiiltnis ,,zwischen lehrender und
hiorender Kirche, zwischen Priestern und Laien® klar ist, hilt der
Papst , kleinliche Dispute® iiber die Titigkeitsbereiche der Priester
uns Laien fiir iiberflissig. Diese Bereiche werden gewahrt werden,
wenn ,alle hinreichend Glaubensgeist, Selbstlosigkeit, Achtung
und gegenseitiges Vertrauen aufbringen®; und ,,die Ehrfurcht vor
der Priesterwiirde war allzeit einer der kennzeichnendsten Ziige
der christlichen Gemeinschaft®.

3. ,,Von den Anfingen der Kirche an hatten die Laien Anteil
an der Titigkeit, die der Priester im Dienste der Kirche entfaltet*;
»heute miissen sie diese Mitarbeit mehr denn je leisten.“ Beweg-
grund dafiir ist aber nicht nur der augenblickliche Priestermangel,
sondern ,die Bezichungen zwischen Kirche und Welt erfordern
das Eingreifen der Laienapostel“. Die Laien leisten somit dem
Priester eine ,vertretende und erginzende Hilfe“s): vertretend,

%) Vgl. KathpreB v. 8. 10. 1957 und 18, 10. 1957.

%) Wenn nichts anderes vermerkt ist, beziehen sich die wortlichen Zitate auf die
Papstansprache an den zweiten WeltkongreB fiir Laienapostolat am 5. 10, 1957.
Ein einem Zitat in Klammern beigefiigter Autor bedeutet, daB das Zitat dessen Kon-
grefirede entnommen ist.

1) Also sind hier Wandlungen méglich, da das Gemeinwohl der Kirche zu ver-
schiedenen Zeiten und unter verschiedenen Umstinden Verschiedenes erfordern kann.

®) nl'aide subsidiaire et complémentaire.“ An anderer Stelle heiBit es statt ,,sub-
sidiaire®: ,,il supplée au manque de prétres®.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 91

sofern sie den Priester in der auch ihm oder ihm zunichst zu-
kommenden Titigkeit unterstiitzen, und erginzend, sofern sie tun,
was ,,im wesentlichen gerade das Werk der Laien ist“, was ,sie
sogar noch besser als der Priester erfiillen konnen®, also sowohl
,die Consecratio mundi®, die direkte und indirekte ,,Durchdrin-
gung des familiiren, sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Lebens mit christlichem Geist® als auch beispielsweise ,,die Bildung
katholischer Arbeiterzellen, die mitten unter den Arbeitern in
jeder Werkstitte und Fabrik wie in jeder Arbeitswelt geschaffen
werden miissen, um alle, die von der Kirche getrennt sind, wieder
zu ihr zuriickzufithren®. Hier ist der Laie sozusagen in seinem
Metier, das dem Priester entweder iiberhaupt unzuginglich ist
oder in dem er jedenfalls nicht daheim ist.

4., Fiir beide Bereiche, den kirchlichen und weltlichen Raum,
wurde am Kongrel3 immer wieder die Bedeutung des Lehraposto-
lates durch Laien und ihres Beitrages dazu unterstrichen. Nicht
nur in der katechetischen Lehrverkiindigang kann der Laie mit-
arbeiten; selbst wissenschaftliche Theologie kann er betreiben;
wenn er allerdings Schriften dariiber veréffentlichen will, ,,braucht
auch er die ausdriickliche Approbation deskirchlichen Lehramtes®®).
Sein normaler Beitrag wird freilich von seinem Laienfach her
kommen. Von daher wird er ,,zum Leben der Kirche die natiir-
lichen Tatsachen beisteuern, mit denen der Laie am besten ver-
traut ist“ (Emanuel Larrain). Wie kein Techniker und kein Phi-
losoph, so ist auch kein Fachtheologe heute imstande, alle Spezial-
disziplinen, noch weniger alle Hilfs- und Grenzwissenschaften
seines Faches zu iiberblicken oder gar zu erforschen. Pius XII.
verwies in seiner Kongrefirede auf eine solche Initiative der
deutschen Gaorresgesellschaft, in der ,eine Gruppe von Theologen
und Naturwissenschaftlern in regelmiBigen Begegnungen Fragen
des gemeinsamen Interesses besprechen in den Bereichen, wo die
theologische Forschung an jene der profanem Wissenschaften
grenzt”. So kann etwa die Moraltheologie der Mitarbeit der So-
ziologen, Nationalokonomen, Juristen, Soziographen, Psychologen,
ja selbst der Mediziner einfach nicht mehr entraten. ,,Auf dieser
immensen Ebene stellen sich beklemmende Gewissensfragen, die
nicht unbeantwortet bleiben diirfen. In dieser Forschung bekennen
die Berufstheologen ihre Unzulinglichkeit und bitten die Laien
nicht nur, ihnen die nétigen Unterlagen zu liefern, sondern ihnen
auch bei der Ausarbeitung und Formulierung von Lésungen be-
hilflich zu sein. Vor allem in diesem Bereich ist eine klerikale

%) In diesem Zusammenhang stellt PTUS XII. mit Berufung auf seine Ansprache
»Si diligis* vem 31. 5. 1954 fest: ,,Der Ausdruck Laientheologe ist bar zllen Sinnes®,
Vgl. Zechmeister August, Die Freiheit des Wortes in der Kirche. Zur Idee und Ge-
stalt einer Laientheologie. Wien 1951, als Manuskript vervielfiiltizt. Ders. unter
gleichem Titel: Zustimmung und Kritik. Wien 1952, als Manuskript vervielfiltigt.
Ders., Fragmente einer Theologie der Ehe. Wien 1955, als Manuskript vervielfiiltigt.

i



92 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

Selbstzufriedenheit und die von ihr verursachte Isolierung unheil-
voll. Dem Laienakademiker ist es hier nicht nur gestattet zu
sprechen, sondern er ist dazu streng verpflichtet” (Gérard Philips).

Denselben Beitrag erwartet neben der wissenschaftlichen Theo-
logie auch die unmittelbare Seelsorgspraxis, das kirchliche Aposto-
lat und darum iiberhaupt das kirchliche Lehr- und Hirtenamt.
Von der obersten hierarchischen Spitze bis zum letzten Kaplan
bedarf der Priester in der Kompliziertheit und Subtilitit vieler
Seelsorgsprobleme, bei der totalen Verfilzung und Uniiberschau-
barkeit des modernen Lebens, in dem das Wort Gottes immer
wieder Fleisch annehmen und jedenfalls Fufl fassen muB, einfach
der Beratung der Spezialisten, ihrer Fachgutachten, der Mitarbeit
von Fachleuten, denen neben den christlichen Grundsitzen auch
das entsprechende Spezialwissen verfiigbar ist. In seiner Kongref3-
rede forderte beispielsweise der Papst diese Mitarbeit katholischer
Fachleute in der Programmausarbeitung fiir Rundfunk und Fern-
sehen und in der Filmproduktion.

5. Die Treuhinder der kirchlichen Lehr- und Leitungsgewalt
sind einzig Papst und Bischofe. ,,Priester oder Laien arbeiten mit
diesen in dem Mafle zusammen, als sie ihnen anvertrauen, treu
zu lehren und die Gliubigen zu leiten. ,Der Auftrag hiezu kann,
je nach dem Fall, fiir beide der gleiche sein“, unbeschadet der
»Tatsache, dafl der eine Priester, der andere Laie ist und da8
infolgedessen das Apostolat des einen das eines Priesters, das des
andern das eines Laien ist.“ In mancher Hinsicht kann sich also
der Aufgabenbereich der einfachen Priester und der Laien in der
Kirche decken. ,,Wert und Wirksamkeit dieses Apostolates hingen
ab von der (natiirlichen, d.V.) Fihigkeit umi) iibernatiirlichen
Gnade” des Betreffenden.

6. Aber selbst wenn ein Laie solch ein Apostolat hauptamtlich,
ja selbst mit der missio canonica und im ausdriicklichen Auftra
der Hierarchie ausiibt, bewahrt es seinen laikalen Charakter uns
macht seinen Triger keinesfalls zum Kleriker?).

7. Es gibt vollig legitim verschiedene Formen des Laienapo-
stolates: Zunichst ein ,,Apostolat im weiteren oder uneigentlichen
Sinn“ — hieher rechnet der Papst auch ,,das Apostolat des Ge-
betes und des personlichen Beispiels“, wie es etwa in den verschie-
denen Laienberufen zur Auswirkung kommen muf}, in denen sich
ja auch ein betrichtlicher Teil der christlichen Durchdringung
aller profanen Lebensbereiche und Sachgebiete vollzieht, alles in
allem ,.eine Titigkeit, die dem besten Laienapostolat gleichkommt*.
Dann gibt es ,,das Laienapostolat im strengen Sinn . . .* ,,Es besteht
in der Ubernahme einer Verpflichtung durch die Laien fiir Auf-

aben, die aus der von Christus seiner Kirche anvertrauten Sen-
ung erwachsen.”“ ,,Es ist hiochst wiinschenswert, daf} sich der

) Vgl. Der GroBle Entschlull 9, 245/250, 282/285, 318/324; 10, 217/221.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 93

einfache Gliubige vornimmt und entschlieBt“, so ,,auf eine orga-
nisiertere Weise mit den kirchlichen Autorititen zusammenzu-
arbeiten, sie wirksamer in ihren apostolischen Arbeiten zu unter-
stiitzen. Er stellt sich dann noch enger unter die Abhingigkeit von
der Hierarchie, die vor Gott allein fiir die Leitung der Kirche
verantwortlich ist.* Aber ,nicht alle Christen sind zum Laien-
apostolat im engeren Sinn berufen . . . Der Bischof muf} sich
Mitarbeiter aus jenen nehmen, die er als geneigt und geeignet
vorfindet. Denn die Geneigtheit allein reicht nicht aus®, wobei der
Papst ausdriicklich auf den Takt und die nétige Schulung hin-
weist. Damit ist ein gewisser Auslesecharakter gegeben, der na-
tiirlich in besonderem Mafle bei den Fiihrenden und bei den Kern-
gruppen da sein mub.

8. Somit unterscheiden sich die verschiedenen Formen des
Laienapostolates sowohl nach dem Verpflichtungscharakter —
abgesehen von besonderen Titeln ist er, streng genommen, nur beim
obigen Laienapostolat im weiteren Sinn gegeben — als auch nach
ihrer Abhingigkeit von der Hierarchie. Der unterste und ,auf
jeden Fall“ zu haltende Grad ist hier, ,sich in den Grenzen der
Rechtgliubigkeit zu halten und sich nicht den rechtmiBigen
Vorschriften der zustiindigen kirchlichen Autorititen zu wider-
setzen®; der hichste Grad ist in der Katholischen Aktion und in
den ihr gleichgestellten Organisationen und Institutionen gegeben.

9. Zum Apostolat im strengen Sinn zidhlt der Papst vor allem
»die Katholische Aktion, die stets den Charakter eines offiziellen
Apostolates der Laien trigt“, aber ,,neben ihr“ auch Formen eines
»ireien Laienapostolates®, in dem sich ,,Einzelpersonen oder Grup-
pen der Hierarchie zur Verfiigung stellen und sich durch sie auf
bestimmte Dauer oder unbestimmte Zeit gewisse Aufgaben anver-
trauen lassen, fiir die sie einen Auftrag empfangen. Man kann sich
gewil} dann fragen, ob sie dann nicht auch Glieder der Katho-
lischen Aktion werden. Der entscheidende Punkt dabei ist, daB
die hierarchische Kirche, die Bischéfe und Priester, sich Laien-
mitarbeiter wihlen kénnen, wenn sie fihige Personen finden, die
dazu bereit sind®.

10. Aus dem offiziellen Charakter der Katholischen Aktion
und der Mitgliedschaft in ihr allein kann noch nicht ein persén-
liches Mandat, etwa ein Lehrauftrag, abgeleitet werden; ein solcher
wird nur jeweils einzelnen Gliedern ,nach Wollen und Wahl der
Hierarchie gegeben“8). Zufolge ihres offiziellen Status ,.kann die
Katholische Aktion auch kein Monopol des Laienapostolates bean-
spruchen®?),

8) So wird man wohl die Stelle verstehen miissen.

9) ,,Ne pas non plus” heifit ,,auch nicht* und nicht, wie iibersetzt wurde, ,,nicht
mehr*, als ob die Katholische Aktion jetzt wohl ein Monopol innegehabt hiitte, das
ihr der Papst jetzt nimmt. Vgl. auch die Rede Pius XII. an den ersten Laienapostolats-
kongrefl am 14. 10. 1951.



94 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

11. Der Papst wiinscht und begriilt ausdriicklich ,,Férderung
der Kollaboration und Koordination der verschiedenen Formen des
Laienpostolates“. Die konkreten Wege zur Realisierung dieser
Zusammenarbeit und Zusammenordnung werden freilich nach
Zeiten und Umstinden verschieden sein. Auf eine dem Papst vor-

eschlagene Moglichkeit zur Erreichung dieses Zieles, die er zum
gtu(ﬁum weitergibt, werden wir noch zuriickkommen.

12. Entscheidend fiir das Laienapostolat ist die innere Formung
des Laienapostels, die ,passend von den Laienapostolatswerken
selbst in die Hand genommen wird” und zu der der Papst ,,Hilfe
beim Weltklerus und den apostolischen Ordensgemeinschaften®
einschlieflich der Sikularinstitute erwartet. Hier geht es um die
Heranbildung von Menschen, die ganz und gar aus Gott und in
Gott leben und sich dauernd um eine Vertiefung ihres religisen
Lebens bemiihen; hier geht es um asketische Bildung, um Aus-
weitung und Vertiefung des Glaubenswissens, um soziale Bildung,
um technisch-methodische Schulung, um Heranbildung von Spe-
zialisten, etwa auf dem Gebiete des Presse-, Rundfunk- oder
Filmapostolates, iiberhaupt um das Studium der modernen Welt
und ihrer Néte, die Aneignung einer internationalen, groBriiu-
migen Schau und iiberhaupt um eine neue, unserer Zeit angepaBte
Laienspiritualitdt!?).

AuBler dieser spezifischen Bildung fiir das Laienapostolat muf3
freilich heute, vor allem in den offiziellen laienapostolischen Or-
(glanisationen, noch eine andere Bildungsaufgabe geleistet werden,

ie eigentlich eine Voraussetzung des Laienapostolates ist und zu
der eigentlich alle Christen verpflichtet sind, sich nimlich glaubens-
milig, ihrem Stand und ihrem Bildungsniveau entsprechend,
weiterzubilden, sich eine christliche Meinung zu den Problemen

10) Vgl. das SchluBdokument des Kongresses. Hier mufl aber auch vor allem auf
die vorziigliche Kongrefirede des chilenischen Bischofs Emanuel Larrain verwiesen
werden, der zunichst von den Tatsachen ausging, die dem geistlichen Leben des mo-
dernen Laien zugrunde liegen: ,,Die Uberzeugung, zur Kirche zu gehéren, in der er
nicht nur einen juristischen Verband sieht, sondern einen lebendigen Leib — also das
rechte KirchenbewuBtsein; die Uberzeugung, zu einer dynamischen Gemeinschaft zu
gehoren, die wiichst, zu einem Volk, das nicht stehenbleibt, sondern immer voran-
schreitet — also apostolische Gesinnung, Wissen, daB das apostolische Werk noch
nicht vollendet ist, sondern auch von uns mitvollendet werden muB in einer von
tiefgehenden Strukturwandlungen erschiitterten Welt; endlich die Uberzeugung, zur
heutigen Welt zu gehiren, in der wir wohnen und an deren Taten und Problemen wir
aktiv beteiligt sind — also der Sinn fiir die Zeit.* Darans leitet Larrain dann die Haupt-
kennzeichen der Spiritualitiit des christlichen Laien von heute ab: aus Liturgie und
Schrift, aus Gebet und Mahl und der lebendigen Verbindung mit dem Worte Gottes
genihrter Gemeinschaftssinn; Missionsgeist, ,,der es als seine Aufgabe sicht, die Welt
zu CHRISTUS zu fiihren, der die zweifache apostolische Sendung des Laien begreift:
die natiirlichen Tatsachen zum Leben der Kirche beizutragen, mit denen der Laie
am besten vertraut ist, und das Licht des Evangeliums in die Strukturen der modernen
Welt hineinzntragen®; eine Heiligkeit, die aus der Erfiilllung der Standespflicht flieBt,
und eine Welthaltung, die dieser Welt nicht als Fremder noch als Feind, sondern als
Samariter, als Erléser begegnet,



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 95

ihres Lebens, ihres Berufes, ihrer Familie zu bilden, Aufgaben,
die frither weithin in Christenlehren und dhnlichen Einrichtungen
geleistet wurden und heute eben zum Teil von laienapostolischen
Organisationen, etwa der Frauen- und Minnerbewegung und der
Katholischen Jugend, auch noch viel zuwenig, iibernommen
werden und iibernommen werden miissen. Es fra§t sich, ob sich
nicht daher auch ein gewisser Verpflichtungstitel zur Mitarbeit
an solchen Organisationen fiir viele Christen ableitet, die eben
sonst zu dieser auch fiir ihre christliche Existenz und fiir die
christliche Bewiltigung ihres familidren, beruflichen und &ffent-
lichen Lebens dringend nétigen Bildung nicht kommen.

II. Offene Fragen

Damit sind wir schon bei den offenen Fragen. Der Kongref,
ja bemerkenswerterweise der Papst selbst warf auch einige nicht
unbedeutende offene Fragen auf, die sogar zum Teil ausdriicklich
offen gelassen wurden; ja der Papst stellte ein ganz konkretes
Problem dem KongreB selbst zur Uberlegung und Beratung —
ein sehr beachtenswertes Ernstnehmen eines Laienforums seitens
der obersten kirchlichen Autoritdt. Doch das schien so ungewohn-
lich, daB nicht nur der Kongrel mit der vom Papst zum Studium
weitergegebenen Anregung (suggestion) nichts anzufangen wubte
und véllig ratlos war, sondern daf sich andere beeilten, die dem
Papst gemachte Anregung in einen Befehl des Papstes selbst um-
zudeuten.

1. Als offene Frage bezeichnet der Papst selbst ausdriicklich
»die Einfithrung eines nicht auf das Priestertum hingerichteten
Diakonatsstandes®. ,,Der Gedanke ist, heute wenigstens, noch nicht
reif“ nach der Meinung des Papstes, kann es also wohl eines Tages
werden.

2. Als wert, studiert zu werden, legt der Papst den Kongref}-
teilnehmern auch ein Problem hinsichtlich der Koordinierung und
Zusammenarbeit der verschiedenen Formen des Laienapostolates
vor. Es kann gar keine Rede davon sein, dafl der Papst ,.forderte,
dem Begriff der Katholischen Aktion seinen allgemeinen Sinn
wiederzugeben und ihn einzig auf die Gesamtheit der organisierten
apostolischen Laienbewegung anzuwenden®, wie auch eine katho-
lische Presseagentur noch am 18. 10. schreibt!!). Der Papst gibt
nur eine ihm ,kiirzlich vorgetragene Suggestion weiter”, er macht
nicht einmal einen Vorschlag, sondern gibt einen ihm gemachten
Vorschlag weiter, ,dessen eventuelle Verwirklichung natiirlich
eingehende und lange Uberlegungen verlangt. Euer Kongre§ kann
eine giinstige Gelegenheit sein, dieses und éhnliche Probleme zu
diskutieren und zu priifen”. Worum geht es also hier ? Um einen
dem Papst gemachten Vorschlag, der ein gewisses ,,Unbehagen®

1) Kathpre3 vom 18. 10. 1957, Beilage 2.



96 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

beseitigen soll, das dadurch entstiinde, daB der Name ,Katho-
lische Aktion* bestimmten Formen des organisierten Laienaposto-
lates reserviert ist, die dann als monopolisiert angesehen wiirden,
withrend andere Formen weniger authentisch und von geringerer
Bedeutung schienen. Auf nationaler Ebene sollten darum die
Bischife, auf internationaler Ebene der Heilige Stuhl bestimmen
konnen, welche laienapostolischen Bewegungen ,als Katholische
Aktion anerkannt sind“. Sie ,,alle zusammen bildeten als Katho-
lische Aktion eine foderative Einheit“. Jedem Bischof wiirde es
weiterhin ,.freistehen, solche Bewegungen zuzulassen oder zu ver-
bieten, sie zu beauftragen oder nicht“, er kénnte ihnen nur ,,nicht
den Charakter als Katholische Aktion absprechen®.

Die Anregung will also den Begriff ,,Katholische Aktion* als
Genus ,,auf die Gesamtheit der organisierten katholischen Laien-
bewegungen anwenden, die als solche national und international
anerkannt sind: durch die Bischiéfe auf nationaler Ebene oder
durch den Heiligen Stuhl bei den Bewegungen, die auf internatio-
nale Verbreitung zielen“. Dabei ist nicht véllig klar, welches die
genauen Bedingungen sein sollen, unter denen die Hierarchie
organisierte katholische Laienbewegungen als Spezies zur Katho-
lischen Aktion als Genus gehérig anerkennt. Jedenfalls handelt es
sich um Apostolatsbewegungen; es scheint sich auch, da von
»Anerkennung“ (reconnus) die Rede ist, um offiziell gewordene,
von der Hierarchie also abhiingige Organisationen zu handeln und
dem ganzen Zusammenhang nach wohl auch um ,,Laienapostolat
im strengen Sinne“, um ,,die Ubernahme einer Verpflichtung durch
die Laien fiir Aufgaben, die aus der von Christus seiner Kirche
anvertrauten Sendung erwachsen®, die nach Pius XII. inoffiziell,
frei oder offiziell auf Grund eines Mandates geschehen kann; denn
von all dem ist unmittelbar vorher die Rede. Es handelt sich also
praktisch um eine gewisse Ausweitung eines von Pius XII. schon
hinsichtlich der Marianischen Kongregation angewandten Vor-
gehens (die schon nach der Constitutio ,,Bis saeculari vom 27.9.
1948 ,.mit vollem Recht als Katholische Aktion unter Fiihrung
und Beistand der Allerseligsten Jungfrau Maria bezeichnet werden
diirfen“, da ,,man ihnen keines der Merkmale absprechen kann,
welche die Katholische Aktion kennzeichnen*) auch auf andere
laienapostolische Bewegungen, von denen auch ,,mit Recht gesagt
werden kann, daf sie mitarbeiten mit dem Apostolat der Hierar-
chie® (Giuseppe Pizzardo)!?).

3. Als ,ein immer offenes Problem* bezeichnet Erzbischof
Montini in seiner Kongrefirede ,,das Problem der Beriihrungen
zwischen der Mission der Kirche und der Welt“, und zwar weil die

12) Kardinal Pizzardo beriihrt hier in seiner Eréffnungsrede ausdriicklich diese
Frage. Er weist darauf hin, daf§ Pius XII diese Linie schon in einer Ansprache vom
4.9, 1940 vertreten hat, in der er freilich trotzdem ,,dem Apostolat der Katholischen
Aktion den Namen eines ,primary apostolate* gab“.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 97

Dinge der Welt immer in Flu} seien und die Anwendung und Ver-
kiindigung der christlichen Botschaft sich der Verschiedenheit der
Zeiten und Formen anpasse, wobei die Bestimmung von Zeit und
Art der durchzufiihrenden Reformen allein der Leitung der Kirche
zustiinde. Damit hingt auch die in der Papstrede angefiihrte
zeitbedingte Schwingungszone hinsichtlich der Bereiche und Zu-
stindigkeiten von Priestern und Laien zusammen. Uberhaupt ist
aus fast allen offiziellen Kongrefireden eine Abneigung gegen all-
zu scharfe aprioristische Trennungen, Abgrenzungen und Auftei-
lungen der Bereiche und Zustiindigkeiten auf Priester und Laien
zu spiiren. Man solle wohl klar unterscheiden, etwa zwischen dem
Heiligen und Profanen, zwischen Kirche und Welt, zwischen
Priester und Laien; aber man diirfe keineswegs ,siduberlich”
trennen. Immer herrschen hier enge Beziehungen, und zum min-
desten hat der Laie selbst in die profansten Bereiche hinein den
Geist Christi zu tragen, und es bleibt auch, abgesehen von der
Wahrung der ,,Grenze der Rechtglidubigkeit und der rechtmifligen
Vorschriften der zustiindigen kirchlichen Autoritéiten®, dem Priester
und darum auch dem offiziellen Laienapostolat und hier wieder
wegen ihres so allgemeinen Charakters besonders der Katho-
lischen Aktion die Aufgabe, die Laien fiir diese ihre christliche
Mission in der Welt vorzubereiten.

Dariiber hinaus hat die kirchliche Autoritit zu bestimmen,
wieweit sich die Kirche und dann auch das offizielle Laienapostolat
unter konkreten Verhiltnissen um profane Dinge kiimmern sollen.
Jedenfalls kann die Hierarchie sehr wohl Griincgie haben, etwa der
Katholischen Aktion auf Grund der .indirekten Gewalt iiber das
Zeitliche, sofern es nimlich mit dem Geistlichen verbunden ist,
biirgerliche und familisire Titigkeiten anzuvertrauen® (Pizzardo).
Immer muB sie sich freilich beschrinken auf ,,die Waffen Christi®
und immer muf} sie darauf bedacht sein, ,,dafl das Heilige nicht
befleckt, sondern vermittelt und das Profane nicht verdringt,
sondern geheiligt wird“ (Giovanni Montini)!3).

4. Offen werden wohl weiter bleiben die konkreten Organisa-
tionsformen der Katholiken und darum auch ihrer laienaposto-
lischen Bewegungen, einschlieSlich der Katholischen Aktion, in den
verschiedenen Lindern. Man wird nie alles welteinheitlich in ganz
dieselbe Form zwingen kénnen. Die inneren und duleren Voraus-
setzungen, die geschichtlichen Gegebenheiten und Gewordenheiten
sind zu verschieden. In unterentwickelten Lindern werden sich
die Kirche und darum vielleicht auch die laienapostolischen Be-
wegungen weithin selbst um das Genossenschaftswesen der Katho-

13) Man wird nicht fehlgehen, hier auch Anspielungen auf die jiingste Krise
innerhalb der Jugendverbinde der Katholischen Aktion Frankreichs zu sehen, die
sich ja gerade am Problem des Engagements der Kirche und des Christen in der Welt
von heute bzw. des Apostolates in der Welt entziindet hat. Vgl. Orbis Catholicus
11, 3, 109/112. Masses ouvriéres 13, 128, 1/29. Dokumente 13, 5, 415/426.



98 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

liken und vielleicht dariiber hinaus kiimmern miissen, in anderen
Liéndern wird man auf solche doch nur sehr mittelbar apostolisch
relevante Bereiche verzichten kénnen; da wird man sich nur auf
méglichst klein gehaltene Elitezirkel beschrinken, weil weite
Schichten des katholischen Volkes schon anderweitig lingst erfalit
sind; anderswo wird man neben der immer notwendigen und pri-
miren Elitearbeit auch die fiir die Kirche noch in Marsch zu
setzenden Schichten des Kirchenvolkes zu organisieren versuchen,
um unter ihnen wenigstens christliche 6ffentliche Meinung zu
bilden und sie fiir ihr Apostolat in Familie, Beruf und offentlichem
Leben zu schulen. Alle diese Formen haben ihre Vor- und Nachteile,
wobei unter bestimmten Verhiiltnissen diese oder jene griBler sein
kénnen. Konkret wird es nach wie vor der Hierarchie des betref-
fenden Landes obliegen, die verschiedenen Erfahrungen zu priifen
und sich fiir diese oder jene Moglichkeiten zu entscheiden.

Was unsere osterreichischen Verhiltnisse anlangt, haben wir
wohl den bisher gegangenen Weg im groflen und ganzen nicht zu
bereuen. Uberall, in all jenen kirchlichen Sprengeln, Gliederungen
und Werken, wo entsprechende Krifte an Priestern und Laien
zur Verfiigung standen und eine gewisse Zeit hindurch nach einem
klaren Konzept zielbewuft; mit einer gewissen Festigkeit und
Konsequenz gearbeitet werden konnte, hat sich auch in schwie-
rigsten Verhiltnissen ein Ergebnis eingestellt, das Vergleiche mit
anderen Lindern und Zeiten jedenfalls aushilt. Dort ist, abgesehen
vom normalen Auf und Ab des Lebens, auch nicht viel von ,be-
merkenswerten Stagnationen und Krisen“ der Katholischen Jugend
oder der ganzen Katholischen Aktion zu spiiren; es wird auch
nicht allzuviel davon geredet. In einer freundschaftlichen Zu-
sammenkunft der deutschsprechenden Nationen in Rom wies ein
Redner eines Landes, in dem ein etwas anderer Weg als in Oster-
reich beschritten wurde, auf das Beispiel Osterreichs hin und
meinte, es wiirde sich lohnen, sich mit den Osterreichern auf einer
eigenen Tagung zusammenzusetzen und die Erfahrungen auszu-
tauschen, denn man kénne von ihnen hier wohl manches lernen.

IIl. Ergebnisse und Folgerungen

Hier kann naturgemif nur auf einige Schwerpunkte hinge-
wiesen werden, die vielleicht auch in Osterreich AnlaB zu einer Uber-
legung sein kénnten.

1. Das Ernstnehmen des Laien und seiner Lebens- und Berufs-
bereiche in der Kirche und von der Kirche, das Zurkenntnis-
nehmen der ,,inneren Michtigkeit der christlichen Person zur Ver-
wirklichung ihres gottgewollten Beitrages zum Aufbau des Rei-
ches Gottes in dieser Welt“!4). Kaum einmal wurden — sogar in

14) Hirschmann Johannes B., Die Freiheit der Kirche. In: Stimmen der Zeit
83, 2, 84. Der ganze Artikel ist in unserem Zusammenhang beachtlich. Er warnt die
Amistriiger ,vor jenem Verantwortungskomplex, der das Tun und Lassen des Gliu-



\

Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 99

einer gewissen Polaritit zu manchen AuBerungen auf dem ersten
WeltkongreB des Laienapostolates — die Miindigkeit, die wenn
auch relative Eigenstindigkeit und Selbstverantwortlichkeit, die
Rechte der freien Laienpersénlichkeit, ein Raum der Freiheit,
auch der Entscheidungsfreiheit des Laien, der Beitrag des Laien,
den er sowohl im unmittelbaren Dienst oder Bereich der Kirche
als auch in seiner profanen Welt, aber fiir die Kirche zu leisten hat,
ja den iiberhaupt nur er fiir die Kirche dort leisten kann, so betont
wie bei diesem KongreB, und zwar gerade von seiten des Papstes
selbst. Und daB so viele ,offene Fragen“ diesem Laienkongrel
vorgelegt wurden, liegt ja auch in dieser Linie.

Ob nicht diese Dinge auch bei uns zu iiberlegen wiiren; ob
nicht auch bei uns mitunter trotz allen Priestermangels Kleriker
noch Dinge tun, die entsprechende Laien ebensogut, wenn nicht
besser verrichten; ob nicht der Grund, warum wir auch in man-
chen Sparten der Katholischen Aktion noch nicht die Minner
sehen, die wir eigentlich dort brauchten, damit mehr wirkliche
»Aktion“ geschihe, warum man mitunter mehr devoten Lakaien
als miindigen Laien begegnet, wie in Rom boshaft jemand gesagt
hat, doch auch darin liegt, daB da und dort fiir freie, denkende,
urteilende Personlichkeiten einfach zuwenig Entfaltungsraum ist
und gegeben wird, dal man die Laien blof als ',,ausfiihrende®
Organe oder gar nur als Laufburschen beniitzt, statt die wirklichen
Probleme mit ihnen zu besprechen und ihren Laienbeitrag dazu
einzuholen, der hier oft genug den Charakter eines Gutachtens

-

bigen mit allzu hemmenden Sicherheitsklauseln der Abhiingigkeit von sich umgibt*
aus ,,Angst vor dem Wagnis der Freiheit*,und die Gliubigen vor einem Miindigkeits-
komplex aus ,Angst vor dem MiBbrauch der Autoritit®, und weist hin auf die ,der
Kirche in all ihren Gliedern unentbehrliche briiderliche Zurechtweisung®, auf die
Notwendigkeit, ,iiber die Grenzen der Leitungsgewalt und der Gehorsamspflicht zu
sprechen — und zwar sowohl grundsitzlich wie konkret; denn diese Grenzen gibt es*,
wie es auch Grenziiberschreitungen gibt, ,,und dies nicht nur in der Vergangenheit®
(86). Der Artikel weist hin auf die Verpflichtung der Amtstriiger, ,,in gewissenhaftem,
vorbereitendem Studium jene Grundsatzfragen und jene Tatsachen zu priifen, ohne
deren richtige Beurteilung die Entscheidung der Gefahr des Irrtums aunsgesetzt ist®,
sowie auf die ,Méglichkeit, ja sogar Recht und Pflicht aller in diesem Bereich des
grundsiitzlichen und tatsiichlichen Wissens sachverstiindigeren Gliubigen. die Tiatig-
keit des Lehr- und Hirtenamtes zu unterstiitzen®, was ,,besonders dann wichtig ist,
wenn es entweder um ganz neu aufgeworfene Fragen geht oder um solche, deren
Entscheidung das Wirken der Gliubigen in der Welt tief erfait®. Er verweist auf die
»~Maglichkeit, unter Umstiinden den kirchlichen Vorgesetzten zu widersprechen, wenn
es sich um offensichtliche Fehlentscheidungen oder Fehlhandlungen handelt* (88 f.).
Hirschmann macht mit Recht auch darauf aufmerksam, daB schlieBlich ,,Amts-
triger und einfache Gliubige ja nicht nur im Verhiltnis von Vorgesetzten und
Untergebenen zueinander stehen, sondern auch in dem von Briidern in Christus®,
welches Verhiiltnis ,sich unmittelbar aus dem gemeinsamen Getauftsein ergibt®
und ,sogar fundamentaler ist als der Unterschied auf Grund des Amtes. Hirsch-
mann hitte auch auf das hiblische Hirtengleichnis hinweisen kinnen, das den kirch-
lichen Vorgesetzten auch weit mehr viterliche Liebe nahelegt als situationsfremdes
und unpersénliches Herrentum. Vgl. auch Rahner Karl, Das freie Wort in der
Kirche, Einsiedeln 1953.



100 ~ Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

von Fachleuten haben wird, dal man ihren Beitrag unangenehm
empfindet und iiber ihre Kritik gekriankt ist, ja dall man iiberhaupt
kaum ein offenes Manneswort vertrigt. Und ob sich nicht auch
manche Persénlichkeiten erst entfalteten, wenn ihnen echte Ver-
antwortungen iibertragen wiirden. -

Hieher gehort aber auch die Anerkennung, der Respekt vor
der Laienarbeit, auch im rein profanen Bereich, das Zurkenntnis-
nehmen der apostolischen Bedeutsamkeit dieser Arbeit, sofern
nimlich die profansten Bereiche dadurch mit christlichem Geist
durchdrungen werden, sofern der Kirche dadurch der nétige oder
niitzliche Lebensraum gesichert wird und sofern dann wenigstens
begnadete, glaubende, hoffende, liecbende Menschen in diesen Be-
reichen leben und sie schon durch ihre blofie Prisenz irgendwie
mitheiligen. Ob nicht doch manche in der Welt, also in der Wirt-
schaft, Kultur und Politik wirkende Laien, die mit bestem Willen
auller ihrem Beruf und ihrer Familie nicht mehr viele Sonderauf-
gaben fiir die Kirche iibernehmen kénnen, die sich aber miihen,
in ihrem Bereich christlich zu leben und ihn christlich zu durch-
formen, und die auch Kontakt mit der Kirche halten, was schon
dazu nétig ist, um auf die Dauer im Sinne der Kirche wirken zu
kénnen, ob sie nicht doch mitunter das Empfinden haben, sie
wiirden als Christen zweiter Ordnung betrachtet. Sie sollten
mindestens keinen Grund haben, so zu denken.

2. In einer gewissen Polaritit dazu steht die immer wieder im
Kongre3 betonte echt kirchliche Gesinnung. Miilten den ersten
Punkt vor allem die verantwortlichen Kleriker aller Grade be-
denken, dann diesen vor allem die Laien und Kleriker in gleicher
Weise. Steckt nicht ein Quentchen echt laizistischen Geistes noch
in unserem, vor allem im gebildeten Kirchenvolk, auch noch in
manchen ,.filhrenden Katholiken“. Fehlt nicht weithin das Wissen
um die Kirche, um ihre Sendung und hierarchische Struktur, um
das Gliedsein am Leibe Christi mit allen Konsequenzen und Ver-
antwortlichkeiten, die sich daraus ergeben, darum auch das
SolidarititshewufBtsein, der Sinn fiir die gemeinsamen griBeren
Anliegen, die wirklich apostolische Gesinnung, die wirkliche Sorge
um das ewige Heil der Welt und um die eigene Heiligung.

Gewil} gibt es viele Gesichtspunkte, und man muf} sie heraus-
stellen, man muf} diskutieren und iiberlegen, aber einmal muf3 man
auch handeln, und dann miissen die zustéindigen Autorititen auch
Entscheidungen treffen iiber das Was und Wie, und dann muf}
man auch gehorchen. Man kann nicht Krieg fiihren, ohne sich
von tauseng Méoglichkeiten fiir eine entschieden zu haben, und
nicht Schlachten gewinnen, wenn jeder tut, was er will. Man hat
mitunter das Empfinden, da man wohl da und dort den Segen
der Hierarchie will, aber nur, um unter diesem Segen dann tun
zu konnen, was man will; dal man wohl fiir die Hierarchie ist,



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 101

aber nur, wenn sie tut, was man selbst wiinscht. Erzbischof Mon-
tini, der am KongreB die konkreten Schwierigkeiten und Wandel-
barkeiten besonders im Verhiltnis Kirche und Welt, Heilig und
Profan betont hat und klar sagt, dafl hier mit Klugheit vorgegan-
gen werden muf}, wobei gerade auf dem Gebiet der Beitrag der
Laien als Fachleute nicht gering einzuschitzen ist, forciert ebenso
klar die Kompetenz der kirchlichen Autoritit in der endgiiltigen
Festlegung, wie weit nun praktisch gegangen werden darf und wo
konkret die Grenzen anzusetzen sind. Man hat mitunter auch das
Empfinden, dal man wohl gelegentlich auch einmal unter ,,aposto-
lisch* segeln will, aber ohne sonderliche Verpflichtungen, und daf3
dic eigentlichen Anliegen weniger apostolisch als verbands- oder
machtpolitisch sind.

3. Vielleicht hingt damit in etwa auch ein drittes Problem
zusammen, das der Koordination und Kooperation. Dem Papst
schwebt zweifellos im Letzten eine weltweite Zusammenarbeit und
Zusammenordnung aller katholischen Kriifte in enger Verbindung
mit der die Einheit garantierenden Hierarchie und unter mog-
lichster Wahrung der freien Initiative und der niitzlichen oder gar
notwendigen Differenziertheit vor zur Erreichung des einen groflen
Zieles der Kirche: daB3 alle Jesus Christus kennen und licben,
besser gesagt, von der Liebe Christi erfallt werden, und daf} da-
durch Menschen und Welt wahrhaft heil werden. Es geht hier
tatsichlich um ein ganz entscheidendes Grundanliegen der moder-
nen Kirche: es geht namlich darum, ob es gelingt, in einer immer
mehr zusammenwachsenden Welt auch das ungeheure vor-
handene christliche Kriftepotential tatsdchlich zu einem gemein-
samen planmiBigen Einsatz zu bringen, wo dies notwendig und
niitzlich ist: die Krifte aus allen Nationen, alle Didzesen, alle
beschaulichen und tiitigen Ordensgemeinschaften, alle kirchlichen
Schulen, Institutionen und Organisationen und alle, auf die die
Kirche Einflu} hat, und alle Christen, wo immer sie stehen und
wirken. Dies war auch das eigentliche Anliegen der Lombardi-Rede
am Kongre8. ;

Wir kénnen kaum sagen, daB dies in Osterreich iiberhaupt
kein Problem wire. Manches geht hier freilich iiber die Krifte
des Laienapostolates hinaus und beriihrt auch andere kirchliche
Institutionen. Wie schwer ist es mitunter fiir die Katholische
Mittelschuljugend, in katholische Schulen und Internate einzu-
dringen oder auch nur apostolischen Geist darin zu wecken; wie
lange dauert es manchmal, bis die Katholische Arbeiterjugend
sich den Eingang in katholische Lehrlingsheime freikampft,
wiewohl sie das Apostolat dieser Leute dringend in den Betrieben
brauchte. Dabei waren die letzten beiden Pipste der Meinung,
diese Einrichtungen miifiten die ,,Schulungsburgen® der Apostel
von morgen sein, und in seiner Kongrefrede weist der Papst auf
die Verantwortung des Weltklerus, der Sikularinstitute und aller



102 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

apostolischen Ordensgenossenschaften fiir die Ausbildung der
Laienapostel hin.

Aber manches wird gewil auch von den laienapostolischen
Bewegungen selbst im Sinne jenes Anliegens getan werden miissen.
Hier kann es freilich nicht um die Alternative gehen: Einheit auch
als Uniformitit — denn es gibt sicher Anliegen in Welt und Kirche,
in denen Einheit iiberhaupt nicht oder noch nicht nétig oder
moglich oder auch nur wiinschenswert ist — oder Konzeptlosig-
keit, Wildwuchs unter allen Umstinden, Vergeudung der Krifte
fiir dieselben Aufgaben bei Mangel von geeigneten Kriften iiber-
haupt, sinnloses Sichreiben auf zu engem Raum und ihnliches,
wobei das Gute der Feind des Besseren werden kann. Hier wird es
heiBlen miissen: Einheit und Planung und Zusammenarbeit in der
Vielfalt. Nach wie vor werden also die Verantwortlichen Notwen-
digkeit und ZweckmiBigkeit neuer Unternehmungen bedenken
miissen, wobei die Dinge, die mit der Erziehung und Formung der
jungen Generation zusammenhingen, eine besondere Beachtung
verdienen. Nach wie vor wird auch nicht alles und schon gar nicht
alles in derselben Form iiberall passen, sondern man wird die
geschichtlich gewordenen Verhiltnisse irgendwie respektieren miis-
sen, wobei es sicher erlaubt ist, aus der Geschichte zu lernen.
Nach wie vor wird also der Papst fiir die Gesamtkirche, der Epi-
skopat eines Landes fiir eine Nation und der Ortsbischof fiir seine
Dibzese allgemein oder nur fiir bestimmte Orte und unter bestimm-
ten Verhiltnissen, fiir kiirzere oder lingere Zeit oder iiberhaupt,
gewisse Organisationen und Einrichtungen zulassen, empfehlen,
offiziell einrichten, davon abraten, sie ablehnen oder auch ver-
bieten konnen.

Trotzdem gibt es zweifellos auch aullerhalb des offiziellen
Laienapostolates der Katholischen Aktion und der Marianischen
Kongregationen laienapostolische Vereinigungen, die in anderen
Liandern oder auch schon bei uns mit und ohne kirchlichen Auftrag
mit sichtlichem Segen echtes Laienapostolat auf gewissen Sektoren
ausgeiibt haben, und immer wieder wird der Geist, ,,der weht, wo
er will“ (Jo 3, 8) neue apostolische Impulse geben und Initiativen
wecken. Die zustindigen Stellen werden sich dauernd priifen
miissen, ob man nicht unbegriindet Miltrauen hegt und wertvolle
Initiativen unterbindet, ob nicht an gréBeren Orten doch Bewe-
gungsmoglichkeiten und Krifte fiir mehrere apostolische Bewe-
gungen vorhanden wiren, zumal wenn sie einander erginzen
kénnen.

Wo nun mehrere laienapostolische Bewegungen bestehen, wird
man sich als am gleichen Werk schaffende Geschwister wissen,
einander helfen, aufeinander Riicksicht nehmen, iiberlegen, ob
man nicht Reibungsflichen meiden, manches absprechen, ge-
meinsam planen ung vollbringen konnte. Man wird auch Organe
schaffen, die diese Absprache und Zusammenarbeit erméglichen.



Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates 103

Und dies wird nicht nur irgendwo oben in grofen Erklirungen
fruchtbar vor sich gehen, sondern méglichst weit unten, in der
Pfarre oder in der Arbeit am konkreten gemeinsamen Werk.
Man konnte sich vorstellen, daBl etwa alle katholischen Arbeiter-
oder akademischen Organisationen nicht wenig gemeinsame An-
liegen hitten, in denen man vielleicht durch ehrliches gemeinsames
Bemiihen auch weiterkdme.

Laienapostolische Vereinigungen, insbesondere das offizielle
Laienapostolat, werden auch mit rein weltlichen (nichtaposto-
lischen) Vereinigungen je nach Bedarf und Nutzen mehr minder
engeren freundschaftlichen Kontakt haben, zumal wenn solche
Zusammenschliisse gerade zur Bewiiltigung der zeitlichen Probleme
aus christlichem Geist erfolgt sind (christliche Gewerkschafts-
fraktionen, christlich ausgerichtete Parteien). Solche Kontakte
miiften iiberhaupt mit allen apostolischen Christen gepflegt
werden, die in irgendwelchen rein profanen, vielleicht sehr ex-
ponierten Stellungen fiir Christus Zeugnis ablegen. Man wird die
Christen auf ihre Titigkeit in all diesen Organisationen christlich
vorbereiten und weiterschulen; man wu'f wissen miissen, wo
Christen in den Werken der Welt stehen, und mit ihnen Kontakt
behalten, was auch fiir viele apostolische Belange von nicht ge-
ringer Bedeutung wire. Noch mehr solche Kontaktméglichkeiten
wiirden sich natiirlich ergeben mit ,,gemischten* Vereinigungen,
niamlich solchen, die mit ihren weltlichen auch apostolische Ziel-
setzungen verbinden.

Diese Gespriiche und Kontakte werden um so leichter méglich
und um so fruchtbarer sein, je mehr innere Gleichgestimmtheit,
echte apostolische Gesinnung, christliches Sendungsbewufitsein
und SolidarititsbewuBtsein, Wissen um die ,,Waffen Christi®,
aufrichtige Gesinnung ohne versteckte und geheime Nebenab-
sichten in beiden Gespriachspartnern vorhanden ist. P. Lombardi
hat mit Recht in seiner KongreBrede betont, dal die wahre Einheit
in und trotz der Vielfalt weniger durch organisatorische Maf3nah-
men garantiert wird als durch das Maf} der inneren Bereitschaft
zur Einheit, zur Opferbereitschaft, durch das Maf} des guten
Willens, der Liebe, und das wird erreicht durch Askese, und diese
ist ein Problem der ,,Ausbildung der Laienapostel, die am besten
von den Laienapostolatswerken selbst in Eie Hand genommen
wird“. Damit wird das Problem der Koordination und Koopera-
tion gelost werden oder nicht. Es wire nur zu wiinschen, dall wir
hier, wenn auch langsam und miihsam, aber ernstlich weiterkommen
und so dem tiefsten Anliegen der beiden ersten Weltkongresse des
Laienapostolates und einem Herzenswunsch des zwélften Pius
entsprechen. Und letztlich war es nichts anderes, was auch der
elfte Pius mit seiner Katholischen Aktion im tiefsten wollte.

4. Als letzte dringende Forderung des Kongresses sei die nach
groBerer Internationalitit des Laienapostolates und weltoffener



104 Klostermann, Die Problematik des Laienapostolates

und weltweiter Gesinnung der Laienapostel in einer immer ein-
heitlicher organisierten Welt erwiihnt. ,,Das Problem des 19. Jahr-
hunderts war die Industrialisierung, und die Kirche hat beim
Versagen vor dieser Aufgabe die grolen Massen der Arbeiter ver-
loren. Das Problem des 20. Jahrhunderts ist die Internationali-
sierung, und es besteht wieder Gefahr, daBl wir dabei fiithrende
Schichten der modernen Menschheit verlieren® (August Vanisten-
dael). Die Christen miilfiten sich nicht nur in ihren christlichen
Anliegen iiberdiozesan und iibernational auf Weltebene verstiin-
digen und immer mehr zusammenschlieBen, um im Meinungsaus-
tausch einander mit den gegenseitigen Néten kennenzulernen,
voneinander zu lernen und einander zu helfen, sondern sie haben
auch die Pflicht, in den neutralen internationalen Organisationen
gegenwirtig zu sein, mitzuarbeiten und sie zu durchdringen. Der
Papst selbst weist in der Kongreirede auf die Titigkeit der
ICARES, des internationalen katholischen Institutes fiir kirchliche
Sozialforschung, hin. Im deutschsprachigen Arbeitskreis fiir christ-
lichen Universalismus auf dem Kongrel3 wurden hier wertvollste
Vorschlige gemacht: wie Schaffung von Stipendien fiir Asiaten
und Afrikaner zum Studium in Europa und umgekehrt; Kontakt
mit den Auslindern, die in Europa studieren; Stiftung christlicher
Gemeinden und apostolischer Zellen unter den Auslindern; Auf-
nahme von Auslindern in christliche Familien; apostolische Vor-
bereitung von Europiern, die beruflich im Ausland arbeiten, fiir-
ihre Arbeit u. a.

Ob wir nicht auch in diesem Belang da und dort etwas welt-
weiter werden miillten. Sind wir nicht weithin zu gleichgiiltig
gegeniiber den Weltanliegen der Kirche. Miiiten sich nicht man-
che von uns mehr mit der Mentalitit, Denkart, Kultur und Phi-
losophie des Ostens beschiiftigen, die Probleme Afrikas studieren.
Miiiten wir nicht auch finanziell etwas aufgeschlossener sein fiir
die Realisierung der obenangefiihrten Anliegen. Die junge Ge-
neration muf} wissen, dall das Beherrschen der modernen Welt-
sprachen heute eine Voraussetzung fiir manches Apostolat ist.
Letztlich ist auch dieses Problem und seine Losung, wie die aller
anderen Probleme, eine Frage der wahren katholischen, das heilt
universalen Gesinnung, der wahren christlichen Nachbarlichkeit,
der Freundschaftlichkeit, Briiderlichkeit, eben der Liebe, mit der
Er uns beschenkt hat. Nicht umsonst schloB der chinesische Ge-
lehrte und Diplomat John Wu seine Kongrefirede mit den Worten:
»Zur Abendzeit werden wir nicht mehr in unserem Wissen gepriift,
sondern nur noch in unserer Liebe.“



105

Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe

Von Theol.-Prof. P, Dr. Franz X. Pettirsch S. J., Klagenfurt

Die Fragen um die Arbeitsruhe an Sonn- und Feiertagen
%ehb’ren heute zu den brennendsten und aktuellsten. Im Streit
iir und wider die gleitende Arbeitswoche, auf liturgischen und
pastorellen Tagungen, in Zeitschriften aller Art, besonders aber
in der Praxis des Seelsorgers ist die christliche Sonntagsruhe nicht
selten ein Sorgenkind. Immer wieder begegnen Fragen wie die
folgenden: ,,Wie hat sich der Seelsorger zur Sonntagsarbeit zu
ste%len beim Bau von Eigenheimen und Familienhiusern . . .
in jenen Fillen, wo durch Samstags- und Sonntagsarbeit billiger
ebaut wird ? Die Bauern in der (%yebirgsgegend konnen nicht in
em MaBe wie die im Flachland Maschinen einsetzen . . . . Viele
Kleinbauern gehen withrend der Woche in die Arbeit fort, um sich
iiberhaupt iiber Wasser halten zu kénnen. Sie arbeiten am Hof
und auf dem Feld am Samstag und Sonntag mit den eigenen und
auch mit fremden Kriften, weil sie an diesen beiden Tagen solche
haben kénnen . . .. Auf der einen Seite scheinen Notstinde auf,
die eine Sonntagsarbeit rechtfertigen, auf der anderen Seite fiihrt
das zu einer Lockerung der Sonntagsruhe, der um des Allgemein-
wohles willen dringend Einhalt geboten werden miifite. Was raten
die Moralisten ? Der Weg von gen Prinzipien zur Anwendung ist
bei den gegebenen Verhiltnissen hier nicht leicht zu finden. MiiBte
nicht iiberhaupt auch der Begriff ,knechtliche Arbeit‘ einmal den
modernen Verhiiltnissen angepalit werden ? Fiir eine klare, prin-
zipielle Bearbeitung dieser Materie wire sicherlich mancher Seel-
sorger dankbar, der nicht die Zeit dazu hat, sich dies selber durch
genaues Studium griindlich und ausfiihrlich zu erarbeiten.” So
schreibt ein Pfarrer an die Redaktion. Wenn ich es wage, dieses
heiBe Eisen hier anzufassen, geschieht es in der Hoffnung, dafl
man in den folgenden kurzen Ausfiihrungen eine befriedigende
Antwort auf manche aktuelle Frage um die Sonntagsruhe Enden

mogel).
I. Geschichtliche Fragen
1. Selbst dasin Leserbriefen ausgesprochene Unbehagen um die
.knechtlichen Arbeiten® hat schon seine Geschichte. Schon

1) Hier darf ich verweisen anf meine Dissertation ,,Das Verbot der opera servilia
in der HI. Schrift und in der altkirchlichen Exegese®, veréffentlicht in der ,,Zeitschrift
fiir Katholische Theologie*, Jg. 1947, Heft 3 u. 4. In Zeitschriften, im amerikanischen
»Katholischen Digest®, besonders aber von dem groflen Moralwerk von Mauns-
bach-Ermecke, 10. Aufl., IL. Bd., S. 237 ff., wurden meine genau belegten Gedanken-
giinge iibernommen. Seither durfte ich iiber dieses Thema auf der Wiener Weihnachts-
seelsorgertagung 1955 sprechen (s. Rudolf, Der christliche Sonntag, S, 57—78: Theo-
logie und Kasuistik der Sonntagsruhe) und endlich 1957 anlidfilich der Debatten um
die gleitende Arbeitswoche in der westdeutschen Zeitschrift ,,Die Kirche in der Welt*
(Miinster, Aschendorff) drei kleinere Arbeiten veriffentlichen: Herkunft und Bedeu-
tung des christlichen Ruhetages; Um eine sinnvolle Kasuistik der Sonntagsruhe;
Herr Pfarrer, darf man am Sonntag . .. ?

»~Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1958 8



106 Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe

im 16. Jahrhundert empfand es Franz Suarez?) als besonders
schwierig, genau anzugeben, welche korperlichen und miihevollen
Arbeiten zu den knechtlichen zu zihlen seien. Vor etwa 20 Jahren
schrieb ein angesehener franzosischer Fachmann: ,Weder Wort
noch Sache stehen heute in Harmonie mit der sozialen Ordnung. . . .
Der klassische Ausdruck ,oeuvres serviles‘ entspricht nicht mehr
der Absicht des Gesetzgebers, jede Arbeit zu verbieten, die der
Heiligung des Sonntags im Wege steht?).” Nur wenige Jahre friiher
schrieb der deutsche Pastoraltheologe Ruland in seinem ,,Hand-
buch der praktischen Seelsorge®: ,,Es wire kein Ungliick, wenn
es gelinge, auch einmal den Ausdruck der knechtlichen Arbeit
fallen zu lassen und durch einen christlichen zu ersetzen?).“

2. Woher stammt diese Ruheformel ? So viele Lexika man iiber
diese Frage aufschligt (unter Sonntagsruhe, Sonntag), so viele
verschiedene Antworten erhélt man. Nach den einen soll der Aus-
druck ,opera servilia“ dem romischen Recht entnommen sein,
nach anderen sei er der Sorge der Kirche um die Sklaven ent-
sprungen, und nach einem neueren Artikel komme er von dem
Stand, dem am Sonntag die Arbeit untersagt war®). Ich glaube
nun in den oben zitierten Arbeiten nicht nur diese Ansichten
widerlegt, sondern auch den bisher noch nicht bezweifelten Be-
weis erbracht zu haben fiir die wirkliche Herkunft der ,opera
servilia®. Meines Wissens kommen diese Worte vor dem 7. Jahr-
hundert weder in einem staatlichen noch in einem kirchlichen
Sonntagsruhegesetz vor; sie fehlen also gerade in der Zeit der
blithendsten Sklavenarbeit. Wohl wurde, wie schon im Alten Bund,
immer wieder auf die Sklaven besondere Riicksicht genommen.
Aber schon im ersten (staatlichen!) Sonntagsruhegesetz aus dem
Jahre 321 war den Freien viel mehr verboten als den Sklaven,
nimlich alles Laute und Stiérende, wihrend die stille, meist von
Sklaven verrichtete Landarbeit darin ausdriicklich geduldet wurde®).

Bekanntlich steht der Ausdruck ,opera servilia“ schon im
mosaischen Gesetz und heiit dort ,,mele’ket abodah®. Sonderbarer-
weise aber finden sich diese Worte niemals im Sabbatruhegesetz
(dort ist ,keinerlei Arbeit“ gestattet), dafiir aber viele Male im
Festtagsruhegesetz. Dal} ,,me%e’ket abodah® nicht an erster Stelle
Sklavenarbeit heifit, zeigt schon die Ubersetzung der LXX (Sep-
tuaginta), denen man doch sicher hebriisches Sprachgefiihl nicht
absprechen kann. Sklavenarbeit (opera servilia) wiirde griechisch
heilen: ,erga douleuta®; die LXX aber iibersetzen regelmiflig
mit ,erga latreuta®. Gemeint ist also mit ,,mele’ket abodah® (als

%) De religione II, . 17, n. 10.

3) H. Michaud, Les oeuvres serviles, in: Rev. apol. 1936, S. 290.

4) III, S. 242, Miinchen 1933.

5) Anima 1949, IV, S. 307.

8) L. 3, Cod. 3, 12: ,,die sich aber auf dem Lande befinden, mégen frei und unge-
hindert dem Ackerbau nachgehen®.



Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe 107

Verdoppelung des Arbeitsbegriffes) die gewohnte schwere Dienst-
und Alltagsarbeit. Sie ist an Festen verboten, damit so die rechte
Atmosphire geschaffen werde fiir das richtige gemeinsame Fest-
feiern mit Gottesdienst und heiliger Festversammlung. Die viel
strengere Sabbatruhe war als unmittelbares Zeit- und Gehorsams-
opfer an Jahve, den Schiopfer und Bundesherrn, Selbstzweck; die
mildere Festtagsruhe hatte einen dienenden Charakter. Mit Recht
betont daher Suarez, daB3 die Kirche, sofern man unbedingt eine
Nachahmung von etwas Alttestamentlichem annehmen wolle, in
ihren christlichen Sonntagsgesetzen eher die Feste als den Sabbat
des Alten Bundes nachgeahmt habe’). In der Viiterzeit war Ruhe
um der Ruhe willen nicht nur an Sabbaten, sondern selbst am
Sonntag geradezu als ,,otium judaicum® verpént, und es werden
solche gelobt, die nach dem Gottesdienst an Sonntagen, um nicht
miiflig zu sein, wieder an die Arbeit gingen (freilich an eine leichte
Arbeit; s. Hieronymus, Ep. 108, n. 19, PL 22, 896; 38. regula St.
Benedicti).

Wenn trotzdem schon sehr friith pastorell und spiter auch
gesetzlich (Laodicea, Elvira) am Tag des Herrn eine heilige Arbeits-
und Kultruhe verlangt wurde, dann nicht in Angleichung an den
Sabbat, sondern aus menschlich-christlichen Griinden, weil eine
solche Ruhe selbstverstindlicher Ausdruck ist fiir die Festes-
freude, aber auch fiir das Stehen iiber den geschaffenen Dingen
dieser Welt und weil sie als ,,Atmosphire” fiir das Eigentliche des
Sonntags, den gemeinsamen Opfergottesdienst, notwendig ist.
»Deshalb miissen die Christen die Sonntagsruhe halten und sich
von irdischen Dingen frei machen, damit sie bereiter und williger
seien fiir den Gottesdienst. . . . Sehen wir also zu, daBl unsere
Sonntagsruhe nicht ein eitler und leerer Miifliggang sei.“ So der
hl. Cisarius von Arles im 6. Jahrhundert in einer seiner herrlichen
Predigten iiber die rechte Sonntagsfeier®).

3. Weder in Sonntagsgesetzen noch in der Viterliteratur
der ersten fiinf christlichen Jahrhunderte findet sich der Ausdruck
»knechtliche Arbeiten® in einer wortlich-verpflichtenden Geltung
(so wie heute im can. 1248), dafiir aber viele Male in allegorischer
(iibertragener) Bedeutung; am hiufigsten im Zusammenhang mit
Ex 12, 16; Jo 8, 34 und Hebr 4, 9 in einer Wendung wie: ,,Opus
servile, hoc est peccatum; nam qui facit peccatum, servus est
gfccati" .“ Nun ist es heute wohl sicher erwiesen, daBl gerade

iese allegorische Gleichung im Frankenreich des 6. und 7. Jahr-
hunderts, infolge der damaligen und dortigen michtigen Tendenzen
zu alttestamentlichen Praktiken, die Briicke geworden ist zur
heute noch iiblichen (und immer wieder umstrittenen) wirtlichen

7) De religione II, e. 17, n. 8.

8) Sermo 265; PL 39, 2238.

9) Diesbeziigliche Stellen bei: Pettirsch, Das Verbot der opera servilia . . .
a. a. 0. S. 439 ff.

8%



108 Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe

Bedeutung der ,opera servilia“. Die Synode von Rouen im Jahre
650 bringt im can. 15 erstmalig die heute noch iibliche Prigung:
»ut dies festi absque opere servi%i cum honore debito celebretur!?).”
Uber Papst Alexander III. kommt diese nun wieder zum Gesetz
gewordene Ruheformel in die Dekretalen Gregors IX. und von da
auch in das kirchliche Rechtsbuch von 1918.

- 4, Wihrend der hl. Thomas dem Ausdruck als solchem Be-
achtung schenkt und ihm die ,jopera liberalia® gegeniiberstellt,
betont sein Kommentator Kardinal Kajetan, dall es bei der
Taxierung der einzelnen verbotenen ,.knechtlichen Arbeiten® einzig
auf die Natur oder Art der Arbeit ankomme (natura operis).
Die meisten Theologen iibernahmen (vielfach ungepriift) diese
Meinung. Als aber 1936 der junge Jesuitentheologe Berte in einem
Artikel?) nachwies, daBl diese Meinung weder dem hl. Thomas
noch den anderen vorkajetanischen Theologen noch der amtlichen
Auffassung der Kirche (Trienter Katechismus, Benedikt XIV.,
Leo XIII. usw.) entspricht, riickten die neueren Moralwerke, bis
auf wenige Ausnahmen, von dieser allzu formalistischen Auffassung
ab und betonen neuerdings, dafl neben der hauptsiichlich zu be-
achtenden Natur der Arbeit auch die Gewohnheit einer Gegend,
ja sogar die Gewinnabsicht und die Beziehung zur gewohnten all-
tiglichen Berufsarbeit wie auch das gesunde Empfinden der guten
Christen einer Gegend mithestimmend seien, immer unbeschadet
der Entscheidungen der kirchlichen Obrigkeit. Gerade Pipste
waren es, die immer wieder diese Faktoren betonten. So sagte
Benedikt XIV., Fischfang aus Gewinnabsicht sei am Sonntag
verboten, aus Sport und Erholung usw. nicht. Leo XIII. betonte
besonders schin in seiner Arbeiter-Enzyklika den dienenden und
relativen Charakter der Sonntagsruhe.

Wenn aber neben der Art der ,knechtlichen Arbeit”“ auch
manches andere mitbestimmend ist, dann wird diese traditionelle
Ruheformel noch fraglicher. Sie entspricht dann weder dem mo-
dernen Denken noch wird sie der heutigen Wirtschaftslage gerecht
noch ist sie imstande, den eigentlichen Willen des Gesetzgebers
richtig wiederzugeben. Dennoch soll auf diesen Ausdruck nicht

anz verzichtet werden, zumal nicht in der Theologie, da die echte
gonntagsheiligung in einem sehr tiefen Sinn es mit der Freiheit
bzw. Versklavung des Menschen von heute zu tun hat'?). Doch
soll man aus den knechtlichen Arbeiten nicht alles erkliren wollen
und soll der Geschichte dieser Formel gerecht werden. In der seel-
sorglichen Verkiindigung (Kanzel und Schule) wird man besser
tun, die Sache selbst zu umschreiben, den Sinn der Sonntagsruhe
darzutun und auf eine alles besagende Kurzformel zu verzichten.

10) Mansi 10, 1203.

1) P, Berte, A propos des oeuvres serviles, in: Nouv. Rev. théol. 63 (1936),
S. 32—56.

12) Siehe B. Hiring, Das Gesetz Christi, 2. Aufl,, S. 781 f.



Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe 109

So schreibt schon der hl. Bonaventura von der Sonntagsruhe:
»Jene Arbeiten sind am Sonntag vor allem verboten (und sie meint
die Kirche mit den ,knechtlichen Arbeiten‘), bei denen es den
Menschen vor allem um den Gewinn geht!®).”

II. Pastorelle Fragen

Aus der Geschichte, dem Geist und Sinn der christlichen Sonn-
tagsruhe, aber auch in Anlehnung an verschiedene WillensduBerun-
gen neuerer Pipste sollte sich die Pastoral etwa von den folgenden
Grundsitzen leiten lassen.

1. Die christliche Sonntagsruhe fordert nicht eine Ruhe um der
Ruhe willen, sondern nur eine Ruhe im Dienste héherer
Aufgaben. Das entsprechende Gebot konnte das positiv zum
Ausdruck bringen, wenn man etwa sagte: ,,Am Sonntag sollst du
fiir das Hohere in deinem Leben, ndmlich fiir deine geschépfliche
Hauptpflicht, die Gottesverehrung, fiir dein Seelenheil, fiir die
Pflege des Geistes, der Gemeinschaft und der Familie und endlich
fiir eine allseitige Erholung, Zeit, Kraft und Ruhe finden.*

2. Die wahre innere Mitte des Sonntags ist die in Gemeinschaft
wiirdig mitgefeierte hl. Sonntagsmesse. Die Sonntagsruhe (wo-
moglich schon mit dem vorsonntiglichen Feierabend) soll dazu
die entsprechende private wie vor allem &ffentliche Atmosphire
schaffen. Immer ist man von der MeBpflicht am Sonntag schwerer
entschuldigt und dispensiert als von einer an sich verbotenen
Arbeit, sofern man nur wiirdig die hl. Messe mitfeiert.

3. Mehr noch als den einzelnen und viel unmittelbarer als
diesen ist die Sonntagsruhe der natiirlichen wie iibernatiirlichen
Gemeinschaft des neutestamentlichen Gottesvolkes aufgetragen.
Dieser sozialkultische Aspekt miifite in allen theoretischen und
praktischen Fragen beachtet werden. Dem Sinn nach wird eine
egoistisch (auf FEigengewinn) ausgerichtete Sonntagsarbeit das
Ruhegesetz mehr und eher verletzen als eine altruistisch-dienende
Sonntagsarbeit (z. B. ein Malergeselle will nicht Uberstunden-
gewinn, sondern vor allem einer armen Witwe helfen, auch wenn
er etwas annimmt).

4. Auf den Begriff ,knechtliche Arbeit“ wird man in der
Praxis nicht allzu viel Wert legen, dafiir um so mehr auf eine
richtige Umschreibung des Ruhegebotes, soweit es um die
negative Seite geht (positiv siehe oben). Etwa so: ,,Verboten sind
an Sonn- und Feiertagen jene kérperlich miihevollen und beson-
ders lauten Arbeiten, die man in der Woche um des Lebensunter-
haltes und Verdienstes willen fiir leibliche Bediirfnisse verrichtet,
wie landwirtschaftliche, handwerkliche, industrielle Arbeiten, so-
weit sie nicht zur Verhiitung schweren Schadens auch am Sonntag
verrichtet werden miissen und unaufschiebbar sind.“ Wenn so

13) In 3 Sent. 1, d. 37 sub 3; Quaracchi 1887, IIL p., p. 832.



110 Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe

die Art oder Natur der verbotenen Arbeit umschrieben ist, wird
man fortfahren, daB} eine andere, nicht so lirmende und schwere
Berufsarbeit am Sonntag auch verboten ist, wenn ohne weiteren
Grund einfach die Wochentagsarbeit fortgesetzt wiirde. Solche
leichtere Arbeiten wiren aber (%ann erlaubt, wenn sie nicht einfach
aus dem gleichen Beweggrund wie in der Alltagsberufsarbeit ver-
richtet werden. Es miissen aber zur Erlaubtheit die folgenden
Bedingungen zutreffen. Das wiirdige Mitfeiern des Sonntags-
gottesdienstes muf} gesichert sein. Es darf kein berechtigtes
Argernis gegeben werden. Es darf nicht um sehr laute und storende
Arbeiten gehen. Sie miissen zu einer beruflichen Werktagsarbeit
in einem Verhiltnis der Ausnahme bzw. des Gegensatzes stehen.
Solche Arbeiten wiren z. B. Schneidern, Nihen, Stricken, Flicken;
Labor- und Biiroarbeiten, Feinmechanik, Gartenpflege usw. Ein
Berufsgirtner diirfte also am Sonntag nicht ohne weiteres seine
gewohnte Gartenarbeit fortsetzen (lassen), wohl aber wiire es (wie
schon Leo XIII. erklirte) etwa Gruben- oder Fabriksarbeitern,
aber auch Beamten und anderen erlaubt, unbeschadet der MeB-
pflicht, zugleich aus Erholungsgriinden in einem (Schreber-) Garten
zu arbeiten. Eine Stenotypistin diirfte nicht am Sonntag grundlos
ihre Werktagsarbeit fortsetzen, wohl aber, wenn sie entsprechende
Griinde hiitte, wie Vorbereitung des Urlaubs, Privatkorrespondenz,
Vertretung fiir eine erkrankte Kollegin u. i.

5. In der Verkiindigung kénnte man etwa so sagen: An
Sonntagen und gebotenen Feiertagen ist es verboten, ohne Ent-
schuldigungsgrund seine gewéhnliche (schwere) Wochentagsarbeit
aus Gewinngriinden (zum Lebensunterhalt und Verdienst) fortzu-
setzen. Jene Arbeiten sind aber erlaubt, auch wenn sie anstrengend
sind, die notwendig sind im Dienste der Seelsorge, der Familie,
in Not Geratener, oder solche, ohne deren Verrichtung der Gemein-
schaft oder auch einzelnen ein schwerer Schaden entstiinde. Nach
erfiillter MeBpflicht wiire es nicht verboten, solche nicht lirmende
und stérende Arbeiten zu verrichten, die vor allem der Erholung,
dem Zeitvertreib, der Weiterbildung oder einem Liebeserweis
dienen. Schwer siindigt, wer an Sonn- und Feiertagen unentschul-
digt mehrere Stunden verbotene Arbeiten verrichtet oder auch
kiirzere Zeit, besonders wenn er damit schweres Argernis gibt,
sich oder anderen den Sonntagsgottesdienst unméglich macht oder
stort, sich und andere um die Gesundheit und den Gottessegen
bringt, vor allem aber, wenn er es aus Verachtung Gottes oder der
Kirche tite. In Zweifelsfillen soll sich ein Katholik an seinen
zustindigen Seelsorger wenden und immer bedenken: ,,Wie dein
Sonntag, so dein Sterbetag!“ und ,,An Gottes Segen ist alles
gelegen!“

III. Kasuistische Fragen

Wenn so die Natur einer Arbeit (kérperlich miihevoll, lir-

mend), die Beweggriinde fiir sie (ob Berufsarbeit aus Gewinn-



Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe 5

griinden), ihre Umstiinde (stérend, éirgerniserregend) und vor allem
auch der Sinn des ganzen Ruhegesetzes (Atmosphire schaffend,
vergiftend) beachtet werden, wenn man ferner auf die berechtigten
Entschuldigungsgriinde (dazu gehért eher Schadenverhiitung,
nicht so leicht él;awinnentgang) Riicksicht nimmt und die Ein-
stellung der normalen guten Christen der betreffenden Gegend zu
einer bestimmten fraglichen Arbeit am Sonntag ins Auge fafit,
dann wird man auf die Frage: ,,Herr Pfarrer, darf man am Sonn-
tag... ?“ wohl die richtige Antwort finden. Sie mufl um so strenger
sein, je christlicher noch das offentliche Geprige ist. Mit dem
bisher Gesagten diirften sich so ziemlich alle kasuistischen Fragen
um die Sonntagsruhe losen lassen, soweit sie Haushaltsarbeiten,
leichteres Gewerbe, Gartenbau u. dgl. betreffen. Schwieriger ist
die Anwendung aller dieser Grundsitze auf Sonntagsruhefragen
im Baugewerbe und in der Landwirtschaft.

1. Beim Bau eines Hauses und bei seiner Einrichtung muf}
am Sonntag jede eigentliche Firmenarbeit unterbleiben. Eine Aus-
nahme wire nur zu machen, wenn eine berechtigte Terminver-
pflichtung unbedingt eingehalten werden miifite und dies unvorher-

esehenerweise ohne Sonntagsarbeit nicht méglich wire. Der
berstundenlohn ist fiir sich allein kein Entschuldigungsgrund
fiir eine Sonntagsarbeit. Gelegenheits- und sog. Pfuscharbeit durch
Gesellen und andere (zur Vermeidung des oft dreimal so hohen
Meisterlohnes) wiire nur unter ganz bestimmten Bedingungen an
(g]ebotenen Sonn- und Feiertagen gestattet. Die hl. Messe diirfte
eswegen nicht ausgelassen werden. Es darf nicht um eine érger-
niserregende, laute, stérende Arbeit gehen (Erdarbeiten wiren
nicht so leicht gestattet wie etwa eine stille Innenarbeit, z. B.
WeiBlen, Malen), und es miite eine besondere Dringlichkeit solche
Arbeiten fordern. Eine solche Dringlichkeit wird heute beim Bau
von Eigenheimen seitens finanziell Schwicherer und beruflich
Gebundener leicht einmal vorliegen. Diese Bedingungen wiirden
auch eine dhnlich geartete Sonntagsarbeit dem Eigentiimer und
seinen Angehorigen gestatten. Es soll Didzesen geben, wo das im
Kirchenblatt oder von der Kanzel verkiindet worden sein soll.
Wenn keine andere Notwendigkeit dazukime, wire der bloBe
Wunsch, durch sonntiigliche Pfuscharbeit billiger zu bauen, keine
geniigende Entschuldigung. Uberhaupt mufl in Fragen der Geld-
ersparnis, des Zeit- und Kriftemangels das 5. Gebot vielleicht
noch mehr als das 3. beachtet werden. Manch einer war auch mit
seiner Gesundheit und Lebenskraft ,fertig®, als er mit seinem
Eigenheim fertig war, das er feierabends, samstags und sonntags
neben schwerer Berufsarbeit errichtet hat, und hinterliel lachenden
Erben ein segenloses Werk. Ahnliches gilt fiir stindige Uber-
stundenarbeit verschiedener Bauarbeiter und Handwerker. Auch
hier kennt der gottliche Gesetzgeber besser unsere Natur, ihre
wahren Bediirfnisse und Grenzen als mancher theoretische und



112 Pettirsch, Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe

raktische Materialist von heute. Wirklich glaubige Christen wer-
gen am Sonntag grundsiitzlich auf Bau- und Handwerksarbeiten
verzichten, und die Erfahrung zeigt, daBl sie es nicht zu bereuen
brauchen.

2. Auchinder Landwirtschaft wird man — immer bei erfiillter
MeBpflicht und unter Ausschlul von Argernis — bei Notstinden
in bezug auf das 5. Gebot strenger sein miissen als gegeniiber dem
3. Gebot. Eine beliebig gestattete Sonntagsarbeit ist kein Ausweg
aus dauernden Notlagen weder bei Gebirgsbauern noch bei solchen,
die Maschinen iiberhaupt nicht oder nur sonntags haben kénnen,
noch bei jenen, die die Woche iiber in einem anderen Beruf stehen.
Eine grundsitzliche Sonntagsarbeit wiirde ihre Lage, aufs Ganze

esehen, nur verschlechtern. Hier miiBten alle verantwortlichen
Eteﬂen zusammenwirken, damit echte und wirkliche Hilfe werde.
Die Sonntagsarbeit wiire genausowenig ein Ausweg aus sozialen
und wirtschaftlichen Notstinden wie die Freigabe der sogenannten
sozialen Indikation ein wahrer Ausweg aus der modernen Ehe-
und Familiennot sein kann. In beiden Fiillen muB das Ubel tiefer,
an den Wurzeln gefaBt werden. Zu diesen Wurzeln, die geheilt
werden miissen, gehort auch der geschindete Sonntag. Wire in
Kreisen der Langwirtschaft der Kindersegen und die Sonntags-
heiligung friiher ernster genommen worden, dann wiren die Land-
flucht und der Landarbeitermangel heute wohl kaum ein so bren-
nendes Problem, wenn auch noch manches andere dazu beigetragen
hat. Ubrigens muB es ja auch gehen, wenn jemand krank wird
oder stirbt. Das Ausniitzen von Tieren, Arbeitskriften und Ma-
schinen ist fiir sich allein niemals ein geniigender Grund fiir Sonn-
tagsarbeit. Gerade in der schwersten Arbeitszeit brauchen alle,
vor allem aber der Mensch, eine sonntigliche Schonung, die, iibri-
gens wirtschaftlich gesehen, in der fiir die Arbeit verbleibenden
Zeit leicht den Sonntagsausfall wettmacht. Auch das lehrt die
Erfahrung. Jede gegenteilige Einstellung wire nicht nur mate-
rialistisch und ungliubig, sondern geradezu von einem Fluch
ezeichnet, falls es trotz moderner Maschinen und Mittel und
Eozialgesetze heute nicht mehr ohne Sonntagsarbeit gehen sollte.

3. Damit soll nichts gesagt sein gegen eine voriibergehende
Sonntagsarbeit in aulergewthnlichen Notlagen, wie bei notorisch
schlechtem Erntewetter. Aber auch in solchen Zeiten sollte die
Sonntagsmesse gesichert sein, und die Seelsorge sollte sie ermog-
lichen helfen. An sich ist dann auch nur das Aufarbeiten und Ein-
bringen der Heu-und Getreideernte erlaubt, nicht aber z. B. land-
wirtschaftliche Anfangsarbeiten, wie Diingen, Pfliigen, Siien, Mihen.
Die notwendige Pflege des Viehs ist selbstverstindlich auch am
Sonntag erlaubt, ebenso sind kleinere und leichtere Arbeiten
geduldet, besonders wenn sie — immer bei erfiillter MeBpflicht —
dem MiiBiggang vorbeugen und den Charakter einer Erholung
haben. Gerade in Fragen der Sonntagsruhe ist es ,,der Geist, der



Pastoralfragen 113

- lebendig macht®. Diesen rechten Sonntagsgeist heute wieder zu
‘wecken, sind von Pius XII. alle verantwortungsbewuB3ten Christen
aufgerufen, besonders aber die Priester und Seelsorger. Denn ,.es
gilt, den Sonntag Gott, Christus, der Kirche, dem Frieden und dem
Familiengliick wieder zu gewinnen!?)“.

Pastoralfragen

Betriebsausflug und Sonntagsmesse. In einer Stadt mit mehreren Pfarren
veranstaltet ein groflerer Betrieb an einem Sonntag einen Betriehsausflug,
ohne daf} auf die Méglichkeit, eine Messe zu besuchen, Riicksicht genommen
wiirde. Einige Betriebsangehorige (eine kleine Minderheit) fithlen sich im
Gewissen beunruhigt. Sie versuchen zu erreichen, dafl die Fahrt so gestaltet
werde, dafl sie eine Messe besuchen kénnen. Als dieses Bemiihen scheitert,
gehen sie zu ihrem jeweiligen Pfarrer. Sie gehoren drei verschiedenen Pfarren
an.

Pfarrer A erklédrt ihnen, sie hdtten gar nicht zu kommen brauchen, denn
in einem solchen Falle seien sie entschuldigt; ein Betriebsausflug, der nur
einmal im Jahr gemacht wiirde, sei ein hinreichender Grund, die Sonntags-
messe auszulassen. Er erinnert sich, bei Jone gelesen zu haben, daBl gelegent-
lich auch ein Ausflug vom Besuch der Sonntagsmesse entschuldige. Er ist
der Meinung, die Unannehmlichkeiten, die die Betriebsmitglieder haben
kiénnten, wenn sie den Ausflug nicht'mitmachten, seien so bedeutend, daBl
man von einem griferen Schaden reden konne.

Pfarrer B sieht bei Noldin (De Praeceptis) nach und wird dort unter
Nr. 264 iiber die Dispensmdglichkeit durch den Pfarrer belehrt. Die geforderte
iusta causa scheint ihm gegeben zu sein, da ihm die Dispenswerber sagen,
es wire ihnen schon leid, wenn sie daheim bleiben miillten, und die Firmen-
leitung sowie die Arbeitskameraden wiirden es ihnen auch veriibeln, wenn
gie nicht mitkdmen. (Ungefilhr dasselbe bringen als Dispensgrund auch die
anderen bei ihren Pfarrern vor.) So gibt Pfarrer B die erbetene Dispens.

Pfarrer C dagegen verweigert die Dispens und sagt den zwei Mitgliedern
seiner Pfarre, die zu dem Betrieb gehoren, sie sollten fordern, dafl auf das
Gewissen der Leute Riicksicht genommen werde; wenn nicht, sollten sie
daheim bleiben. Wenn man hier dispensiere, wiirde die MeBverpflichtung
ebenso wie das Fastengebot allmihlich illusorisch; die Betriebsfiihrungen
nihmen iiberhaupt keine Riicksicht mehr. Ein Betriebsausflug sei auch
wirklich kein hinreichender Grund, die Sonntagsmesse auszulassen; von
Erholung kénne ja doch keine Rede sein bei der allgemeinen Praxis der
Betriebsausfliige; es wiire eher ein hinreichender Grund, wenn sich einer am
Sonntag einmal ausschlafen wolle. Welcher Pfarrer hat recht?

Noldin, 1. c. n. 263, nennt im Anschlufl an den hl. Alfons als Entschul-
digungsgrund (nicht als Dispensgrund) jede ,,causa mediocriter gravis

14) Am 7.9. 1947 vor den Minnern der Katholischen Aktion Italiens; s. Gr. Ent-
schluB 3 (1947), S. 2.



114 Pastoralfragen

seu quodvis incommodum vel damnum notabile in bonis animae vel corporis
proprii vel proximi“. Man wird sicher nicht sagen kénnen, daB es im allge-
meinen ein damnum vel incommodum notabile bedeutet, an einem Betriebs-
ausflug nicht teilnehmen zu kénnen. Das dabei Gebotene ist sicher nicht
so wertvoll, dafl man es als einen wirklichen, gar als bedeutenden Schaden
bezeichnen kénnte, dessen verlustig zu gehen. Die Erholung, die der Ausflug
an sich bietet, wird meist durch den langen Aufenthalt in Gasthiusern, oft
bis tief in die Nacht hinein, wieder zunichte gemacht. So ist die Berufung
des Pfarrers A auf Jone hinfillig, denn dort heilt es (Katholische Moral-
theologie, 15. Auflage, 1953, Nr. 198): ,Das eine oder andere Mal kann auch
ein Ausflug entschuldigen, wenn man sonst das ganze Jahr nie Gelegenheit
zu einer solchen Erholung hat, oder wenn es sich um einen Ausflug handelt,
wie man ihn sonst in seinem Leben niemals mehr mitmachen kénnte.“ Auch
die Folgen eines freiwilligen Wegbleibens, etwa Unannehmlichkeiten oder
Hiinseleien von seiten der Betriebsfithrung bzw. der Kameraden, kiénnen
normalerweise kaum so arg werden, daB die von der Moral fiir eine Ent-
schuldigung geforderten Voraussetzungen gegeben wiiren. Eigentlichen anti-
religiosen Terror findet man bei uns heute doch nicht leicht. (Diesen lieBe
auch Noldin als Entschuldigungsgrund gelten. Vgl. De Praeceptis, Nr. 263,
1g.) So kinnen wir dem Pfarrer A nicht recht geben.

Pfarrer B beruft sich mit Recht auf die genannte Stelle bei Noldin, wo
er auch den entsprechenden Kanon aus dem Kodex angegeben findet (1245,§1),
der dem Pfarrer das Recht gibt, zu dispensieren, und zwar ,,in casibus singu-
laribus iustaque de causa . . . singulos fideles, singulasve familias“, seine
Pfarrkinder iiberall, in seiner Pfarre auch Fremde. Eine iusta causa liegt
sicher vor, denn es wire fiir die Betriebsmitglieder immerhin mindestens
unangenehm, wenn sie nicht mitfahren kénnten. Es entgeht ihnen ein Vorteil,
den die anderen Betrichsmitglieder haben, und ihr Fernbleiben hiitte nach
ihrer glaubwiirdigen Angabe tatsiichlich fiir sie einige Unannehmlichkeiten
im Betrieb zur Folge. Wenn auch der Erholungswert des Betriebsausfluges
nicht sehr groB ist, so bedeutet die Betrichskameradschaft, die dadurch
gefordert werden soll, auch ein nennenswertes Gut; wenigstens soll nicht der
Anschein erweckt werden, als ob gerade den betont katholischen Arbeitern
und Angestellten nichts an dieser Kameradschaft gelegen sei. So ist der Dis-
pensgrund gegeben, und Pfarrer B hat richtig entschieden. Ubrigens: ., Dis-
pensatio in dubio de sufficientia causae . . . potest licite et valide concedi®
(can. 84, § 2).

Die Argumente des Pfarrers C sind mit dem Gesagten direkt oder in-
direkt widerlegt, wenn wir ihm auch so weit recht geben, daB die katholischen
Betriebsmitglieder die Riicksichtnahme auf ihr Gewissen durchaus fordern
kénnen und daB es sein Gutes haben kann, wenn sie von einem solchen
Betriebsausflug, der ihnen die Sonntagsmesse unmoglich macht, einmal
demonstrativ fernbleiben. Vorwiirfe wegen Unkameradschaftlichkeit kénnen
sie ohne weiteres zuriickweisen mit der Bemerkung, daB es entschieden
unkameradschaftlicher ist, auf das Gewissen eines anderen keine Riicksicht
zu nehmen, als einem gemeinsamen Ausflug fernzubleiben. Als Rat, nicht
als Verpflichtung wiire also die Entscheidung des Pfarrers C durchaus zu



¥ Mitteilungen 115
billigen. Verpflichten zu dispensieren kann man in unserem Falle den Pfarrer
allerdings nicht, denn es ist nicht notwendig zum geistlichen Wohl des Bitten-
den und es droht auch sonst kein schwerer Schaden und kein dffentliches
scandalum (vgl. Noldin, De Principiis, Nr. 186).

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Mitteilungen

Trau, schau wem! Unter der Devise ,,Unsere Biicher — Thre Biicher*
iiberreichte eine bekannte katholische Buchhandlung ihren Katalog. In der
Sparte ,.Philosophie” ist Karl Jaspers, ,,Die grofien Philosophen®, Bd. I,
angefithrt mit folgender Empfehlung: ,Eine Galerie der groBen Denker,
die den geistigen Weg der Menschheit bestimmt haben. Schon der erste
Band zeigt, dafl dieses Werk durch den geistigen Reichtum und die dar-
stellerische Klarheit nicht zu iiberbieten sein wird.“ Da mir das Werk aus der
Fachliteratur bekannt ist, fiihle ich mich verpflichtet, den hochw. Mitbriidern
einige Leseproben daraus zu vermitteln, damit sie sich selbst den Reim
darauf machen kénnen.

Jaspers will uns in das Denken der groBen Philosophen einfithren und zu
einer personlichen Begegnung mit ihnen verhelfen. Nach einer allgemeinen
Einleitung iiber menschliche und philosophische Grofie bespricht er die
»MaBgebenden Menschen“, zu denen er Sokrates, Buddha, Konfuzius und
— Jesus zihlt. Das liBt den Leser aufhorchen. Was er aber dann in knapp
30 Seiten (das ganze Buch zihlt an die 1000 Seiten) iiber Jesus zu lesen
bekommt, das kann ihn nur traurig stimmen. Als Quellen werden die Syn-
optiker und Apokryphen zitiert, als Literatur Schweitzer, Dibelius und
Bultmann angegeben. Jaspers beginnt: ,Jesus ist zwar nicht als objektiv
zwingendes Bild historisch dokumentiert darzustellen, aber doch durch die
Schleier der Uberlieferung hindurch als Wirklichkeit unumginglich sichtbar.
Ohne das Zutrauen im Blick auf die Uberlieferungstriimmer und ohne das
Wagnis des Irrens wiirde eine nur kritisch-historische Forschung alle Rea-
litit verschwinden lassen. Es ist die Aufgabe, auf Grund der Leistungen
der Forscher, aus eigenem Ergriffensein das VerliBliche, Wahrscheinliche
und nur Mogliche zusammenzuordnen und zum Bilde werden zu lassen.
Die Grundhaltung solcher Darstellung darf unsere menschliche Beziehung
zum Menschen Jesus sein“ (S. 186).

Uber das Leben Jesu weill Jaspers zu berichten: ,,Jesus ist aufgewachsen
in Nazareth in Galilia mit vier Briidern und einigen Schwestern bei seiner
Mutter Maria. Er hat ein Handwerk gelernt. Er muB einen Unterricht in dem
rabbinischen Wissen vom Alten Testament genossen haben. Einen grofien
Eindruck machte auf ihn der Einsiedler am Jordan, Johannes der Tiaufer,
mit der Predigt vom kommenden Gottesreich und von Gottes Zorngericht,
von BuBe, Taufe und Siindenvergebung. Jesus kam zu Johannes und lie
sich taufen. Von dort ging er in die Wiiste. Zuriickgekehrt, wandte er sich
selber an die Offentlichkeit, mit ungefihr dreiBig Jahren, sprach in den
Synagogen, wurde Rabbi genannt, wanderte in Galilia von Ort zu Ort,
hatte Jiinger um sich, trat auf mit der Verkiindigung vom Weltende und



116 Mitteilungen

Gottesreich, als Wundertiter, der Kranke heilte, Dimonen austriech, Tote
erweckte, als Lehrer des allein an Gottes Willen sich bindenden, welt-
indifferenten, dem Ethos der Liebe ohne Einschrinkung folgenden Lebens.
Seine Angehorigen hielten ihn fiir wahnsinnig® (S. 195).

»Das Selbstbewultsein Jesu ist keineswegs eindeutig. Bei seiner
Verkiindigung mufl er die Erfahrung gemacht haben von dem Abstand
zwischen dem, was er war, sah und wollte, und dem, was die anderen ver-
standen. Die Menschen folgten ihm wohl schwiirmerisch, sie hatten ihn
notig auf ihre Weise. Er mufite dulden, daB sie sich an ihn hingten, ihn
immer weiter iiber sich emporhoben. Aber der ProzeB der Entwicklung
seines SelbstbewuBtseins ist nicht durchsichtig. Die Widerspriichlichkeit
der AuBerungen zeigt nur, daB dieser Prozel da war und daB er vielleicht
gar keinen endgiiltigen Abschlufl erhielt. Daher scheint es der Natur der
Sache nach nicht eindeutig, wofiir Jesus sich gehalten hat und was er gewollt
hat* (S. 197).

Jaspers lehnt Nietzsches psychologische Deutung der Persénlichkeit
Jesu ab, er bevorzugt historische Aspekte: ,Jesus ist eine spitantike Er-
scheinung am Rande der hellenistisch-romischen Welt. In einem Zeitalter
heller Geschichte lebt er im Dunkel kaum bemerkt. Einer realistischen und
rationalisierten Welt berechnender Macht kann er, gar nicht berechnend,
nicht zugehoren. Er irrt sich in bezug auf alle materiellen Realititen und
muf} als Dasein scheitern. Verglichen mit der archaischen jiidischen Pro-
phetie, die ehern wirkt, ist er vertieft, vieldeutig, beweglich. Verglichen aber
mit der ihm fremden hellenistisch-romischen Welt ist er urspriinglich, wie
erster Anfang“ (S. 201 f.).

Die eigentliche Deutung der Person Jesu unternimmt Jaspers aber
aus der Wesensidee des Lebens Jesu: radikale GottesgewiBheit und grenzen-
loses LeidensbewuBtsein. ,Jesus ist ein Gipfel dieses Leidenkénnens! Man
mul} jidisches Wesen sehen in den Jahrhunderten, um Jesu Wesen zu er-
blicken. Aber Jesus hat nicht passiv erlitten. Er hat gehandelt, damit Leid
und Tod provoziert. Sein Leid ist nicht zufilliges, sondern echtes Scheitern.
Er setzt seine Unbedingtheit der Welt aus, die nur Bedingtheit zuldBt, und
der Weltlichkeit der Kirche (damals in Gestalt der fiir die folgenden Kirchen
prigend wirkenden jiidischen Theokratie). Seine Wirklichkeit ist das Wagen
von allem in der Erfiillung der Gottessendung: die Wahrheit zu sagen und
wahr zu sein. Das ist der Mut der jiidischen Propheten: nicht im Spiegel des
Ruhms groBler Taten, des Ruhms tapferen Todes fiir die Nachwelt, sondern
allein vor Gott. Im Kreuz wird die Grundwirklichkeit des Ewigen in der
Zeit angeschaut. In dieser vorgebildeten Gestalt, im Kreuz, geschieht die
Vergewisserung des Eigentlichen im Scheitern alles dessen, was Welt ist“
(S. 207).

Die Wirkung Jesu war zu seinen Lebzeiten gewaltig, und nach seinem
Tode ? ,,Als Jesus lebte, glaubten die Jiinger mit ihm an Gott, an das Gottes-
reich und das Weltende. Als Jesus tot war, sind sie auseinander gelaufen.
Als sie dann aus der Zerstreuung schnell sich wiederfanden, ist mit ihnen etwas
Revolutionierendes geschehen. Sie sahen Jesus als Auferstandenen. Nun
glaubten sie nicht mehr nur mit Jesus an Gott, sondern ohne Jesus an den



Mitteilungen 117

auferstandenen Christus. Das ist der Schritt von der Religion des Menschen
Jesus, als einer der Gestalten jidischer Religion, zur christlichen Religion.
Diese gab es nicht, als Jesus lebte. Wie dieser Schritt getan wurde, wissen
wir nicht.* Zum Beweis dafiir zitiert Jaspers Overbeck: ,,Das Christentum
hat sich nach Jesu Tod aller historischen Wahrnehmung entzogen, indem
Christi Anhiinger ein vollkommen unfafiliches, zwischen Sein und Nichtsein
zweideutig schillerndes Ding wurden. In die Sphire der Geschichte hat das
Christentum erst Paulus eingefithrt. Nur ein Wahn kann das Christentum
mit Jesus als historischer Person beginnen lassen.“ Dann fihrt er fort: ,Nur
die unmittelbare Wirkung seiner Personlichkeit auf die Empfanglichen
erkliirt es, daB die Jiinger nach seinem Tode in ihrer ersten Ratlosigkeit
jene grandiose Umdeutung der ihnen zuniichst unbegreiflichen Hinrichtung
vollzogen, die das Christentum begriindete” (S. 209). Jesu Wirkung ging
in zwei Richtungen: ,,Erstens wurde er verwandelt aus Jesus in Christus, den
Gottmenschen, aus einer menschlichen Wirklichkeit in einen Gegenstand
des Glaubens. Zweitens wurde er gesehen in seiner menschlichen Gestalt
als Vorbild zur Nachfolge® (S. 210). ,Die Inhalte des Glaubens: Christi
Opfertod, — Erlosung aller Glaubenden durch' diesen Opfertod, in dem Chri-
stus ihre Siinde auf sich nahm, Rechtfertigung durch den Glauben, —
Christus als zweite Person in der Trinitdt, — Christus als Logos (Weltver-
nunft), mitwirkend bei der Weltschopfung, Begleiter des Volkes Israel
durch die Wiiste, — die Kirche als corpus mysticum Christi, — Christus als
zweiter Adam geschichtlicher Anfang einer neuen Menschheit, — dieses und
das viele andere Material der geistig so reichen Dogmengeschichte hat mit
Jesus nichts zu tun. Das ist eine neue, historisch auBlerordentlich wirksame
Realitdt® (S. 211).

Am SchluB verriit uns Jaspers wohl seine eigene Stellungnahme, wenn
er schreibt: ,,SchlieBlich ist eine Orientierung an Jesus miglich ohne Nach-
folge. Jesus hat ein Leben gezeigt, dessen Sinn durch Scheitern in der Welt
sich nicht vernichtet, sondern bestiitigt glaubte, zwar nicht eindeutig, aber
als offenbare Moglichkeit. Er zeigte das Freiwerden von der Lebensangst
im Aufsichnehmen des Kreuzes. Seine Verkiindigung zu horen, lehrt den
Blick offen zn halten fiir das absolute Unheil in der Welt, verwehrt die
Selbstzufriedenheit, erinnert an die hohere Instanz. Die Absurdititen seiner
Worte und Handlungen konnen befreiend wirken® (S. 212).

Erschiittert fragt man sich, ob das der Weisheit letzter Schlul sei fiir
einen Philosophen von Format, der abschlieBend bemerkt: ,.Fiir die Glau-
bensweisen sowohl der Rebellen als auch des kirchlichen Denkens ist die
geschichtliche Wirklichkeit des Menschen Jesus, der fiir uns in der Philo-
sophiegeschichte von so groBer Bedeutung ist, ohne Interesse® (S. 214). Wer
mit den Evangelienberichten so verfihrt, ist von der geschichtlichen Wirk-
lichkeit wie vom wahren Glauben gleich weit entfernt. Es zeugt nicht gerade
von Bescheidenheit, wenn der Autor fiir seine Auffassung in Anspruch nimmt:
,In diesem Felde wihlt ein sich selber evidentes Sehen nach dem Prinzip
des inneren Zusammenhangs der Sache und der Ereignisse® (S. 215). Was ist
schlieBlich das Ergebnis der Durchleuchtung dieser vier ,,Mafigebenden
Menschen® ? ,,Gemeinsam bleibt ihnen dies: in ihnen werden Erfahrungen



118 Mitteilungen

und Antriebe des Menschseins im AuBersten kund.“ Dieser fundamentalen
Erkenntnis entspricht dann unser philosophisches Verhalten zu ihnen: ,,Wir
sind ergriffen von dem ihnen Gemeinsamen, weil wir mit ihnen in der Si-
tuation des Menschseins stehen® (S.227). — Soweit der berithmte Exi-
stenzialist. Wer erinnert sich da nicht an das Schriftwort, das Paulus den
gescheiten Korinthern zitiert: Perdam sapientiam sapientium et prudentiam
prudentium reprobabo? 1 Kor 1, 19 (Is 29, 14).

Linz a.d.D. Dr. Josef Héupl

Kostbarkeiten der Ursprache im Neuen Testament. Es mufl nicht jeder
»traduttore ein traditore” sein, wie das bekannte italienische Wortspiel
behauptet. Aber allzuoft geschieht es doch, dall eine nachlissige oder zu
zaghafte Ubersetzung viel von der Kraft der Ursprache verlorengehen 1iBt.
Das ist bei Ubersetzungen aus dem Neuen Testament ohne Zweifel besonders
zu bedauern. Denn seine griechische Sprache ist nicht nur klangschén, son-
dern auch ungemein lebendig und farbig in der Darstellung.

Manchmal ist freilich der Sinngehalt eines griechischen Wortes gar
nicht in einem einzigen deutschen Ausdruck wiederzugeben. Denken wir an
Charis = gratia. Unser ,,Gnade® liBit kaum etwas ahnen von dem, was
noch das Lateinische durch seinen Anklang an ,,Grazie” und an das ,gratis“
verliehene Geschenk andeutet. Ahnlich geht es dem viel verwendeten sozein
= salvare. Das kann gewil auch kérperliche Heilung oder sonst eine Hilfe
bedeuten, aber im Neuen Testament wird es vor allem fiir das volle messia-
nische Heil verwendet. Wenn wir das Hauptwort Soter mit , Heiland“
wiedergeben, so ist etwas von dieser volleren Bedeutung ausgedriickt. Wir
diirften deshalb das Wort Christi: ,.fides tua te salvum fecit* nicht mit dem
farblosen Satz wiedergeben: ,,Dein Glaube hat dir geholfen®, sondern: ,, . .. hat
dir das Heil gebracht“. Das ist besonders deutlich im Worte Jesu an die
salbende Siinderin, wo von einer kérpérlichen Heilung gar nicht die Rede ist
(Lk 7, 50).

Markus sagt im Anfang des zweiten Kapitels, Jesus habe ihnen ,,das
Wort* verkiindet (Mk 2, 2). ,Das Wort“ ist Fachausdruck fiir das Evan-
gelium. Das gilt auch fiir den letzten Satz des Markusevangeliums, wo es
heiBit: ,,. . . sie predigten iiberall, wobei der Herr mitwirkte und das Wort
bestitigte durch die begleitenden Wunderzeichen® (Mk 16, 20). Die Uber-
setzung: ,,der Herr bestiitigte ihr Wort* verwischt diesen vollen Sinn. Oft
ist freilich eine bestimmte Ubersetzung so eingebiirgert, daB wir eine An-
derung kaum wagen diirfen. Aber es ist doch wenigstens fiir uns selber
anregend, wenn wir entdecken, dafl das Griechische die Verklirung Christi
als eine ,Metamorphose® bezeichnet, eine ,Umgestaltung®. Wenn wir
an das denken, was Paulus im Philipperbrief von der ,,Gottesgestalt“ und
der ,Knechtsgestalt“ Christi sagt, so wird uns der Sinn des Ausdruckes um
vieles deutlicher.

Ein noch bekannteres Beispiel bieten die Schluworte der Weihnachts-
botschaft: .. . . und Friede auf Erden in Menschen seiner Huld“ (Lk 2, 14).
So iibersetzt Otto Karrer das griechische ,eudokias“. Es ist eben zunichst
der ,,gute Wille*, das heit das Wohlwollen Gottes gemeint, das sich jetzt



Mitteilungen 119

wieder den Menschen zuwendet. Fast ebenso vertraut klingt uns der Sendungs-
befehl Christi, mit dem Matthius sein Evangelium schlieBt: ,,Gehet hin und
lehret alle Volker und taufet sie . . . (Mt 28, 19). Der Auftrag Jesu lautet
noch deutlicher und eindringlicher, wenn wir das ,,matheteusate® wirtlich
wiedergeben: ,,. . . machet alle Vilker zu Jiingern, indem ihr sie taufet auf
den Namen . . .“. Schade ist es auch, daB wir das vielgebrauchte ,keryssein®
kaum wiedergeben konnen. Gewohnlich sagen wir dafiir: verkiinden oder
predigen. Es ist aber vom Ruf des Herolds (keryx) genommen, durch den
ein Dekret amtlich verkiindet wird, um damit Rechtskraft zu erhalten.
Wenn also die Apostel das Evangelium ,ausrufen oder das Reich Gottes
ansagen®, so ist das viel mehr als das Weitersagen einer Neuigkeit: Gott
liBt durch seinen Herold feierlich seine Konigsherrschaft proklamieren.

Durch schwache Ubersetzungen geht oft viel von der Bildhaftigkeit
des urspriinglichen Ausdruckes verloren. Wenn uns dieser Ausdruck, weil
er ungewohnt ist, zum Nachdenken zwingt, ist es um so besser. Am 16. Sonn-
tag nach Pfingsten lesen wir im Evangelium, da Jesus in das Haus des
Vornehmen ging, um dort ,Brot zu essen” (Lk 14, 1). Ein paar Verse
spiter wird der Ausdruck wiederholt: ,,Selig, wer Brot essen wird im Reiche
Gottes!“ (V. 15). Sowohl der feine Grieche Lukas als auch der Lateiner
Hieronymus lassen den semitischen Ausdruck fiir ,,speisen” wortlich stehen,
warum sollen wir uns daran stoBen? Fiir den Orientalen ist wie fiir viele
Menschen Brot die Hauptnahrung, deshalb hat es diese Bedeutung. Wenn
wir bedenken, daBl sich Jesus das Brot des Lebens nennt, und welche Rolle
das heilige ,,Brotessen® im Leben der Kirche Christi spielt, diirfen wir wohl
auch hier die kriiftige Ursprache vorziehen. Bei Matthius sagt Jesus, der
Menschensohn werde drei Tage und drei Nichte ,,im Herzen der Erde®
weilen (Mt 12, 40). Warum es besser sein soll, dafiir zu setzen: ,.im SchoBe
der Erde®, ist nicht einzusehen.

Vom Auferweckten am Stadttor von Naim bemerkt der Arzt Lukas:
kai anekathisen“ (Lk 7, 15). ,,Und er setzte sich wieder auf* beschreibt
diese Bewegung des Wiederbelebten viel bildhafter als das blofle: .er rich-
tete sich auf.“ Manchmal geht auf diese Weise sogar nicht wenig vom er-
klirenden Sinn verloren. Der abgesetzte Verwalter sagt in seinem Selbst-
gesprich: ,skaptein ouk ischyo® (Lk 16, 3). Wie klar wird das, was er meint,
wenn ich sage: ,Mit der Hacke zu arbeiten, fehlt mir die Kraft.“ Die
gebriuchliche Ubersetzung: ,,Graben kann ich nicht“ klingt wie eine reine
Ausrede. Kostlich ist es, wenn der bildhafte griechische Ausdruck sich im
Deutschen wiederholt. Die Einwohner von Jericho murren iiber den Herrn:
»Bei einem Siinder ist er eingekehrt, um auszuspannen® (katalysai;
Lk 19, 7). Der Ausdruck ist von den Zugtieren genommen, die man ausspannt,
um Rast zu machen. Von diesem katalyein stammt auch das Wort katalyma,
das wir im Weihnachtsevangelium mit ,,Herberge” iibersetzen (Lk 2, 7).
Im gleichen Lukasevangelium kommt es noch einmal vor und bedeutet dann
das ,,Gastzimmer*, das die Jiinger fiir die Osterfeier bestellen sollen (Lk 22,11).

Manchmal gebraucht der Evangelist eine Wiederholung, um seine
Darstellung lebhafter zu machen. Markus erziihlt von der Aussendung der
Jiinger, Jesus habe angefangen, die Zwilf auszusenden, und zwar ,.dyo dyo®



120 Mitteilungen

(Mk 6, 7). Warum sollen wir das nicht so stehen lassen: ,,je zwei und zwei“ ?
Bei der Schilderung der Brotvermehrung bringt Markus oder wohl schon
sein Gewiihrsmann, der lebhafte Petrus, wieder die kostliche Verdoppelung
gleich zweimal hintereinander. Jesus ordnet an, die Leute sollten sich auf
dem griinen Rasen niederlassen ,,symposia symposia® (Mk 6, 39). Auch hier
wiire es nicht schwierig zu iibersetzen: ,, Tischgemeinschaft fiir Tischgemein-
schaft®, echenso wie im Vers nachher: ,,Sie lagerten sich Gruppe fiir Gruppe...“.
Das griechische ,,prasiai prasiai lilt an Gartenbeete denken, wozu vielleicht
der Anblick der bunten Menge Anlafl bot. Nur bei Bisping habe ich die
Ubersetzung: ,.beetweise® gefunden.

Eine andere Feinheit bei Lukas kann allerdings nur ein griechischer
Leser richtig empfinden. In der Erklirung des Simannsgleichnisses 1ifit er
Jesus sagen, der Same sei in einem ,,schénen und guten® Herzen aufge-
nommen worden (Lk 8, 15). Die Anspielung auf das Idealbild des ,kaloska-
gathos® tritt hier wohl deutlich zutage. Nur schwer kénnen wir im Deutschen
die entsprechenden Ausdriicke einsetzen, um dic Entwicklungsstufen
anzudeuten, in denen Lukas oder die Mutter Maria das Wachstum des Mensch-
gewordenen darstellen. Den Hirten wird gesagt, sie wiirden ein ,,Kleines*
finden, das in einer Krippe liegt (Lk 2, 12). ,,Brephos® bedeutet das Neuge-
borene, ja es kann schon vom Ungeborenen gesagt werden. Wir driicken uns
dhnlich aus, wenn wir jemandem erziihlen, dafl das junge Ehepaar ,etwas
Kleines erwarte”. Das vierzigtiigige Jesukind, das durch die Beschneidung
schon einen Namen bekommen hat, heifit jetzt: ,.to paidion®, das Biiblein
(Lk 2, 27), der Zwolfjihrige aber ist bereits: ,,Jesous ho pais“ (Lk 2, 43).
Dabei ist wohl zu beachten, dafl ein Zwblfjihriger im Morgenland lingst kein
Kind mehr ist, sondern ein Heranwachsender, der in einer armen Familie
gewill schon richtige Mannerarbeit tut. Die Ubersetzung »Jesukind® ist an
dieser Stelle wirklich irrefithrend, dhnlich wie jene Bilder, die einen kleinen
Buben — oft schaut er noch dazu eher einem Midchen gleich — darstellen,
der von seinen Eltern an der Hand gefithrt wird.

Gelegentlich ist der griechische Ausdruck wie eine Zeichnung, die man
vor seinen Augen entstehen sicht. Im Gleichnis vom barmherzigen Samariter
sagt Jesus vom Priester und Leviten: ,,idon auton antiparelthen“ (Lk 10,31).
Wenn ich das genau iibersetze: ,,. . . sah ihn und ging gegeniiber vorbei®,
dann sehe ich deutlich den Bogen, den beide machen miissen, um dem Ver-
wundeten auszuweichen. In den ersten Versen der Apokalypse erlebe ich die
urchristliche Gemeindeversammlung mit, wenn ich im Urtext lese: ... . . selig,
der die Worte dieser Weissagung liest, und die sie horen® (kai hoi akuontes;
Apk 1, 3). Manchmal kénnte man schon fast von einer Verstimmelung des
Textes durch die Ubersetzer sprechen. Wie deutlich und zart zugleich spricht
Jesus im Gleichnis von der Mutter: ,,Die Frau, wenn sie gebiren soll, hat
Leid, weil ihre Stunde gekommen ist. Hat sie aber das Kindlein geboren,
dann denkt sie gar nicht mehr an die Not . . .* (Jo 16, 21). Unsere MeBbiicher
iibersetzen: ,,Eine Frau ist traurig, wenn ihre Stunde da ist. Nach der Geburt
aber . . .“. Das Entscheidende im Vergleich, die Mutterschmerzen und das
Kind als késtliche Frucht dieses Leides, ist einfach iibergangen.

Oft bestimmt die griechische Zeitform den Sinn eines Satzes sehr



Mitteilungen 121

genau. Dann darf sie aber nicht unberiicksichtigt bleiben. Es ist zum Bei-
spiel ein Unterschied, ob ein Imperativ im Prisens oder im Aorist steht.
Im Kolosserbrief erwihnt Paulus die Vorschrift der leibfeindlichen Sektierer:
»Rithr das nicht an!“ (Kol 2, 21). Sie ist im Imperativ des Aorists gegeben.
Das gibt aber einen ganz anderen Sinn als der Imperativ des Priisens, der
blo die Fortsetzung einer Handlung untersagt. So bedeutet das Wort des
Auferstandenen an Magdalena nicht: ,,Rithr mich nicht an®, sondern: ,,Halte
mich nicht fest” oder ,,Lal mich wieder los!* (Jo 20, 17). Ahnlich sagt Jesus
zur Mutter am Stadttor von Naim: , Weine nicht mehr!* (Lk 7, 14). Beim
Bericht iiber das Weinen des Herrn am Grabe des Lazarus wird leider auch
oft eine Feinheit iibergangen. Der Aorist ,,edakrysen” sagt uns zwei Dinge.
Erstens meint der Evangelist das stille Trdnenvergieflen, nicht das laute
Weinen, das ,klaiein® heilen wiirde. Zweitens driickt der Aorist den Eintritt
der Handlung aus, also: ,Jesus begann zu weinen.“ Meisterhaft sagt hier
Luther: ,,. . . und Jesu gingen die Augen iiber.” Von den Samaritern erzihlt
Johannes, dal} sie die Predigt Jesu gut aufgenommen hitten. ,,Polloi epi-
steusan® (Jo 4, 39). Das bedeutet, dal viele damals ,,zum Glauben kamen*.
Dieselbe Zeitform ist auch im Bericht iiber den kiniglichen Beamten verwendet
und sagt dann: ,,. . . er wurde gliubig mit seinem ganzen Hause“ (Jo 4, 53).

Da auch in der Infinitivform der Unterschied erhalten bleibt, sagt Jesus
zu den Gebildeten in Jerusalem: ,,Wie konnt ihr zum Glauben kommen
(pisteusai), wenn ihr Ehre voneinander nehmt ?** (Jo 5, 44). Ganz éhnlich
bedeutet ,hamartanein® siindig leben, ,hamartein® aber: in eine Siinde
fallen. So wird die geheimnisvolle Behauptung im ersten Johannesbrief
leichter verstindlich, die besagt: ,Wer aus Gott geboren ist, der ,kann‘
nicht siindigen” (1 Jo 3, 9). Johannes gebraucht das Prisens. Er will aleo
sagen: Wer ein Kind Gottes ist, kann nicht gleichzeitig ein siindiges Leben
fithren. Damit ist eine psychologische oder moralische Unméglichkeit aus-
gesagt. Denn offenbar will er nicht behaupten, daBl nicht auch ein Erloster
gelegentlich in eine Siinde fallen konnte, was mit dem Aorist ausgedriickt
werden miilite.

Das lateinische ,fiat” lautet gleich im Wort Jesu an den Hauptmann:
»Es geschehe dir, wie du geglaubt hast* (Mt 8, 13) und in der Antwort Ma-
rias auf die Engelsbotschaft (Lk 1, 38). Aber wie ganz anders klingt es hier,
wenn wir den Optativ beachten: ,,0 mége mir doch geschehen . .. !“ Es ist
wie eine miitterliche Fiirbitte Mariens, in der sie uns die Gnade der Erlosung
erfleht.

Da das Griechische einen Artikel kennt, so ist auch dessen Verwendung
oder Nichtverwendung zu beriicksichtigen. Jesus rechtfertigt seine Giite
gegen die Zollner mit den Worten: ,JIch bin nicht gekommen, Gerechte
zu berufen, sondern Siinder” (Lk 5, 32). Sein Ruf kann von vornherein nur
siindige Menschen treffen; um sie zu erlosen, ist er gekommen. Die Ein-
fiigung eines Artikels — ,,die Gerechten* — liBt diesen Sinn kaum mehr
erkennen,

Eine genaue und gute Ubersetzung wird schlieBlich auch manchen
unndtigen Anstoll aus dem Wege rdumen. In seiner Hirtenrede verheifit
Jesus, es werde ,.eine Herde und ein Hirte sein® (Jo 10, 16). Die Ubersetzlmg

»Theol.-prakt. Quartalschrift* IT. 1958 9



122 Mitteilungen

,Schafstall“ ist nicht nur anriichig, sondern iiberhdrt auch das schone Wort-
spiel von poimne und poimen, das sich im Deutschen so gut wiederholen
1iBt. Auch im Satz vorher ist nicht von einem Schafstall die Rede, sondern
von der ,,aule®, der offenen Hiirde, die iitber Nacht die verschiedenen Gruppen
von Tieren schiitzend umschliefit.

Wir konnen in unseren gebriuchlichen Perikopenbiichern nicht gut
Verbesserungen anbringen, aber wir sollten uns die Miihe nicht verdrieflen
lassen, vor der Verwendung eines Schriftwortes auf der Kanzel das grie-
chische Neue Testament aufzuschlagen, zu dem uns der ,Sprachschliissel®
von Rienecker und noch besser die ,,Analysis philologica® von Max Zerwick
aus dem Bibelinstitut in Rom so leichten Zugang schaffen. An den Funden,
die wir dort machen kénnen, werden wir nicht nur selber Freude und Gewinn
haben, siec werden uns auch fihig machen, den uns Anvertrauten ,,das Wort*
mit groBerer Kraft und Eindringlichkeit zu verkiinden.

Linz a.d. D. Igo Mayr S.J.

Irrige Ubersetzung einer wichtigen Stelle der Herz-Jesu-Enzyklika vom
15. Mai 1956. Die grofic Enzyklika unseres Heiligen Vaters ,,Haurietis aquas®
itber die Verehrung des heiligsten Herzens Jesu, datiert vom 15. Mai 1956,
wurde im ,,Osservatore Romano® am 19. Mai und in den ,,Acta Apostolicae
Sedis“ am 31. Mai desselben Jahres vertffentlicht. Alsbald stellte auch die
Tipografia Poliglotta Vaticana eine deutsche Ubersetzung zur Verfiigung, die
zwar keinen amtlichen Charakter hat, aber schon wegen ihrer Herkunft
naturgemiB weite Verbreitung fand. So wurde sie von der Herder-Korre-
spondenz, Heft 12 (September) 1956, S. 554 —568, iibernommen und von dem
Kolner Verlag ,,Wort und Werk® als eigene Broschiire herausgegeben.

In diese deutsche Ubersetzung hat sich leider gegen Schlufl ein offen-
kundiger Fehler eingeschlichen. Der lateinische Originaltext lautet: ,,Nec
facile percipere erit vim amoris, quo Christus compulsus nobis se ipse exhibuit
spirituale alimentum, nisi peculiari modo Eucharistici Cordis Iesu cultum
fovendo . . .“ (AAS 48, 1956, S.351). Dieser Satz wird folgendermaflen
itbersetzt: ,,Es wird auch nicht leicht sein, die Kraft der Liebe zu erfassen,
mit der Christus selbst sich uns zur geistigen Nahrung gab, wenn nicht in
der besonderen Pflege der eucharistischen Herz-Jesu-Verehrung®
(Herder-Korrespondenz, S. 567, 2. Spalte). Die von uns herausgehobenen
Worte wiiren nur dann eine fehlerfreie Ubersetzung, wenn im Original stiinde:
neucharisticum Cordis Iesu cultum fovendo“. Aber dort heilit es: ,Eucha-
ristici Cordis Iesu cultum®. Damit setzte der hchste Lehrer der Christenheit
den SchluBpunkt unter eine sich iiber viele Jahrzehnte hinziehende Kontroverse.

Der Titel ,,Eucharistisches Herz Jesu“ tauchte zuerst in Frankreich
um die Mitte des vorigen Jahrhunderts auf. Am 7.9.1854 gewihrte ein
franzosischer Bischof fiir ein Gebet zum eucharistischen Herzen einen Ablafl
von 40 Tagen, und viel reichlichere Ablisse gewilhrte spiter der Heilige
Stuhl fiir eine stattliche Anzahl solcher Gebete, bis auf einmal 1950 alle
diese Gebete aus dem amtlichen ,Enchiridion Indulgentiarum“ entweder
ganz verschwanden oder doch so verdndert wurden, daB vom ,,Eucharisti-
schen® Herzen Jesu keine Rede mehr war. Welches wiire itberhaupt der Sinn



Mitteilungen 123

dieses Titels ,,Eucharistisches Herz Jesu“? Das Herz Jesu und die Fucha-
ristie stehen in einer doppelten Beziehung zueinander: sowohl von contentum
et continens als von causa et effectus. In dem erstgenannten Sinne (das in
der Eucharistie lebendig gegenwiirtige Herz Jesu) wollte eine Verlautbarung
der Ritenkongregation vom 15. 7. 1914 den Titel verstanden wissen (AAS 6,
1914, 383); aber die ernsten Vorstellungen des damaligen Erzbischofs von
Paris, des Kardinals Amette, erreichten in Rom, daB die hichste aller Kar-
dinalskongregationen, das Heilige Offizium, die Sache neu priifte und am
24. 3. 1915 entschied, der Sinn jenes Titels sei: das die Eucharistie uns liebend
schenkende Herz Jesu, ganz in Ubereinstimmung mit der bisherigen Auf-
fassung, wie sie z. B. in der amtlichen Sammlung der AblaBgebete (Raceolta)
sowie in dem auch von der neuesten Enzyklika (Anmerkung 122) zitierten
Breve Leos XIIIL. vom 17. 2. 1903 ausgesprochen wird (AAS 7, 1915, S. 203),

Nun sieht man deutlich, daB der Fehler, der sich in die vatikanische
Ubersetzung der Enzyklika , Haurietis aquas® eingeschlichen hat, durchaus
nicht belanglos ist. Hitte der Papst nur von ,eucharistischer Herz-Jesu-
Verehrung“ gesprochen, dann wiire der niichstliegende Sinn gewesen: Wir
sollen das in der Eucharistie gegenwirtige Herz Jesu verehren. Aber statt
dessen empfiehlt der Papst die Verehrung des ,,Eucharistischen Herzens Jesu®
und erklirt dann den Sinn mit den Worten Leos XIIIL.: Man verehre dabei
»jene Tat hochster Liebe unseres Erlosers, wodurch er alle Reichtiimer
seines Herzens verstromte und das anbetungswiirdige Sakrament der Eu-
charistie einsetzte, um bis zum Ende der Zeiten bei uns zu bleiben®. Denselben
Gedanken erliutert der Heilige Vater noch durch ein schénes Wort, das
unser deutscher Kirchenlehrer, der hl. Albertus Magnus, schon vor 700 Jahren
niedergeschrieben hat: ,,Nicht die geringste Partikel seines Herzens ist die
Eucharistie, die uns die so grofle Liebe seines Herzens geschenkt hat* (Opera
omnia, Ausg. Borgnet, Bd. 38, Paris 1890, S. 358).

Diese Stelle ist in der von der Zeitschrift ,,Geist und Leben® versffent-
lichten Originaliibersetzung (Bd. 29, 1956, S. 310) leider aus Versehen aus-
gelassen worden; aber vorher liest man dort in richtiger Ubersetzung: »Man
wird auch nicht leicht die Liebesgewalt begreifen konnen, die Christus ge-
driingt hat, sich uns selbst zur Seelenspeise zu geben, ohne eine besondere
Verehrung des Eucharistischen Herzens Jesu“ (von uns gesperrt).

Méoge denn auch im deutschen Sprachgebiet dieses Papstwort wohl be-
herzigt und befolgt werden. Die Verehrung des Eucharistischen Herzens
Jesu fithrt die gliubige Seele immer wieder in das Coenaculum und an den
Vorabend des bitteren Leidens und Sterbens und lidt ein zu tieferem Ein-
dringen in jene unvergleichliche Liebestat Jesu: die Einsetzung der Eucha-
ristie als Opfer und Sakrament und des neutestamentlichen Priestertums.
»Da Jesus wuBte, daB seine Stunde gekommen war, um aus dieser Welt
wieder zum Vater zu gehen, und da er die Seinen, die in der Welt waren,
liebte, so liebte er sie bis ans Ende* (Joh 13,1), bis zum A'uBerstenl).

') Alsbald nach Erscheinen der Enzyklika ,,Haurietis aquas® veréffentlichte der
Schreiber dieser Zeilen in der Kélner Klerus-Zeitschrift ,,Die Anregung*, 1956, Nr. 14,
S. 18 f., den Artikel ,,Die Andacht zum Eucharistischen Herzen Jesu®, worin er aus-
fiihrlicher die bewegte Geschichte dieser Andacht behandelt.

&



124 Roémische Erldsse und Entscheidungen

Das Rémische MeBbuch hat in seinem ,,Pro aliquibus locis® iiberschrie-
benen Anhang auch ein sehr schénes MeBformular vom ., Eucharistischen
Herzen Jesu®, gutgeheiBlen von Papst Benedikt XV. zwei Monate vor seinem
Tode, am 21. 11. 1921. Das entsprechende Fest wird an den betreffenden
Orten am Donnerstag nach dem Herz-Jesu-Fest gefeiert. Zu jedem MeB-
formular gehort auch ein Brevier-Offizium, und in dem Invitatorium des
genannten Festes wird der Sinn des Titels ,Eucharistisches Herz Jesu®
mit prignanter Kiirze also wiedergegeben: ,Cor Jesu, Sanctissimam Eu-
charistiam nobis donans, venite adoremus.” Also Gegenstand dieser beson-
deren Andacht und dieses besonderen Festes ist nicht ,,das in der Eucharistie
gegenwiirtige Herz Jesu“, sondern ,,das mit der heiligsten Eucharistie uns
beschenkende Herz Jesu“. Das aber ist in keiner Weise ausgesprochen, wenn
man sagt: eucharistische Herz-Jesu-Verehrung®. Folglich ist dieser Aus-
druck als offenkundig fehlerhafte Ubersetzung von ,cultus Eucharistici
Cordis Jesu® abzulehnen.

Rom P. Dr. Clemens M. Henze C. SS. R.

Romische Erlisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Linz a. d. D.

Hihere Schulen. Die Schulen zur Heranbildung von Ordensleuten zu immer
vollkommenerer personlicher Formung und zum Apostolat in der Welt und ebenso
die theologischen Lehranstalten gewinnen immer mehr an Bedeutung. Dies driickt
sich auch deutlich in der Griindung und Errichtung sowie in der Bestitigung solcher
Bildungsanstalten aus. So wurde mit Dekret der Religiosenkongregation vom 15. Mirz
1957 in Rom eine Schule unter dem Titel ,Mater Divinae Gratiae* kanonisch
errichtet. Sie ist direkt der Religiosenkongregation unterstellt und besitzt alle Rechte
und Privilegien, dic nach dem kirchlichen Gesetzbuch den Studienanstalten der
religiosen Gemeinschaften zukommen, Sie ist bestimmt fiir Novizenmeisterinnen und
Prifektinnen der italienischen Schwesterngemeinschaften, die sich hier in einem
dreijihrigen Lehrgang fiir ihr wichtiges Amt in der Heranbildung des Schwestern-
nachwuchses die notwendigen Kenntnisse erwerben kénnen. (AAS,1957, Nr.12, p.749s.)

In ihnlicher Weise wurde durch das Dekret derselben Religiosenkongregation
vom 1. Juli 1957 fiir die minnlichen Religiosen in Laiengemeinschaften ein Institut
in Rom errichtet, dem die Bezeichnung ,,Pipstliches Institut® und der Titel ,Jesus
Magister® verlichen wurde. (AAS, 1957, Nr. 12, p. 751).

Das pipstliche Institut ,,Regina Mundi* entfaltet schon seit einigen Jahren
in der Heranbildung von Ordensfrauen besonders fiir den Schuldienst an mittleren und
hioheren Lehranstalten eine segensreiche Titigkeit. Ein Dekret der Religiosenkongre-
gation vom 12. Miirz 1957 regelt nun zuniichst die Angliederung (Aggregation) anderer
Institute mit demselben Zweck an das Institut in Rom. Alle diese L.ehranstalten haben
das Recht, pipstliche Diplome auszustellen. Sie miissen einen jihrlichen Bericht nach
Rom einsenden; das romische Institut hat das Recht, die anderen Lehranstalten zu
visitieren und bei den Priifungen zu priisidieren. Die Angliederung erfolgt jedes Mal
durch ein Dekret der Religiosenkongregation. Neben der Aggregation gibt es auch eine
Anerkennung (recognitio seu agnitio) derartiger Lehranstalten durch das Institut in
Rom, die iihnliche Vorteile verleiht wie die Angliederung, aber nicht das Recht, piipst-
liche Diplome auszustellen. (AAS, 1957, Nr. 14, p. 869 ss.)

Nicht nur in Rom und in Europa, sondern auch in den anderen Erdteilen bliiht
das katholische Schulwesen auf. Am 25. April 1957 wurde die katholische Universitiit
sLovanium® in Leopoldville, Kongo, Afrika, errichtet und am 4. Mai desselben
Jahres die katholische Universitit ,,St. Thomas von Villanova* in Havanna auf
der Insel Kuba. (Dekret der Studienkongregation vom 25. April bzw. 4. Mai 1957:
AAS, 1957, Nr. 10, p. 638; Nr. 12, p. 753 ss.)



Romische Erlésse und Entscheidungen 125

Wehrdienst der Ordensleute. Die Erfahrung lehrt, daB der Militirdienst bei den
Ordensleuten oft eine Krise im Beruf und in der religisen Haltung auslést. Um dieser
Gefahr vorzubeugen, hat der Heilige Stuhl schon &fter besondere Normen erlassen
und Vorsichtsmaliregeln eingefiihrt. Von besonderer Wichtigkeit in dieser Sache war
bisher das Dekret ,Inter reliquas® vom 1. Jinner 1911, das spiiter noch dfter Ausle-
gungen und Erklirungen erfuhr, so am 1. Februar 1912, 15. Juli und 30. November 1919
und am 16. Mirz 1922,

Da aber die Umstinde des Wehrdienstes sich in unseren Zeiten sehr geiindert
haben, wurde es fiir notwendig befunden, diese Materie ganz neu zu ordnen. Die
wichtigsten Punkte des neuen Dekretes der Religiosenkongregation besagen: Als
Wehrdienst gilt nicht nur der Dienst mit der Waffe, sondern auch der Sanitiitsdienst
und andere Hilfsdienste, wenn die Eingezogenen bei der Truppe leben und wohmnen
und der militidrischen Disziplin unterstehen, und zwar auf die Dauer von mindestens
einem halben Jahr. (Friiher galt als Kriterium die Dauer von wenigstens einem Jahr.)
Niemand kann giiltig zu den ewigen Geliibden zugelassen werden, der nicht vorher
seinen Wehrdienst abgeleistet hat oder stiindig wehrdienstunfihig geschrieben worden
ist. Die zeitlichen Geliibde werden fiir die Zeit des Wehrdienstes ausgesetzt. Der hihere
Obere kann jedoch unter bestimmten Umstéinden die Aufrechterhaltung der Geliibde
auf eine bestimmte Zeit nach seinem Ermessen gestatten und diese Verfiigung auch
widerrufen. Der Ordensmann ist weiterhin gehalten, seinen religiésen Pflichten nachzu-
kommen, soweit dies die militirische Disziplin zuldBt; er bleibt trotz der Dispensierung
von seinen Geliibden Mitglied des Ordens bzw. seiner Kongregation. Alles, was der
Ordensmann wiihrend seines Wehrdienstes durch eigenen Fleil oder im Hinblick auf
seine Klosterzugehorigkeit erwirbt, wird Eigentum der Ordensgemeinschaft (anders
als bisher!). Der Wehrsold jedoch, den ein Professe mit einfachen Geliibden erhiilt
und der zum Vermdogen geschlagen werden kann, ist nach Art der Mitgift einer Bestim-
mung zuzufiihren, von der nur der Ertrag vom Verband in Empfang genommen wird,
solange der Ordensanwiirter im Verbande verbleibt. Auf Grund von Verdiensten,
Verwundungen oder Krankheit zugestandene Pensionen gehen ebenfalls in den Besitz
des jeweiligen Verbandes iiber, es sei denn, dafl der Ordensmann sich entscheidet,
aus dem Verbande auszutreten. Nach der Ableistung des Wehrdienstes muf} der Ordens-
anwirter eine Zeitlang, im allgemeinen etwa drei Monate, mit zeitlichen Geliibden am
Gemeinschaftsleben teilnehmen. Der hohere Obere kann aus einem schwerwiegenden
Grunde diese Zeit verkiirzen oder auch bis zu einem Jahr verlingern. Erst nach dieser
Frist kann der Anwiirter zu den ewigen Geliibden zugelassen werden.

Diese Vorschriften gelten auch fiir die Verbiinde, die chne Geliibde in Gemeinschaft
leben. Novizen, die zum Wehrdienst einberufen werden, bleiben Angehérige ihres
Ordensverbandes und geniefen weiterhin die ihnen eigenen Privilegien. (Dekret der
Religiosenkongregation vom 30. Juli 1957; AAS, 1957, Nr. 14, p. 871—874.)

Meldung der Notfirmung nach Rom aufgehoben. Durch das Dekret iiber die Not-
firmung vom 14. September 1946 waren bisher alle Ortsoberhirten verpflichtet, einen
jihrlichen Bericht iiber die Anzahl der Gefirmten mit Angabe der Griinde an die
Sakramentenkongregation nach Rom zu senden. In dem seit dem Erscheinen dieses
Dekrets abgelaufenen Jahrzehnt erwies es sich, daB von dieser Vergiinstigung in
richtiger Weise unter Einhaltung der gegebenen Vorschriften Gebrauch gemacht
wurde. Daher wird die Verpflichtung der Meldung der Notfirmungsfiille fiir das Jahr
1957 und fiir alle folgenden Jahre aufgehoben. Die Ortsoberhirten mégen jedoch auch
weiterhin allen Ernstes dafiir sorgen, dafl die auflerordentlichen Spender dieses Sakra-
mentes bei dessen Erteilung grofle Umsicht und Sorgfalt walten lassen, damit die
Firmung nicht der Gefahr der Ungiiltigkeit und der Verunehrung ausgesetzt werde.
Wenn irgendwo MiBbriuche auftreten sollten, mége man es nicht unterlassen, zu deren
Behebung im Falle der Notwendigkeit die Sakramentenkongregation zu verstindigen.
{Dekret der Sakramentenkongregation vom 1. Juli 1957; AAS, 1957, Nr. 15, p. 943 5.)

(Durch dieses Dekret ist aber nicht die Pflicht der Pfarrer aufgehoben, die Not-
firmungen an das bischofliche Ordinariat zu melden, sofern nicht in den Didzesan-
blittern derartige Weisungen ergehen.)

Neue Gebete mit Ablissen. Papst Pius XII. hat neuerdings einige Gebete selbst
verfaBt und mit Ablissen versehen.



126 Roémische Erlisse und Entscheidungen

1. Gebet um Priesterberufe; allen Gliubigen, die dieses Gebet andiichtig verrichten,
gewiihrt der Heilige Vater einen unvollkommenen Ablafl von 10 Jahren jedesmal
sowie einen vollkommenen Ablal unter den gewdhnlichen Bedingungen, wenn die
tigliche Verrichtung des Gebetes einen ganzen Monat fortgesctzt wird. (Sacra Paeni-
tentiaria Apostolica vom 6. November 1957; AAS, 1957, Nr. 17, p. 1046.)

2. Gebet des Lehrers; laut Mitteilang der Sacra Paenitentiaria Apostolica hat der
Heilige Vater am 28. Dezember 1957 einen unvollkommenen Ablal von 1000 Tagen
gewiihrt, der von den Lehrpersonen gewonnen werden kann, sooft sie das Gebet
mit reumiitigem Herzen beten. (,,L.’Osservatore Romano* vom 29. Dezember 1957.)

3. Gebet der christlichen Familie; der Heilige Vater gewiihrt einen unvolikom-
menen Ablal von 1000 Tagen allen Familienmitgliedern, die es mit reumiitigem
Herzen verrichten. (Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 30. Dezember 1957:
»L'Osservatore Romano* vom 30./31. Dezember 1957.)

4. Gebet fiir die katholischen Parlamentarier und Minner der Politik,
fiir das der Heilige Vater laut Mitteilung der Sacra Paenitentiaria Apostolica vom
27. Jinner 1958 in der Audienz des GroBpénitentiars am 26, Jinner d. J. einen
unvollkommenen Ablafl von drei Jahren gewiihrte, der von katholischen Gesetz-
gebern und Politikern gewonnen werden kann, wenn sie das Gebet mit reumiitige:
Herzen und andiichtig verrichten. (,,L’Osservatore Romano* vom 29, Jénner 1958.)

Lourdes-Jubilium. Durch die Apostolische Konstitution ,,Primo exacto saeculo®
vom 1. November 1957 fordert der Heilige Vater die Christenheit auf, am Jubi-
lium des Marienwallfahrtsortes Lourdes teilzunehmen. Er spricht die Hoffnung aus,
daB dieses Zentenarium von den Gliubigen der ganzen Welt wiirdig begangen werde;
besonders ermuntert er sie zum Sakramentenempfang und zu Opfer-und BuBbereitschaft.

Im SchluBteil dieser Konstitution teilt der Papst mit, daB alle, die im Laufe des
Lourdes-Jubiliumsjahres, d.i. vom 11. Februar 1958 bis zum 11. Februar 1959, nach
Lourdes pilgern, die hl. Sakramente empfangen und an der Erscheinungsgrotte auf
seine Meinung beten, einmal im Laufe ihres Lourdes-Aufenthaltes den JubiliumsablaB
gewinnen konnen. Die besonderen Meinungen des Heiligen Vaters, nach denen in
Lourdes gebetet werden soll, sind folgende: Um Riickkehr der Abgeirrten zum wahren
Glanben, um Bekehrung der Siinder, um Vervollkommnung der Eifrigen und Guten,
um Eintracht und Frieden unter den Biirgern und Vélkern, vor allem auch um die Frei-
heit fiir die Kirche allitherall, damit sie ihrer heiligen Sendung zum zeitlichen und
ewigen Wohle der Menschheit nachkommen kénne. Weiterhin wird dem Bischof von
Tarbes und Lourdes die Fakultiit verlichen, bestimmte Welt- und Ordenspriester
mit der Vollmacht auszustatten, Wallfahrer auch von jenen Zensuren loszusprechen,
die dem Apostolischen Stuhl reserviert sind (,in foro conscientiae et in sacramentali
confessione tantum®). Ausgenommen sind die dem Papste persinlich oder dem Apo-
stolischen Stuhl specialissimo modo reservierten Zensuren, von denen nur nach der
Vorschrift des can. 2254 CIC. absolviert werden kann, sowie die Zensur nach can. 2388
§ 1, die dem Heiligen Stuhl reserviert ist auf Grund des Dekretes ,,Lex sacri coelibatus®
vom 18. April 1936 und auf Grund der von derselben Apostolischen Pénitentiarie
erlassenen Erklirung vom 4. Mai 1937. Ebenso kinnen Gliubige, die namentlich
mit einer Kirchenstrafe belegt werden, so lange nicht dieser Vergiinstigung teilhaftig
werden, als sie nicht im duBleren Rechtsbereich die Schuld bereinigt haben, wie es im
Recht vorgesehen ist. Wenn sie aber im Gewissensbereich ihre Verstocktheit abgelegt
und sich richtig disponiert gezeigt haben, kénnen sie ,,in foro sacramentali® inzwischen
absolviert werden — nur zu dem Zwecke, um den Jubiliumsablafl gewinnen zu kénnen
—, mit der Auflage, daB sie sich ehestens ,,in foro externo*“ den Vorschriften des Ge-
setzes unterwerfen. (AAS, 1957, Nr. 18, p. 1051 ss.)

Wiederholung der Aschenweihe. Auf Bitten verschiedener Ordinarien hat der
HL Vater nach Befragung der Ritenkongregation den Ortsoberhirten die Vollmacht
verlichen zu erlauben, da in jenen Kirchen, in denen mit groBer Beteiligung des
Volkes eine Abendmesse gehalten zu werden pflegt, die Aschenweihe, die sonst
nach den Rubriken am Aschermittwoch nur einmal vor der Hauptmesse am Morgen
vorzunehmen ist, auch vor der Abendmesse wiederholt werden kann. (ErlaB der Riten-
kongregation vom 5. Februar 1958; ,L’Osservatore Romano* vom 7. Februar 1958.)



127

Vom katholischen Missionswerk
Der Einsatz von Laien in den Missionslindern®)
Von P. Johannes Bettray S.V.D., St. Gabriel-Médling bei Wien

Nachdem Pius XII in ,Evangelii praecones* eine geschichtliche Ubersicht des
Laienapostolates gegeben hat, vergleicht er die jetzige Lage in den Missionslindern
mit der alten Zeit und sagt: ,,Darum ist es unbedingt notwendig, daBl Laien sich mit
dem hierarchischen Apostolat des Klerus zusammentun zu hochherziger, gewissen-
hafter und tatkriiftiger Arbeit und sich den dichten Reihen der Katholischen Aktion
anschlieBenla).*

Die heutige Lage der Weltmission macht den Laienmissionar in einem MaBe
notwendig, dall man nicht mehr auf ihn verzichten kann. Man hat sogar gesagt, dal}
er linger notwendig sein wird als der eigentliche Missionar, besonders in Hinsicht auf
seine fachliche Kompetenz®). Es kinnte allerdings auch umgekehrt sein angesichts
des rapiden technischen Fortschrittes in den Missionsliindern, dem eine immer grifiere
Zahl einheimischer Techniker entspricht, wihrend der einheimische Klerus zwar
konstant wiichst, aber zahlenmiiliz der modernen Entwicklung nicht entspricht.
Wie dem auch sei, Laien miissen an die Fronten des Gottesreiches, daran ist nicht zu
zweifeln.

I. Was ist eigentlich ein Laienmissionar ?

Man unterscheidet den Laienmissionar vom missionarischen Laien. Ein Laien-
missionar ist ein Mann oder eine Frau, die ihr Leben oder ihre besten Lebensjahre
der Berufsarbeit des Aufbaues der Kirche in neuen Lindern widmen. Der missiona-
rische Laie (Missionslaienhelfer) ist eine Person, die auf kurze Zeit (etwa 3—5 Jah-
re) und mit dem Willen, nur voriibergehend der Mission Helferdienste im Rahmen der
Maiglichkeiten des eigenen biirgerlichen Lebensberufes zu leisten, in die Mission geht?®).
Im weiteren Verlaufe des Artikels werden diese Unterscheidungen aber nicht immer
genau abgegrenzt werden. Im Falle des Laienmissionars liegt eine totale Weihe an das
Missionswerk vor. Man hat den Laienmissionar unterscheiden wollen von den Ordens-
leuten (Briidern und Schwestern) im kanonischen Sinn des Wortes!). Ob eine solche
Unterscheidung gliicklich ist, mag dahingestellt sein. Nach géttlichem Recht gibt es
nur Kleriker und Laien in der Kirche. Die Ordensleute gehéren entweder zu den einen
oder zu den anderen, nur daB sie innerhalb der jeweiligen Ordnung nach besonderer
Vollkommenheit streben, die sie durch Befolgung der evangelischen Riite zu erreichen

1) Abkiirzungen im Artikel:

A.F. = Agenzia Internazionale Fides.
Afrikabote = Afrikabote aus den Missionen der Weillen Viiter.
Bethlehem = Illustrierte Monatsschrift der Missionsgesellschaft von Bethlehem,
Coll. = Collectanea iiber das Werk der Glaubensverbreitung, Aachen, Januar
1955: Einsatz auslindischer Laien in den Missionen als Laienmissionare
und als Missionshelfer.
Coll.! = Ebd. September 1955: Josef Peters, Die Notwendigkeit des Laien-
einsatzes in den Missionen von heute.
E. p. = Enzyklika ,Evangelii praecones®, in ,,Priester und Mission“, Aachen
1951.
Gr. E. = Der GroBe EntschluB, November 1957, 58 f.: Hans Breitenstein,
Salz der Erde.
K. M. = Die Katholischen Missionen.
N. Z. M. = Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, Schineck-Beckenried, Schweiz.

1a) E. p. 123 zur ,,missionarischen Mitarbeit der Laien in der Geschichte* vgl
A.V.Seumois O.M.I. in N.Z.M. 1951, 282 f.

) N.Z.M. L c. 293.

3) Coll. 4918,

) N.Z.M. L ¢c. 173.



128 Vom katholischen Missionswerk

-

suchen®). Die richtige Sicht des Standes der Vollkommenheit in der Kirche kénnte ein
hervorragendes Argument sein gegen jede Uberbewertung des Laienapostolates auf
Kosten des Ordensstandes. Man kann es ja nicht leugnen, dafl die Propaganda fiir
das Missionslaienapostolat heute nicht selten mit Argumenten geschieht, die auf Kosten
des Ordensstandes billig geformt werden.

Fiir die gesamte Kirche wiire der daraus erwachsende Schaden unersetzlich. Je
mehr die Kirche gerade in den Missionslindern aufbliihen soll, um so stirker mu8 dort
der Stand der Vollkommenheit gefordert werden. Ist es nicht so, daB der Ordensstand
wesentlich teilnimmt an der Fundierung eines nach héchsten Idealen strebenden
Laientums ? Es ist wohl nicht gut, den Ordenslaien aus der Definition des Laienmis-
sionars auszuklammern. Es ist zwar richtig, wenn gesagt wird, daB die Weihe des
Lebens fiir den Missionsdienst eine echte missionarische Berufung ist, die nicht iden-
tisch ist mit der Berufung zum Ordensstand. Aber daraus werden Konsequenzen
gezogen, die nicht darin liegen. Ahnlich diirfte es in dieser Allgemeinheit und ohne
Erkliirang nicht gliicklich formuliert sein, wenn gesagt wird, daB Priester und Ordens-
leute nur einen sehr speziellen Aspekt des christlichen Lebens zeigen, daBl das Zeugnis
von Priestern und Ordensleuten in den Missionsléindern bei den Heiden nicht immer
volle Resonanz findet, daBl das gemeinschaftliche Leben nicht selten eine starke
Barriere ist fiir die Strahlkraft und die apostolische Titigkeit, daB das Apostolat
manchmal auBerhalb der Gebiiude der Mission nicht existiert®). Solche Feststellungen
enthalten ein Quentchen Wahrheit, aber sie verwirren. Ein ,,sehr spezieller Aspekt?
Was strahlt stiirker in ein missioniertes Volk hinein als ein Leben der Vollkommenheit,
fiir das die farbigen Vélker durchaus Verstindnis und Ehrfurcht haben und an dem sie
sich selber in ihrem persénlichen Leben orientieren? Und dann das gemeinschaft-
liche Leben ,.eine starke Barriere” ? In den meisten Fillen haben die Ordensleute ihre
licbe Not, zwei oder drei Missionare zusammengeben zu kénnen, die dazu nicht selten
unterwegs sind. Und die Schwestern? Deren Lage ist doch wohl etwas anders als die
von Missionaren. Und warum Barriere ? Doch wohl besser Stiitze, Schutz, starke Hilfe,
Riickendeckung. Und aulerhalb der Gebiiude der Mission kein Apostolat? Das mag
sein; aber warum Dinge sagen, die mit dem Ordensstand an sich nicht gegeben, sondern
in Einzelvertretern begriindet sind ?

Bei seinem Besuch in St. Gabriel im Jinner dieses Jahres erziihlte Bischof Anton
Thijssen S.V.D. von seinen S.V.D.-Briidern in den Handwerkerschulen auf der
Insel Flores. Sie bilden die Florinesen fiinf bis sechs Jahre in den verschiedenen Hand-
werken aus. Die Lehrlinge der Metallverarbeitung werden praktisch eingefiihrt in die
Schmiederei, Schlosserei, Klempnerei und dhnliches. Hunderte Florinesen gingen durch
diese Schulen. Sie sind in ganz Indonesien geschiitzt und gesucht. Sie bilden einen
bedeutenden Hundertsatz der fithrenden Handwerkerschichte des Landes. Minner
stehen hinter ihnen, die in einem guten Heimatkloster durch maglichst viele Werk-
stitten gingen, die Meisterdiplome haben, die ihr ganzes Leben auf den Geliibden
aufgebaut haben, die im gemeinschaftlichen Leben nicht eine Barriere, sondern stiirkste
Stiitze haben. Man mége angesichts akuter Néte nicht die wesenhaft soziale Aufgabe
des Ordensstandes an der Welt unterschiitzen, das Zeugnis der evangelischen Rite
innerhalb der technischen Zivilisation?). Die jungen Kirchen brauchen dieses Zeugnis
ebenso und noch mehr als die Christen der Heimat. Aus dem Bericht von Bischof
Thijssen geht jedenfalls hervor, daB Josef Peters recht hat, wenn er sagt: ,, Welche
Hilfe konnten sie (die Briider) in der Entwicklung der neuen Stinde der Arbeiter
und Handwerker der Mission leisten, wenn ihre Zahl nicht so erschreckend gering
wiire®).“

Lehnen wir also den Laikat in den Missionen ab ? Durchaus nicht. Aber man mige
alles in der rechten Ordnung sehen und nicht einem ungesunden Trend vom Orden
weg Vorschub leisten zugunsten einer Notwendigkeit, die sicherlich echt ist, die aber

%) E. Loffeld C.S.Sp., Le probléme cardinal de la Missiologie et des Missions
catholiques. Ed. Spiritus, Rhenen, Hollande 1956, 175—180.

%) N.Z.M. L. c. 285.

7) Coll.! 4640.

8) Coll. 4642.



Vom katholischen Missionswerk 129

noch durchaus im Stadium des Experimentierens ist und noch zu beweisen hat, daB
tatsiichlich die gesteckten Ziele erreicht werden.

II. Warum Laikat in den Missionslindern?
1. Negativ: Es fehlt an den notwendigen Ordensleuten.

a) In einem Bericht aus einer Mission des Pazifiks heiBit es: ,,Priester, Briider und
Schwestern nehmen sich normalerweise des Werkes der Erziehung in einem MaBe an,
als sich die Mission entwickelt, aber seit 1946 kann die Kirche den Ansuchen nicht
mehr entsprechen®).” In einem Bericht aus Formosa liest man: ,,Zum Bau und Betrieb
der Berufsschulen verfiigen aber die Missionare . . . nicht iiber eine gentigende Anzahl
von Laienbriidern. Deshalb wandte sich die Gesellschaft (von Bethlehem) an ver-
schiedene katholische Arbeiterorganisationenl?).“ In einem Bericht der deutschen
Kolpingfamilie liest man: ,,Viele Missionsstationen (in Afrika), zumal die neuerrich-
teten, haben einen groflen Bedarf an geschulten Handwerkern. Weil es leider an
Missionsbriidern fehlt, kénnen diese Arbeiten kaum von missionseigenen Kriiften
bewiltigt werden . . .}1).“ Der Nationalkaplan der CAJ in Deutschland schreibt {iber
seine Afrikareise: ,,Jmmer wieder wurde uns gesagt, wie sehr man Laienhelfer iiberall
brauchen kénnte . . . Die Missionsbriider sind iiberbeansprucht!2),*

b) Wo liegen nun die Ursachen dieses Mangels an Briidern? In unseren Tagen
kann man nicht selten hiren: Die Orden miissen umorganisiert werden, sie miissen
sich der Zeit anpassen. Der Einsatz von Briidern in den Missionen miite zeitgemif
sein'®). In solchen Forderungen liegt ein gewisser Wahrheitsgehalt. Aber er ist doch
beschriinkt. ,,Zeitgemil3* jedenfalls wiire es, wenn die Heimat mit aller Kraft danach
strebte, den Missionsorden erstklassige Kriifte zur Verfiigung zu stellen. Es scheint
jedoch nicht verfehlt, zu sagen, daB8 die allgemeine Tendenz gerade entgegengesetzt
verlduft. Das ist ein schwerwiegender Grund fiir den Mangel an Ordensmissionaren
und daher auch fiir die Notwendigkeit der ,Laienmissionare®. -

Ich erlebe in meiner Titigkeit im Missiologischen Institut in Wien etwas sehr
Merkwiirdiges. Fast tiiglich kommen Anfragen wegen Einsatzes von Laienmissionaren
oder Laienmissionshelfern. Wie kommt das? Man spricht in Jugendgruppen sicher
oft von der Mission. Ohne sachliche Kenntnis wird dann nicht selten der Ratschlag
gegeben, als Laienmissionar hinauszugehen. Ein solcher Schritt ist ja nicht unwider-
ruflich. Nun schickt man solche junge Menschen hiiufig zu mir. Leider muB ich in den
allermeisten Fillen feststellen, daBl der Betreffende fachlich schwerlich entsprechen
wiirde, daf er religiés oft kein Fundament hat und mit ganz falschen Vorstellungen
vom Missionseinsatz kommt. Nicht selten soll die Missionsarbeit Sprungbrett in ein
neues Leben sein oder iiber seelische Leere hinweghelfen. Versuche ich im gegebenen
Fall auf das Ordensideal aufmerksam zu machen, ,fiihlt man sich nicht berufen®.
Die meisten beginnen mit der Feststellung: ,Ich glaube, daB ich berufen bin, Laien-
missionar zu werden.” Und leider mull man es sagen: Es ist mir noch nie passiert,
dal man gesagt hiitte: ,,Mein Seelsorger hat mich allerdings auch nachdriicklich auf
das Ordensleben aufmerksam gemacht.* Nun ist wohl anzunehmen, daB solche, die
von vornherein Ordensleute werden wollen, sich nur selten an das Missiologische In-
stitut wenden werden, sondern sich mit den Orden direkt in Verbindung setzen.
Aber betrachtet man die Ordensnoviziate, dann sieht man, daf8 die Zahl der Eintritte
im Vergleich zu den Notwendigkeiten und Méglichkeiten verschwindend gering ist,
ja noch immer zuriickgeht. Hinzu kommt folgendes: Ein Missionar, der 22 Jahre in
der Mission wirkte, sagte, daBl die Erwartungen, die man auf Laienmissionare setzte,
sich hichstens zur Hiilfte erfiillten, meist nur zu einem Drittel. Er betonte dabei
ausdriicklich, daB er sich mit diesem Urteil in Ubereinstimmung mit vielen Missio-
naren und mit seinem Bischof befinde. Diese Dinge miissen wohl deutlich gesagt
werden, damit alles in den richtigen Proportionen gesehen wird. Die WeiBen Viiter
haben villig recht, wenn sie sagen: ,,Ist der Grund, warum der Einsatz nicht in einem

%) Coll. 4934.
10) Coll. 4929,
11y Coll. 4926.
12) Coll, 4920.
13) Coll.! 4642.



130 Vom katholischen Missionswerk

Ordensverband geschehen soll, mangelnde Ganzhingabe, dann soll der Betreffende
die Finger von der Missionsarbeit lassen. Missionsdienst im Missionsland verlangt
totalen Einsatz!).*

Es ist angesichts der immer héher werdenden Forderung der Zeit an die Kirche
unverantwortlich von Priestern, wenn sie leichthin auf die Méglichkeit der Laien-
missionsarbeit hinweisen, ohne zu versuchen, ihre Jugend systematisch so zu erziehen,
daB ein starker Hundertsatz der nach Leib und Seele Allerbesten sich Gott im Ordens-
stand vollkommen zur Verfiigung stellt.

2. Es wiire indessen falsch, im Fehlen der Ordensleute die einzige Begriindung
fiir das Laienapostolat in den Missionen zu sehen. Weil Laien ,,unbedingt” notwendig
sind (,,Evangelii praecones) — daran soll trotz der oben gemachten Uberlegungen
nicht gezweifelt werden —, mufl es auch eine positive Begriindung des Laienaposto-
lates in den Missionen geben. Laienapostolat kann nicht nur eine Notlésung sein,
sondern ist echte Forderung, die aber nicht auf Kosten des ,,Standes der Vollkommen-
heit* geschehen darf. Loffeld hat in seiner dankenswerten Arbeit immer wieder darauf
hingewiesen, daB der Aufbau der Partiluliirkirche nicht nur mit einheimischem Klerus
und Ordensleuten geschieht. Ja, diese kinnen erst zukunftsmiichtig sein, wenn ein
von innen heraus verchristlichtes Laientum sie triigt. Beide stehen in unbedingter
Korrelation. Sie leben voneinander. Um die Partikulirkirche zum Bliithen zu bringen,
ist es also notwendig, alle Ordnungen des christlichen Lebens in gleich intensiver und
harmonischer Weise zur Entfaltung zu bringen. Allgemein wird man also sagen, da3
der Missionsauftrag der ganzen Kirche gegeben wurde, nicht nur einer kleinen Schar
geistlicher Abenteurer Gottes's).

Im einzelnen stiitzt sich die Berufung des Laienmissionars auf die Missionspflicht
des Christen. Die Gemeinschaft der Christen ist verpflichtet, der Kirche die notwendige
Hilfe bereitzustellen, damit sie ihr missionarisches Ziel erreichen kann. Diese Ver-
pflichtung wird dem Gewissen eines jeden Christen eingegraben, wurzelhaft durch
die heilige Taufe, formell durch die heilige Firmung, das Sakrament des Apostolates,
also auch des Missionsapostolates. Hinzu kommt eine spezielle Berufung'®).

Die Berufung zum Laienmissionswesen mufl vorhanden sein, weil sie notwendig
ist zur Einwurzelung der universellen Kirche in einem bestimmten Lebensraum.
Die Partikuliirkirche kann nicht sein ohne die Verchristlichung der einzelnen mensch-
lichen Strukturen, die in vielen Fillen vom Laien getragen werden miissen'?).

III. Das Werden des Laienmissionars, spezifische Probleme
1. Auswahl und Voraussetzungen

a) Es geht allgemein um die Frage, ob man in den Missionen mitarbeiten kann,
ohne Priester, Bruder oder Schwester zu sein. (Wir klammern also hier die Ordens-
laien einmal aus.) Nach Erwiigung der bisher vorgelegten Griinde wird man sagen
konnen: Grundsitzlich muB das moglich sein'®). Es kénnen jedoch nur bewéihrte und
ausgesuchte Menschen eingesetzt werden. Der Missionar und Ethnologe P. van Bulck
S.J. fordert u.a., daB nur die wahrhaft besten auslindischen Laien ausgewiihlt
werden. Die Missionen sind kein Land fiir Abenteurer, keine Ablagerungsstiitte fiir
das Strandgut Europas. Man soll nur eine Elite senden, denn die Zukunft eines Erd-
teiles (Afrikas) hiingt davon ab!?),

b) Hinsichtlich der fachlichen Ausbildung gilt, daB man Laien ohne eine gedie-
gene und griindliche, zweckentsprechende Vorbereitung nicht aussenden darf. Sie
miissen in ihrem Kénnen weit iiber dem Durchschnitt stehen. P. van Buleck fordert,

14) Afrikabote 1956, 175.

15) Gr. E. 58.

18) A.V.Seumois 0.M.1., Vocation au Laicat Missionnaire, N.Z.M. 1952, 211 f.

17) Hier liegen die eigentlichen Motive der Laienarbeit. Die Fragen der Kon-
kurrenz in den Missionslindern, des Prestiges, des Kommunismus usw. kénnen mit-
schwingen, aber sie begriinden das Laienapostolat nicht. Vgl. N.Z.M. 1951, 289;
M.-H. Prévost, Le Laicat Missionnaire, N.Z.M. 1954, 241 f., 245.

18) Afrikabote 1956, 175.

19) Coll.! 4638 f.



Vom katholischen Missionswerk 131

daB sie fiir spezielle Aufgaben ausgebildet sind, die nach den Bediirfnissen abgestuft
werden miissen??). Das gilt sowohl fiir Ménner wie auch fiir Frauen®!). Man wird aber
hinzufiigen miissen, daf} eine méglichst breite fachliche Ausbildung die beste Vorbe-
dingung fiir den Einsatz ist. Es ist gerade die Stiirke der Missionsbriider, daB} sie viel-
seitig eingesetzt werden konnen, withrend das Spezialistentum nicht selten die Schwi-
che des Laien ist.

c) Ohne eine tiefe Religiositit kommt der Laienmissionar nicht ans. Nur mit
ihrer Hilfe vermag er, den echten Gefahren des Missionslebens die Stirne zu bieten.
Im gewissen Sinn ist es richtig, wenn man sagt, daf der Teil, den der Laienmissionar
erwiihlt hat, nicht der leichtere ist??), Das darf allerdings nicht heilen, daBl der Ordens-
mann nur ,auf der hichsten Ebene des Geistes* und der Laienmissionar nur ,,in den
Dingen des erdgebundenen Alltags* lebt. Der Ordensmissionar steht auch mitten in
diesen Dingen. Er hat aber kraft seiner Ordensberufung den groBen Vorteil, darin
nicht so leicht hdngenzubleiben.

Man versteht daher, warum praktische Missionare vor der Aussendung eine reli-
gitse Schulung der Laienmissionare fordern®). Sie miissen eine starke apostolische
Einstellung und den Willen zu einer einfachen und armen Lebensweise mitbringen.
Das kénnte praktisch so aussehen: Der bereits erwiithnte Bischof Anton Thijssen 5.V.D.
kann seinen Missionaren monatlich fiir den eigenen Lebensunterhalt, fiir Koch, Pferd
und Haus S 360.— geben. Es fehlt an jeglichem Komfort. Ein Laienmissionar konnte
auf keinen Fall mehr erwarten, geschweige, daB er sich etwas zuriicklegen kdnnte.
Er muBl eine solche arme Lebensweise mitmachen. Laienmissionare miissen auch
Menschen sein, die sich an ein ganz fremdes Volk anpassen kénnen. In den meisten
Fiillen arbeitet der Laienmissionar heute noch direkt mit den Missionaren zusammen.
Aber sein spezifisches Arbeitsgebiet ist doch die Unterstiitzung der einheimischen
Laien beim Aufbau einer christlichen Kultur, die nicht europiiisch sein darf, sondern
aus dem authentisch Guten des Volkes in Verbindung mit dem Christentum erwachsen
ist. Fiir eine solche Aufgabe ist eine starke SelbstentiiuBerung und tiefe Demut not-
wendig?*),

d) Sind diese Voraussetzungen gegeben, dann kann man daran denken, Laien-
apostel zu werden. Damit nun der Nachschub an Personal kontinuierlich bleibt, ist
es wiinschenswert, dal an der Basis der Ausreise eine danernde Organisation besteht,
die sich mit der Rekrutierung, Heranbildung und Aussendung dieser Laienhelfer
beschiiftigt, die die Kosten der Reise sicherstellt, die Laienmissionare verteilt und fiir
Ersatz sorgt®). Gut wiire es, eigene Ausbildungsstiitten fiir Laienmissionare zu haben,
weil sich schon bestehende Kloster angeblich dafiir nicht ohne weiteres eignen?®),
Vor der Aussendung des Laienmissionars wiire eine gewisse schriftliche Bindung
empfehlenswert, die in irgendeiner Weise auch ihre religigse Form haben miifite.

20) Coll.! 4639.

) Vgl. K. M. 1949, 116 f.

1) Gr. E. 62.

23) Coll. 4925.

) K.M. 1954, 53.

25) A. F. (franz. Ausg.) 23. Juni 1956, 199—120. Je griBer die Organisation wird,
um so fester wird sie sich wirtschaftlich sichern miissen. Dafiir werden aber immer
mehr Kriifte in der Heimat eingesetzt werden miissen. Man macht den Missionsorden
nicht selten den Vorwurf, daB sie eine zu starke Heimatbasis haben. Bei manchen mag
das zutreffen. Im groBen und ganzen diirfte aber dieser Vorwurf auf die Heimat
zuriickfallen. Eine breite Heimatbasis wiire niemals notwendig, wenn die Missions-
orden materiell und personell wie selbstverstiindlich in der Heimat verankert wiiren.
Das ist aber leider nicht der Fall. Weil aber die Orden leben miissen, weil sie ihre
Missionen aufbauen sollen, sind die meisten zu einer breiten Heimatbasis gezwungen.
Und von denen, die diese bisher nicht so ansgebaut haben, erfihrt man, daB dies
bedauert wird. Bei der heutigen Lage der Dinge wird das Wachsen des Ordens not-
wendig cine gréBere Bindung von Kriften und Mitteln in der Heimatbasis mit sich

ringen.
) Coll. 4926.



132 Vom katholischen Missionswerk

2. Probleme

Die materiellen Probleme miissen sehr niichtern gesehen werden. Wer be-
zahlt, wenn eine Bindung an ein Institut nicht vorliegt, die Hin- und Riickfahrt?
Wer sorgt fiir das Weiterlaufen der Krankenkassen, Versicherungen, Renteneinzah-
lungen ? Wer kommt bei Verheirateten fiir die Erziehung der Kinder auf? Wenn der
Einsatz nur zeitlich ist, wie es den meisten vorschwebt, wie ist es dann mit dem
Einleben, mit dem Eingehen auf fremde Sprache und Kultur ? Wird der Einsatz durch
seine zeitliche Abgrenzung nicht Schaden leiden, besonders dann, wenn die unaus-
weichlichen Schwierigkeiten kommen?7)?

Verheiratet oder unverheiratet ? Der Einsatz von Ehepaaren wird sich
am ehesten empfehlen, wenn die Absicht, ehelos zu bleiben, nicht vorliegt. Aber die
Strapazen des Missionslebens, seine UnregelmiiBigkeiten, der Mangel an jeglichem
Komfort werden ein harmonisches Eheleben wohl nur bei heroischen Menschen ermég-
lichen, und selbst dort wird es auf die Dauer zu schweren Belastungen kommen, Un-
verheiratete Arztinnen und Pflegerinnen haben sich bewiihrt. Die Eingliederung in
den Verband ist aber auch hier das beste. Ohne diese geht es vielfach nicht. Fiir un-
verheiratete junge Miinner besteht ,praktisch noch kaum eine Méglichkeit®)*,

Probleme in der Mission. Wenn der Laie nicht in Equipen eingesetzt wird,
was bei Fehlen des Familienverbandes die Regel sein miilite, wem schlieBt er sich in
der Mission an? Wie verlebt er seine freien Tage? Bei Einheimischen ist es nahezu
unmdglich. Der Missionar steckt an Sonn- und Feiertagen mehr als sonst in der Arbeit.
Beamten- und Regierungsstellen kommen nur dann in Frage, wenn der Laienmissionar
die Sprache gut beherrscht. Die Frage ist aber, ob solche Leute auch katholisch sind,
ob sie praktizierende Katholiken sind. Das wiire fiir den Laienmissionar mit Hinsicht
auf die Einheimischen wesentlich. Man mége es nicht veriibeln, daB auf diese Probleme
hingewiesen wird, aber man erlebt es immer wieder, dafl die Laien in Illusionen leben.
Weist man sie aber auf dieses oder jenes Problem hin, dann heiit es: ,,So habe ich
mir das nicht vorgestellt.” Fiir viele ist die Mission die Moglichkeit zum Abenteuer,
zur Flucht vor dem bisherigen Leben. Nicht aber das, was sie wirklich sein soll: harte
Reichsgottesarbeit in Opfer und Gebet.

IV. Laienmissionare im Einsatz
1. Sachgebiete — Vergleich mit Ordensleuten

Pius XII. sagt in ,,Fidei Donum*: ,,Es handelt sich um die entscheidende Aufgabe,
welche die Laien unter der Leitung der Kirche und meistens im Rahmen von natio-
nalen und internationalen katholischen Organisationen im Dienste der jungen Christen-
gemeinden iibernehmen.* Der Papst weist dann besonders hin auf die Titigkeit in
der Katholischen Aktion auf dem sozialen Sektor und in allen anderen speziellen
Formen des Apostolates??). Das bedeutet eine Verchristlichung des Lebensmilieus der
einzelnen Vélker®?). Die Mission kann sich heute gegeniiber diesen Notwendigkeiten
nicht desinteressiert zeigen an dkonomischen und sozialen Fragen, deren Lésung
oft die Voraussetzung fiir die Wirksamkeit des Apostolates ist3!).

Im einzelnen kann das Laienapostolat folgende Sachgebiete betrenen. Fiir den
Aufbau einer christlich organisierten Gesellschaft ist das Schulwesen von entscheiden-
der Bedeutung. In ihm wird durch die Grundlegung von Glauben und Wissen die
christliche Persénlichkeit befestigt. In den Jahren der Reife muB dieses Fundament
vertieft werden. Mangel an Missionaren fordert hier gebieterisch den Einsatz von
Laien, da es ein verhiingnisvoller Irrtum wiire, wenn sich die Mission allein auf die
Schule stiitzte®?). In diesem Zusammenhang muB auf eine wichtige Aufgabe des
Laienapostolates hingewiesen werden. Man spricht viel von der Betreuung iiberseeischer

7) Coll. 4925.

28) Afrikabote 1956, 175.

29) Bethlehem, Okt. 1957, 424 f.

) N.Z.M. 1951, 176.

31) Vgl. Prévost (art. cit. Nota 17), 245.

%) Missionsnachrichtendienst S.V.D. Sept. 1955: P. E. Kiihne S. V. D. iiber Flores
und seinen Bedarf an Kriiften.



Vom katholischen Missionswerk 1338

Studenten in Europa. Diese muB aber nach Riickkehr in die Heimat fortgesetzt werden,
wie Pius XIL in ,Fidei Donum* sagt. Man soll ,,den religiosen und kulturellen Be-
diirfnissen der Gebildeten nachkommen, die sonst ihre Nahrung auflerhalb der Kirche
suchen?®®)“, Sehr oft und mit groBem Segen werden Arzte, Arztinnen und Schwestern
aus dem Laienstand in die Missionsarbeit eingreifen miissen®). Auch miissen die Mittel
der 6ffentlichen Meinungsbildung voll von christlichem Geist zur Anwendung gebracht
werden: Aufbau einer katholischen Presse®), eines katholischen Filmwesens, Rund-
funks und Sports. Auf diesen Gebieten sind Missionare schon bahnbrechend titig
gewesen und sind es noch immer.

Auf allen diesen Gebieten kiénnten auch Ordensleute sehr guten Einsatz leisten
und tun es bis jetzt. Wenn nicht, fehlt es ihnen an Kriiften. Es gibt jedoch auch Sach-
gebiete, die wohl kaum noch von Ordensleuten in die Hand genommen werden kénnen.
Jedenfalls ist das fiir unsere heutigen Begriffe so fremd, dal wir es kaum ernstlich
in Erwiigung ziehen. Aber gerade auf diesen Gebieten fallen die Entscheidungen fiir
eine christliche oder neuheidnische Gesellschaftsordnung in den Missionslindern. Wir
meinen die christliche Ausrichtung der Arbeiterfrage und damit der sozialen Frage in den
Missionslindern. Julius Angerhausen berichtet, da man in fast allen Diézesen Afrikas
um Entsendung von fihigen und erfahrenen Laien zum Aufbau einer Jungarbeiter-
bewegung gebeten habe®®). Bischof Michael Keller von Miinster schreibt: ,,Ohne eine
katholische Arbeiterbewegung, ohne geschulte Arbeiterapostel wird es auf die Dauer
nicht gehen, wahrscheinlich auch nicht ohne eine christliche Gewerkschaftshewegung®”).*
Solche Einsiitze bewegen sich mehr in den unteren Schichten des missionierten Volkes.
Es kime aber darauf an, dieses auch von oben her zu verchristlichen. Solange die
missionierten Liinder nicht eigene Laien zur Verfiigung haben, miillite das christliche
Europa in der Lage sein, etwa Fabriksdirektoren, Betriebsleiter, Ingenieure, Ge-
werkschaftsfunktionire, Fachleute auf den Gebieten des Versicherungs- und Vertrags-
wesens, Hochschulprofessoren usw. zu entsenden, die eine vom christlichen Geiste
getragene Industrie, Wirtschaftsordnung und Wissenschaft aufbauen kénnten. Hier
sind heute schon Entscheidungsschlachten im Gange, die ohne Einsatz von quali-
fizierten Laien aus dem Auslande nicht gewonnen werden kénnen®). Apostolat der
Laien ja, aber am ehesten dort, wo sie ihr spezifisches Tiitigkeitsfeld haben.

2. Der Wert der Laienmissionsarbeit

Der ,,Afrikabote® schreibt: ,,Es ist natiirlich immer ein Risiko, so junge Leute
ohne langjihrige Ausbildung und Vorbereitung nach Afrika zu schicken. Mit uns tut
man das ja auch nicht®).* Wir haben weiter oben bereits ein Urteil von praktischen
Missionaren iiber den Wert der tatsiichlichen Laienmissionsarbeit wiedergegeben. In
dieser Linie liegt auch ein Wort der ,,Fides“: ,,Der missionarische Wert dieser Laien
ist ungleichmiBig. Er hiingt natiirlich von der Tiefe des Christentums in jedem von
ihnen und vom Beweggrund ab, der sie in die Mission fiihrt*?). Finanziell kommt die
Laienmissionsarbeit auf keinen Fall billiger, meist teurer. Als Beispiel dafiir mag ein
Bericht der WeiBen Viiter iiber den Bau eines Seminars in Afrika dienen, der von
CAJ-Leuten ausgefiihrt wurde: ,,Finanziell werden sie den Bau nicht billiger gestalten,
aber das war ja auch nicht die Idee. Thre Anwesenheit bedeutet aber fiir die Missions-
arbeit einen groBen Vorteil. Unsere Afrikaner sehen die jungen Europiier mit der Hand
arbeiten und stellen zur gleichen Zeit fest, daB sie ihr Christentum praktisch leben.
Das zieht#).”

33) Bethlehem, Aug./Sept. 1957, 370; vgl. Prévost (art. cit. Nota 17), 246.

) E. p. 13.

) E.p. 13.

38) Coll. 4920.

37) Coll. 4920.

88) E. p. 14—15.

39) Afrikabote 1956, 174.

40) A, F. (franz. Ausg.) 19. 9. 1955. :

41) Afrikabote 1956, 174. Weitere Literatur zur Frage: Het Missiewerk, 36. Jg.
1957, 1, 2: A. van den Ende S.V.D., Het Uur van de Leek. — K.M. 1952, 2, 41:
Josef Peters, Laienseminar, eine revolutionire MaBnahme? — Ebd. 1954, 2, 52:



134 Aus der Weltkirche

Zusammenfassung

Der Aufbau der Partikulirkirche mufl harmonisch vor sich gehen, d. h., er mufl
alle Stiinde und Ordnungen erfassen. Weil nun der Laie nicht nur Objekt der Betreuung
ist, sondern auch Triiger der Ausbreitung christlichen Lebens, kommt ihm bei der
Ausdehnung der Kirche in den Missionslindern eine wichtige Rolle zu. Diese ist positiv
in der Stellung des Laien innerhalb der Kirche begriindet, nicht an sich im Fehlen von
Ordensleuten in der Missionsarbeit. Weil es heute darum geht, die ganze Welt in die
Kirche einzufiihren, ist ein verstiirkter Einsatz notwendig. Die Bediirfnisse in der
Weltmission sind so, da}l sowohl der Ordensstand als auch das Laientum (wenn man
beide unterscheiden will) die stiirkste Forderung erfahren miissen. Die Heimat wiire
gewil} in der Lage, eine solche Anstrengung zu ertragen. Es kiime aber alles darauf an,
daBl der Heimatklerus die Situation richtig sieht, daBl er das Missionswesen intensiv
fordert, wobei aber jede ungesunde und einseitige Propaganda zu meiden wiire. Die
Auswahl der Laienmissionare darf nur nach héchsten Gesichtspunkten erfolgen.
Der Laienmissionar muf} Elite sowohl fachlich als auch religiés sein. Die Probleme um
das Laienapostolat sind viel zu ernst, als daB sie leichtfertig behandelt werden diirfen.
Die Sachgebiete des Einsatzes kénnen sehr verschieden sein. Aber man sollte Gebiete,
auf denen ebensogut oder besser Ordensleunte eingesetzt werden kénnen, nicht dem
Laienapostolat zuweisen wollen, wiihrend Sachgebiete, die in entscheidender Weise
das Gesicht der kommenden Gesellschaft in den Missionslindern gestalten werden,
bisher fast gar nicht oder zuwenig Gegenstand des Laienapostolates geworden sind.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh.Peter Fischbach, Luxemburg

I. Die ,,Theologie” der pipstlichen Weihnachtshotschaft

Pius XII. empfing schon am 22, Dezember 1957, dem 4. Adventssonntage, die
Kardinile und rémischen Prilaten zur Entgegennahme der Weihnachtswiinsche, die
Kardinaldekan Tisserant in einer lingeren Ansprache formuliert hatte, einerseits um
dem Heiligen Vater fiir seine umfassende Titigkeit als Lehrer der Kirche und der
Menschheit wiihrend des Jahres 1957 zu danken, anderseits um ihn der begeisterten
Mitarbeit aller Kardinile, Bischofe und Priilaten zu versichern. Neben dem iiblichen
Rundblick iiher das vergangene Jahr hatte Kardinal Tisserant in seine Ansprache
einige Hinweise eingeflochten, deren Beantwortung vielleicht bei anderer Gelegenheit
erfolgen wird oder schon mehr als einmal durch Pius XII. erfolgt ist, wenn auch in
anderen Zusammenhiingen., Zur Begriindung der weitgezogenen piipstlichen Lehr-
titigkeit sagte der Kardinaldekan u. a.: ,Keine Belehrung konnte zeitgemilBer sein,
da manche, auch Katholiken und selbst Geistliche, die zuweilen mit verwirrender
Schnelligkeit erfolgenden Umwandlungen der modernen Gesellschaftsformen zum
Vorwand nehmen, um ein Abgehen von den Grundsiitzen der Philosophia perennis
und der christlichen Moral zu empfehlen, ohne die gefiihrlichen Folgen einer solchen

Mission braucht Laienhelfer. — Rythmes du monde 1956, 1, 1: G.H.L. Zeegers,
L’heure du Laic. Ebd. 1956, 2—3, 155: L’action catholique au pays de Mission. —
Vom Missionsfeld der Kirche, Aachen, Juni 1955, 2550: Josef Peters, Die Vorbe-
reitung der Laien auf die Ausiibung des Apostolates in den Missionen. Ebd. Januar
1957, 2945: Franz Kho und H. Haas, Die Vorbereitung der Laien in den jungen
Kirchen. — Welt in Christus, Digest des Apost. Lebens, Dez. 1957: John C. W. Wu,
Was die Welt braucht.

Zur Frage des Standes der Diakone: W. Schamoni, Married Men as ordained
Deacons, London 1955; Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft
1957, 200—213: J. Hofinger S. J., Ist in den Missionen ein eigener Stand der Diakone
anzustreben ? Pius’ X1II. negative, wenn auch vorliufige Stellungnahme auf dem letzten
Laienweltkongrel in Rom ist deutlich gewesen. Fiir Briider wiirde man in Rom eher
Vollmachten geben, bestimmte Dienste des Diakons zu verrichten. (Bencht von
Bischof A. Thijssen S.V.D.)



Aus der Weltkirche 135

Haltung zu erfassen. So kam man auch dazu, von Anpassungen der Formen des
dffentlichen Gebetes und Anderungen in der Struktur der Kirche zu sprechen, wozu
man jedoch kein einheitliches Programm aufstellte. Mir scheint, daB solche Probleme
mit groBerer Einsicht behandelt wiirden, wenn man sich einer griindlichen Meditation
der vielen, sehr zeitgemilen Erérterungen hingiibe, die in den Reden Eurer Heiligkeit
enthalten sind, und wenn man jenen Initiativen Rechnung triige, die ergriffen wurden,
um den gutgewillten Gliubigen eine fruchtbare Teilnahme an den geistlichen Schiitzen
der Kirche zu erleichtern. In mehreren Fiillen ging Eure Heiligkeit auf nicht wenige
Empfehlungen ein, wofern die Gefahr der Verwirrung und des Argernisses ausge-
schaltet blieb.”

In kurzen Worten dankte der Papst den Kardinilen und Prilaten und richtete
dann iiber den Rundfunk in italienischer Sprache seine Weihnachtsbotschaft an die
Menschheit, in erster Linie natiirlich an die katholischen Christgliubigen. (Anschlie-
Bend folgte die Ubertragung der pipstlichen Botschaft in verschiedenen Sprachen.)
Wie gewdhnlich, liste das Wort des Heiligen Vaters ein weltweites Echo aus, das sich
jedoch in der Presse vorwiegend auf Einzelpunkte konzentrierte, die den friedlichen
Gebrauch der neuesten Entdeckungen, den Riistungswettlauf der Vélker und das
Problem des Weltfriedens behandelten. Diese Anliegen wurden ausdriicklich und aus-
fithrlicher nur im SchluBteil der langen und thematisch grofien Papstrede beriihrt,
die als Ganzes eine weltanschaulich-religiése, ja eine theologische Meditation war,
aus der hoheres Licht fiir die Deutung und Neugestaltung der unmittelbaren Gegenwart
gewonnen werden soll, einer Gegenwart, an deren Angsthimmel man das Kreisen von
Sputnik I und II sieht, die zwar nicht genannt werden, obschon Anspiclungen be-
merkbar sind. Eine Reihe von Gedanken aus der Papstrede wurden wohl nicht in
ihrem theologischen Tiefgang von allen Zuhérern verstanden, doch konnte der ITL.
Hauptteil, der zum Handeln aufruft, von jedem aufmerksamen Christen mit ziemlicher
Leichtigkeit erfaBt werden. Der Papst sprach zu der Menschheit, die Ende 1957 in
eine gewaltig gesteigerte Angst ob der immer stiirker sich offenbarenden ,,Dishar-
monien der Weltordnung® geraten war. Die Angst vor der Macht und der zugleich
gegebenen Ohnmacht des rein ,technischen Geistes” diirfen die Menschen weder mit
einem totalen Pessimismus noch mit dem Kult der Sinnlosigkeit beantworten wollen.
Die Christen miissen aus dem Glauben an die gottgegebene Harmonie der Schopfung
zusammen mit allen Gutgesinnten fiir die Rettung und Belebung dieser Harmonie
ihre besten Kriifte einsetzen, mit unverwandtem Blick auf den Geist, zuerst den
Geist Gottes, der die Wurzel aller Ordnung ist und in der Menschwerdung des Wortes
Gottes die Harmonie der fundamentalen Weltordnung bezeugt, garantiert von Schiiden
heilt und der Vollendung zufiihrt. So wurde dann das Thema von ,.Disharmonie und
Harmonie in der Weltordnung® von selbst zum theologischen Kapitel iiber ,Harmonie
der Weltin Christus® (mit einem Ausblick auf die Lage und die Fragen der Gegen-
wart). Gott allein wird der Erléser sein und die Befreiung von den Fesseln der beiing-
stigenden Unordnung bringen. Die wahre Grille Gottes mull iiber die von vielen
abgittisch bewunderte Grofle des Menschen, insbesondere des Werkmenschen (,,homo
faber®), gestellt werden, damit iibrigens auch der Mensch nicht vergesse, dall er erst
im Geistmenschen (,,homo sapiens®) seine Fiille erreicht. Tatsiichlich schligt die
Selbstbewunderung des Menschen nach einem gewissen Freudentaumel in Angst vor
seinen neuen Errungenschaften um; der Mensch steht vor den vorauszusehenden
Anderungen wie vor etwas ,,Disharmonischem® und beginnt die Welt zu fiirchten, die
er eben jetzt in seinen Hinden zu haben glaubte und die er als Harmonie, als Einheit
in Ordnung zur eigenen Sicherung braucht. Er mufl die Welt fiirchten, wenn er sie
nicht mehr in der ordnenden Macht und Giite Gottes sicht, dafiir aber scheinbar
ausgeliefert an die einseitigen Versuche des disharmonischen Werkmenschen. Dieser
Angst und dieser Blindheit antwortet das Christentum mit der heilbringenden Wahr-
heit vom menschgewordenen Gottessohn, ,,durch den und zu dem hin* alles geschaffen
ist und ,,in dem* alles seinen Bestand hat. i

Unter drei Gesichtspunkten, die zu drei Hauptteilen der Weihnachtsbotschaft
wurden, zeichnete Pius XII. die Beziehungen, die zwischen der ersehnten Harmonie
der Welt und Christus bestehen: 1. In Christus liegt der belebende Trost fiir jene,
welche die Disharmonien beklagen und keine Hoffnung mehr haben aunf die Harmonie



136 Aus der Weltkirche

der Welt; 2. Christus ist das Unterpfand der Harmonie in der Welt; 3. er ist Licht
und Weg fiir jede Bemiihung des Menschengeschlechtes, die Harmonie in der Welt
herzustellen.

1. Die ihn umgebende Schopfung erschien dem Menschen als Harmonie und
Schénheit, als ,,Kosmos®, seit er sie zu betrachten wuBlte, wiihrend er in sich selbst den
Widerspruch und zerreilende Disharmonien entdeckte. Dem Menschen von heute ist
dieser Gegensatz zwischen Harmonie der Natur und Disharmonie des Lebens noch
schiirfer bewulit geworden, und bei einem Teil der Menschheit fithrt die Schau der
Disharmonien der Welt zu einer Verurteilung der ganzen Schipfung, zu einem totalen
Pessimismus, als ob es in der gesamten Weltordnung und ihren Gesetzen nur Un-
stimmigkeiten giibe, fiir die die Schuld auf den Schépfer fillt. Uberall sucht und findet
der Pessimismus neue Nahrung, so in der Tatsache, daB} die notwendigsten echten
Werte verachtet oder daB #uBlerlich fortschrittliche Menschen innerlich ungesittet
werden. Und je mehr man den Ursachen der Disharmonien nachspiirt, auf desto tiefere
Disharmonien und dunklere Perspektiven wird man stoBen. Zersetzt nicht der iiber-
wiegend materielle Fortschritt die harmonische Fiille des Menschen und seine
Empfinglichkeit fiir héhere Werte ? Fehlt nicht dem im Klima rein technischer und
einseitig materialistischer Zivilisation geformten Menschen ein wesentlicher Teil seines
vollen Menschseins sowie die echte Form des Denkens, Urteilens und Handelns, die,
vom Innerlichen und Geistigen getrennt, in Oberflichlichkeit und Unbestiindigkeit
umschlagen ? (Wie sich das auswirkt, zeigte der Papst an einigen typischen Erschei-
nungen,) Obschon diese tiefen Disharmonien im neuen Menschen eine Tatsache sind,
konnen sie dennoch den totalen Pessimismus und die Resignation der Triigen nicht
rechtfertigen. Die Welt kann und muB} wieder zur urspriinglichen und vom Schépfer
fundierten Harmonie zuriickgefiihrt werden. Die Méglichkeit dieser Riickfithrung
offenbart sich in der Heimsuchung der Welt durch den fleischgewordenen
Gottessohn, der mithin die Welt bejaht, die also in ihrer innersten Struktur weder
Widerspruch noch grundsiitzliche Disharmonie sein kann. Auch das Menschenbild
der christlichen Offenbarung verneint den Pessimismus, da der Mensch dem
ihn befreienden Christus angehért und im Stehen bei Christus die Ketten der von
der Natur auferlegten Knechtschaft zu sprengen vermag. Die ganze Erlésung und
Befreiung kommt von Christus, nicht von der Natur. Im Menschen soll das vollkommene
Bild Gottes erstehen, Gottes, der selbst Harmonie und Ursprung jeglicher Ordnung
ist. Diese lichtvollen Wahrheiten finden keinen Anklang bei jenen, denen es nicht
gelingt, die notwendige Beziehung zwischen dem Ewigen und dem Zeitlichen herzu-
stellen, die, im Kommen des Sohnes Gottes auf die Erde sozusagen sichtbar wird.
Das Zufillige ist im Ewigen verankert, Welt und Mensch haben den Grund ihrer
Existenz in der Teilhabe am ewigen Sein des Schépfergottes; die geschaffene und be-
grenzte Welt schwimmt auf dem Ozean der géttlichen Ewigkeit, sie hat im ,ewigen
Gesetz" ihren Bestand und ihre Wiirde. Wenn man aber die alles begriindende Ewigkeit
Gottes selbst verneint, wird es sinnlos, von Harmonie der Welt zu sprechen, und der
Mensch mul} sein eigenes begrenztes Sein zum héchsten Wert erheben. Das ist eine
falsche Wiedergabe der Wirklichkeit, die zu tiiuschen, aber nicht zu befriedigen vermag.
In Bethlehem erfahren wir, daB alles menschliche Tun seine Leistung, seine schépfe-
rische Kraft und seine Sicherheit ganz aus dem Ewigen schépfen muf, Und da dieses
Ewige zugiinglich ist, wird das Wirken des Menschen die ewige Harmonie Gottes
offenbaren kionnen. Christus erlist uns von dem Verhaftetsein in uns selbst und gibt
uns auf den Wegen des Fortschritts die Hoffnung zuriick.

2. In Christus wird uns nun nicht blof die Moglichkeit einer Harmonie tristend
mitgeteilt, er selbst ist auch das Unterpfand der Harmonie der Welt. Neben
dem christlichen Begriff eines von der Weisheit des Schipfers harmonisch geordneten
Kosmos steht die Sicht auf eine endzeitliche Erfiillung oder Vollendung. Ist dadurch
etwa jegliche Harmonie in die Endzeit verwiesen ? Hat Gott dem Menschen die Macht,
iiber die Erde zu herrschen, wieder entzogen? Nein, er hat sie ihm an dem Tage be-
stiitigt, an dem er seinen eingeborenen Sohn in einen Menschenleib kleidete. Christus
ist Bestiitigung dafiir, dall die Herrschaft iiber die Welt in verschiedener Abstufung
Gott und dem Menschen zusteht und daB sie folglich nur im Geiste Gottes erlangt
werden kann, der das einigende Band, der Keim der Ordnung, die Grundlage der



Aus der Weltkirche 137

Harmonie ist. Schon in seinem eigenen Geist, diesem Ebenbild des Geistes Gottes,
vermochte der Mensch das einigende Band zu erkennen, das die Dinge fest miteinander
verkniipft. Die Technik allein reicht nicht aus, den in den Dingen angelegten Keim
der Einheit und der Harmonie zu erfassen und zu entwickeln. Die aufmerksame
Wissenschaft selbst wird die wirkende Gegenwart des Geistes bejahen. Dem Materia-
lismus bleibt nur der Wahntraum, die Weltordnung kénne, auch wenn sie der Fiithrung
des Geistes entzogen sei, als Ergebnis der physischen Ordnung der Einzelteile nach
Art einer riesenhaften Rechenmaschine funktionieren. Das nicht zu leugnende Dasein
des Geistes im menschlichen Handeln und in der Welt bezeugt die aus Gott kom-
mende Ordnung und Einheit, die ein Wesenselement der vollen Wirklichkeit ist.
Jede Dissonanz verrit irgendein Hindernis fiir die volle Wirksamkeit des Geistes,
withrend dem Reichtum an Geist stets ein Reichtum an Harmonie entspricht (An-
merkungen zum Kult der Disharmonie und Sinnlosigkeit in Literatur und Kunst!),

Trotz des Zeugnisses des Menschengeistes fiir die Harmonie der Welt und trotz
seiner Fruchtbarkeit fiir die Entwicklung der Ordnungskeime offenbaren Geschichte
und Leben seine Unzuliinglichkeit und Schwiiche, zu deren Heilung der Geist Gottes
selbst sich sichtbar machte, sich in die Zeit einschaltete und im Eingeborenen des
Vaters in sein ,Eigentum* kam. Durch die Schipfung ist die Welt sein Eigentum;
sie ist das Offenbarwerden der ewigen Wahrheit und Giite des Schipfers,
in der gleichfalls der gottebenbildliche Menschengeist und die Menschwerdung Gottes
ihren Ursprung haben, durch den Welt, Mensch und Christus aufeinander abgestimmt
sind und eine Harmonie bilden. Ohne diese Zusammenhinge muBl der Mensch als
heimatlose und sinnlose Vitalitit in der Welt erscheinen, und fiir die Ordnungsbe-
ziehungen des gesellschaftlichen Lebens bliebe nur der Kollektivismus oder das Neben-
einander anonymer Existenzen.

Die Ursache aller Dunkelheit und Disharmonie, die Christus zu beheben hatte,
hat ihre letzte Erkliirung in dem durch die Urschuld hervorgerufenen Bruch, den der
Erléser in der Wurzel heilte, ohne daB sofort auch alle Folgen bereinigt waren, es sei
denn in der Hoffnung, die uns in einem gesicherten Unterpfand gegeben ist und deren
Erfiillung nicht ausbleiben wird. Die langsame und schmerzliche Geburt einer neuen
Menschheit in fortschreitender Ordnung und Harmonie ist die der Zeit ,,nach Christi
Geburt* zugewiesene Aufgabe. Diese geschichtliche Aufgabe list sich nicht von selbst
durch eine Entfaltung blinder Kriifte als immanenter Vorgang, sondern die Kinder
Gottes, die sich an Christus orientieren, miissen aktiv mitarbeiten. Wir wissen, daf
die Welt, trotz voriibergehender Disharmonien und sich folgender Umwandlungen,
eine grofle und herrliche Endbestimmung hat, in der sich erst ihre eigentliche Harmonie
restlos enthiillen wird.

3. Fiir die Bemiihungen der Menschen um die Herstellung der Harmonie
in der Welt ist Christus wiederum der Weg und das Licht. Er ist ein Weg, ein Licht,
ein Leben, durch das wir die Pflicht zum Handeln empfangen. Die Harmonie der
Schipfung will nicht nur den Lobpreis auf den Schépfer hervorrufen, sondern wir
miissen uns, wie Christus selbst, im Kampf gegen den ,Fiirsten dieser Welt* fiir die
Wiederherstellung und Entfaltung der gottlichen Symphonie der Weltordnung ein-
setzen. Hier ist dem Menschen und der Menschheit volle sittliche Verantwortung
auferlegt, und, wo notwendig, werden nach dem Beispiel Christi Mithen und Opfer
verlangt. Der Bejaher und Vorkdmpfer der gottlichen Ordnungen wird sein christ-
liches Tun vor allem in der ganzen Beobachtung des Sittengesetzes vollziehen, in
klarem Bewuftsein, dafl jede persomliche Entscheidung und jede sittliche Haltung
anch Auswirkungen auf die Umwelt hat, selbst wenn sie an erster Stelle eine indi-
viduelle und innere Angelegenheit ist. (Falscher ,Interiorismus*!)

Ferner muf} sich der von Gott zum Mitwirken an der Ordnung der Welt berufene
Christ vor einem falschen Spiritualismus hiiten, der ihm das Eingreifen in die
Welt verwehren méchte und der durch seine Anwendung in katholischen Kreisen der
Sache Christi schweren Schaden verursacht hat. Sollen nur jene volle Freiheit des
Handelns haben, welche die gittliche Ordnung nicht anerkennen oder ihre Festigung
nicht wollen? ,Das Eingreifen in die Dinge der Welt zur Erhaltung der
gottlichen Ordnung ist ein Recht und eine Pflicht, die wesentlich zur Ver-
antwortung des Christen gehoren und ihm gestatten, rechtmiiBig jede auf dieses

~Theol.-prakt. Quartalschrift“ II, 1958 10



138 Aus der Weltkirche

Ziel gerichtete und dazu geeignete private wie dffentliche oder organisierte Aktion
zu unternehmen.” (Spitzfindige Vorwinde und Einwiinde von Christen und Gegnern!)
Der hl. Paulus lehrt uns, dal Christus ,,sich alles unterwerfen“ kann. Soll unsere
passive Haltung stillschweigend dieses Vorrecht Christi verneinen? ,Es gibt keine
verbotenen Gebiete und keine untersagten Richtungen fiir die Betéitigung des Christen:
kein Lebensbezirk, keine Einrichtung, kein Gebrauch cines Einflusses kann den Mit-
arbeitern Gottes zur Wahrung der gottlichen Ordnung und der Harmonie in der Welt
untersagt sein.“ Die Katholiken werden zur Erreichung dieser Ziele mit anderen
Gutgesinnten zusammenarbeiten konnen, miissen aber zugleich besorgt sein, in
dieser Zusammenarbeit wertvollste Elemente beizusteuern. Anderseits ist es weder
»Ghettogeist* noch ,,Intoleranz®, wenn die Katholiken sich darum bemiihen, Schulen,
Erziehung und Heranbildung der Jugend auf christlicher Grundlage zu haben, katho-
lische Berufsverbiinde zu errichten, den organisierten EinfluB der christlichen Grund-
siitze auch auf dem Gebiet der Politik und der Gewerkschaften zu fordern, wo Uber-
lieferung und Umstinde dazu raten. Es war nicht allein die abstrakte christliche
w»ldee”, die in der Vergangenheit die hohe Kultur schuf, auf welche christliche Vélker
mit Recht stolz sind. Christliche Menschen haben, gestiitzt und ermutigt durch die
Kirche, die ,,Idee” in konkrete Verwirklichungen umgesetzt. Auch heute kann die
christliche Titigkeit nicht auf ihr eigenes Recht und ihre Eigenart verzichten. Unter
dem Vorwand der Mitarbeit auf einfachhin ,,menschlicher* Ebene kann nicht vom
Christen verlangt werden, daBl er als Christ abdanke und in seinem Handeln den
Agnostizismus gegeniiber der Religion und den wahren Lebenswerten mitmache.
Die gottliche Ordnung und Harmonie in der Welt miissen der wesentliche
Eckpfeiler fiir die Zusammenarbeit zum gemeinsamen Wohl sein. Nur in der Ehrfurcht
vor der allgemeinen, im Lichte Gottes gesehenen Ordnung und Harmonie lifit sich
die Menschheit retten, nur von dorther lidBt sich z. B. die Anwendung der Atomenergie
normieren, damit nicht eine blinde Verlockung offensichtliche Gefahren miBachtet
und griBere Nachteile mit sich bringt als die etwaigen unsicheren politischen Vorteile.
Wer verméchte den wirtschaftlichen Schaden des nicht von wahrer Weisheit beratenen
Fortschrittes (in der Herstellung neuester Waffen) in Zahlen auszurechnen? Selbst
die reichsten Vélker sehen ob dieser Disharmonien der Zukunft nur mit Bedenken
entgegen. Der Riistungswettlauf brachte ,neue Zeichen am Himmel* hervor, erweitert
aber auf Erden die Abgriinde der Trennung. Ohne die Versuche friedlicher Vergleiche
aufzugeben, darf die Menschheit nicht den ruhigen Realismus verlieren und sich nicht
als rettungslos verlorenes Opfer des ,homo faber” in stumpfer Resignation aufgeben.
Der christliche, aus weiter Schau urteilende Mensch, der den Sinn der Welt und der
Geschichte noch immer sieht, mége wieder vorherrschen!

Tiitiger Einsatz fiir die gottliche Harmonie in der Welt ist notwendigerweise
Einsatz fiir einen gesicherten Weltfrieden: , Das gittliche Gesetz der Harmonie
in der Welt legt strikte allen Staatsoberhiiuptern die Verpflichtung auf, den Krieg
durch geeignete internationale Einrichtungen zu verhindern, unter wirksamer Uber-
wachung die Riistungen einzuschriinken sowie durch eine zuverliissige Solidaritiit
unter jenen Nationen, die aufrichtig den Frieden wollen, jeden abzuschrecken, der
im Sinne hiitte, den Frieden zu stéren, Wir sind sicher, daB sich beim ersten Warnungs-
zeichen dieses Band bestimmt enger schlieBen wiirde . . . Es geht nicht nur darum,
sich in Sicherheit zu bringen und der Welt, die schon zuviel gelitten hat, das verdiente
Aufatmen zu schenken. Wir, die Wir Uns in kritischen Augenblicken mehr als einmal
bemiihten, durch Ermahnungen und Ratschlige jene Solidaritiit zu stirken, betrachten
es als eine besondere von Gott gegebene Aufgabe Unseres Pontifikats, die Vilker
briiderlich zu einen. Wir erneuern Unsere Mahnung, daB3 unter den wahren Freunden
des Friedens jede mdgliche Rivalitit aufhére und jede Ursache des Mifitrauens be-
seitigt werde. Der Friede ist ein so kostbares, fruchtbares, wiinschenswertes und
erwiinschtes Gut, dafl jede Bemiihung um seine Verteidigung, auch mit gegenseitigem
Verzicht auf eigene berechtigte Anspriiche, eine gute Tat ist. Wir sind sicher, daB die
Vélker ohne Zogern mit Uns einverstanden sind und daB sie die gleiche Auffassung
von ihren Regierungen erwarten®, ,,damit endlich das erreicht werde, was heute am
meisten fehlt zur Verwirklichung der Ordnung und Harmonie in der Welt, wie sie der
Wille ihres Schopfers sind.*



Aus der Weltkirche 139

IL. Der offizielle Besuch des deutschen Bundespriisidenten beim Heiligen Vater

Am 27, November 1957, einige Tage nach AbschluB seines Staatsbesuches in
Italien, wurde Bundespriisident Theodor Heuss vom Heiligen Vater in feierlicher
Audienz (mit vorhergehender Privatunterhaltung) empfangen. Diese offizielle Be-
gegnung des Oberhauptes der katholischen Kirche mit einem deutschen Staatsober-
haupt findet in ihrer Form und ihrer Begriindung kein Gegenstiick in der noch greif-
baren und auch schon etwas ferneren Vergangenheit. Sie kann keineswegs mit der
Begegnung zwischen Leo XIII. und Kaiser Wilhelm II. verglichen werden, deren
Hintergriinde nicht besonders lichtvoll waren. Der Presse war die Moglichkeit dieser
Hinweise nicht entgangen, withrend sie fiir den jiingsten Besuch die durchaus klare
Atmosphire und das Fehlen unmittelbarer politischer Schwierigkeiten oder Ziel-
setzungen unterstreichen durfte.

Den Herrn Bundespriisidenten begleiteten bei seinem Besuch im Vatikan u. a.
AuBenminister Heinrich von Brentano und der deutsche Botschafter beim Heiligen
Stuhl, Graf Rudelf Strachwitz, sodann das bei solchen Anlissen iibliche Gefolge. Der
Bundespriisident trug die Abzeichen des Ordens vom Goldenen Sporn, den ihm der
Papst am Vortag verliehen hatte. Die Privatunterhaltung zwischen Pius XII. und
Prisidenten Theodor Heuss, die eine halbe Stunde dauerte, fand in der Sala del Tronetto
statt. AnschlieBend wurden der AuBenminister und die iibrigen Begleiter des Prisi-
denten empfangen. Vor dieser Versammlung, zu der auch die Presse Zutritt hatte,
hielt Pius XII. eine deutsche Ansprache, in welcher er zuniichst dem deutschen
Volke seinen Gliickwunsch und seine Bewunderung fiir die Art und Weise aussprach,
wie die sozusagen hoffnungslose Lage des Zusammenbruches gemeistert wurde. Nicht
weniger als den ,,Meistern der Politik und Wirtschaft”, die Deutschland in der Stunde
der Not geschenkt wurden und deren Namen es immer mit hohen Ehren nennen wird,
gilt die pipstliche Anerkennung dem Volk, das der Fithrung entsprochen hat, im Fleif3
und Wagemut der Unternehmer, in der Fihigkeit der Arbeiterschaft und durch ein
bemerkenswertes MaBl von gesundem politischem Sinn. Auch in Zukunft sollen Geduld
und ,,Wartenkénnen* ein stark bestimmendes Element der politischen Reife Deutsch-
lands sein, nicht zuletzt bei der Sorge um die ,,Zone*, die sich immer am Allgemein-
wohl ausrichten mége. Bis tief in das 19. Jahrhundert hinein war das alte Deutschland
ein Bindeglied in Mitteleuropa, und heute nimmt das neue Deutschland an der Eini-
gung Furopas, die stirker werden-soll als je zuvor, in vorderster Linie und mit Erfolg
teil. Das Kernstiick und Riickgrat eines geeinten Europas sehen wir in der Anniiherung
und in dem guten Verhiiltnis zwischen Deutschland und Frankreich, im beiderseitigen
Willen zur Zusammenarbeit, einem Ergebnis, auf das Jahrhunderte warten multen.
Der Bundespriisident hat zu diesen innerpolitischen und internationalen Erfolgen
verdienstvoll mitgewirkt, zur Forderung des Rechtsstaates, der sozialen Gesetzgebung
und des europdischen Zusammenschlusses. Bei den schweren Aufgaben, die Deutsch-
land und Europa zur Rettung von Freiheit und Kultur noch zu lésen haben, geht es
nicht nur um materielle Werte, sondern in erster Linie um die geistig-sittlichen Grund-
lagen der Kultur, die erschiittert werden, wenn Deutschland und Europa sich im
Materiellen verlieren, ,,Auch die Michte, von denen Furopa seine Kultur und Freiheit
bedroht sieht, haben eine Weltanschauung, einen geistigen Unterbau, und nur auf jene, die
dieser anderen Weltanschauung ein entschiedenes Nein entgegensetzen und aus diesem
Nein die Folgerungen fiir ihr eigenes Denken und Handeln ziehen, wird VerlaB sein
im Ringen um die Freiheit des noch freien und um die Befreiung des der Freibeit
beraubten Europas.”

Der Heilige Vater sprach seine Freude dariiber aus, daf} der in der Bundesrepublik
fiir Verfassungsfragen zustiindige Oberste Gerichtshof den Fortbestand des Kon-
kordats von 1933 bejahte, so daB zwischen dem Heiligen Stuhl und Deutschland
wieder volle Rechtssicherheit geschaffen sei. ,Die katholische Weltanschauung, ver-
standen als Uberzeugung und Tat, hat starke Werte beizutragen, wo es sich um die
Erhaltung des geistig-seelischen Unterbaus echter und bester europiiischer Kultur
handelt, eines Unterbaus, ohne den der Kampf um die Freiheit mit einem Gegner wie
jener ganz anderen zur Macht gewordenen Weltanschauung von vornherein verloren
wiire.” Deshalb soll die katholische Weltanschauung zum Besten ven Volk und Staat
den Raum zur freien und ruhigen Entfaltung haben. Dem deutschen Volke wiinschte

10%



140 Aus der Weltkirche

der Papst am SchluB seiner Ansprache, ,,daB es seine wirtschaftliche Bliite immer
iiberstrahlen lasse von seiner religids-sittlichen Kraft.“

Priisident Heuss sprach dem Heiligen Vater sofort seinen tiefgefithiten Dank aus
und er wiederholte diesen Dank in einem spiiteren Telegramm, aus dem wir folgende
Siitze festhalten wollen: ,Stark beeindruckt hat mich withrend meines Besuches die
iiberall sichtbare und in einer langen geschichtlichen Entwicklung gewachsene Tra-
dition des Heiligen Stuhles, der als geistige Macht aus allen Stiirmen der Zeiten gestirkt
hervorgegangen ist. Eng verbunden durch ein groBes europiisches Kulturerbe, stehen
heute der Heilige Stuhl und die Bundesrepublik . . . im Kampf um die Freiheit in einer
gemeinsamen Abwehrfront. Hierbei sind schwere Aufgaben dem Heiligen Stuhl wie
auch dem deutschen Volk zugewiesen. In dem Telegramm, durch das Pius XII.
dem Bundesprisidenten antwortete, hebt sich als Kernstiick der Wunsch ab, Gottes
Giite mbge ,,Deutschland, den anderen Lindern Europas und der europiischen Eini-
gung nach innen wie nach aulen den wahren, von Gerechtigk it, aber auch von Billig-
keit, gegenseitigem Verstehen und menschlicher wie christlicher Liebe getragenen
Frieden schenken, um dessen Aufbau alle Staatsmiinner guten Willens ringen und fiir
dessen Erhaltung Wir wie bisher auch weiterhin Uns mit den Uns zu Gebote stehenden
Mitteln einsetzen werden®.

III. Ahrenlese aus pipstlichen Ansprachen

1. Zuerst sei wenigstens durch Erwihnung und Hinweis auf jene interessante
Rede aufmerksam gemacht, die Pius XII. am 8. November 1957 vor den Teilnehmern
am I Internationalen KongreB fiir Hohe Mode hielt. Zwei lingere Kapitel
befassen sich mit einer eingehenden Analyse des Wesens und Sinnes der Mode sowie
mit der ,,Stellung des sittlichen Problems der Mode und seinen Losungen.* Die Kirche
wird durch eine universale und ruhig wachsende Schau der Dinge dem Natiirlichen,
dem Kérper, dem Werte der Schinheit vollauf gerecht, und aus dieser positiven Schau
heraus weiB die Moral geklirte und klirende Normen fiir die verantwortungsbewufite
Gestaltung auch der Mode zu gewinnen, ohne daB sie jedoch zulassen kann, daB aus
abzulehnenden Griinden oder unter fadenscheinigen Entschuldigungen bzw. durch
diirftize Versuche der Rechtfertigung hohere Werte nicht nur vergessen, sondern
sogar leichtfertiz und weitgehend gefiihrdet werden. Problemstellung und Normen
werden in der pipstlichen Rede in solch abgewogener Form geboten, daB sie sowohl
den Uberiingstlichen als auch den nicht geniigend um #uBere christliche Lebensformen
Besorgten einen klaren und festen Weg der Beurteilung und Belehrung zeigen. Eine
kurze Zusammenfassung dieser Ansprache beraubt sie ihres speziellen Wertes, sie
muf schon gelesen werden. . . .

9. Interesse, aber auch Anfeindungen waren das Echo auf die franzdsische
Rede, die der Heilige Vater am 10. November 1957 iiber die Rolle der Privat-
schulen (d. h. der katholischen) in Europa hielt. Den Anlaf zu dieser
Ansprache bot der in Rom tagende I. Internationale KongreB der europiischen
Privatschulen. Zuerst betonte der Papst das Recht der Schulfreiheit: ,,Ein Staat,
der ausschlieBlich sich selbst die Aufgabe der Erziehung vorbehilt und den
einzelnen oder den unabhiingigen Gruppen verbietet, auf diesem Gebiet irgendeine
eigene Verantwortung zu iibernehmen, erhebt einen Anspruch, der mit grundlegenden
Forderungen der menschlichen Person unvereinbar ist. Daher wird die Idee der Schul-
freiheit von allen politischen Regierungsformen anerkannt, die die Rechte des einzelnen
und der Familie bejahen.* In der Praxis lassen sich viele Grade von Schulfreiheit
feststellen, von der bloBen Toleranz bis zur positiven Anerkennung und Unterstiitzung
freier Schulen. Wichtiger noch als materielle Hilfe oder rechtliche Anerkennung der
Diplomeist die prinzipielle Einstellung der Staatengegeniiberdemprivaten
Schulwesen. Oft bleibt die theoretisch zugestandene Freiheit begrenzt oder wird
sogar bekiimpft. Dort, wo der Staat sich auf dem Gebiete des Schulwesens als Triiger
eines regelrechten Monopols betrachtet, kann man hichstens von Duldung des pri-
vaten Unterrichts sprechen. Historisch und grundsitzlich wurzelt der Auftrag der
Schule nicht im Staat allein, sondern zuerst in der Familie und in sozialen Gemein-
schaften. Zur Erziehung menschlicher Personlichkeiten ist vornehmlich die Familie
berufen, und auch die Vermittlung von Wissen und Kenntnissen ist mit den Bediirf-



Aus der Weltkirche 141

nissen und Toleranzen menschlicher Gemeinschaften von selbst verbunden. Der Staat
oder die politische Macht als solche sollte nur eingreifen, um eine ergiinzende Rolle
zu spielen und der Titigkeit der einzelnen die nétige Breite und Intensitiit zu sichern.
Der Verwaltungsapparat der modernen Staaten ist tatsiichlich maBlos angeschwollen,
indem er immer weitere Gebiete des &ffentlichen Lebens und insbesondere das der
Schule in sich aufsaugt. Sosehr dieser Eingriff berechtigt ist, wenn die Titigkeit der
einzelnen die Bediirfnisse der Gesamtheit nicht befriedigen kann, so schiidlich wird
es, wenn er bewulit die zustiindige Privatinitiative verdringt.

Pius XII. lobte noch die Absicht der KongreBteilnehmer, ein européisches Zentrum
zur Verteidigung der geistigen Giiter der Privatschule zu griinden. Dann verwies er
auf die im freien Schulwesen bestehende Maglichkeit, sich leichter den neuen Bedin-
gungen des internationalen Lebens anzupassen. Die jungen Generationen sind begierig,
sich aus der Enge eines oft iibertriebenen und durch die Tatsachen iiberholten Natio-
nalismus zu befreien und den wachsenden Verantwortlichkeiten zu begegnen, die sie
in einem Europa mit umfassenderen Strukturen auf sich nehmen miissen. Auch aus
diesem Grunde, d. h., um der iibernationalen Zusammenarbeit besser dienen zu konnen,
driingt sich eine Verstindigung zwischen den privaten Schulen der verschiedenen
Linder auf. ,,Jene, die morgen eine erste Rolle im &ffentlichen Leben spielen, werden
aus den Schulen kommen, in denen stiirker das Ideal der Freiheit und der personlichen
Initiative gepflegt wird und wo man nicht zégert, in den Mittelpunkt des Unterrichts
feste moralische und religiose Uberzeugungen zu stellen, zumal jene des christlichen
Glaubens, der durch alle Jahrhunderte auf die Formung der Seele der abendliindischen
Volker einwirkte. Die europiiische Gesellschaft, die sich gegenwiirtig bildet, wird ihr
inneres Gleichgewicht nicht finden und ihren Platz unter den anderen Weltmiichten
nicht behaupten kénnen, wenn sie keine Elite besitzt, die aus den besten menschlichen
und christlichen Traditionen lebt und vor allem vom Primat des Geistigen auch iiber
die ausgefeiltesten Formen technischer Organisation iiberzeugt ist.”

3. Dr. Bruno Haid, Chefarzt fiir Aniisthesie an der Universitidtsklinik in Inns-
bruck, hatte dem Heiligen Vater drei Moralfragen des Mediziners iiber die
Anwendung der kiinstlichen Wiederbelebung vorlegen lassen. Pius XII.
beantwortete diese medizinischen Moralfragen in einer groBen Arzteaudienz, die am
24, November 1957 stattfand.

Im Text der pipstlichen Rede lauten die drei Fragen: , Erstens, hat man das
Recht oder sogar die Pflicht, die modernen Apparate fiir kiinstliche Atmung in allen
Fillen zu gebrauchen, auch in solchen, die nach dem Urteil des Arztes als vollstindig
hoffnungslos angesehen werden? — Zweitens, hat man das Recht oder die Pflicht,
den Atmungsapparat wegzunehmen, wenn sich nach mehreren Tagen der Zustand
tiefer BewulBtlosigkeit nicht bessert, das Wegnehmen des Apparates aber innerhalb
weniger Minuten zum Aufhéren der Blutzirkulation fiihrt ? Was mufl man in diesem
Falle tun, wenn die Familie eines Patienten, der die Sterbesakramente empfangen hat,
den Arzt zum Wegnehmen des Apparates dringt? Ist die Letzte Olung in diesem
Augenblick noch giiltig? — Drittens, ist ein durch zentrale Paralyse bewuBtloser
Patient, dessen Leben, d. h. dessen Blutzirkulation, sich jedoch dank der kiinstlichen
Atmung erhiilt und bei dem sich nach mehreren Tagen keine Besserung einstellt,
,de facto* oder sogar ,de iure* als tot zu betrachten? Mufl man, um ihn als tot zu
betrachten, nicht warten, bis die Blutzirkulation trotz kiinstlicher Atmung aufhért 7*

Zu dieser dritten Frage konnte der Papst bemerken, daB hier die Kirche nicht
zustiindig ist, da die Tatsachenfrage, ob der Tod wirklich eingetreten sei, nicht aus
Sitzen der Religion oder der Moral entschieden werden kinne. Die Wissenschaft
erlaubt die Annahme, das Leben sei so lange vorhanden, als sich die Lebensfunktionen,
nicht nur das einfache Leben gewisser Organe, spontan oder mit kiinstlicher Nachhilfe
bekunden. Die Feststellung, ob ,de facto” der Tod eingetreten sei oder ob jemand
wde iure” als tot zu betrachten sei, hat nicht nur ihre Bedeutung fiir eine eventuelle
Sakramentenspendung, sondern besitzt eine viel weitgehendere Tragweite, die allen
Juristen und Kanonisten bekannt ist. Im Falle eines unlésbaren Zweifels steht im
allgemeinen die Vermutung zugunsten des Lebens, dessen Aufhéren bewiesen sein muf.

Besonders zur Beantwortung der beiden ersten Fragen, die ihm durch die Medi-
ziner gestellt waren, muBte der Papst einige grundsiitzliche Vorbemerkungen machen.



142 Aus der Weltkirche

Das Recht und die Pflicht, fiir Leben und Gesundheit zu sorgen, verpflichten im all-
gemeinen nur zum Gebrauch der sogenannten ,gewdhnlichen Mittel”, d.h. jener
Mittel, die dem einzelnen oder seinen Angehérigen keine auBergewdhnliche Last auf-
biirden. Was die Spendung der Sakramente betrifft, so ist bekannt, daB sie nur lebenden
und einwilligenden Menschen gespendet werden kinnen, im Zweifelsfalle mit der
wenigstens stillschweigenden Klausel ,,si capax es®.

Mithin ist zur ersten Frage zu antworten, dafl der Aniisthesiologe das Recht hat,
auch in hoffnungslosen Fillen die betreffenden modernen Apparate zu gebrauchen,
die Pflicht dazn aber nur, wenn dies der einzige Weg ist, um einer anderen sicheren
sittlichen Verpflichtung zu entsprechen. Die Rechte und Pflichten der Familienan-
gehorigen des bewuBtlosen Patienten hiingen von seinem zn priisumierenden Willen ab.
Fiir die Familie besteht im allgemeinen keine ihr eigene Pflicht aufler jener zum
Gebrauch der ,,gewshnlichen Mittel®, d. h., sie braucht in solchen aussichtslosen Fillen
keine auBergewohnlichen Lasten auf sich zu nehmen, und der Arzt darf sich dem
Wunsche der Familie, keine weiteren Belebungsversuche mehr zu unternehmen, im
Gewissen fiigen und den Atmungsapparat vor dem definitiven Aufhéren der Blut-
zirkulation wegnehmen. Falls die heilige Olung noch nicht gespendet worden ist,
soll man die kiinstliche Atmung noch unterhalten. Ob die beim definitiven Aufhéren
der Blutzirkulation oder unmittelbar nachher gespendete heilige Olung giiltig sei,
1éBt sich weder bejahen noch verneinen. Wenn néimlich das definitive Aufhiren der
Blutzirkulation die sichere Trennung von Leib und Seele bedeutet, sogar wenn einzelne
Organe noch funktionieren, dann wire die heilige Olung ohne Zweifel ungiiltig. Falls
jedoch die Arzte iiber die schon erfolgte Trennung im Zweifel sind, ist die Giiltigkeit
des Sakramentes ebenfalls zweifelhaft, und darum wird in solchen Fillen die heilig
Olung bedingungsweise gespendet. 4

4. In mehr als 25 Lindern haben sich im Laufe der letzten Jahre miinnliche und
weibliche Ordensgenossenschaften zusammengefunden und Assoziationen gebildet, um
in enger Verbindung mit dem Heiligen Stuhl und der lokalen kirchlichen Hierarchie
gemeinsam die Aufgaben des immer mehr sich weitenden Apostolats anzupacken und
um gemeinsam die Fragen der Organisation und notwendiger Anpassungen zu lgsen.
Aus dieser Bewegung ging der I1. GeneralkongreB der Vollkommenheitsstinde
hervor, der im Dezember 1957 in Rom tagte und am 11. Dezember von Pius XII.
in Audienz empfangen wurde. Anwesend waren u. a. der Abt-Primas der Benediktiner,
die Generaloberen der Dominikaner, Franziskaner, Konventualen, des Dritten Re-
gularordens des hl. Franziskus, der Augustinerrekollekten usw. In seiner franzdsischen
Ansprache lobte der Heilige Vater ,,die stets vollstindigere Einfiigung der Vollkommen-
heitsstinde in die Kirche, den Leib des Herrn“ und auch das Bemiihen um eine
ngesicherte Wirksamkeit der Erneuerungsbewegung durch engere Verbindung der
Organisationen unter sich selbst und mit dem Heiligen Stuhl.* Er sprach sodann
iiber das Wesen der christlichen Vollkommenheit im allgemeinen sowie iiber deren
Verwirklichung in den sogenannten ,,Vollkommenheitsstinden*. Die Hingabe an das,
was das Wesen der christlichen Vollkommenheit ausmacht, ist selbstverstindlich
erste und wesentliche Aufgabe aller Mitglieder der Vollkommenheitsstiinde: ,sich in
der Liebe mit Gott zu vereinigen, sich ihm als Ganzopfer hinzugeben, Christus —
seiner Lehre, seinem Leben, seinem Krenze — nachzufolgen, sich zum Dienste fiir
Christi Werk, die Kirche, zu weihen.* Unter dieser Voraussetzung ist es micht ver-
boten, an eine Erneuerung und Anpassung gewisser ,Mittel* zn denken, doch stets
mit der nétigen Ehrfurcht vor der Uberlieferung und ohne VerstiBe gegen jene Vor-
schriften, die in den Konstitutionen als unverletzlich gelten. Den besonderen Geist
eines Ordens, einer Kongregation, eines Instituts miissen die Obern objektiv deuten,
nicht nach persinlichen, selbst gutgemeinten ,,Eindriicken®, sondern nach der Idee
des Stifters, ,,s0 wie sie in den von der Kirche gebilligten Konstitutionen ihren Nieder-
schlag fand . . . Wenn der Obere den Mitgliedern seiner Genossenschaft den wahren
Geist des Stifters vorlegt, betiitigt er sein Recht, und die Untergebenen sind im Ge-
wissen zum Gehorsam verpflichtet®.

Am meisten beschiiftigte sich Pius XII. in seiner Ansprache mit der klirenden
Widerlegung der Einwinde gegen den klésterlichen Gehorsam. Ohne Zweifel hat
die Anpassungsbewegung eine Spannung auf diesem Gebiete hervorgerufen. Man sieht



Aus der Weltkirche 143

im Gehorsam eine Gefahr fiir die menschliche Personwiirde der Ordensleute, ein
Hemmnis fiir das Reifen der Personlichkeit und ein miégliches Hindernis fiir das reine
Hingerichtetsein auf Gott allein. Das Wesen des klgsterlichen Gehorsams muf} in
seinem eigentlichen und letzten Sinne aunfgefaBt werden, der die Seelen ganz fiir den
Willen Gottes 6ffnet und den Ordensobern nie zum Zielpunkt der Hinordnung macht,
und sofort schwindet manchen Einwiinden die Begriindung. Ordensleute sind nicht
dazu verpflichtet oder verurteilt, auf eine harmonische Entwicklung ihrer Person-
lichkeit zu verzichten und in einem gewissen ,Infantilismus* zu beharren; jedenfalls
widerspriiche ein Zustand des Infantilismus diametral den Forderungen, die der
Apostel Paulus fiir das vollkommene Christsein erhebt, das vom Kinderzustand zur
mannhaften Reife fortgeschritten sein mufl.

Am SchluB seiner Rede betonte Pius XII. noch einmal die Notwendigkeit einer
aufrichtigen und wohlwollenden Einigkeit und Zusammenarbeit. Mit dem Heiligen
Stuhle sollen sehr aufgeschlossene Kontakte unterhalten werden, die nur fruchtbar
sein kénnen, whhrend das Gegenteil Gefahren in sich birgt. Der Heilige Stuhl wiinscht
ganz offene und freimiitige Informationen iiber die Vollkommenheitsstiinde, um den
Zustand der einzelnen Genossenschaften, ihre Lehre, ihr Leben, ihre aszetische Bildung,
ihre Disziplin und auch ihre zeitliche Verwaltung genau zu kennen. Man unterschiebt
heute dem Heiligen Stuhl sehr gern eine Tendenz des ,,Zentralisierens®. Dieses Wort
kann ein Regierungssystem bezeichnen, das alles an sich zieht, alles selbst entscheidet
und leitet und die Untergebenen nur mehr als Instrumente gebraucht. Eine solche
Zentralisation entspricht nicht dem Geist der Pipste und des Apostolischen Stuhles,
Doch der Heilige Stuhl kann anderseits seine Eigenschaft als , leitender Mittelpunkt*
der Kirche nicht aufgeben. Ohne daB er die Initiative der Ordensoberen einengt,
mufl er sein Recht der Uberwachung beibehalten und ausiiben.

5. Etwa 800 Professoren und Hérer des ,Angelicum®, der philosophisch-theo-
logischen Hochschule der Dominikaner in Rom, wurden am 14, Jinner 1958 vom
Heiligen Vater in Audienz empfangen. Aus der schonen lateinischen Ansprache, die
Pius XII. bei dieser Gelegenheit hielt, sei festgehalten, was unsere Zeit in der Schule
des hl. Thomas von Aquin besonders lernen kinne. Thomas hat zunichst durch
Wort und Beispiel alle Theologen, aber auch die Freunde der philosophischen Speku-
lation belehrt, daBl man der Autoritiit der katholischen Kirche hiéchste Anhiinglichkeit
und Ehrerbietung schulde, da das lebendige und unfehlbare Lehramt der Kirche die
niichste und universale Norm der katholischen Wahrheit sei. Hierin sollen die Domi-
nikaner jhrem Ordenslehrer nacheifern und ein stets offenes Ohr fiir die AuBerungen
des obersten Lehramtes haben, auch wenn es Erklirungen abgibt zu ,Fragen, die
natiirliche und menschliche Probleme anschneiden; denn auch solche Erklirungen
miissen von Katholiken, vor allem von Theologen und Philosophen, hochgeschitzt
werden, weil diese Fragen niederer Ordnung wegen ihres Zusammenhanges mit den
Wahrheiten des christlichen Glaubens und mit dem iibernatiirlichen Ziele des Menschen
behandelt werden.* An zweiter Stelle muB ein Schiiler des hl. Thomas sich dieselbe
Liebe zur Heiligen Schrift aneignen, wie sie der Meister besal, da sich unser Glaube
auf die gottliche Offenbarung griindet. Endlich verdient das Studium der spekulativen
Theologie des hl. Thomas noch immer eine ganz besondere Empfehlung, und fiir die
Dominikaner muf} es ein Herzensanliegen bleiben. Pius XII. erinnerte daran, daf} er
in der Enzyklika ,,Humani generis* (1950) die Werte dieser Theologie gegen gewisse
Neuerer verteidigte. Bei Behandlung der einzelnen theologischen Fragen leisten die
Erkenntnisse der positiven Theologie hohe Dienste, was aber die Dominikaner nicht
dazu verfiihren darf, die ,.principia et summa doctrinae capita® des hl. Thomas mit
weniger Eifer zu vertreten. Das gilt, jedoch im richtigen Verhiltnis, auch fiir die
Philosophie.

IV. Kurznachrichten

1. In Rom starb am 30. November 1957 im Alter von 73 Jahren Kardinal
Adeodato Giovanni Piazza aus dem Orden der Unbeschuhten Karmeliter. Der
Verstorbene war suburbikarischer Bischof von Sabina und Poggio Mirteto und be-
kleidete den hohen Posten des Seckretiirs der Konsistorialkongregation, deren Priifekt
der Papst selbst ist. Kardinal Piazza, Norditaliener aus der Ditozese Belluno, war
Generalprokurator seines Ordens, als Pius XI. ihn 1930 zum Erzbischof von Benevent



144 Literatur

ernannte. Nach dem Tode des Kardinals La Fontaine wurde Erzbischof Piazza Ende
1935 zum Patriarchen von Venedig promoviert, und zwei Jahre spiiter erfolgte die
Aufnahme in das Kardinalskollegium. Seit Mai 1946 war Kardinal Piazza auBerdem
Priisident der Bischofskommission fiir die Katholische Aktion Italiens. Papst Pius XII.
berief ihn im Herbst 1948 an die Romische Kurie und betraute ihn mit der Leitung
der Konsistorialkongregation als Nachfolger von Kardinal Rossi, der gleichfalls zum
Orden der Unbeschuhten Karmeliter gehdort hatte. Durch die Apostolische Konsti-
tution ,,Exsul Familia“ vom 1. August 1952 wurde die Konsistorialkongregation
zusiitzlich mit der Regelung der Seelsorge fiir die Auswanderer betraut, einer Aufgabe,
die der nicht mehr junge Kardinal sich vollauf zu Herzen nahm. Der Verstorbene
erfreute sich allgemeiner Hochschiitzung und besaB in hohem MaBe das Vertrauen
des Papstes. Nachfolger des Kardinals Piazza in der Leitung der Konsistorialkongre-
gation wurde im Dezember 1957 Kardinal Marcello Mimmi, Erzbischof von Neapel
und Kardinal seit Jénner 1953; er ist gebiirtig aus der Erzdiézese Bologna, steht im
76. Lebensjahre.

2. Dem , Pipstlichen Jahrbuch 1958“ entnehmen wir folgende Angaben
iiber den Stand der kirchlichen Hierarchie Ende 1957: Das Kardinalskollegium ziihlt
57 Mitglieder; es gibt 10 Residenzial- und 5 Titular-Patriarchate, 308 Metropolitan-
sitze, 42 gewdhnliche Erzbistiimer und 1267 Bistiimer; daneben gibt es 882 Titular-
Metropoliten, -Erzbischéfe und -Bischife, 84 gefreite Prillaturen und Abteien, 12 Apo-
stolische Administraturen, 19 orientalische Jurisdiktionen, 213 Apostolische Vika-
riate, 117 Apostolische Prifekturen und 7 eigenstindige Missionen oder Distrikte.
Unter dem Pontifikat des jetzigen Heiligen Vaters haben die Entwicklung und der Umban
der kirchlichen Hierarchie grofie Ausmafle angenommen, was daraus hervorgeht, da
insgesamt 191 neue Erzbistiimer und Bistiimer entstanden sind, dafl 48 Apostolische
Vikariate und eine Priifektur zu Erzbistiimern wurden, daB} insgesamt 198 Vikariate,
Priifekturen usw. zu Bistiimern wurden und auBlerdem 136 Apostolische Vikariate
sowie 97 Priifekturen errichtet wurden.

Literatur
. Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sdmtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Altaner Berthold, Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenviter.
Fiinfte, vollig neubearbeitete Auflage. (XXVII u. 508.) Freiburg 1958, Verlag Herder.
Leinen.,

Sr. Angela, Ursuline, Dein Antlitz will ich suchen. Ein schlichter Gedanke
fiir jeden Tag. (240.) Titelbild. Miinchen 1957, Verlag Ars sacra. Leinen DM 7.80.

Bender Ludovicus O.P., Normae generales. De personis. Commentarius in
canones 87—106. (VI u. 232.) Roma-Parigi-New York-Tournai (Belgio) 1957, Desclée
& Ci — Editori Pontifici.

Braun Heinrich Suso, Die Sakramente. Radiopredigten. Siebenter Band.
(410,) Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Kart. S 58.—, DM 9.80, sfr 10.15.

Burgardsmeier, D. Dr. Alfred, Religion und Seele des Kindes. Die psycho-
logischen Voraussetzungen des Religionsunterrichts in der Volksschule. (Schriften zur
katechetischen Unterweisung, Band 3.) (120.) Diisseldorf 1956, Patmos-Verlag. Kart.
mit Leinenriicken DM 6.50.

Christmann Heinrich Maria, Thomas von Aquin als Theologe der Liebe.
(Thomas im Gespriich, 1.) (56.) Heidelberg 1958, F.-H.-Kerle-Verlag. Kart.

Compendium Musicae Sacrae. Cantus chorales et figurales ad 1 vel 2 voces. Editio
2a 1954. (480.) Editio: Musica Sacra, Wolflingen (Perl-Luxemburg).

Daniélou Jean, Der Gott der Heiden, der Judenund der Christen. Ubersetzt
von Hans Broemser. (199.) Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 12.50.



Literatur 145

Das Neue Testament unseres Herrn Jesus Christus, iibersetzt und erklirt von
Jakob Schiifer, vollstindig neu bearbeitet von Nikolaus Adler. (XXXII u. 990.)
Kaldenkirchen, Steyler Verlagsbuchhandlung. Kunstleder DM 6.80.

Dijkman Joop S.C.J., Christus, Offenbarung des dreieinigen Gottes.
Historischer und eschatologischer Charakter dieser Offenbarung. (Studia Friburgensia.
Herausgeber: Die Dominikaner-Professoren an der Universitit Freiburg/Schweiz.
Neue Folge 18.) (XIV u. 166.) Freiburg/Schweiz 1957, Universitiitsverlag. Brosch.
sfr 15.55, DM 15.—.

Eder, Dr. Gottfried, Der giottliche Wundertiiter. Ein exegetischer und reli-
gionswissenschaftlicher Versuch. Selbstverlag des Verfassers, Zu bezichen durch den
Verlag Passavia, Passau. Kart. DM 6.—.

Fiinf Jahre Internationales Katholisches Institut fiir kirchliche Sozialforschung
(ICARES), Abteilung Osterreich, 1952 —1957. Eine Festschrift, zusammengestellt von
Dr. Erich Bodzenta. (48.) Wien 1957.

Gattermeyer Karl, Ernte. Gedichte in oberdsterreichischer Mundart. (125.)
Linz a. d. Donau 1957, Oberésterreichischer Landesverlag. Halbleinen S 40.—.

Graw A. M., In Liebe vollendet. Liturgie wird Leben. (215.) Trier 1957, Pau-
linus-Verlag. Leinen DM 7.80.

Guerre René-Zinty Maurice, Beseelen statt befehlen. Priester der christlichen
Arbeiter-Jugend. Ins Deutsche iibertragen von Raimund Ritter. (144.) Augsburg 1958,
Verlag Winfried-Werk. Kart. DM 5.20.

Heyder Gebhard, Paulus, Das Wort an die Welt. Eine Synopse der Briefe des
Apostels. Zweite, villig neu bearbeitete Ausgabe. (400.) Olten und Freiburg im Breis-
gau MCMLVII, Walter-Verlag., Geb. sfr 15.80.

Hofinger Johannes S.J. und Kellner Joseph S.J., Liturgische Erneuerung
in der Weltmission. Mit einem Vorwort von Josef Andreas Jungmann S.]J. (455.)
Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Leinen.

Hophan Otto, Der Kreuzweg des Kranken. 4. Auflage. (221.) Luzern 1957,
Verlag Riber & Cie. Leinen sfr 9.80, DM 9.40.

Jantsch Franz, Marianisches Osterreich. (238.) 8 Kunstdrucktafeln. St. Pél-
ten 1957, Verlag der PreBvereins-Druckerei. Leinen S 52.50.

Jedin Hubert, Geschichte des Konzils von Trient. Band II: Die erste
Trienter Tagungsperiode 1545/47. (X u. 550.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen
DM 38.—, brosch. DM 33.50.

Kaps, D. Dr. Johannes, Das Testamentsrecht der Weltgeistlichen und
Ordenspersonen in Rechtsgeschichte, Kirchenrecht und biirgerlichem Recht
Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz. (304.) Buchenhain vor Miinchen 1958,
Verlag Christ unterwegs. Leinen DM 22.80.

Kautz Heinrich, Kommunion-Kind. Mit vielen Bildern von Hanns und Maria
Mannhart. 10 Folgen zu je 8 Seiten mit Sammelmappe. DM 2.20. — Buchform. (80.)
Halbleinen DM 2.80. — Werkbliitter zum ,, Kommunion-Kind* fiir Eltern und Er-
zieher. (16.) Donauwérth, Verlag Ludwig Auer, Cassianeum.

Kreutzwald Heinrich (1), Zur Geschichte des biblischen Unterrichtes
und zur Formgeschichte des biblischen Schulbuches. Herausgegeben von der Arbeits-
stelle fiir religionspiidagogische Hilfsmittel im Verlag Herder, Freiburg. Mit einem
Vorwort vorr Universititsprofessor Dr. Linus Bopp. (Untersuchungen zur Theologie
der Seelsorge. Hiriusgegeben von Dr. theol. Franz Xaver Arnold, Bd. XI.) (XII u.
305.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Kart. DM 19.80.

Lexikon fiir Theologie und Kirche. Begriindet von Dr. Michael Buchberger. Zweite,
villig neu bearbeitete Auflage unter dem Protektorat von Erzbischof Dr. Michael
Buchberger, Regensburg, und Erzbischof Dr. Eugen Seiterich, Freiburg im Breisgaun.
Herausgegeben von Josef Hifer, Rom, und Karl Rahner, Innsbruck. Erster Band:
A —Baronius. (56 S. u. 1272 Sp.) Mit 24 Karten und Bildtafeln. Freiburg 1957, Verlag
Herder. Subskriptionspreis: Leinen DM 69.—, Halbleder DM 77.—.

Loetscher, P. Anton, Das herrliche Mahl. Anleitung zur tieferen Erfassung
der Kommunion. (202.) Luzern 1957, Verlag Riber & Cie. Kart. sfr 9.15, DM 8.80;
Leinen sfr 12.20, DM 11.80.

Michael J. P., Christen suchen die Einheit. Die Okumenische Bewegung und



146 Literatur

Rom. Mit Dokumenten und soziographischen Beilagen. (Herder-Biicherei, Bd. 10.)
(188.) Freiburg 1958, Verlag Herder. Kart. DM 1.90.

Mussner Franz, Was lehrt Jesus iiber das Ende der Welt ? Eine Auslegung
von Markus 13. (80.) Freiburg 1958, Verlag Herder. Engl. brosch. DM 4.50.

Mystische Theologie. Herausgegeben von Friedrich Wessely, André Combes,
Karl Hérmann, IV. Band. Jahrbuch 1958. Mit Beitriigen von Friedrich Wessely,
Herma Piesch, André Combes, Gaétan Bernoville, Herbert Madinger, Hildegard
Waach, Elisabeth Wallerstein Marnegg. (285.) Klosterneuburg 1957, Volksliturgisches
Apostolat. Kart. S 109.80.

Ohlmeyer Albert, Sieben begnadete Sorgen. Das Vaterunser als Wort in
den Tag. (106.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Pappband DM 4.80.

Pesch Christian, Das Bild in der katechetischen Unterweisung.
(Schriften zur katechetischen Unterweisung, Band 4.) (198.) Mit zahlreichen Ab-
bildungen und erklirenden Figuren. Diisseldorf 1957, Patmos-Verlag. Kart. mit
Leinenriicken DM 9.80.

Pfab, P. Dr. Josef, Kurze Rubrizistik. (182.) Paderborn 1958, Verlag Ferdinand
Schéningh. Leinen DM 8.40.

Rathgeber Alphons Maria, Der Mann der Schmerzen. Fastenlesungen. (278.)
Augsburg 1958, Verlag Winfried-Werk. Leinen DM 8.50.

Schiiffler Heinrich/Bencker Liselotte, Nehmet hin und esset. Ein Religions-
buch fiir den Erstkommunionunterricht mit Bildern von Franz Friedrich. (106.)
Regensburg 1958, Verlag Friedrich Pustet. Halbleinwand DM 4.50.

Schamoni Wilhelm, GlaubensbewuBtsein und Kirchenentfremdung.
(136.) Paderborn 1958, Verlag Ferdinand Schéningh. Kart. DM 6.80.

Schell Hermann, Verherrlichung und Gemeinschaft. Eine Auswahl aus
dem Gesamtwerk., Herausgegeben von Paul-Werner Scheele. (439.) Paderborn 1957,
Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen DM 19.50.

Schilling Othmar, Das Heilige und Gute im Alten Testament. (54.) Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 2.50.

Schlier Heinrich, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, (315.) Diissel-
dorf 1957, Patmos-Verlag. Leinen DM 34.50.

Schreyer Lothar, Schaubuch zum Katechismus. Eine Bildverkiindigung
mit 31 Zeichnungen von Albert Burkart und 38 Bildern aus zwei Jahrtausenden.
Gr. 89, (166.) 38 S. Bildtafeln. Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 22.—.

Schweizer Othmar M. S., Person und hypostatische Union bei Thomas
von Aquin. (Studia Friburgensia. Neue Folge 16.) (XIV u. 123.) Freiburg/Schweiz
1957, Universitiitsverlag. Brosch. sfr 12.45, DM 12.—.

Seelhammer, Prof. Dr. Nikolaus, Verkehr und Moral. Moralpsychologische und
-theologische Uberlegungen. (40.) Trier 1957, Druck: Paulinus-Druckerei. Brosch.
DM —.60.

Seewald, Bilderbibel. Tlundert Bilder mit Texten aus dem Alten und Neuen
Testament. (212.) Freiburg, Verlag Herder. Leinen DM 22.—, engl. brosch. DM 18.50.

Semmelroth Otto S. J., Das geistliche Amt. Theclogische Sinndeutung. (336.)
Frankfurt am Main 1958, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Leinen DM 12.80.

Seppelt Franz Xaver, Das Papsttum im Spitmittelalter und in der Re-
naissance von Bonifaz VIII. bis zu Klemens VII. Neu bearbeitet von Georg Schwai-
ger. (Geschichte der Piipste von den Anfingen bis zur Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts, Vierter Band.) (528.) Zweite Auflage. Miinchen 1957, Kosel-Verlag.
Leinen DM 33.—.

Séhngen, Dr. phil., Dr. theol. Gottfried, Gesetz und Evangelium. Ihre analoge
Einheit theologisch, philosophisch, staatsbiirgerlich. (X u. 136.) Freiburg/Miinchen
1957, Verlag Karl Alber. Leinen DM 7.80.

Solano Jesus, S.J., Textos eucaristicos primitivos. Edicion bilingiie de
los contenidos en la Sagrada Escritura y los Santos Padres, con introducciones y notas.
(Bibliotheca Autores Cristianos. Declarada de interés nacional.) I Hasta fines del
siglo IV. (XL u. 764.) — II (ultimo) Hasta el fin de la época patristica (s. VII—VIIL)
(XX u. 1020.) Madrid MCMLII/TV, La Editorial Catolica, S.A. Pesetas 75.— u. 85.—.

Sparber, Dr. Anselm C.R.A., Leben und Wirken des seligen Hartmann,



Literatur 147

Bischofs von Brixen (1140—1164). (141.) Mit 8 Abbildungen. Institutum historicum
des Augustiner-Chorherrenordens, Stift Klosterneuburg, NO. Leinen S 60.—.

Suteliffe Edmund F. S.J., Der Glaube und das Leiden. Nach den Zeugnissen
des Alten und Neuen Testamentes. Ubersetzt von Dr. Ch. Edelstein. (218.) Freiburg
1958, Verlag Herder. Leinen DM 12.80.

Theologische Week over de Kerk. Nijmegen 1957. Special nummer ,Studia Ca-
tholica®, jrg. 32 nr. 3—4 dec. 1957. Jaargang CXIII van De Katholick. Nijmegen,
Dekker en Van De Vegt.

Thibon Gustave, Nietzsche und der heilige Johannes vom Kreunz. Eine
charakterologische Studie. Autorisierte Ubertragung von Sr. M. Meinrada Heinrich-
Ritschard 0.8.B. (136.) Paderborn 1957, Verlag Ferdinand Schéningh. Leinen DM 7.50.

Trilling Wolfgang, Christusgeheimnis — Glaubensgeheimnis. (57.) Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 2.80.

Troidl August, MeB- und Feiergestaltung. Ein Werkheft fiir Missionare und
Seelsorger. (96.) Mit Noten. Augsburg 1958, Verlag Winfried-Werk. Kart. DM 4.60.

Volk Hermann, Christus und Maria. Dogmatische Grundlagen der marianischen
Frommigkeit. 2., durchgesehene Auflage. Kart. DM 2.40. — Schépfungsglaube
und Entwicklung. 2., durchgesehene Auflage. (24.) Kart DM 1.90. Miinster/Westf.,
Verlag Aschendorfl.

Von der Einheit der Welt. Das Programm Pius’ XII. fiir eine internationale
Friedensordnung. Aus seinen Briefen, Botschaften und Ansprachen zusammengestellt
und erliutert von Karlheinz Schmidthiis. (Herder-Biicherei, Bd. 8.) (186.) Freiburg
1957, Verlag Herder. Kart. DM 1.90, sfr 2.30, S 12.90.

Vor hundert Tiiren. Meine Erlebnisse als Laienapostel. Von Maria Ragazzi.
Die Ubersetzung aus dem Italienischen besorgte Nino Grassi. (254.) Luzern 1957,
Verlag Riber & Cie. Leinen sfr 11.80, DM 11.40.

Weisheit des Glaubens. Sinnspriiche aus allen Jahrhunderten, handgezeichnet mit
Miniaturen in Rot und Gold. (52.) Miinchen 1957, Verlag Ars sacra. Japanisch geb.,
Geschenkausstattung DM 4.20.

Wothe, Dr. Franz Josef, Miinner sprechen mit Gott. Gedanken und Gebete.
(320 u. VIIL) 12 Bildtafeln. Kevelaer 1957, Verlag Butzon & Bercker. Diinndruck-
papier, biegsamer Plastikband, Taschenformat DM 5.40.

Zielbauer Karl, Katechesen fiir das erste Schuljahr zum katholischen
Religionsbiichlein ,,An Gottes Hand“. Herausgegeben. Teil II: Weihnachten bis
Ostern. (76.) Donauwérth, Verlag Ludwig Auer, Cassiancum. Kart. mit Leinenriicken
DM 2.85.

Kleinschriften
Verlag Ludwig Auer, Cassianeum, Donauwdorth

Malik, Dr. Rudolf, Macht und Geheimnis Film. (72.) DM 1.40.

Pereira, P. Clemente S.J., Gott braucht Briider. (80.) DM 1.20.

Reiterbeck Hans Rudolf, Halte mich fiir entschuldigt! Der junge Mensch
und die ftere Kommunion. (60.) DM 1.—.

Stark Heinz, Noch zeitgemiB ? Der junge Mensch und der Rosenkranz. (61.)
DM 1.—.

Wirtz Hans, Sag es deinem Kinde! Die geschlechtliche Erzichung. (113.)
DM 1.40. -

Ziegler Maria Liobgid, Midchen und Frau. Ein Gespriich iiber Lebenshaltung
und Anstand. (88.) DM 1.20.

Verlag Ars sacra, Miinchen

Angela, Schwester, Ursuline, Die heilige Ursula.

Klauser Josefine, Was hat das alles fiir einen Sinn ? :

Liithold Ida, Bernadette — Lourdes. Je (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Je
DM —.70.

Zeitschriften

Bijdragen. Tijdschrift voor Philosophie en Theologie. Nijmegen, Arminiaanse
Plaats 7—9.

Ephemerides Carmeliticse. Cura Facultatis Theologicae de Urbe Ordinis Carme-
litarum discalciatorum editae. Roma, Piazza S. Pancrazio 5A.



G 4o vt

148 Literatur

Freiburger Rundbrief. Beitriige zur Forderung der Freundschaft zwischen dem
alten und dem neuen Gottesvolk im Geiste beider Testamente. X. Folge 1957/58,
Nummer 37 /40. Frciburg im Breisgau, Deutscher Caritas-Verband, Werthmannplatz 4.
Preis DM 4.—.

Hejnal Mariacki. Dwutygodnik dla spraw religijnych, kulturalnychi spoleczno-
gospodarczych. Numer 1, 15—31 Styczen, Rok 1957. Warszawa, ul. Kolejowa 71.

Homo Dei. Przeglad ascetyczno-duszpasterski. Warszawa, Nakladem oo. Re-
demptorystow.

Informationen des Deutschen Caritasverbandes — Pressedienst. Herausgegeben
von der Presseabteilung des Deutschen Caritasverbandes e. V., Freiburg i. Br., Werth-
mannhaus.

Korrespondenz des Priester-Gebetsvereines ,,Associatio Perseverantiae Sacer-
dotalis”, Wien IX, Boltzmanngasse 9.

Revue diocésaine de Namur. Theologie et Pastorale. Gembloux, Duculot, S. A.
(Belgique). 5

Seripture. The Quarterly of the Catholic Biblical Association. Thomas Nelson
and Sons Ltd., Edingburgh 9.

The Catholic Biblical Quarterly. Volume XX, Number 1. January, 1958. The
Catholic Biblical Association of America. Washington 17, Cardinal Station, D.C.

The Irish Theological Quarterly. Edited by Professors of the Faculty of Theo-
logy, St. Patrick’s College, Maynooth.

Buchbesprechungen
Heilige Schrift N

\ /7

.. Adrienne von Spey?x(or;ngher I. Vorwort von Hans Urs von{Balthasar. (578.)
— Der Kolosserbrief. (136.) —"Achtzehn Psalmen. (158.) —, Kreuzeswort und Sakra-
ment. (84.) Einsiedeln 1957, Johannes-Verlag. v

Was die Verfasserin iiber Paulus schreibt, kann auch von ihr selbst gelten: ,Jedes
Wort, das er (Paulus) im Namen seines Herrn sagt, ist zugleich Wort des Herrn und
Wort des Apostels. Objektives Wort der Offenbarung, in das hinein die Subjektivitiit
des Vermittlers sich verliert und sich unterstreicht. Verliert, damit das Wort in seiner
Ganzheit bestehe; unterstreicht, damit das Wort des Herrn in Paulus eine Wandlung
erfihrt; es wird Wort fiir die Kirche, Wort fiir die Praxis, fiir das christliche Leben*
(Korinther I,9). Die Verfasserin, 1940 aus dem Protestantismus konvertiert, hat
weder Theologie noch Exegese studiert, aber erfaBt die Tiefen' des Sinnes der Bibel
mit intuitiver Sicherheit und Klarheit. ,,Sie ist ein humorvoller, fréhlicher Mensch, sie
liebt Kinder, kein Abstand scheint sie von ihnen zu trennen® (Urs von Balthasar in
wSanctificatio nostra® 22 [1957], 20). Seit der Konversion ist sie von dauernder schwerer
Krankheit belastet. Thre Werke entstanden seit 1944. Das Gesamtwerk diirfte iiber
15.000 Seiten umfassen, wovon griflere Teile bereits verdffentlicht sind. In ihren
Schriften tritt ihre Personlichkeit fast ganz zuriick: sie ist Dienerin des Wortes. Diese
Objektivitit erschwert die Lektiire, macht sie aber auch anziehend. Wihrend bei
Theologen und Spirituellen die Tendenz immer noch steigt, das christliche Leben
von der (Tiefen-) Psychologie aus zu verstehen und zu beleben, zeigt sich die Theo-
logie Adrienne von Speyrs ,radikal und fast rabiat antipsychologisch® (Urs von
Balthasar). Nicht zum Nachteil!

Die beiden Paulusbriefe, besonders 1 Kor mit seinem Themenreichtum, bieten
eine Fiille von Erleuchtungen. Der Kommentar zu den achtzehn Psalmen kénnte
dem Breviergebet neues Leben einhauchen und dem Feld der Totengerippe, dem das
Psalmenbeten leider oft gleicht, mit seinem lebenspendenden Geist wieder Erweckung
bringen. ,Kreuzeswort und Sakrament” verbindet die sieben letzten Worte Jesu mit
den Sakramenten. Fiir Beichte, Salbung (Krankenilung), Ehe, Priesterweihe, Eu-
charistie, Taufe (in der Reihenfolge der Worte) ist die Zusammenstellung nicht schwie-
rig einzusehen, aber nicht ganz iiberzeugen will die Verbindung des letzten Wortes mit
der Firmung. Empfiehlt Jesus den Heiligen Geist in die Hinde des Vaters? Was die
Verfasserin schreibt, kommt aus dem ihr geschenkten Gnadenstrom der Kontem-



Literatur 149

glation und &ffnet sich wieder der Kontemplation. Wer sich Zeit nimmt, mit diesen
chriften die Schrift zu ,,ergriinden®, wird reich beschenkt.

St. Polten (NO.) Alois Stéger

Der Abendmahlsbericht Lucas 22, 7—38 als Gottesdienstordnung — Gemeinde-
ordnung — Lebensordnung. Erliutert von Heinz Schiirmann.7(Schriften zur Pid-
agogik und Katechetik, Heft 9. Herausgegeben von Theoderich Kampmann und
Rudolf Padberg.) Lizenzausgabe. (108.) Paderborn 1957, Ferdinand Schéningh.
Kart. DM 3.20.

Der Verfasser hat iiber den Themenkreis Lk 22, 7—38 bereits mehrere Arbeiten
verdffentlicht, u. a. eine Habilitationsschrift ¢Quellenkritische Untersuchung des
lukanischen Abendmahlsberichtes”, Miinster ¥957. Die vorliegende wissenschaftliche
Arbeit verzichtet leider zu ihren Ungunsten auf jeden wissenschaftlichen Apparat,
angefangen von Literaturangaben bis zum Register. Man vermiBit diese Angaben
um so mehr, als der Verfasser als Anhiinger der formgeschichtlichen Evangelien-
erkldrung sich dort und da bemiiht, gemiBigte Ansichten gegen ihre radikalen Gegner
zu verteidigen. Der Verfasser denkt sich den lukanischen Abendmahlsbericht stiick-
weise, ,.in Jahrzehnten langsam gewachsen“, in folgenden Entwicklungsstufen: die
frithe Komposition (Lk 22, 15—20, 28—30), eine Anfiigung im Rahmen der urchrist-
lichen Eucharistiefeier (Lk 22, 31 £.), eine weitere Anfiigung (Lk 22, 35—38), eine Ein-
fiigung (Lk 22, 24—27), ein lukanischer Nachtrag (Lk 22, 21 —23), ein weiterer Nach-
trag (Lk 22, 33f.). Daher seien zwischen den Versen noch ,harte Konturen* und viele
»Nihte* (S. 16) sowie ,viele Fugen* und ,,manche Unebenheiten* (S. 92) ersichtlich.
Diese formgeschichtliche Entwicklungsdarstellung, die in jahrzehntelangem Proze
den ,,Redestoff* und den ,,Erziihlungsstoff* sich entwickeln lif3t (S. 15), bis ihn endlich
unsere Evangelisten als Redaktoren in die heutige Form brachten, setzt freilich eine
etwas komplizierte Traditionsansicht und eine bedenklich spiite Niederschrift voraus,
Die Ansicht, daB wir in Lk 22, 15—18 einen alten Abendmahlsbericht vor uns haben
(S. 29 u. 31) oder dal die Emmausjiinger am Abendmahl teilgenommen haben (S. 99),
miiite, wie manche andere Behauptung auch, erst iiberzeugend bewiesen werden.
Aus den zahlreichen begriilenswerten Angaben seien erwiihnt: S. 61: das Wort vom
Schwertkauf als sprichwirtliche Wendung; S. 72: die Verweisung des Jiingerstreites
aus der Abendmahlssituation; S. 82: der Hinweis auf den in der apostolischen Zeit
unbekannten Persénlichkeitskult. Die Themen des Untertitels kénnten als Sonder-
studie ausgearbeitet werden.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Verkliirung des Herrn. Die Botschaft vom Heiligen Berg. Von Anton Gundlach,
(144.) Miinchen 1957, Verlag J. Pfeiffer. Ganzleinen DM 6.40.

Das schmucke, mit einem fiinffarbigen Titelbild (Verklirung Christi aus dem
Evangeliar Ottos IIIL.) versehene Biichlein will Herold sein fiir die biblische Froh-
botschaft und die liturgische Feier der Verkldrung des Herrn am 6. August. Mit Inter-
esse und Gewinn folgt man den historischen Darlegungen iiber die Entstehung des
Festes und den 12 exegetisch gut fundierten Erwiigungen iiber den Verkldrungsbericht
der Synoptiker. Die gefeilte Sprache und die tiefdurchdachten Siitze, u. a. iiber das
Beten (S. 69), iiber die Freude (S. 85), erinnern an P. Lippert. Das Biichlein wird gute
Dienste leisteh fiir Betrachtung und Predigt und sich auch als vornehmes Geschenk
gut eignen.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Reich Gottes nach den Urkunden der Heiligen Schrift. (376.) Mit 4 Karten. Leinen
DM 14.80. — Ungekiirzte Volksausgabe in biegsamem Plastikeinband (378.) mit
4 Karten. DM 7.80. Miinchen 1957, Kosel-Verlag.

Die Neuausgabe des Deutschen Katechismus verlangt nach Neugestaltung der
»Biblischen Geschichte”. Der Katechismus stellt die Heilslehre dar, die Bibel die
Heilsgeschichte. ,,Reich Gottes” ist eine Auswahlbibel. Das Wesentliche, was heute
von einer solchen erwartet werden darf, ist verwirklicht. Die ,,Auswahlbibel®, die
ausgewiihlte biblische Texte wortgetreu iibersetzt und zusammenstellt, verdient
vor der Biblischen Geschichte, die nur nacherzihlt, unbedingt den Vorzug. Der Christ



150 Literatur

soll das Wort Gottes kennenlernen. Menschenwort kann und soll es nicht ersetzen.
Andererseits verlangt die Weitlidufigkeit und geringe Konzentration auf das Wesent-
liche in der Bibel nach einer Zusammenfassung. Die Verfasser gehen nach einem
gliicklichen KompromiB3 vor. Manches wird zusammenfassend nacherzihlt (z. B. David
siegt iiber Goliath); heilsgeschichtlich und kerygmatisch Wichtiges wird im Schrift-
wort wiedergegeben. Nacherziihlung und wértliche Bibelzitate sind durch den Wechsel
der Schrift bezeichnet (Antiqua, Fraktur). Die Ubersetzung entspricht unserem
Sprachempfinden. Die Auswahl wurde nach dem ,heilsgeschichtlich-kerygmatischen
Gewicht* getroffen. Die alles bestimmende Grundwirklichkeit ist das ,,Reich Gottes®,
von dem das Alte und Neue Testament kiinden. Die Uberschriften werden diesem
Anliegen entsprechend gewiihlt. Altes und Neues Testament werden aufeinander
bezogen, indem Texte aus diesem und jenem stehen und umgekehrt. Vor allem ist die
Zusammenordnung der Psalmen mit den entsprechenden Perikopen der Heilsgeschichte
zu begriien (z. B. Ps 103 mit dem Schiépfungsbericht). Die Psalmen werden so das
betende Echo der heilsgeschichtlichen Ereignisse. Damit wird auch ein wesentlicher
Beitrag zu tieferem Verstiindnis der Liturgie angebahnt. Durch die Zentralidee vom
Reich Gottes sind Katechismus und Bibel aufeinander abgestimmt. Die Reihenfolge
der Perikopen ist durch die geschichtliche Aufeinanderfolge der erzihlten Ereignisse
bestimmt. IThr Verhiltnis zueinander wird durch kurze Zwischentexte skizziert, die
auch zugleich geschichtliche Aufschliisse vermitteln. Vergleichende Zeittafeln am Ende
des Buches mit einer Zusammenstellung der biblischen und profangeschichtlichen
Ereignisse und Angaben der profanen Geschichtsquellen fiir die entsprechenden
biblischen Ereignisse erwecken das Bewuflisein, dafl die Bibel nicht Mythen
oder Sagen berichtet, sondern geschichtliche Tatsachen erziihit. Die geschichtliche
Ordnung der Perikopen iiber Jesus ist nur in groBen Linien méglich, die heils-
thematische Ordnung iiberwiegt. Es wiire aber doch zu iiberlegen gewesen, ob man
nicht besser das uralte, wahrscheinlich schon auf Petrus zuriickgehende Schema der
.Leben-Jesu-Darstellung® in den Synoptikern beibehalten hiitte. Gewil hat auch
dieses vereinfacht und schematisiert, wenigstens aber in groBen Linien die historische
Entfaltung der Wirksamkeit Jesu und seinen dramatischen Verlauf gezeichnet (Gali-
lia, Wanderung, Jerusalem). Sehr zu begriilen ist der Absehnitt ,,Verkiindigung der
Apostel“. Mit dem einen oder anderen Satz kommen alle paulinischen Schriften zu
Wort. Ubrigens scheinen alle Biicher der Heiligen Schrift auf. Einige Desideria sollen
nicht unausgesprochen bleiben. Ob ,aus dem Haus Davids* zu Joseph gehort, ist
nicht so klar, wie die Ubersetzung wiedergibt (186). ,, Was kiimmert das dich und mich ?*
(205) ist weder eine genaue noch eine sinngemiile Wiedergabe. Die Uberschrift ,,Jesus
wird fiir seinen Messiasauftrag gestiirkt™ (198) sagt zuwenig. Ob es gut ist, die Rede-
kompositionen des Matthiius, die katechetisch und memnotechnisch geformt sind, zu
zerschlagen, scheint fraglich. Trotz solcher Wiinsche, die in einer so umfangreichen
und schwierigen Materie immer da sein werden, darf die Arbeit der ungenannten
Autoren auf alle Anerkennung Anspruch erheben. Bei einer Neugestaltung der
»Biblischen Geschichte kann man an dieser Arbeit nicht voriibergehen. Der ver-
sprochene Kommentar wird viel beitragen, daBl die gebotenen Texte und der Sinn
ihrer Zusammenordnung besser durchdrungen werden.
St. Polten (NO.) Alois Stiger

Der Weg zum Frieden. Worte Jesu. Zusammengestellt von Friedrich Eichler.
(160.) Mit 8 Bildern. Miinchen 1957, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. Kunstleder DM 7.—.

Der Verfasser dieses Biichleins wiihlte aus der Heiligen Schrift fiir jeden Tag
des Jahres eine Stelle aus, welche irgendwie Fiihrer zum Frieden des Herzens sein kann,
Diese Siitze aus der Schrift sind in Sachgebiete eingeteilt: Gott, Beten, Glauben,
Lieben, Leiden und Nachfolgen. Angeschlossen sind unter den gleichen Gesichtspunkten
zirka 100 Stellen aus der Apostelgeschichte und den Apostelbriefen.

Es ist sicher nicht die Absicht des Verfassers, daB wir das Biichlein nur durch-
lesen, sondern wir sollen vielmehr, vielleicht als AbschluBl des Morgengebetes, eine
Schriftstelle lebensgestaltend in den Alltag, in die Berufsarbeit mitnehmen, damit sie
?ns immer wieder in Freud und Leid mit Gott verbinde und uns so zum inneren Frieden
ithre.

Die schine und praktische Ausstattung, handliches Taschenformat, flexibles



Literatur 151

Kunstleder, machen das Biichlein zu einem geschiitzten ,,Vademecum®, mit dem man
religiés fundierten Menschen sicher auch eine Freude bereiten kann.

Linz a. d. D. . Prof. Franz Steiner

Sie alle licbten die Bibel. Bekenntnisse bedeutender Personlichkeiten aus zwei
Jahrtausenden, zusammengestellt von Theodor Blieweis. (156.) Klosterneuburg, NO.
1958, Volksliturgisches Apostolat. Leinen S 46.50.

In dem bunt aufgemachten Biichlein sind mit vielem Fleifl die Zeugnisse grofier
Bibelleser aus allen Jahrhunderten zusammengestellt. Wir erfahren mit Staunen,
wie Menschen der verschiedensten religiosen Einstellung sich vom Worte der Heiligen
Schrift packen und fithren lassen. Méchten doch viele unserer Christen durch diese Be-
kenntnisse selbst zu neuer Freude an der Bibellesung erweckt werden! Fiir Katechese
und Bibelstunde wird das Buch gute Dienste tun.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

4 Kirchengeschichte und Patrologie
/>{Decnmentl Pontificom Romanorum historiam Ucrainae illustrantia (1075 —1953).
I. 1075—1700. (XX et 686.) — Vol. IL. (1700—1953.) (VIIIet 670.) (,Analecta
OSBM*, III. Sectio, Series II). Collegit, introductione et adnotationibus auxit P. Atha-
nasius G. Welikyj OSBM. Romae 1953/54, PP. Basiliani, Piazza della Madonna
dei Monti 3. Sumptibus Ucrainorum apud exteros degentium.

Schon lange bemiihte man sich um die Sammlung dieser Dokumente, die fiir
die Geschichte der Union und des ukrainischen Volkes von unersetzlichem Wert sind.
Dank der Forderung des Apostolischen Visitators fiir die Ukrainer in Europa, Erz-
bischofs Dr. Johannes Buczko, wurden nun alle Schwierigkeiten iiberwunden. In
Zukunft braucht ein Forscher, der sich mit der Geschichte der ukrainischen Gebiete
(GroBukraine, Westukraine, Ostgalizien, Wolhynien, Podlasie, Weillrulland, Buko-
wina und Karpatho-Ukraine) in kirchlicher und auch weltlicher Hinsicht beschiiftigt,
nicht mehr wie bisher monatelang in den Archiven zu suchen, denn er bekommt alles
sozusagen in die Hand gedriickt. GroB ist das Verdienst des P. Athanasius G. Welikyj
aus dem Orden der Basilianer. Man kann wohl sagen: Wer die Probleme dieser Gebiete
kennengelernt hat, der hat damit den Schliissel zum Verstindnis der Probleme ganz
Osteuropas gefunden.

Linz a.d.D. Dr; Emilian Stasiuk
Geschichte der katholischen Kirche in Japan. Von Johannexg’;ures S. J. (196.)
Kaldenkirchen 1956, Steyler Verlagsbuchhandlung. Leinen DM 6:80.

Franz Xaver hatte mit seiner Behauptung recht: Die Japaner sind zu jedem
Opfer bereit, sobald sie die Wahrheit der christlichen Religion erkannt haben. Das
bewies ihr Verhalten in der Christenverfolgung seit 1614, der lingsten, systema-
tischsten und grausamsten, die wir kennen. Es gab mindestens 40.000 Martyrer bei
einer Gesamtzahl von 300.000 Christen, verhiltnismifBig wenig Abfiille, schwere
Schidigungen fiir alle Treugebliebenen. Dank einem ausgezeichneten Laienapostolat
haben Tausende ihren christlichen Glauben bis zur Ankunft katholischer Missionire
im 19. Jahrhundert bewahrt. Nach Wegfall der gottlichen Verehrung des Kaisers und
Einlenken der Kirche im Shinto hat man berechtigten Grund zur Annahme, daBl das
bisher sterilste Land der katholischen Missionen sich in groBerem Ausmaf} der Kirche
ruwenden wird.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Geschichte des Gottesreiches. Bilder aus der Kirchengeschichte fiir Jugend und
Volk. Zweiter Band: Das Kreuz auf den Fahnen. Die Kirche im Mittelalter. Von
Wilhelm Hiinermann. (320.) Luzern-Miinchen 1957, Rex-Verlag. Kart. sfr 13.40,
DM 13.—; Leinen sfr 15.50, DM 15.—.

Es ist keine fortlaufende Erz#ihlung der Geschichte, sondern einzelne Szenen
werden lebendig, ja mitreiend geschildert. Das Ergebnis der wissenschaftlichen
Forschung wird zugrunde gelegt, dann aber wird beim einzelnen Ereignis der Phan-
tasie viel Freiheit gegeben. Gerade das aber macht das Werk zum Volksbuch. Wie
Hiinermanns Heiligenbiographien werden auch seine,,Bilder aus der Kirchengeschichte*



152 Literatur

den Weg ins Volk finden, weil er es versteht, zum Herzen zu sprechen. Die Besten
unserer Jugend wird gerade der Heroismus des Mittelalters ansprechen, den Hiiner-
mann so begeistert herauszustellen vermag, ob er nun von heldenhaften Waffentaten
frommer Konige, Ritter und Kreuzfahrer erziihlt oder von dem nicht geringeren
Heldentum der Heiligen. Selbst der Kritiker kénnte seine Aufgabe vergessen.

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Die geistliche Gerichtsbarkeit des Erzbischofs von Mainz im Thiiringen des spiiten
Mittelalters. — Das Generalgericht zu Erfurt. Von Georg May. (Erfurter Theologische
Studien. Im Auftrag des Philosophisch-theologischen Studiums Erfurt herausgegeben
von Erich Kleineidam und Heinz Schiirmann, Band 2.) (XXIII u. 330.) Leipzig 1956,
St.-Benno-Verlag, GmbH. Brosch.

Erfurt, im 15. Jahrhundert geistiger Mittelpunkt, sozusagen Metropole Thii-
ringens, berithmt durch seine vom Avignoner und rémischen Papst bestiitigte Uni-
versitiit, ist Sitz der bisher einzigen philosophisch-theologischen Lehranstalt in der
DDR. Die vorliegende Studie ist eine unheimlich fleiBige und gewissenhafte Arbeit,
nicht nur kirchenrechtlich, sondern auch zeit-, sitten- und kirchengeschichtlich auf-
schluBreich.

Zahlreiche Beispiele beleben die Darstellung. Der Vizepleban in Waltershausen,
Johann Hopf, hatte zu Fronleichnam 1498 das RauchfaB3, in dem sich keine Glut
befand, ,,ab aliis derisus et per hoc commotus* in den Chor geworfen und dabei einen
Kleriker am Kopf leicht verletzt, weswegen ihn einige ,simplices et juris ignari et
forte dicti clerici Johannis emuli* als exkommuniziert anzeigten. Das Gericht entschied
jedoch wegen casualiter erfolgter Verletzung auf Freispruch, wofiir der Deliquent
2 Schock 6 Groschen zu zahlen hatte (S. 200.). Die meisten Fille betrafen Ehesachen,
in die sich das weltliche Gericht nur in groben Fillen einmengte, z. B. als ein Mann,
der vier Frauen gleichzeitig hatte, vom Schultheil zu Erfurt im Hundehaus einge-
sperrt und nach Folterung in Weilensee verbrannt wurde (S. 210). Das Generalgericht
befaflte sich vornehmlich mit Sponsalien und Ehehindernissen, deren es ja im Mittel-
alter gemug gab. Aber eines aus angeblich geistlicher Verwandtschaft war auch dem
Generalgericht zuviel: die Mutter der Ehewerberin hatte die Tochter des Ehewerbers
bei der Firmung gehalten und die Ehewerberin hatte das Stirntiichlein des Firmlings
gewaschen (S. 165). Sonst wurden Zensuren, Bann und Interdikt mit allen Feinheiten
hiiufig wegen ausstehender Geldforderungen verhiingt, auch Absolutionen im Bann
Verstorbener vollzogen, gegen Taxe natiirlich (S. 227). Bei den Klerikern wurde
Auflehnung gegen die geistliche Obrigkeit strenger bestraft als die Siinden der Un-
keuschheit (5. 224), Verkehr mit ,,mysslutend dirnen* (S. 266). Merkwiirdige Eigen-
namen kommen vor: Wedkind, Nachtwende, Platzful, Trockenbrot, Brotsack von
Ilimenau, Bonemilch u. a. Da diese Studie allgemeine Beachtung verdient, wiire es
wiinschenswert, aus dem Gebrauch gekommene Ausdriicke, wie ,,Heimburgen, Alter-
mann®, zu erkliren, auch niihere Angaben iiber ,,das tolle Jahr* in Erfurt zu machen.

Stift Klosterneuburg bei Wien

/ Dr. Adolf Kreuz
Alexander VI. Borgia. Von Oreste%rrara. Mit einem Nachwort von Reinhold
Schuneider. Titel der spanischen Origifialausgabe: ,,E1 Papa Borgia®. Ubersetzt von
Anna Katharina Debrunner. (528.) Ziirich und Stuttgart 1957, Artemis-Verlag. Lei-
nen sfr 22.80.

Unter den paar Piépsten, deren Leben bemakelt und von dunklen Schatten entstellt
ist, hat der Borgia-Papst Alexander VI. eine traurige Berithmtheit erlangt. Die neuere
kritische Forschung hat ihn zwar, wie schon der Geschichtsschreiber der Piipste
Ludwig Freiherr von Pastor bemerkt, in vielen Punkten gerechter beurteilt und einige
der schlimmsten #lteren Ubertreibungen als grundlos zuriickgewiesen. Pastor lehnt
aber auch die modernen Rettungsversuche als eine unwiirdige Verdrehung der Wahr-
heit entschieden ab (Gesch. d. Pipste III/1, 5. bis 7. Aufl.,, S. 596). ,,Alle Versuche,
Alexander VI. zu entschuldigen und reinzuwaschen, sind véllig milungen und un-
haltbar®, lesen wir neuestens (1957) in der Papstgeschichte von Fr. X. Seppelt (IV. Bd.,
2. Aufl., S, 377).

Gegen eine fast geschlossene Frontunternimmt der aus Italien stammende kubanische
Politiker und Diplomat Ferrara, heute als iiber Achtzigjihriger Vertreter Kubas bei



Literatur 153

der UNESCO, abermals einen Versuch zur Ehrenrettung Alexanders VI. und seiner
Familie und zur Zerstorung der ,,Borgia-Legende*. Das Werk, das bereits in das Fran-
zosische (1939), Englische (1942) und Italienische (1953) iibersetzt wurde, liegt nun
auch in deutscher Sprache vor. Unter Berufung auf ein reiches Quellenmaterial und
Beriicksichtigung der umfangreichen Literatur entwirft der ohne Zweifel sehr kennt-
nisreiche Verfasser ein Bild der Personlichkeit Alexanders VI., das der bisherigen
Auffassung vielfach diametral entgegengesetzt ist. Alexander VI. hat sich durch Aus-
arbeitung eines Entwurfes fiir religitse Reformen ,,zum groBen Vorldufer des Trienter
Konzils gemacht* (S. 9 f.). Die Geriichte iiber seine simonistische Wahl entbehren
der Grundlage (S. 103 ff.). Alexanders Wesen war tiefgliubig; er war tiefreligits
(S. 275, 360). Auch gegen den Vorwurf der Unsittlichkeit wird der Papst weitgehend
in Schutz genommen. ,,Wihrend die Wahrheit {iber Rodrigo Borgias Beziehungen zu
Vanozza Cataneis noch von ausstehenden Beweisen abhiingt, fithren die Untersuchun-
gen iiber sein Verhiltnis mit Giulia Farnese zu einem eindeutig negativen Ergebnis*
(S. 178). DaB Alexander VI. der Vater der vier Borgia-Kinder (Giovanni, Cesare, Lucre-
zia, Giofré) gewesen sei, ist eine Hypothese, die sich nicht so leicht nachweisen lift;
dagegen sprechen verschiedene Griinde (S. 161, 204). DaBl der Verfasser schliellich
die groflen menschlichen Fiihigkeiten, vor allem auch die staatsmiinnische Begabung
des Papstes stark hervorhebt, ist bei der obwaltenden Tendenz nicht verwunderlich.
In der spanischen Abstammung und in der politischen Haltung des Papstes liegt nach
Ferrara ,der wahre und entscheidende Grund des Verrufs, der das Andenken
Alexander Borgias ungerechterweise verdunkelt® (S. 17).

Es ist heute wohl kaum mehr méglich, aus dem Gewirre einander oft widerspre-
chender Berichte der Quellen, von denen der Verfasser nicht wenige von vornherein
als unecht oder unglaubwiirdig bezeichnet, die volle geschichtliche Wahrheit heraus-
zufinden. Es ist das Verdienst Ferraras, das schon so oft behandelte Thema neuerdings
zur Diskussion gestellt und auf verschiedene Widerspriiche und Schwierigkeiten in
der bisherigen Auffassung hingewiesen zu haben. Das Werk mag dazu beitragen,
Alexander VI., um mit Pastor zu sprechen, in manchem weiteren Punkt gerechter
zu beurteilen. Ob sich aber am Gesamtbild, das die Geschichtsforschung bisher von
dem Papste gezeichnet hat, etwas Wesentliches éndern wird, ist sehr fraglich.

Linz a.d. D. Dr. J. Obernhumer

Vom Geist der Heiligkeit. Aus den Erinnerungen des Jean-Pierre Camus, Bischofs
von Belley, an den heiligen Franz von Sales. Eingeleitet von Ingeborg Klimmer.
(XXVIII u. 298.) Mainz 1956, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 8.25.

Uber den Wert der Aufzeichnungen Camus’ wurde schon viel disputiert. Man
warf ihm vor, daB er das wahre Bild des Bischofs von Genf verfilscht habe. Die Uber-
setzerin und Bearbeiterin der neuen Ausgabe gibt in einer ausgezeichneten Einfiihrung
darauf Antwort. Camus zeichnet in seinen Erinnerungen den Heiligen der Philothea,
nicht des Theotimus; anders ausgedriickt: Franz von Sales in seinem Alltag. Dieses
Bild ist durchaus echt, aber es deckt nicht die tiefste Schicht in seiner Seele auf.
Camus gibt den Heiligen treu wieder, so wie er sich in seinem viel kleineren Geist
widerspiegelt. Dafiir miissen wir ihm dankbar sein. Aber es war ein gliicklicher Gedanke,
dem Ganzen noch einen Brief der hl. Franziska von Chantal iiber den Heiligen beizu-
fiigen, der ergiinzt, was Camus nach oben hin unausgesprochen liBt.

Wien - Dom. Thalhammer 8. J.

Aurelius Angustinus, Die wahre Religion. De vera religione liber unus. Ubertragen
von Carl Johann Perl. (XVI u. 134.) Paderborn MCMLVII, Verlag Ferdinand Sché-
ningh. Leinen DM 9.60, brosch. DM 7.20.

Schon vor seiner Weihe zum Priester begann Augustinus die literarische Abrech-
nung mit seinen Gegnern, vor allem den Manichiéern, die ihn so lange irregefiihrt hatten.
Auch die interessante, allerdings etwas schwierige Friihschrift , De vera religione®
ist vor allem gegen die Manichéier gerichtet. Im Rahmen der ,,Deutschen Augustinus-
ausgabe“ macht der ausgezeichnete Augustinuskenner Perl dieses Werk in muster-
giiltiger Ubersetzung zugiinglich. Ein ausfiihrliches Vorwort fiihrt in das Werk ein,
14 Seiten Anmerkungen bieten einen wertvollen Kommentar. Bibliographische An-
gaben und ein Register bilden den Schluf.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

«~Theol.-prakt. Quartalschrift” IT, 1958 11



154 Literatur

Sankt Hieronymus, Schutzpatron der Ubersetzer. Von Valéry Larbaud. (63.)
Miinchen 1956, Kosel-Verlag. Kart. DM 4.—.

Der ,,vir trilinguis® ist der geeignete Schutzheilige, anzurufen beim schwierigen
Werk der Ubertragung eines Schriftwerkes in eine andere Sprache. Sein Wissen,
sein Temperament und Eifer befiihigen ihn dazu, auch seine Kritik, wenn sie auch
manchmal heftig wird, Nebenbei sei bemerkt: die Schreibung ,,posthum® ist falsch;
das Wort kommt von ,,postumus®,

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Apologetik und Dogmatik
Der Kampf um Gott. Von Georg Siegmund. (262.) Berlin 1957, Morus-Verlag.
Leinen DM 13.80.

Vor 20 Jahren erschien vom gleichen Verfasser die ,,Psychologie des Gottes-
glaubens® (1937). Auch seine Schrift ,,Der Kampf um Gott* bringt eine Psychoanalyse
von Glauben und Unglauben. In reicher Zitation der einschligigen Literatur wird das
prometheische Unterfangen des Unglaubens von Homer bis Sartre in den verschie-
denen Formen eines negativen, nihilistischen, . voluntaristischen, postulatorischen,
dynamischen Atheismus vorgefithrt. Voltaire, Rousseau, Kant, Fichte, Feuerbach,
Marx, Nietzsche, Lenin, Sartre heilen die Exponenten. Der eigentliche Widerpart
des Gottesglaubens, der Hochmut, die Hybris, entpuppt sich als eine eigentiimliche
Absolutsetzung des eigenen Selbst, verbunden mit einer entsprechenden Relativierung
alles anderen (S. 238). Dagegen steht die Gottesfurcht als Anfang der Weisheit, illu-
striert an Nietzsches Antipoden: Theresia von Lisieux. Das Buch ist geeignet, die
Fronten zu kliren in dem nie endenden Titanenkampfe, aus dem sich niemand heraus-
halten kann in neutraler Koexistenz. Mége es auch die Phalanx stirken, die fiir den
Glauben leidet! :

Linz a. d.D. Dr. Josef Hiiupl

Das Herz Christi. Von Jean Galot S.J. Aus dem Franzésischen iibersetzt von
I. Wessels. (248.) Freiburg/Schweiz 1956, Paulus-Verlag. Leinen sfr 12.95, DM 12.50,

Der hl. Lukas hat es unternommen, einen Bericht zu schreiben iiber die Begeben-
heiten, genau nach der Uberlieferung der ersten Augenzeugen und Diener des Wortes
(Lk 1,1 £.). Galot hat es unternommen, ,seines Herzens Sinnen“ nachzuspiiren, die
innerste Gesinnung Jesu zu erforschen, wie sie uns die Evangelien oft nur ahnen lassen,
und so in das Herz des Gottmenschen einzudringen. Galots psychologische Analysen
sind fern von Naturalismus und Sentimentalitit; sie verharmlosen nicht, sondern
fithren, als gnadenhafte Frucht jahrelangen Betens und Schriftstudiums, hinab in den
»Abgrund aller Tugenden®. Wer sich die Miihe nimmt, dieses Buch griindlich durchzu-
studieren, wird in ihm eine herrliche Illustration zum Rundschreiben Pius’ XII.
itber die ,,Verehrung des Heiligsten Herzens Jesu“ finden, reichste Anregung fiir
Katechese und Homilie schépfen und ein gutes Stiick fortschreiten in der Erkenntnis
»der Breite und Liinge, der Héhe und Tiefe* der geheimnisvollen Liebe des fleisch-
gewordenen Wortes zum himmlischen Vater und zu den mit der Makel der Siinde be-
fleckten Menschen. Als kleiner Schonheitsfehler sei vermerkt, dal oft die Stellen der
zitierten Schriftworte nicht angegeben sind.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Kirche und Wagnis des Glaubens. Von Yves de Montcheuil S. J. Aus dem
Franzosischen iibersetzt von Alice Kiinneke. (X u. 202.) Freiburg 1957, Verlag
Herder. Leinen DM 10.80.

Ein Vorzug der franzésischen Theologen ist ihre anregende Schreibweise und Dar-
stellungskunst. Das vorliegende Werk vereinigt neben diesen Vorziigen mit seltenem
Gliick echte Treue zur Tradition mit dem VorstoB in die Gegenwart. Das Buch ist fiir
Laien gedacht und enthiilt 12 Vortriige iiber die Kirche, die der Verfasser 194243
vor katholischen Hochschiilern in Paris gehalten hat. Die Themen (Kirche als Ver-
bindung mit Gott, Reich Gottes, Neues Israel, Leib Christi; inneres Leben der Kirche;
Katholizitit und Heiligkeit; Aufgabe der Hierarchie und der Christen; Verhiiltnis zu
den getrennten Kirchen, zum Heil der Nichtgliubigen, zur weltlichen Ordnung und
zu den Missionen) sind (ihrem Anlasse entsprechend) theologisch-wissenschaftlich nicht



Literatur 155

immer zu Ende gedacht. Aber die iiberall durchscheinenden Konturen lassen uns
ahnen, was der im Alter von 45 Jahren von der Gestapo ermordete Dogmatiker uns
noch hiitte schenken konnen. Jeder, der diese mit der Niichternheit eines wahrheits-
suchenden Verstandes und zugleich mit der Wiirme eines liebenden Herzens geschrie-
benen Vortriige liest, wird in der Liebe zur Kirche (oder wenigstens in der Achtung
vor ihr) wachsen.

Linz a.d.D. Dr. E. Schwarzbauer

Lexikon der Marienkunde. Herausgegeben von Konrad Algermissen, Ludwig Béer,
Carl Feckes, Julius Tyciak. 1. Lieferung. (191.) Rege: ¢ 1957, Verlag Friedrich
Pustet. Kart. DM 9.50.

Die Sitte, weitverzweigte Stoffgebiete in Lexikonform zu behandeln, fithrte zur
Entstehung von Lexika der Philosophie, Theologie, Musik- und Kunstgeschichte.
DaB nun auch ein ,,Lexikon der Marienkunde* erscheint, kann nur begriiit werden;
bezeugen doch alle Schichten unserer Kultur Mariens geistige Gegenwart.

Das neue Marienlexikon, das sich durch seine vornehme Aufmachung und den
groBen Stab anerkannter Mitarbeiter auszeichnet, wird 2500 Textseiten, ungefiihr 200
ganzseitige Kunstdrucktafeln und 1200 sonstige Abbildungen umfassen. Es wird alle
Gebiete behandeln, in denen Maria auferscheint (Dogma und Dogmengeschichte,
nichtkatholische Bekenntnisse und auBlerchristliche Religionen, Religionsgeschichte,
Heilige Schrift, Kirchengeschichte, Hagiographie, Orden, Liturgie, Kultstiitten, Brauch-
tum, Literatur, Kunst- und Musikgeschichte).

Die vorliegende 1. Lieferung (Aachen bis Anath) entspricht voll den Erwartungen.
Die dogmatischen Artikel (Affinitit, AblaB, Analogie) sind gut bearbeitet. Die
biblischen Artikel behandeln unter anderem die Abstammung Mariens und die Frage
nach dem Ort der Heimsuchung. Vortrefflich sind die Ausfiihrungen iiber Maria in der
Kunst (Ahrenmadonna, Allerheiligenbild, Marienaltar). Ausfithrlich gewiirdigt werden
die Mariologen (auch die weniger bekannten). An ésterreichischen Marienwallfahrts-
orten werden Absam, Adlwang und Alm genannt. Uberrascht erfihrt man, wie sehr
Agypten, Athiopien, Albanien und Afrika von tiefer Marienliebe erfiillt sind bzw.
unter Mariens Zeichen fiir Christus erobert werden. Alles in allem kann das Lexikon
der Marienkunde allen geistig interessierten Marienverehrern (nicht zuletzt den Pre-
digern) bestens empfohlen werden.

Wenn Fragezeichen gemacht werden diirfen, wiiren es vielleicht diese: Ist Adlwang
(41) wirklich der bedeutendste Wallfahrtsort Oberdsterreichs? Sind wir Katholiken
nicht doch allzu bereit, der Marienfrémmigkeit unseres einfachen Volkes abergliu-
bische Elemente (20) zuzubilligen ? Sollen kirchlich nicht anerkannte Marienerschei-
nungen (37) in ein Lexikon der Marienkunde aufgenommen werden ? Beweisen Zitate,
wie sie sich Sp. 16 finden, den Glauben an Mariens unbefleckte Empfiingnis ?

Linz a.d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Die Wahrheit iiber die vier Letzten Dinge. Bearbeitet von Prof. Dr. Alois Ried-
mann. (Die Wahrheit des Christentums, Band IV.) (XVI u. 342.) Freiburg 1956,
Verlag Herder. Leinen DM 21.80, brosch. DM 18.50.

Dem Verfasser verdanken wir eine grofle, moderne Apologetik ,,Die Wahrheit
des Christentums®, die in den ersten drei Biinden die Wahrheit iiber Gott, Christus und
die Kirche behandelt. Mit dem vorliegenden vierten Band findet das Werk seinen
AbschluB. Die Lehre von den Letzten Dingen oder die Eschatologie wird gewéhnlich
nur in der Dogmatik behandelt; hier wird sie vorwiegend in apologetischer Schau
dargeboten. Riedmann geht von den auBlerchristlichen Auffassungen aus und schreitet
dann weiter zur christlichen Lehre, die aus der Schrift, der Uberlieferung und den
Entscheidungen der Kirche erhoben wird. An der Spitze der einzelnen Kapitel faBt
jeweils eine These das Wesentliche kurz zusammen. Die von der Kritik schon an den
fritheren Biinden gerithmten Vorziige treten auch im SchluBlband iiberzeugend zutage:
souverine Beherrschung des Stoffes, klare und iibersichtliche Darstellung und leicht-
verstiindliche Sprache. Einen besonderen Vorzug sehe ich noch in den jeweiligen
SchluBlkapiteln, die die Haltung des Christen zu den Letzten Dingen zum Gegenstand
haben. Die furchtbaren Erfahrungen der vergangenen Jahrzehnte und die ernsten
Aspekte der Zukunft, die irgendwie auch ihren Ausdruck in der Existentialphilo-

11%



156 Literatur

sophie finden, haben in vielen Menschen ein besonderes Interesse fiir eschatologische
Fragen wachgerufen. Aus seiner reichen Erfahrung heraus wollte der Verfasser vor
allem Predigern und Religionslehrern praktische Hilfe leisten, aber auch religits
aufgeschlossenen Laien an die Hand gehen. Der Band triigt auch etwas vom Ernst
eines personlichen Bekenntnisses des Verfassers an sich, der am 2. Dezember 1954
einem Schlaganfall erlegen ist.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Moraltheologie und Sozialwissenschaft

Johann Michael Sailer und Immanuel Kant. Eine moralpiidagogische Untersuchung
zu den geistigen Grundlagen der Erziehungslehre Sailers. Von Dr. theol., Dr. phil.
Gerard Fischer. (Untersuchungen zur Theologie der Seelsorge, herausgegeben von
Dr. theol. Franz Xaver Arnold, Band V.) (XVI u. 260.) Freiburg, Verlag Herder.
Kart. DM 17.—.

Unter den Vorwiirfen, die gegen den akademischen Lehrer Sailer erhoben wurden,
findet sich niemals der der Zugehérigkeit zum Kantianismus. Die Philosophie Kants
stand besonders bei den deutschen Benediktinern und auch bei manchen deutschen
Bischéfen in hohem Ansehen. Andererseits hatte Benedikt Stattler, der Lehrer Sailers,
den Kantianismus véllig abgelehnt. Entsprechend seiner friedlichen Einstellung,
nimmt Sailer eine vermittelnde Haltung ein. Gleich Kant will er eine reine Sittlichkeit
begriinden, jedoch letzten Endes im Glauben an einen persénlichen Gott und in der
Betiitigung der Liebe zu ihm, Obwohl Sailer weniger spekulativer Denker als vielmehr
Erzieher ist, steht er doch im Schnittpunkt der damaligen katholischen und nicht-
katholischen deutschen Kultur und erzielt mit seiner versbhnlichen Haltung durch die
Anerkennung des Wertvollen aus dem gegnerischen Lager, dall auch er von den
anderen gelesen und beachtet wird. Sailers sprachliche Gewandtheit befihigt ihn, die
Abhingigkeit vom selten genannten Kant zu verschleiern. Die fleiflige und griindliche
Studie iiber die Abhiingigkeit Sailers von Kant und seine Erginzung des Kantschen
Systems ist eine gute Einfithrung in die Probleme der Moralphilosophie.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreunz

Leben aus Verantwortung. Grundfragen der christlichen Sittenlehre von Josef
Liener. (352.) Wien 1957, Seelsorgerverlag Herder. Leinen S 82.—.

Der Akzent ist auf den Untertitel des Buches zu legen, wenn sein Inhalt ange-
geben werden soll: ,,Grundfragen der christlichen Sittenlehre®, wie sie im Bande
»De principiis* eines moraltheologischen Lehrbuches dargeboten werden. Das sittliche
Gesetz, das natiirliche und geoffenbarte Sittengesetz, die Evangelischen Riite und das
menschliche Gesetz sind die Gegenstiinde der ersten Kapitel, an die sich die Ausfiih-
rungen iiber das Aufhoren der gesetzlichen Verpflichtungen und der Abschnitt: ,,Wenn
Pflichten gegeneinander streiten“ anschlieen. Die Intention des Verfassers geht aber
itber den Rahmen eines Lehrbuches hinaus, sein Buch soll von Bedenken und MiBver-
stindnissen befreien, aber auch Fundamente schaffen und Motive bereitstellen, die
zum sittlichen Handeln, zum ,Leben aus Verantwortung” Einsicht und Kraft ver-
leihen, Deshalb schickt er den bereits genannten Kapiteln das iiber Ziel und Bestim-
mung des Menschen voraus, weist dabei hin auf die untriiglichen .,Wegweiser zum
Lebensziel* und stellt die ,Eigenart religiéser Sittlichkeit* sowie ihren alle anderen
Moralsysteme iiberragenden Wert klar heraus. Besondere Aufmerksamkeit ist dann
den Fragen um Gewissen und Gewissensbildung gewidmet, und zwar in einer Art,
wie sie hinsichtlich Deutlichkeit der Darstellung und Riicksichtnahme auf die prak-
tischen Fiille in einem Moralbuch fiir Laien selten zu finden ist. In gleicher Weise,
immer mit Riicksicht auf das tatséchliche Leben, bespricht der Verfasser die Willens-
freiheit, die Hindernisse der sittlichen Freiwilligkeit (Gewalt, Furcht, Unwissenheit,
Leidenschaft, Gewohnheit, Krankheit) und das Kapitel ,Der sittliche Mensch®.
Uber die sittliche Tat, fiber Tugend und Laster, Siinde und Gnade handeln die iibrigen
Abschnitte des Buches. Im Vorwort schreibt der Autor: ,,Fast konnte es als Wagnis
gelten, die schwierigen Grundfragen christlicher Sittenlehre in einer der theologischen
Wissenschaft entsprechenden Weise so darzulegen, daBl sich auBer der engeren Fach-
gruppe auch ein groBerer Kreis religitser Menschen angesprochen fiihlt. Denn wer sich



Literatur 157

diesem Unternechmen widmen will, mufl zwar die Form des Studienbehelfes fiir die
Hochschule verlassen, aber zugleich die volle Tiefe und Sorgfalt der Begriindung und
Auseinandersetzung wiihlen.” Das ,,Wagnis* muf} als gelungen bezeichnet werden.
Das Buch ist auch nicht einfach ,,geschrieben* worden, sondern hervorgegangen aus
Unterlagen fiir religiése Unterweisungen, die der Verfasser 1941/42 dem Wiener Seel-
sorgeamt zur Versendung an die Pfarren bereitgestellt hat; es ist herangereift zu dem,
was es heute ist: ein ausgezeichneter Behelf fiir Prediger und Vortragende wie auch
zum privaten Studium im Sinne der religiosen Weiterbildung der Erwachsenen. Um
fiir Prediger, Katecheten usw. die Verwendung noch zu vereinfachen, hat der Ver-
fasser die Form des geschlossenen Vortrages gewiihlt und den Stoff so geordnet, daBl
der Inhalt einer Abhandlung fiir drei Kanzelvortriige in dem heute iiblichen ZeitmaQ}
geniigen kann.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Leitner

Die Kirche und die Welt des Arbeiters. Wiener Seelsorgertagung vom 2,—4, Jéinner
1957, Herausgegeben von Priillat Dr. Karl Rudolf. (144.) Wien 1957, Seelsorgerverlag
im Verlag Herder. Kart. S 38.—.

Die Themen der jihrlichen Wiener Seelsorgertagung in der Weihnachtszeit waren
stets hichst aktuell, die Referenten Minner (und Frauen), die sich auf ihrem Gebiet
einen Namen gemacht haben. Man hat festgestellt, dal die Chance, die Arbeiter wieder
der Kirche niherzubringen, heute grifBler ist denn je. Aus dieser Erkenntnis ergibt sich
die brennende seelsorgerliche Aktualitiit, sich mit dem Fragenkomplex, der sich in
den Worten ,,Die Kirche und die Welt des Arbeiters* zusammenfassen ldft, griindlich
zu befassen. Die gedruckten Referate sind dazu ein wertvoller Behelf. Sie informieren
iiber christliche Wertung der Arbeit, iiber die geschichtliche Entwicklung des Ver-
hiltnisses zwischen Arbeiter und Kirche, sie untersuchen das Milieu und die seelisch-
religitse Situation der dsterreichischen Arbeiterschaft und zeigen schlieB8lich eine Reihe
praktischer Maoglichkeiten, den wirtschaftlich-sozialen Bereich des Arbeiters nach
christlichen Grundsitzen zu gestalten.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

. Die Arbeit und der gittliche Kosmos. Versuch einer Theologie der Arbeit von

. Chienu. Ubersetzt und eingeleitet von Karl Schmitt. (184.) Mainz, Matthias-

ald-Verlag. Leinen DM 7.60.
Der franzisische Titel lautet: ,,Pour une Théologie du Travail.” Es ist lesenswert,
as Chenu vorlegt iiber die Objektverhaftung des Menschen, iiber die Aktivitiit des
Menschen im Alltag als der eigentlichen Materie seiner Vervollkommnung oder seines
Ungliicks, iiber die Versuchung des Christen, die ewigen MaBstiibe an alle méglichen
irdischen Unternehmungen schematisch anzulegen und dabei zu iibersehen, wie sich
die Menschheit von Tag zu Tag nach dem Gesetz ihrer naturgemiflen Berufung als
Geist in der Materie inkarniert.

Der Titel wiire allerdings einzuschriinken. Es ist nicht von der Arbeit schlechthin
die Rede, sondern von der Industriearbeit. Einem objektnahen Denken kann es auch
nicht entgehen, dal heute die Mechanisierung, Rationalisierung und Automatisierung
nur einen Teil auch der Industrie betrifft. Man kann auch kaum behaupten, daB} friiher
in der Giitererzeugung der immanente Zweck der Arbeit als solcher von dem alles
beherrschenden Motiv des Broterwerbes iiberlagert worden sei. Auf jeden Fall gelingt
es diesem Versuch einer Theologie der Arbeit, der géttlichen Offenbarung iiber die
Arbeit eine griflere Fiille zu entnehmen, als es dem bisherigen Betrachten gelang.

Linz a.d.D. Rudolf Gébl

Wirtschaft und Gesellschaft heute. II. Zeitfragen. Von Oswald von Nell-Breuning
S. J. (VIII u. 436.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 27.—.

Die allgemeine Wiirdigung der im ersten Bande erschienenen Beitriige Oswald von
Nell-Breunings zu verschiedenen Fragen des Gesellschafts- und Wirtschaftslebens
(vgl. diese Zeitschrift Jg. 1957, S. 260) gilt auch fiir die in diesem zweiten Bande
gesammelten. Wenn diesmal dem Titel des Buches das Wirtchen ,heute* beigefiigt
wurde, so geschah dies nicht von ungefihr, werden doch gerade in diesem Bande




158 Literatur

Finzelfragen behandelt, die sozusagen das ,,Heute” zur Stellungnahme vorgelegt hatte,
wie z. B.: .Schicksalsstunde fiir die Gewerkschaften®, ,,Zur Frage der 5-Tage-Woche®,
»Was hat der Papst gesagt zum Mitbestimmungsrecht ?* u.a.m. Die inhaltlich gleich-
gestimmten Beitriige sind immer unter entsprechenden Uberschriften zusammen-
gestellt: ,,Gewerkschaften*, ,Mitbestimmung®, »Unternehmensformen®, ,,Zins /Sparen®,
»Nachkriegsprobleme®, ,,Politisches Leben“. Die letzten drei Gruppen von Aufsiitzen
bzw. Referaten beziehen sich auf ,Kirchliches Leben*, ,Kirche und Staat” und
Kirche und Gesellschaft“. Wenn auch die in diesem Buche behandelten Fragen,
wie der Untertitel klar angibt, ,.Zeitfragen” sind, so werden doch auch diese bei der
Behandlung in grundsitzliche Beleuchtung geriickt. Um zu einer treffenden Wiirdi-
gung und zu einem vollen Verstiindnis der einzelnen Stellungnahmen des Autors zu
kommen, ist ein Fundstellenverzeichnis angegeben, das iiber Zeit und Veranlassung
der einzelnen Abhandlungen Aufschluff gibt. Der Autor weist im Vorwort selbst
darauf hin, daB der Leser einen Wandel seiner Anschauungen zum Fragenkreis der
Mitbestimmung wahrnehmen wird. Auch dieser Band ist mit einem reichen Inhalts-
register versehen, wodurch er, wie schon der erste, zum Orientierungsbuch fiir Wirt-
schafts- und Gesellschaftsfragen besonders geeignet wird.

Schwaz (Tirol) Dr, P, Pax Leitner

Wirtschaftsethik. Von Antor .T';.utscher. (Handbuch der Moraltheologie, heraus-
gegeben von Dr. Marcel Reding, Band XI.) (XVI u. 264.) Miinchen 1957, Max-Hueber-
Verlag. Leinen DM 11.80, brosch.”DM 9.80.

Der ,,Moral“philosoph A. Smith sieht den Wirtschafter von Naturgesetzen ge-
trieben; was aber geschehen muB}, kann nicht ethisch geregelt werden. Marx fand im
historischen-dialektischen Entwicklungsgang das Naturgesetz der Sozialwirtschaft.
Auch hier gibt es keine metakonomischen Normen. Die Wirtschaftsethik muf} sich
einen neuen Platz erobern. Die These vom autonomen Wirtschaftsbereich, in der ein
eigengesetzlicher Tauschzusammenhang (gegeniiber den anderen) und der Eigennutz
(fiir sich selber) die Leitsiitze sind, steht gegen den Satz: ethische Verhaltensweisen
sind Vervollkommnungsweisen.

Diese Verhaltungsweisen (= Vervollkommnungsweisen) zeigt der bekannte Grazer
Nationalokonom fiir die Wirtschaft auf. Das 1. Kapitel umfaBt die Grundlegung der
personalistisch-objektiven Wirtschaftsethik (S. 19—81), im 2. bis 7. Kapitel (S. 83—
253) wird dargelegt, wie fiir die einzelnen Bereiche des Wirtschaftslebens die wirt-
schaftsethischen Normen ihre Geltung haben und ,,wie sich der Wirtschafter in den
einzelnen Vorgiéingen und Zustiinden der sozialen Wirtschaft ethisch richtig verhalten
soll“ (S. 81). Es ergibt sich der Entwurf einer modernen (Wirtschafts-) Lebensbewil-
tigung. Dem Produzenten werden seine Tugenden aufgezeigt (der ,,Fiirstenspiegel” von
gestern) und dem Konsumenten der Tugendspiegel des Konsumbiirgers von heute.
Ein Problem ist aktueller als das andere. So lesen wir: die Lenkung der Geld- und
Kreditsysteme erfordert ,besondere wirtschaftsethische Qualititen® (S. 214). Oder:
w»Der Bedarf der Wirtschafter und die aus ihm entspringende Nachfrage nach Erzeug-
nissen ist der Erzeugung vorgeordnet” (S. 158); durch ,,aggressive Verkaufsmethoden*
kann also die Gefahr der Zweckverkehrung fiir die Erzeugung eintreten. So ergibt
sich eine Ethik der Reklame, der Mode, denn diese fithren den Kiufer in die ,,Verkaufs-
wucht* der Anbietenden, Auf S, 243 ist die Rede von der subsidiaren Hilfe ,,der ein-
heitlich organisierten Gemeinwirtschaft®; die &éffentlichen Unternehmungen haben
die privaten Wirtschafter zu ergiinzen, haben dort zu sein, wo wirtschaftliche Leer-
riume entstehen (S. 249). Wichtige Siitze sind durch Schriigdruck einpriigsam heraus-
gehoben; im Anhang steht ein Verzeichnis der wissenschaftlichen Arbeiten des Ver-
fassers. Literaturangaben zu den einzelnen Kapiteln wiiren wiinschenswert.

Fiir den Wirtschafter von heute (und in der Familie entfaltet sich zuerst das
Wirtschaften) gilt oft noch die Maxime: , Je weniger Wirtschaftsethik, desto gréfer
der wirtschaftliche Erfolg“ (S. 1). So wiire dieses Buch nicht nur auf den Schreibtisch
(Kiichentisch) der Wirtschafter zu legen, sondern sie sollten zu einer tiiglichen Pflicht-
lesung verhalten werden; dann kiénnte es sein, daB die Lage der Wirtschaftsethik
nicht mehr so ,erbarmungswiirdig” wiire.

Linz a. d. D. Dr. Walter Suk



Literatur 159

Missi . haft

iegeschiedenis door Dr. Alph. Mulders. Bijdragen van het Missiologisch

ituut der R. K. Universiteit te Nijmegen onder leiding van Mgr. Dr. Alph. Mulders,

- VI u. 566.) Bussum 1957, Uitgeverij Paul Brand N. V. Leinen holl. Gulden
32.50.

Nachdem die Missionsgeschichte von Schmidlin im Jahre 1925 erschienen war
und das ,,Manual de Historia de las Misiones* von Montalban-Lopetegui doch letzten
Bediirfnissen nicht entsprach, war es lingst an der Zeit, daBl ein auf den neuesten
Stand gebrachtes Werk herauskam. Prof. Mulders von der Romisch-kath, Universitit
Nijmegen hat sich der dankenswerten Aufgabe unterzogen, mit bewunderungswiirdiger
Sachkenntnis eine neue ,,dokumentierte Geschichte der katholischen Missionen* heraus-
zugeben. Der Verfasser hat in diesem Prachtband danach gestrebt, eine ,,vollstindige
Ubersicht des Stoffes, eine verantwortliche Beurteilung der Tatsachen, eine fundierte
Einsicht in den Zusammenhang, einen logischen Aufbau des Ganzen und eine klarere
Auseinandersetzung, die den augenblicklichen Stand der missionsgeschichtlichen
Untersuchungen widerspiegelt®, zu bieten. Die ruhige und klare Sachlichkeit, die
méglichst objektive Darstellung werden als Kennzeichen des Werkes anzusehen sein.
Sosehr allerdings der Rezensent die niederliéndische Sprache schiitzt, sosehr hiitte er
zugunsten eines groferen Leserkreises die Abfassung in einer Weltsprache gewiinscht.
Hiefiir mégen Griinde vorhanden gewesen sein, auf die der Verfasser Riicksicht nehmen
mufte.

Die altchristliche Missionierung (I. Kapitel) rechnet der Verfasser bis zum 5. Jh.:
Apost. Zeit (1. Jh.), nachapostolische Zeit (2.—3. Jh.), die Zeit nach dem Edikt von
Mailand (4.—5. Jh.). Vorsichtige Hinweise auf die Missionsmethode der Apostel
(einheimischer Klerus, Aufrichtung von Kirchen) verraten den modernen Missiologen
(vgl. Loffeld, Le probléme cardinal . . .). Die mittelalterliche Mission (II. Kapitel) geht
vom 5. bis Ende des 14. Jh.s. Die Verschiedenheit der Linder und Vélker. zu denen die
Missionsarbeit getragen wird, macht die Darstellung nicht leicht. Der Verfasser unter-
scheidet die Bekehrung der Vélker Europas (5.—12. Jh.), worunter auch die byzan-
tinische Missionsarbeit mit Wirken in Vorderasien und Nordafrika einbezogen wird,
und die Missionsbestrebungen auflerhalb Europas (13.—14. Jh.), die mit der Griindung
der Bettelorden ihre personale Grundlage, mit den weltpolitischen Konstellationen
ihre natiirliche Voraussetzung und in den Ostasienfahrten der Dominikaner und
Franziskaner ihre Verwirklichung finden. Der Teil iiber die Missionsarbeit der Nesto-
rianer (172 f.) zeigt schmerzhaft deutlich ,,Die missionarische Tragik von Ephesus®
(J. Thauren S.V.D.). Da sich der Verfasser nicht nach der iiblichen, sehr summa-
rischen Zeiteinteilung, sondern nach den markantesten Merkmalen der jeweiligen
Missionsepoche richtet, mufl das ITL Kapitel iiber die ,,Zeiten des kiniglichen Patro-
nates” handeln (15.—16. Jh.). Den Hintergrund dieser Missionsepoche bilden die
Entdeckungen, die Auffassung des Zweckes der spanischen Conquista und das kénig-
liche Patronat, Dinge, die wesentlich in Verbindung stehen mit der Missionierung des
Ostens und des Westens. Die ersten Schwierigkeiten in Indien (de Nobili) und China
(Ricci) werden betont sachlich geschildert.

Mit Beginn der ,,Propaganda* (IV. Kapitel) setzt eine neue Periode der Missions
titigkeit ein. Die Propaganda ist der gelungene Versuch, das Patronat abzulésen und
das Missionswerk der direkten und alleinigen Leitung Roms zu unterstellen. Dem
geschichtlichen Werden und dem Beginn folgt eine Darstellung der neuen Bahnen des
Missionswerkes: Reorganisation der Missionshierarchie, Werden neuer Missionskon-
gregationen, Konflikt zwischen Propaganda und Patronat. Gerade letzterer fithrt dann
auch mit zur Krise des Missionswerkes, deren markanteste Stichworte Ritenstreit,
Aufhebung der Gesellschaft Jesu, Franzisische Revolution, napoleonische Kriege
sind. In der Darstellung der Ritenstreitigkeiten fiillt wieder die ruhige, sachliche Art
auf, die sich jedes Urteils enthiilt. DaB das Bild der Missionslage in jenen Jahren nicht
eben erhebend ist, versteht sich von selbst. Im 19. Jh. (V. Kapitel) kommt es zum
Aufleben des Missionswerkes. Neben mehr #uBleren Faktoren, die sich allerdings oft
sehr iibel auswirkten (Kolonialismus), waren es vor allem die erwachte Teilnahme der
Glidubigen, die zahlreichen neuen Orden und Kongregationen, die jene Voraussetzungen
in Heimat und Mission schufen, die der Verfasser im VI. Kapitel als ,,Aufmarsch der

.



160 . Literatur

Kirche im 20. Jh.“ bezeichnet. Dieser ist gekennzeichnet durch die Direktiven der
Pipste in Heimat und Mission, durch den Ausbau der Pipstlichen Werke und durch
das miichtige Aufblithen der Missionswissenschaft; andererseits durch den Ausbau der
einheimischen Kirche und durch die modernen Gegner des Missionswesens sowie durch
Missionsprobleme, mit denen man vor wenigen Jahrzehnten noch nicht rechnete.

Nach einer ausgezeichneten Ubersicht iiber die jiingste Lage des Missionswerkes
in den einzelnen Teilen der Welt folgt in einem Schlulwort eine kurze Darstellung der
Kennzeichen der gegenwiirtigen Missionslage. Uber den ,Apparat* eriibrigt es sich
zu sprechen, Die sorgfiltigen Literaturangaben und Register sprechen fiir sich.

Gabriel-Madling bei Wien P. Joh. Bettray S.V.D,

4 robléme cardinal de la Missiologie et des Missions catholiques. Edounard
LgTfeld}C.S.Sp. (Publications de L'Institut de Missiologie de L'Université Nimegue

us la direction df Mgr. Alph. Mulders, IV.) (416.) Rhenen (Hollande) 1956, Edition
wSpiritus®, o

Auf Grund zahlreicher guter Vorarbeiten war der Verfasser in der Lage, in diesem
profunden Werk eine Synthese vorzulegen, die fiir die Missiologie und die missionarische
Praxis von allergroBter Wichtigkeit ist. Die Methode der engsten Anlehnung an die
Offenbarungsquellen, vor allem an das Lehramt, ist einmalig; sie muf3 im allgemeinen
hinsichtlich des Lehramtes bejaht werden, wenngleich im einzelnen manches etwas
konstruiert erscheint.

Die Dringlichkeit des Problems (I. Kapitel) wird in der Frage nach dem Wesen
der Missionsarbeit und ihrem Ziel klar. An der Spitze der Missiologie und der Missions-
arbeit muB ein klarer Missionsbegriff stehen. Er wird auf beide Gebiete, die einander
ergiinzen und befruchten, groBten Einflu haben. — Nach Darstellung der Meinungen
verschiedener Missiologen iiber das Wesen der Missionstiitigkeit (II. Kapitel) legt der
Verfasser seinen Ausgangspunkt vor. In der Frage nach den verschiedenen Titig-
keiten in der Kirche gilt es herauszufinden, ob es eine spezielle Missionstitigkeit gibt,
die ein eigenes Objekt hat und die in eigenen Studien behandelt werden kann. Gibt es
eine solche, dann muB sie nach allen Seiten hin untersucht werden, vor allem hinsicht-
lich der Dokumente aus Schrift, Tradition, kirchlichem Lehramt und juridischen
Dokumenten, soferne diese LehrduBerungen enthalten. Auf Grund dieser Arbeit mag
es dann maglich sein, zur Formulierung des Wesens der Missionsarbeit und damit der
katholischen Mission zu gelangen.

Im III. Kapitel wird der theologische Hintergrund, der die Frage nach dem Wesen
der missionarischen Aktivitit so dringend macht, in den wichtigsten Ziigen aufgerollt:
allgemeiner Heilswille, Siindenfall und Erlésung durch Christus, subjektive Erldsung
mit der Kirche, Gnade und Kirche. Eine besonders breite Behandlung erfihrt not-
wendig das effatum infallibile: Extra Ecclesiam nulla salus. Eine eminent wichtige
Konsequenz daraus ist, daB die sichtbare Gegenwart der Kirche praktisch fiir sehr
viele Menschen eine Frage von Leben oder Tod ist.

Diese Notwendigkeit der sichtbaren Gegenwart der Kirche ist Ausgangspunkt
fiir die im IV. Kapitel vorgelegte strukturelle Ausdehnung der allgemeinen Kirche
durch Bischofskirchen oder Partikuléirkirchen. Diese sind in der Offenbarung, im gott-
lichen Recht begriindet. Sie stiitzen ihre Existenz aber auch auf die natiirlichen Gege-
benheiten von Rasse und Kultur, die von der Kirche in ihren je eigenen Werten bejaht
werden, wenngleich damit nicht eine absolute Bindung der Partikuliirkirche an diese
natiirlichen Voraussetzungen ausgesprochen werden soll.

Die Partikulirkirchen sind ein Bild der universalen Kirche und daher analog
dieser strukturiert (V. Kapitel). Die wesentlichen, auf dem géttlichen Recht beruhenden
Unterscheidungen in der Kirche sind die von Klerikern und Laien, zwischen denen der
Ordensstand als Stand der Vollkommenheit steht, der aber nicht im géttlichen Recht
in seinen einzelnen Ausprigungen begriindet ist. Der Kernpunkt in der Behandlung
des Ordo sacerdotalis ist hier die Frage: Ist dieser Ordo der Partikuliirkirche
normalerweise aus dem einheimischen Klerus zu konstituieren? Die Begriindung
dafiir wird mit mehr kontingenten Griinden iiber solche, die der Natur der Kirche
entsprechen, zu den Missiones divinae selbst gefiihrt, so daB die Frage gestellt werden
kann: Handelt es sich beim einheimischen Klerus um eine Institution des gottlichen
Rechtes ? Dafiir gibt es allerdings keinen schliissigen Beweis. Die Folgerungen anderer




Literatur ‘ 161

Autoren aus einigen AuBerungen der Piipste in dieser Richtung gehen zu weit. Die
klare Herausstellung der Bedeutung des Ordensstandes fiir die Missionsarbeit ist
wichtig angesichts der heutigen Situation der Schrumpfung dieses Standes und der
sehr starken Betonung des Laienapostolates in den Missionen. Die Ausfithrungen iiber
den Ordo Laicorum sind von fast aufregender Bedeutung, wenn man bedenkt,
welche Folgerungen sich aus der Forderung einer gewissen sozialen Differenziertheit
der Laien zum harmonischen Aufbau der Partikulérkirche in Hinsicht auf jene Natur-
volicer ergeben, denen eine solche Differenzierung noch fast véllig fehlt.

Fiir das VI. Kapitel mufl dem Verfasser besonderer Dank gesagt werden, hat er
darin doch mit erstaunlicher Akribie die zahlreichen Dokumente der Piipste, der
Kardinalpriifekten der Propaganda und ihrer Sekretiire, angefangen von Leo XIIIL.,
untersucht. Er entsprach damit dem Wunsche Pius’ XII. nach Verbindung mit dem
lebenden Lehramt der Kirche, das eine wirkliche Lehre in Hinsicht auf die Frage
nach dem Wesen und dem Ziel der Missionsarbeit bietet.

Nun sind die Vorbedingungen geschaffen, auf Grund derer der Verfasser zu einer
Analyse und Synthese (VII. Kapitel) kommt. Er kommt zu dem Ergebnis, da8 es
einen realen, wenn auch nicht spezifischen Unterschied zwischen der Missionsarbeit
und ihren Zielen und anderen Titigkeiten der Kirche gibt. Da sind Vélker, die schon
seit Jahrhunderten christlich sind, deren Bischofskirchen so ausgebaut sind, daBl sie
ihrer apostolischen Aufgabe entsprechen kinnen. Bei ihnen kann man nicht mehr von
Missionsarbeit sprechen. Es gibt aber auch kirchliche Gebiete, in denen noch fast alle
oder sehr viele von jenen Elementen fehlen, welche eine Partikuliirkirche konstituieren.
Missionsland ist also dort, wo ein Volk wohnt, in dem eine Partikulirkirche noch nicht
geniigend eingewurzelt ist, wo sie noch nicht geniigend ,,Leib angenommen hat* hin-
sichtlich ihrer Aufbauelemente. In solchen Gebieten spricht man von Missionstiitigkeit,
die eben als Ziel den Aufbau der vollstiindigen Partikuliirkirche in allen ihren Struktur-
elementen hat.

In drei weiteren Kapiteln wird iiber den Missionsbegriff im kanonischen Recht,
iiber das Wort ,,Mission* und iiber die ,brutale Wirklichkeit“ in den Missionsliindern
gesprochen. Diese letzteren Arbeiten wurden dem Werk erst spiiter hinzugefiigt.
Die beigegebenen Register sind gut, aber man hiitte gerne ein groBes bibliographisches
Register gesehen.

St. Gabriel-Modling bei Wien P. Joh. Bettray S.V.D.

Scientia Missionum Ancilla. Clarissimo Doctori Alphonso Joanni Mariae Mulders,
Suae Sanctitatis Cubiculario Intimo, Dioeceseos Bredanae Sacerdoti, Missiologiae
Professori, Instituti Missiologici ad Universitatem Neomagensem Fundatori, hunc
librum dedicant amici occasione sexagesimi eius anniversarii. (XXVIII et 304.)
Nijmegen-Utrecht, Dekker & van de Vegt N. V.

Zum 60. Geburtstag des Begriinders des Missionswissenschaftlichen Institutes an
der Katholischen Universitit Nimwegen veriffentlichten seine Freunde in lateinischer,
franzésischer, englischer, deutscher und italienischer Sprache Aufsiitze iiber Anpassung,
Katechetik-Piidagogik, Missionsgeschichte, Missionskunde, Psychiatrie-Tiefenpsycho-
logie, Religionswissenschaft und Ethnologie in ihrer Bedeutung fiir das Werk der
Glaubensverbreitung. VermiBt habe ich einen Hinweis auf die Wichtigkeit der Missions-
spitiler und der katholischen ,,Medical Sisters*, die leider erst so spit ihre Titigkeit
aufnehmen konnten. Erfreulich ist die Feststellung, da§ die Lage in unseren Missionen
nicht nach pessimistisch oder optimistisch gefiirbten Berichten, sondern nach erwie-
senen Tatsachen zu beurteilen ist und daB man in die Missionen nur allseits geschulte
Kiifte schicken darf.

Stift Klosterneuburg Dr, Adolf Kreuz

Kirchenrecht

Potestas ordinaria et delegata. Commentarius in Canones 196 —209. Ludovicus
Bender O.P. (VII et 207.) Roma-Parigi-New York-Tournai (Belgio) 1957, Desclée &Ci.

Ein wissenschaftliches Werk tiber die Jurisdiktionsgewalt mit scharf durchdachten
und exakten juristischen Beweisen. Die Untersuchungen des Verfassers, wie weit das
Recht der Canones 196—209 (amtsgebundene und delegierte Jurisdiktionsgewalt,
Delegation, Ergiinzung der Jurisdiktion im allgemeinen Irrtum oder in Zweifelsfillen

~Theol.-prakt. Quartalschrift” 1I. 1953 12



162 Literatur

usw.) anzuwenden ist auf die Eheassistenzgewalt, auf die hausherrliche Gewalt und auf
die Trauungsdelegation, sind von groBem praktischem Wert, zumal die theoretischen
Ausfithrungen an vielen Beispielen aus dem Seelsorgsleben illustriert werden. Der
Autor hat einen klaren Blick fiir die Vielfalt der rechtlichen Probleme und geht mit
guten Argumenten an ihre Lésung heran, Trotzdem meinen wir, daf nicht zu allen
offenen Fragen AbschlieBendes gesagt wird. Peinlich beriihrt der scharfe, an Ani-
mositidt grenzende Ton, mit dem bedeutende Kanonisten der Gegenwart behandelt
werden. Wiinschenswert wiire, daB alle diejenigen sich die von hohem kanonistischem
Ernst getragenen Gedanken P. Benders zu eigen machen, die allzu weit (und daher
irrig!) die Interpretation vom 26. Miirz 1952 iiber die Ausdehnung der Bestimmungen
des can. 209 iiber die Ergiinzung der Jurisdiktion im allgemeinen Irrtum und in Zwei-
felsfillen auf die Trauungsassistenz auslegen (so etwa wenn behauptet wird, man
brauche jetzt iiberhaupt keine Delegation zur Trauung, weil man immer den allge-
meinen Irrtum provozieren kann).

Linz a.d. D. Dr. Karl Bécklinger

Die Rechtsstellung der auBerhalb ihres Verbandes lebenden Ordensleute. Von
Dr. Arthur Krimmel O.M.1. (215.) Paderborn 1957, Verlag Ferdinand Schéningh.
Brosch. DM 11.—, geb. DM 13.50. ;

Zum Wesen des Ordensstandes gehért die vita communis (can. 487); doch gibt
es viele Ordensleute, die auBerhalb der Gemeinschaft ihres kldsterlichen Verbandes
leben miissen, sei es zur Ausiibung der Seelsorge oder aus anderen Griinden. Zwei
Rechtsinstitute kommen hier in Betracht: die Sikularisation und die Exklaustration,
Die Sikularisation besagt eine véllige und dauernde Lisung der Ordensperson vom
Verband und vom Ordensstand, die Exklaustration hingegen ist die nur zeitlich be-
grenzte Aussonderung aus dem gemeinschaftlichen Leben des Verbandes. Der Siku-
larisierte hirt auf, Ordensperson zu sein, und kann nur auf Grund eines Apostolischen
Indultes wieder in den Verband aufgenommen werden (can. 640 § 2), der Exklaustrierte
bleibt Ordensperson und hat jederzeit das Recht der Riickkehr, ohne das Noviziat
wiederholen zu miissen.

Der Verfasser liBt ganz mit Recht die erste Gruppe von ehemaligen Ordens-
personen auler Betracht, weil ja die frithere Verbindung mit der Gemeinschaft giinzlich
aufgehoben ist, und widmet den aus irgendeinem Grunde exklaustrierten Ordens-
leuten eine zusammenfassende kirchenrechtliche Darstellung. Im wesentlichen kinnen
diese in sechs Gruppen zusammengefaBt werden: Zur ersten gehiren alle gemill
can. 606 § 2 auBlerhalb ihres Verbandes lebenden, also alle studienhalber, auf Grund
von Seelsorgsarbeiten oder Krankheit sowie wegen Hilfsbediirftigkeit von Angehd-
rigen abwesenden Ordensleute. Eine besondere Gruppe stellen die zu Kirchendmtern
und Wiirden auBlerhalb ihres Verbandes beférderten Ordensleute dar, z. B. die Kar-
diniéle aus dem Ordensstand, die Missionsbischife, die Apostolischen Vikare und
Prifekten, Ihre Stellung zu den Ordensoberen, ihre Vermogensverhiiltnisse wiithrend
ihrer Amtszeit und nach der Riickkehr in den Ordensverband werden klar dargestellt,
Besonders aktuell sind die Fragen um die Ordensmiinner im Wehrdienst: ihre Geliibde
wiihrend des Wehrdienstes, ihre Rechte auf Grund der Inkorporation in den Verband,
die Fragen um den Wehrsold und um das ins Kloster zuriickgebrachte Vermogen.
Die restlichen Gruppen bilden die wegen Geisteskrankheit geschiiftsunfihigen Ordens-
leute, die Ordensabtriinnigen und Ordensfliichtlinge (can. 646) und die aus ihrem Ver-
band entlassenen Ordenslente. Da alle diese Personenkreise trotz der dufleren Trennung
von ihrem Verband an die Geliibde gebunden bleiben, ergeben sich ihnen eigene
Verbindlichkeiten, aber auch subjektive Rechte.

Ein aktuelles Buch! Aus einer Dissertation erwachsen und wissenschaftlich klar
aufgebaut, ist es auch fiir jeden Praktiker, fiir Juristen, Seelsorger, Spirituale und
Direktoren, die mit Ordensleuten zu tun haben, von grofiem Nutzen. Denn nicht nur
Theorie wird hier geboten, sondern auch praktische Fragen kommen zur Sprache,
z. B. die Form des Bittgesuches, Finanzgebarung der Exklaustrierten, Haftung fiir
Schulden, Testierrecht und Nachlall u. a. Eine reiche Quellenangabe erleichtert ein
tieferes Nachforschen in Einzelfragen. Der stindige Flul und Fortschritt in der
Gesetzgebung fiir die Ordensleute und damit die Aktualitiit der hier behandelten
Fragen geht auch aus der Tatsache hervor, daB seit der Veriffentlichung dieses Buches



Literatur 163

bereits wieder ein neues Dekret der Religiosenkongregation iiber den Wehrdienst der
Ordensleute erschienen ist, das in einer neuen Auflage zu beriicksichtigen sein wird.

Linz a.d. D. Dr. Peter Gradauer
Piidagogik und Katechetik

Die piidagogischen Gezeiten im Ablauf der menschlichen Jugend. Vortrige des
XX. Pdadagogischen Ferienkurses der Universitit Freiburg. (368.) (Arbeiten zur
Psychologie, Pidagogik und Heilpidagogik, Band 12.) Freiburg/Schweiz 1956, Uni-
versititsverlag. Kart. sfr 19.70, DM 19.—.

In diesem Band sind die 24 Vortriige eines Piidagogischen Ferienkurses gesammelt.
Unter den Vortragenden ist nicht blo die Schweiz mit einer Reihe fithrender Fach-
miinner vertreten, sondern auch Frankreich mit Bissonnier, Debesse, Le Moal; Deutsch-
land durch Busemann, Keilhacker und Linus Bopp. Osterreich vertritt Maria von Vogl,
withrend Italien den Pidagogen Agosti und den Mediziner Busnelli entsandte. Von der
Universitiit Léwen wirkte Kriekeman mit.

Die Vortriige bilden zusammen ein Ganzes von Einsichten in die Entwicklung der
Jugend unserer Zeit, in ihre Geistes- und Charakterbildung und in ihre inneren Krisen
und #ulleren Storungen. Jeder dieser Vortriige umgreift ein Teilgebiet, das sich wie
Steinchen zum Ganzen eines Mosaiks fiigt. Die Themen werden jeweils in iibersicht-
licher Form und klarer Darstellung behandelt. Sie bleiben aber inhaltlich nicht in
einer biologisch-evolutionistischen Betrachtung des Entwicklungsablaufes stecken,
sondern stellen den Jugendlichen im Normalen und auch Gestirten hinein in die geist-
seelischen Beziehungen zu den Forderungen der Kultur und der Ubernatur. Der Band
bietet so die Moglichkeit eines raschen Einblickes in die Vielgestalt und die Sinnden-
tung jugendlichen Erlebens.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Der Mensch als Entwurf. Seinsgemiile Erziehung in technisierter Welt. Von
Johannes Michael Hollenbach 8. J. (500.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef
Knecht, Carolusdruckerei. Leinen DM 17.80.

Angeregt durch zahlreiche Erkenntnisse in der Psychologie, Tiefenpsychologie,
Charakterologie und Soziologie, ersteht allmiihlich eine neue existentielle Anthro-
pologie. Der ,,neue” Mensch im technischen Zeitalter verlangt auch eine veriinderte
Pidagogik. Diesem Bediirfnis kommt die sehr wertvolle Arbeit von Hollenbach nach.

Kinder und Jugendliche miissen in ihrer heutigen Situation begriffen werden.
Als Menschen werden schon die Kleinen von einer Urleidenschaft nach Liebe und An-
erkennung gelenkt. Im Spiel und im Mirchen offenbart sich der transzendierende
Charakter dieses Urdranges, das Suchen nach metaphysischer Geborgenheit, nach
einer absoluten Partnerschaft. Vor einem Absoluten und durch ihn will schon das
Kind letztlich wahr, frei und gliicklich sein. Der Diesseitsrealismus aber, den das
Kind bereits in dieser technisierten Welt als Antwort von der Umwelt erfihrt, ist die
erste grofle Enttéiuschung des Lebens. Darauf folgt dann so vielfach Heuchelei und
Willkiir, Belastung und Vergétterung, Liige und Enttiiuschung von seiten der Er-
wachsenen, die Kinder und Jugendliche abstumpfen, entseelen und zum Scheitern
bringen. Auf den verschiedenen Stufen der Gewissensentwicklung kommt es, durch
religios entwurzelte Menschen bedroht, zur Abstumpfung der Gewissen und zu primi-
tivem Gliicksersatz. Aus dem kindlichen Spiel wird nicht das ,sinnvolle Spiel vor
dem Geheimnis*“. Nicht die technisierte Welt an sich, sondern die metaphysische
Enttduschung der nach innerstem Gliick und Anerkennung diirstenden Seele durch
die religits entwurzelten Erwachsenen ist das schmerzlichste Problem von heute,
Die Verdriingung des GottesbewuBtseins ist der Kernpunkt der Zerfallserscheinungen,
und das Ernstnehmen dieser Tatsache eine neue Hoffnung. Im zweiten Teil wird dann
immer deutlicher der Weg zur Selbstverwirklichung in den einzelnen Entwicklungs-
stadien gezeigt. Dabei wird die neue Welt, in der wir zu leben haben, voll beriick-
sichtigt.

Der Autor arbeitet griindlich, so griindlich, dafl ein UbermaB von philosophischen
Erérterungen das Ganze manchmal beschwert. Er fithrt so allerdings auch wieder
Ergebnisse der Psychologie und Pidagogik auf letzte philosophische Grundlagen
zuriick und findet dann wohliiberlegte Einteilungsgriinde, MaBl und Ziel fiir die Einzel-

19%



164 : Literatur

heiten. Diese werden in einer groBen Fiille, oft mosaikartig als ~Entwurf*, hingestellt.
Wesentliche Publikationen niitzte der Autor gut, aber mit durchaus souveriin-kri-
tischer Haltung aus bis zur Demaskierung einzelner Ansichten, z. B. tiefenpsycho-
logischer Ideen Siegmund Freuds. Das Lesen des Buches verlangt Zeit, aber es lohnt
sich. Lehrer, Erzieher und Priester, die eine tiefere Einsicht in die Psyche der Kinder
und der Jugendlichen von heute und in die Methoden moderner Erzichung gewinnen
wollen, sollen nach dieser nicht leichten, aber interessanten Lektiire greifen. Sie werden
nicht wenig neue Erkenntnisse schopfen.

Linz a.d. D. DDr. Alois Gruber

Leben, Bildung, heilige Bildung. Gedanken iiber Wesen und Weg christlicher
Vollendung. Von Michael Pfliegler. 6., vom Verfasser neubearbeitete und um ein
Kapitel vermehrte Auflage. (180.) Klosterneuburg-Miinchen 1956, Volksliturgisches
Apostolat. Brosch. $ 35.20, Ganzleinen S 49.80.

Wenn ein Buch iiber Wesen und Weg christlicher Vollendung in sechster Auflage
erscheint, so ist das Zeungnis genug fiir die Giite seines Inhaltes. ,Das Buch versucht
eine Bildungslehre und Padagogik der liturgischen Bewegung zu erstellen®, sagt der
Autor im Vorwort und gibt auch eindeutig zu verstehen, was er hier unter Bildung
verstanden haben will: ,,Gestaltung aus dem heiligen Leben der Liturgie, aus dem
Mitleben mit der geheimnis- und gnadenvollen Gegenwart unseres Herrn, wie sie uns
im Jahr der Gnade, im Kirchenjahr, als Weg geschenkt ist, bis ER wiederkommt®
(S. 5). Auch der Religionsunterricht soll nach diesem Bildungsideal geformt werden,
soll einen Gleichgang haben mit dem stets gegenwiirtigen Leben Jesu im heiligen
Jahr (8. 167). Die Analogie zwischen natiirlichem und itbernatiirlichem Leben und
beider Vollendung wird gegeniiber den fritheren Auflagen noch klarer herausgearbeitet,
wozu das neu eingefiigte Kapitel iiber ,,Bildung des Menschen® ein wertvoller Beitrag
ist. Wir werden den Verfasser nicht mifiverstehen, wenn er von einem , Rationalismus*
im Religionsunterricht spricht (S. 154) und sagt: ,,Unsere Lehrbiicher und der Kate-
chismus kénnen immer zur Versuchung werden, in der Verstandes- und Gedéchtnis-
arbeit das Um und Auf des Unterrichtes zu sehen® (S. 156). Ich glaube kaum, daf es
heute noch einen ,,Einpaukunterricht* fiir ,Paradepriifungen bei Inspektionen* gibt,
aber der praktische Katechet, der es nicht mit der Elite deutscher Jugend zu tun hat,
fragt sich des ofteren besorgt, wie er seinen Zoglingen jenes religitse Wissen beibringen
kann, das er bei unseren alten, treuen Kirchengiingern oft bestaunen mufl und von
dem sie sagen, sie hiitten das schon im Katechismus gelernt. Gewi}, Religionsunterricht
muB wie ein ,erschauerndes Voranschreiten in einem Heiligtum® sein (S. 154). Zur
Besinnung darauf und auf die Wichtigkeit der iibernatiirlichen Erziehungsfaktoren
iiberhaupt kann das Buch des bekannten Verfassers den Erziehern und Eltern warm
empfohlen werden.

Schwaz (Tirol) P. Dr. Pax Leitner

Fithrung durch die Reifejahre. Wege und Winke fiir Eltern, Seelsorger und Er-
zieher. Von Pius Fank. (80.) Linz a. d. Donau, Verlag Veritas. Geh. S. 8.—.

Der Verfasser ist auf diesem Gebiete Fachmann. Sein Biichlein ist der Nieder-
schlag verschiedener Vortriige, die er im Rahmen des ,Katholischen Bildungswerkes“
vor Eltern, Seelsorgern und Erziehern iiber die Fiihrung durch die Reifejahre gehalten
hat. Er hat so ziemlich alles aufgenommen, was bei der Belehrung und Leitung Ju-
gendlicher zu wissen wichtig ist. Klare Disposition und saubere Diktion empfehlen
das Schriftchen aufs beste.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Der junge Tag. Ein Jugendbuch. Von Peter Eismann. (240.) Mit 16 Fotos und
vielen Strichzeichnungen. Donauwirth, Verlag Ludwig Auer, Cassianeum. Leinen
DM 9.80.

Dieses Buch will den Jungen in der Reifezeit helfen, ihr Leben zu einem ,,jungen
Tag* zu machen, nicht mit dem erhobenen Zeigefinger des belehrenden und distan-
zierten ,Erwachsenen®, sondern im briiderlichen Gespriich des Freundes und in
Iebendigen, mitreiBenden Erzihlungen. Auch die Ausstattung ist voll von Schwung
and Leben: Der Junge wird davon gepackt werden, wird das Buch durchblittern,



Literatur 165

wird es bald lesen und daraus Klarheit iiber seine Probleme und Schwierigkeiten,
Motive fiir sein Ringen und Begeisterung fiir das Edle und Heilige schopfen. Auch
fiir das Heilige! Denn nach der Grundlegung eines echten Jungencharakters und Jungen-
lebens (z. B. die Kardinaltugenden, Hoflichkeit, Beruf, Geschlechtstrieb, Madchen,
Eltern, Zigaretten, Theater, Kino, Briefschreiben) fithrt das Buch organisch zum
jungen Christen: zu seinem Verhiiltnis zu Gott, zu Christus, zum Heiligen Geist,
zur Eucharistie, zur heiligen Messe, zu Maria, zur Bibel, zum Priester, zum MeBdienst,
zum Rosenkranz, zur ,Betschwester® . . . ; klar und offen, wie es die Jungen gern
haben. Auch wir kénnen daraus lernen, wie man mit Jungen reden muf}, um verstanden
zu werden und etwas zu erreichen. Ein paar ziigige Unterrichtsgespriiche konnten
Anregung fiir unsere Katechese sein. Dieses Buch wiire wohl nach der Heiligen Schrift
eines der besten Geschenke zum Schulaustritt, ,eine Waffe gegen die Halbstarken*
oder, besser gesagt, eine Hilfe fiir die , Halbstarken®.

Leonding bei Linz J. Silberhuber

Des Kindes erste Schritte zu Gott. Die religiose Unterweisung des Kleinkindes
durch die Mutter. Von Heinrich Fabinder. (108.) Trier 1957, Paulinus-Verlag. Kart.

Die Broschiire bietet Anleitung und Beispiele fiir die religiése Unterweisung
des Kleinkindes iiber Gott, Himmel und Hélle, Heiland, Gottesmutter, Schutzengel,
Besuch des Gotteshauses, erstes Beten, Vaterunser und Ave Maria. Es wird darauf
hingewiesen, dafl kein systematischer Unterricht gegeben werden scll, sondern Gele-
genheitsunterricht (10), ein freies, ungezwungenes Gesprich (12), das besonders zum
Tun anleitet. Die kindertiimliche Sprache ist vorbildlich.

Wenn der Verfasser schreibt, es empfiehlt sich nicht, die Kleinkinder in den Gottes-
dienst mitzunehmen, da sie sich leicht dabei langweilen und Stiérung verursachen,
so geht nicht klar hervor, was hier unter Kleinkind verstanden ist. Eine kleine Rund-
frage unter Miittern ergab, daB man Kinder mit drei Jahren in den Gottesdienst
mitnehmen kann, ohne eine Stérung zu befiirchten, vorausgesetzt, dall diese Kinder
gut erzogen sind (107). War die Krippe ein Kasten (44)? Ist der Heiland nach der
Auferstehung zu seiner Mutter gegangen (59)? Die Erklirung des Vaterunsers (85)
ist ein Beweis, wie schwer diese ist.

Ich méchte das Biichlein besonders den Miittern, Kindergiirtnerinnen und allen,
die mit Kleinkindern umzugehen haben, empfehlen, ja auch den Katecheten, Laien-
katecheten, die hier ein schénes Vorbild haben, wie man kindertiimlich spricht.

Stift St. Florian Dr. Josef Hollnsteiner

Rhetorik und Homiletik

Rhetorik und Gotteswort. Von Pie Duployé. Deutsche Ubersetzung von Oswalt
von Nostitz. (96.) Diisseldorf 1957, Patmos-Verlag. Leinen DM 6.80.

Der Verfasser sieht eine wesentliche Ursache der schon viel erorterten Predigt-
krise im mangelnden Mut, die schopferischen, dichterischen Kriifte des Menschen
ins Spiel zu bringen. Strenge Lehrdisziplin und Niichternheit der Verkiindigung, die
sich besonders in der Ehrfurcht vor dem Gotteswort iiullern, miissen zusammengchen
mit dem ,,poetischen” Element der Predigt. P. Duployé vergleicht viele heutige Pre-
diger mit eingm Mann, der mit einer aus einem Museum entliehenen Ritterriistung
abends in einem belebten Pariser Stadtteil die Metro beniitzen will.

Was ist nun zu tun ? Uberhaupt nicht mehr predigen und nur die Liturgie sprechen
lassen, wie Frangois Mauriac meint, wiire eine verhéingnisvolle Losung. Vielmehr geht
es darum, den dufleren starren Panzer abzuwerfen und jene echt menschliche Sprache
zu sprechen, wie sie in jiingster Zeit die sogenannte freie Kanzelrede immer wieder
fordert. ,Es geht darum, dal in der christlichen Predigt der Redeflul wieder ins
Stocken kommt, ein Satz miBlriit oder ganz danebengeht, es bei Andeutungen bleibt,
manches Ungehobelte unterlduft, was seinen tiefen Grund hat; Humor und Streitlust
miissen wieder spiirbar sein. So heilsam und notwendig Analysen des theoclogischen
Gedankens sind, die Definitionen des Katechismus . . ., so gilt es dariiber hinaus, dem
Mysterium Christi die ihm eigene Dichte wiederzugeben, die Welt wieder in dem
Stadinm einzufangen, in dem sie noch eine klebrige Knospe ist . . .“. Zu betonen ist,
daB diese Art der Rhetorik ein reiches theologisches Wissen voraussetzt und der Pre-



166 Literatur

diger im lebendigen Kontakt mit den Menschen stehen muf, deren Sprache er sprechen
soll. (Von hier aus spiirt man etwa die Berechtigung des Satzes: die Reform der
Predigt beginnt bei der Reform des Predigers.) Zu diesem Zweck auch in die Schule
der Dichter zu gehen, wird nicht nur franzisische Eigenart fordern diirfen.

Weiter empfiehlt der Verfasser ein Sprechen in Bildern. ,,Durch Ideen schafft
man Klarheit, aber durch Bilder ergreift man die Menschen.” Was liegt da niher,
als von unserem Meister zu lernen, wie man die Geheimnisse des Gottesreiches in an-
schaulichen und packenden Bildern darstellen kann. Da wird man eben immer wieder
die Bibel zur Hand nehmen und wirklich ,,mit der Bibel alt werden* miissen. Es ist ein
schlimmes Erbe der Aufklirung, die die Bilder und Vergleiche beseitigte und an die
Stelle einer allumfassenden Religion eine Religion des bloBen Verstandes setzte. Die
gegenwiirtige Erneuerung ist ja die Liquidierung der Aufklirung; nun fehlt noch eine
Erneuerung der so oft zu Unrecht geschmiihten und verkannten Rhetorik.

Der schmale Band triigt betont poetischen Charakter. Eine bunte Fiille von
Gedanken und Anregungen bieten sich dar, von denen viele verdienen, verwertet zu
werden und so zu einer homiletischen Erneuerung beizutragen.

Linz a.d. D. Fr. Huemer

John Henry Newman, Predigten. Gesamtausgabe. I. Pfarr- und Volkspredigten
(Parochial and plain sermons). Eingeleitet und iibertragen von der Newman-Arbeits-
gemeinschaft der Benediktiner von Weingarten. Achter Band. (272.) Stuttgart, Schwa-
benverlag. Leinen DM 20.—, bei Subskription DM 18.—.

Man hat Newman als den griBten religitsen Genius des 19. Jahrhunderts be-
zeichnet. Seine philosophisch-theologische Bedeutung wird immer mehr erkannt.
Auch als Prediger hat er auf seine Zeitgenossen stiirksten Eindruck gemacht. Die
Benediktiner von Weingarten haben das Wagnis einer deutschen Gesamtausgabe
seiner Predigten unternommen, die bereits bis zum achten Band gediehen ist. Er
enthiilt wieder Pfarr- und Volkspredigten. Sie sind einfach und schlicht, aber durch-
gliiht von dem Feuer einer groBlen Priesterseele.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Werkbuch der Kanzelarbeit. Dritter Teil. Der Osterfestkreis. Von Gustav Gerbert.
(313.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Kart. S 88.—, DM 14.80.

Aus diesem Werk spricht der Praktiker in solcher Kommunikation, dal Wort-
und Satzbild ohne Miihe in die Lautform iibertragen werden kann. Die kurzen, sprach-
richtig gebauten Sitze halten von selbst dem Leser eine Predigt und driingen formlich
nach Weitergabe. Dabei liit das Druckbild reichlich Raum fiir marginale und inter-
lineare Glossen der eigenen Denkarbeit, die befruchtet wird durch ein vierteiliges
Schema: Einstimmung, Gedankengut, Auswertung, Vorlage. Mit Priilludium, Thema-
angabe und Fugendurchfiihrung priigen sich so 16 Sonntage und 8 Festtage des Oster-
festkreises uns ein, zusammen 80 Variationen iiber das Heilsgeschehen dieser Zeit.
Einige fiir unser Ohr herbe oder unverstiindliche norddeutsche Klinge werden wir
ummodulieren, andere Register ziechen, verschiedenes Tempo wiihlen. Die Regie-
anweisung S. 113 hiilt wohl Redevortrag und dramatischen Vortrag zuwenig auseinander.
Einige Miingel und Schonheitsfehler sind dem Setzer und Korrektor anzulasten und
hitten sich leicht vermeiden lassen, z. B. S. 161, 164, 168, wo Doppeltexte stehen-
geblieben sind. Sinnstérende Druckfehler finden sich S. 55, 58 (Scherflein statt Schif-
lein), 107 (letzte Zeile), 151 (Scheinsieg des Unglaubens), 189 (Durchzug durchs
Rote Meer), 198¢ (Scharen statt Schatten). Hervorkehrender Akt statt hervortre-
tender Akt ist undeutsch (S. 144). Die Arbeiter als Proletarier zu bezeichnen, ist weder
richtig noch kanzelfihig (S. 255). Kein Zweifel: die Kanzelreihe ,,.Dienst am Wort*
ist durch diesen Band wieder wertvoll bereichert worden. Die Seelsorger, ob jung
oder alt, werden gerne darnach greifen.

Linz a. d. D. Dr. Josef Hiupl

Siimann Gottes. Predigtgedanken. Von Heinrich Faibinder. (479.) Trier 1956,
Paulinus-Verlag. Leinen DM 14.80,

»Der heilige Ring” vom gleichen Verfasser ist ein bekanntes und beliebtes Predigt-
buch, Der ,,Simann Gottes* wird ihm aber Konkurrenz machen, schon einmal durch



Literatur 167

die Fiille des Saatgutes, das geboten wird (50 Sonntagspredigten, 6 Fastenpredigten,
21 Festpredigten, 10 Gelegenheitspredigten). Uberfliissig ist es zu erwiihnen, daf
FaBlbinder zum gediegenen Gehalt auch die ansprechende, moderne, prignante Diktion
findet, die ihn nicht nur den Predigern, sondern auch den Hérern und Lesern (solche
wiiren ihm aus den Aktivistenkreisen aller Stéinde zu wiinschen!) so sympatisch macht.

Linz a.d. D. Dr. Josef Hiéupl

Ein Gang durchs Evangelium. Betrachtungen iiber Christus. Von Stephan Berg-
hoff. Dritte Auflage. (262.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 9.80.

Der Verfasser, Stadtpfarrer in Essen, legt sein Buch in die Hiinde von Geistlichen
und Laien, von Ménnern und Frauen (Vorwort). Seine Aktualitiit und seinen Einflu
bezeugt unter anderem der Umstand, daBl die Staatsgewalt des Dritten Reiches das
Buch einziehen lieB. In dritter Auflage, mit einigen Verbesserungen ausgestattet —
so sind ein Verteilungsplan der perikopenfremden Themen auf die einzelnen Sonntage
des Kirchenjahres, vier Serien von Fastenpredigten und ein Sachregister angefiigt —,
geht es diesmal, unbehindert durch Staatszensur, an die Christen des deutschen Sprach-
raumes. Moge das Buch ein Fiihrer werden aus religioser Not und Zerrissenheit zur
ersehnten Einheit im Glauben und Leben!

Linz a. d. D. Dr. Josef Hiaupl

Das ist der Tag des Herrn. Besinnungen. Von Josef Dillersberger. (302.) Salz-
burg 1956, Otto Miiller Verlag. Leinen S 65.—.

Das arbeitsfreie Wochenende wird bald von allen erobert werden. Um so mehr
gilt es dann, den Sonntag fiir den ,,Herrendienst” zu gewinnen, der bisher bis in die
Liturgie hinein allzu passiv als Ruhetag begangen wurde. Wer aber solchen Priisenz-
dienst seinem Herrgott leisten will, bedarf dazu einer Vorbereitung, Einiibung, Aus-
riistung, Besinnung, Es ist einzigartig, wie Dillersberger in den Reichtum der litur-
gischen Texte einfiihrt, welche iiberraschenden Beziehungen zum Alltag er entdeckt,
wie plastisch und eindrucksvoll er jeden Sonntag herausarbeitet. Wahrhaftig: das ist
der Tag des Herrn, der fiir jeden Christen kronender Abschlufl seiner Arbeitswoche
und zugleich tragendes Fundament neuer Berufsleistung sein soll!

Linz a.d.D. Dr. Josef Hiupl

Liturgik

Hebdomada Sancta. Volumen alterum: Fontes historici. Commentarius historicus,
Collegit, edidit et conscripsit Hermanus A. P. Schmidt S. J. in Pont. Univ. Grego-
riana S. Liturgiae Prof. Cum dissertationibus Olav Klesser O. Praem. et Helmut

Hucke adiectoque supplemento bibliographiae a Placido Bruylants 0O.S.B. collectae.
(p. 299—1060.) Romae-Friburgi Brisg. - Barcinone MCMLVII, Herder.

Die Erneuerung der Karwochenliturgie durch den Heiligen Vater Pius XII. hat
die Aufmerksamkeit in besonderer Weise auf die kirchliche Gedichtnisfeier des Todes
und der Auferstehung unseres Erlosers hingelenkt. Der Verfasser, Professor der Li-
turgik an der Gregorianischen Universitit in Rom, legt uns ein umfassendes Werk iiber
die Karwoche mit ihren ehrwiirdigen Riten und Texten vor. Wihrend der erste Band
die Texte der erneuerten Karwochenliturgie im Vergleich mit den fritheren, die piipst-
lichen Dokumente seit 1951 und die Bibliographie zum Gegenstand hatte, enthiilt der
sehr umfangreiche zweite Band vor allem die geschichtlichen Quellentexte und einen
geschichtlichen Kommentar zur Liturgie der einzelnen Tage. Das Werk stellt eine
gewaltige Leistung dar und kommt wohl in erster Linie fiir Lehrer der Liturgik in
Betracht.

Linz a.d. D. l}r:’.]'. Obernhumer

Die FuBlwaschung im monastischen Brauchtum un “der lateinischen Liturgie.
Liturgiegeschichtliche Untersuchung von P. Dr. Thomad{Schifer. (Texte und Ar-
beiten. Herausgegeben durch die Erzabtei Beuron. JAhteilung: Beitriige zur Er-
grilndung des ilteren lateinischen christlichen iftthms und Gottesdienstes,
Heft 47.) (XII u. 120.) Beuron in Hohenzollern 1956, Beuroner Kunstverlag. Kart,
DM 10.—.

Die FuBlwaschung, im A. T. oft erwiihnt als Zeichen der Gastfreundschaft, von
Jesus als Zeichen briiderlicher Liebe zum Mandatum erhoben, bekam erst spiit eine




168 Literatur

liturgische Feier. Die Synode von Elvira 309 verbietet Priestern und Klerikern, den
Neugetauften die Fiile zu waschen, was in Mailand zur Zeit des hl. Ambrosius iblich
war, wiihrend Augustinus uneinheitliches Verhalten der nordafrikanischen Bischife
meldet. Immerhin erfolgte diese FuBwaschung in der Niihe des Griindonnerstags. Die
Ménche des Abendlandes nahmen sie in ihre Regel auf als mandatum hospitum bzw.
pauperum und mandatum fratrum; dieses in Erinnerung an die Tat Jesu, jenes im Ge-
denken an die Salbung Jesu durch Maria in Bethanien. Im Laufe der Zeit wurde diese
Handlung mit einer Liturgie umgeben: Evangelium, Hymnus, Preces, Oration. Von
den Kléstern ging der Brauch iiber auf die Chorherren, auf die Kathedralkirchen des
frinkischen Reiches mit teilweiser Umgestaltung der klosterlichen Hausliturgie.
In Rom folgte man eigener Tradition und nahm schlieBlich den FuBwaschungsritus
in das Ceremoniale Episcoporum auf, bis zur Neuordnung vom 16. November 1955.
Interessante Feststellungen des bienenfleiBigen Autors: EinfluB der antiken
Sitte des Salbens und Bekleidens nach dem Bad auf den Taufritus. Die Nonne Aetheria
hat in Jerusalem am Griindonnerstag keine Fuflwaschung geschen, die an diesem Tag
weder Joh. Chrysostomus noch Augustinus vollzogen hat. Erstmalig wurde sie fiir
Spanien und Siidgallien vorgeschrieben durch das 17, Konzil von Toledo 694. Ambro-
gius nennt die FuBwaschung mysterium, sacramentum mit siindentilgender Kraft,
und Cisarius von Arles meint: ,,cum hoc sancta humilitate complemus, non solum
peccata minuta, sed etiam capitalia peccata purgamus.” ;
Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Kleine Liturgik der heiligen Messe. Von Johannes Baur. (100.) Innsbruck 1957,
Verlag Felizian Rauch. Leinen S 39.—.

Im allgemeinen Teile werden ein geschichtlicher Uberblick, die rémische Messe
in ihrer geschichtlichen Entwicklung und die drei Hauptformen der heutigen Mef}-
feier geboten. Im speziellen Teile wird der Ritus der heiligen Messe nach Geschichte,
Bedeutung und Rubriken behandelt, wobei die neuesten Entscheidungen bis zum
Jahre 1956 (18) beriicksichtigt werden. Die Darbietung ist sehr iibersichtlich. Sellten
nicht auch die Bestimmungen iiber das Jejunium eucharisticom aufgenommen werden
(86) ? Ist die reine Singmesse, d. h. die Messe, bei der nur gesungen wird, auch dann
abzulehnen, wenn MeBlieder gesungen werden (20)?

Ein Theologiestudierender wird wohl in erster Linie zu Jungmanns ,Missarum
Sollemnia* greifen. Doch wird er sich oft einen Auszug anlegen wollen; dessen ist er
enthoben, weil er ihn schon in Baurs Buch vor sich hat. Das Buch ist im Hérsaal
entstanden (7). Die Seeclsorger werden gerne danach greifen zur Vorbereitung auf
Jugendstunden, Predigt und Katechese in den oberen Klassen. Viele Laien sehnen sich,
tiefer einzudringen in das Verstiindnis der heiligen Messe; das Studium groBerer Werke
ist oft durch die Berufsarbeit erschwert, ja unméglich gemacht. Auch diese mégen
nach diesem Buche greifen. P. Léw schenkte dem Buch ein Geleitwort, und P. J. A,
Jungmann sah das Manuskript durch und gab praktische Winke.

Stift St. Florian Dr. Josef Hollnsteiner

Die Liturgie der Karwoche. Lateinisch und deutsch, mit Erklirungen im An-
schluB an die MeBbiicher von Anselm Schott O. S. B. Herausgegeben von Benedik-
tinern der Erzabtei Beuron. Ausgabe A: Vollstindige Ausgabe simtlicher Feiern der
Karwoche einschlieBlich der Osternacht sowie des ganzen Stundengebetes der drei
letzten Kartage, Zweite Auflage. (414.) Leinen DM 4.80. — Ausgabe B: Vollstindige
Ausgabe simtlicher Feiern der Karwoche einschlieBlich der Osternacht, jedoch ohne
das Stundengebet. Mit Lied- und Choralanhang. 2. Aufl. (200.) Kart. DM 1.50. Frei-
burg 1957, Verlag Herder.

Die Ausgabe A enthiilt neben dem alten auch das neue lateinische Psalterium,
also beide; als deutsche Ubersetzung jedoch wurde beide Male die von Athanasius
Miller O. S. B. abgedruckt. (Man hiitte sich 50 Seiten ersparen kénnen. S, 314 fehlt die
Uberschrift ,,Griindonnerstag“). — Die Ausgabe B bringt einen Anhang mit 21 Liedern
und 12 lateinischen Choralweisen fiir die Karwoche und die Osternacht, die sowohl
bei den liturgischen Hauptfeiern als auch bei den niichtlichen Anbetungsstunden
verwendet werden kinnen. Beide Ausgaben sind ein ausgezeichneter und unumging-
licher Behelf, die Glaubigen zur aktiven Teilnahme an der Karwochenliturgie zu fiihren.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr



Literatur 169

Meerstern, ich Dich griiBe! Maiandachten aus Texten der Schrift und der Viter.
Zusammengestellt von Friedrich Richter. Dritte, verbesserte Auflage. (84.) Berlin
1955, Morus-Verlag. Geh. DM —.60.

Jeder verantwortungsbewufte Seelsorger strebt danach, die praktische Marien-
verehrung vom SiiBlich-Kitschigen, Nur-GefithlsmiBigen wegzufithren und den Gliu-
bigen die Quellen echter Marienverehrung zu erschlieen: Hl. Schrift und Liturgie.
Richter, ein konvertierter evangelischer Pastor, hat reichlich aus diesen Quellen
geschopft und 31 Maiandachten zusammengestellt, in denen uns das Wort Gottes
iiber Maria begegnet. Sie bestehen jeweils aus drei Teilen: Einleitung und Psalmengebet,
Lesung aus der HI. Schrift und den Viitern, Gebete zur Segensandacht. Dazwischen
kionnen unsere gebriauchlichen Marienlieder eingebaut werden.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Wir beten an. Eucharistische Andachten fiir das Kirchenjahr. Von Werner
Bulst S. J. 6. Aufl. (304.) Kevelaer 1957, Verlag Butzon & Bercker. Leinen DM 4.40.

Viele Gebete, die bei unseren Sakramentsandachten verwendet werden, haben
keine Beziehung zum Allerheiligsten. Das schon in 6. Auflage erschienene Biichlein
von P, Bulst enthiilt 184 Gebetstexte (aus dem Kirchenjahr, aus dem Commune
Sanctorum und fiir besondere kirchliche Anliegen wie Mission und Caritas), die sich
alle ganz oder teilweise an den sakramental gegenwiirtigen Christus wenden. Die
lebensvollen Gebete in ziigiger Sprache und in volksnaher und schriftnaher Fassung
eignen sich hervorragend fiir den eucharistischen Segen; der Priester kann die Texte
allein vorbeten oder abwechselnd mit dem Volk. Die reiche Gedankenfiille und die
theologische Tiefe machen das Biichlein zu einem empfehlenswerten Behelf fiir die
priesterliche Betrachtung und fiir die Anbetungsstunde vor dem Tabernakel. Ein
guter Sachindex, Hinweise auf verschiedene Andachten und die Angabe von Liedern
erleichtern die Verwendung in der scelsorglichen Praxis.

Linz a.d.D. Dr. Karl Béocklinger

Aszetik und Mystik

Keiner ist eine Insel. Von Thomas Merton. Berechtigte Ubertragung aus dem
Englischen von Annemarie von Puttkamer. (248.) Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1956,
Benziger-Verlag. sfr 11.20.

Der etwas eigenartige Titel stammt von dem Dichter John Donne und will besagen,
daB der einzelne Mensch im Meer des Daseins nicht allein steht: ,,Man darf die Bedeu-
tung seines Lebens nicht in der Gesamtsumme der Leistungen seines eigenen Lebens
sehen®”; ,,jeder von uns bleibt verantwortlich fiir seinen Teil am Leben des gesamten
Leibes.” Das Buch ist kein Betrachtungsbuch und auch keine Aszetik, sondern es
bietet 16 Betrachtungen oder Abhandlungen voll tiefen Gehaltes iiber verschiedene
Gegenstiinde des geistlichen Lebens. Es ist herausgewachsen aus Vortriigen, die der
Autor vor Klerikern seines Ordens gehalten hat, und behandelt, wie es im Nachwort
heiBt, ,,Grundwahrheiten, auf die es im geistigen (wir wiirden wohl besser sagen: im
geistlichen) Leben ankommt“, wie z. B. Das MaB der Liebe, Sein und Tun, Innere
Sammlung, Der Wind weht wo er will und dgl. Eigentlich sind es philosophisch-
theologisch-aszetische Abhandlungen, die zum groBlen Teil aus allgemeinen Sentenzen
bestehen, ihnlich wie die Nachfolge Christi, nur daB sie ungleich schwerer aufzufassen
gind. Manche Siitze regen zum Nachdenken oder zur Uberpriifung an, bisweilen wohl
auch zu einer Auseinandersetzung oder zum Widerspruch. Auf einzelne Fragen niher
einzugehen, ist nicht gut méglich, zumal der Autor selber bescheiden zugibt, daB er
nur einzelne Gedanken behandeln will, daB er sich nicht vermift, endgiiltige Antworten
auf endgiiltige Fragen zu geben, und dafl er sie auch nicht in der grundlegendsten
Form behandeln will. Solche Ausfithrungen kann man natiirlich nicht wie einen Roman
lesen, aber wer die Miihe angestrengten Nachdenkens nicht scheut, wird daraus reichen
Gewinn schipfen.

Linz a.d. D. Adolf Buder 8. J.

Gliick und Kontemplation. Von Josef Pieper. (136.) Miinchen 1957, Kisel-Verlag.
Kart. DM 5.—.

Ein echtes Pieper-Biichlein: tief in thomistischer Philosophie griindend und doch
ganz lebensnahe und noch dazu in einer kristallklaren und zugleich anheimelnden



170 Literatur

Sprache. Fiir Menschen, die an der Unrast des Tages leiden, ein wahres Labsal, wenn-
gleich die schwierigen Seiten der Sammlung und inneren Schau durchaus nicht ver-
schwiegen werden. Wem es aber auch nach dieser kistlichen Anleitung nicht gelingen
will, wahres Gliick durch Kontemplation zu finden, dem wird anders nicht leicht
zu helfen sein.

Linz a.d.D. Prof. Josef Knopp

Yom Geist des Christentums. Von Bernhard Welte. (106.) Frankfurt am Main
1955, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei. Geb. DM 5.80.

Bernhard Welte, Professor an der Freiburger Universitiit, versucht in den zehn
Abschnitten des Buches jenen lebendigen und leibhaftigen Geist des Evangeliums zu
wecken, der ihn erfiillt. Fiir den Leser, der die Kapitel ernsthaft mit- und nachdenkt,
kinnen es Exerzitien sein, die freilich ein Training des Geistes im siikularen Sinn
voraussetzen. Dall Welte nicht einfach eine neue Interpretation zu geben beabsichtigt,
die man sich aneignen kann, um manches nun besser zu wissen, deutet schon die
Bezeichnung der Gliubigen als ,,Glaubende® an. Man ist nicht Christ, wie man Biirger
eines Staates geworden ist, sondern nur in stindiger innerer Bewegung. In diesen
hundert Seiten gibt es keine Ruhe, die nicht zugleich Unruhe wiire, keine Definition,
die nicht eine Gegendefinition enthielte — und das nicht, um die Bedeutungen aufzu-
heben, sondern um sie virulent zu machen, um anzuregen, sie mitzuvollzichen und
wirklich-wirksam am Geist der Liebe und Freude teilzuhaben. Das erleichtert zwar
dem ungeschulten Leser nicht das Verstiindnis, vermag jedoch dem Eingeweihten
sehr viel zu geben. Um gerecht zu sein, wird man daher feststellen miissen, da Weltes
Buch nur einen schmalen Richtstrahl aussendet, der allerdings den, den er trifft, zu
elektrisieren vermag.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bauer-Debois

Rettet die Welt. Heilandsruf an die miterlésenden Seelen. Herausgegeben und
eingeleitet von J. Lebreton S. J. und H. Monier-Vinard S. J. Dritte, verbesserte
Auflage. (348.) Innsbruck-Wien-Miinchen, Marianischer Verlag der Verlagsanstalt
Tyrolia. Halbleinen S 48.—.

Wenige Schriften haben in den letzten Jahren solches Aufsehen erregt wie die
vorliegende, die im franzésischen Original nach Hebr 5,7 den Titel trigt: ,,. . . Cam
clamore valido“. Die Schrift erhebt den Anspruch, im Auftrage des Herrn selbst
verfaBlt zu sein. Sie ist ein Aufruf zur , Miterléserschaft an der gegenwiirtigen Mensch-
heit durch Ubung des universalen Apostolates. Auch viele Menschen in deutschen
Landen haben den ,Heilandsruf an die miterlésenden Seelen* verstanden. Das be-
weist die Auflagenzahl der deutschen Ubersetzung. Da diese Nenauflage nur sprach-
liche Verbesserungen aufweist, sei im iibrigen auf die Besprechungen im Jg. 1952,
1. Heft, S. 119, verwiesen.

Linz a.d. D. Dr. J.Obernhumer

Die Geliibde im Ordensleben. Band I: Der Gehorsam. Auf Grund der Veriffent-
lichungen der Arbeitsgemeinschaft ,,Vie spirituelle” bearbeitet und herausgegeben
von Prof. J. Ziircher 5.M.B. (220.) Einsiedeln-Ziirich-K&ln, Benziger-Verlag. Leinen
sfr 13.30.

Eine Reihe von erfahrenen franzisischen Fachleuten hat sich zusammengetan, um
in das heute vielfach sehr angefeindete Hauptgeliibde der Ordensleute einzufiihren
und es zu wiirdigen. Eine ausfiihrliche Einleitung arbeitet die Idee des wahren Ge-
horsams klar heraus: aus dem Befehl Gottes, dem Willen Christi und der Aufgabe des
Menschen. Es wird die fundamentale Wahrheit aufgezeigt: der ganze klasterliche
Gehorsam richtet sich an Gott. Der erste Teil des klar gegliederten Werkes fiihrt uns
sodann in die Geschichte des Gehorsams ein, angefangen von der monastischen Dis-
ziplin im Urchristentum bei den Vitern in der Wiiste iiber Basilius, Benediktus,
Franziskus bis zur Ignatianischen Auffassung und der Gehorsamspraxis der Jesuiten.
Der zweite Teil (Die Lehre vom Gehorsam) bringt zuniichst eine Theologie des Gehor-
sams und stellt ihn dann den drei géttlichen Tugenden und dem Kirchenrecht gegen-
iiber. Der dritte Teil (Praktische Anregungen) verteidigt den Gehorsam als verniinftig,



Literatur 171

erlaubt und Gott wohlgefillig und gibt Antwort auf viele Einwendungen und MiBver-
stiindnisse, als ob er die freie Persénlichkeit unterdriicke, die Initiative ertéte und dgl.

Wenn auch im allgemeinen nicht viel neue Erkenntnisse dargeboten werden und
manche Frage noch offen oder umstritten bleiben muf}, kénnen wir den Autoren doch
recht dankbar sein, daf sie die mit dem Gehorsam zusammenhiingenden, oft recht
schwierigen Fragen so klar beleuchten, viele Dunkelheiten aufkliren und auch fiir die
Praxis viele Winke und Anregungen geben.

Linz a.d. D. Adolf Buder S. J.

Mystische Theologie. Herausgegeben von Friedrich Wessely, André Combes,
Karl Hormann. III. Band. Jahrbuch 1957. Mit Beitriigen von Anna Coreth, André
Combes, Karl Hérmann, Giovanna della Croce 0.C,D., Friedrich Wessely, Margarita
0.C.D., Heinrich FaBbinder. (286.) Klosterneuburg 1956, Volksliturgisches Apostolat.
Kart.

In einem bunten Mosaik bietet das neue Jahrbuch theoretische Untersuchungen
mit Biographien mystisch Begnadeter. Zur ersten Gattung gehéren die Arbeiten
K. Hérmanns iiber ,,Das Reden im Geiste nach der Didache und dem Pastor Hermae*
und Giovanna della Croces 0.C.D. Studie iiber die ,,Bedeutung des Diimons im geist-
lichen Leben“ nach der Lehre des hl. Johannes vom Kreuz. Ein sehr interessantes
Stiick geistlicher Geschichte Osterreichs liefert uns A. Coreth in ihrem Beitrag: ,,Das
Eindringen der Kapuziner-Mystik in Osterreich”. Margarita O.C.D., Heinrich FaB-
binder und André Combes bemiihen sich vor allem, an ihren Gestalten (M. Euphrasia
Pelletier, Mutter Gertrud vom heiligen Josef, hl. Theresia vom Kinde Jesu) die innere,
manchmal recht komplizierte Entwicklungslinie herauszuarbeiten. F. Wessely spiirt
dem Wirken der Gnade in den Anfingen der Legio Mariae nach.

Natiirlich sind die Arbeiten wie bei jeder Sammlung von verschiedenem Wert.
QuellenmiiBig sind sie wohl alle mit groBem Fleil gemacht. Theologisch wiirde man
allerdings bei der einen und anderen eine grifere Tiefe wiinschen. Mystische Theologie
muf, weil Theologie, auch nach Ursachen und Zusammenhiingen forschen. An der
Lehre eines hl. Johannes vom Kreuz iiber die diimonischen Einfliisse auf die Seele,
ebenso an der Unterscheidungslehre der Geister in der Didache und beim Pastor
Hermae hat auBlerdem unsere heutige Theologie und Psychologie einige nicht uner-
hebliche kritische Bemerkungen anzubringen. Damit setzen sich die Autoren zuwenig
oder gar nicht auseinander. Auch iiber die Ermittlung des Willens Gottes, wie sie vor
allem in der Arbeit iiber die Legio Mariae zur Sprache kommt, sind im franzdsischen
und deutschen Sprachraum nicht unbedeutende Untersuchungen angestellt worden,
die man gerne beriicksichtigt gesehen hiitte. Hatte man aber mit dem Jahrbuch
in erster Linie die praktische Fiorderung des inneren Lebens im Auge, so ist dieser
Zweck in hervorragender Weise erreicht worden. Unter dieser Riicksicht kann das
Werk sicher nur empfohlen werden.

Wien Dom. Thalhammer S. J.

Sendung der Stille. Kartiiuserschriften fiir Christen von heute Mit einem Vorwort
von Charles Journet. (Licht vom Licht. Eine Sammlung geistlicher Texte. Neue
Folge, Band VIII. Herausgegeben von Univ.-Prof. Dr. Xavier von Hornstein und
Dr. P. Maximilian Roesle.) (174.) Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1957, Benziger-Verlag.
Leinen sfr 8.90.

Zwei moderne Kartiusermonche, die ihrer Regel gemiifl unbekannt bleiben miissen,
reichen uns diese kdstliche Gabe aus der Fiille ihres kontemplativen Geistes. Sie weisen
uns den Weg zu den letzten Hohen christlichen Lebens, wie man es auch in der Welt
leben kann und mufl. Der Friede, den das schmale Bindchen atmet, die Einfachheit
der Lehre und der Sprache zeugen von Menschen, die die Sucht, sich zu zeigen; iiber-
wunden haben Man muf} in unserer modernen geistlichen Literatur lange suchen,
bis man iihnliches findet, Dabei sind die Verfasser, weil gottnahe, auch wieder erstaun-
lich welt- und lebensnahe. Sie wissen um die unerléste Einsamkeit des heutigen Men-
schen, von seinen Verdringungen gittlicher Eingebungen, die ihn kranker machen
als andere Verdriingungen, vom Wert des apostolischen Tuns und von manchem an-
deren. Wer Sache sucht und nicht bloB faszinierende Form, der greife nach dem kleinen
Biichlein.

Wien Dom. Thalhammer S. J.



172 Literatur

Joseph Giirres, Christliche Mystik. Herausgegeben von Johannes M. Hécht. (64.)
Mit Titelbild. (Credo-Reihe zur Vertiefung und Verinnerlichung, Band 14.) Wieshaden
1955, Credo-Verlag. Auslieferung fiir Osterreich: Wiener Dom-Verlag, Wien I. Kart.
DM 1.60, geb. DM 2.20.

Der Herausgeber bietet in einem schmalen Biindchen, dem noch ein weiteres
folgen soll, einen kleinen Auszug aus Gorres’ gleichnamigem fiinfbéindigem Werk.
Es gibt ein gutes Bild vom Wollen des grofien Kiimpfers fiir die Kirche und gegen den
Rationalismus seiner Zeit. Vom Standpunkt der heutigen wissenschaftlichen Mystik
ist freilich Gérres’ Werk in vielem iiberholt, da es zwischen der eigentlichen Mystik
und den auBermystischen Erscheinungen noch nicht geniigend unterscheidet und die
notwendige historische Kritik wie die psychologische und medizinische Sichtung des
Materials vermissen léft.

Wien Dom. Thalhammer S. J.
Verschiedenes

Der spiitberufene Priester. Eine psychologisch-pidagogische Studie seines Werde-
ganges. Von Dr. Alfons Béhi. (Arbeiten zur Psychologie, Piidagogik und Heilpid-
agogik, Herausgegeben vom Institut fiir Pédagogik und angewandte Psychologie der
Universitiit Freiburg in der Schweiz unter Leitung der Professoren Dr. L. Dupraz
und Dr, E. Montalta, Band 11.) (162.) Freiburg/Schweiz 1956, Universitiitsverlag.
Kart. sfr 12.45, DM 12.—.

Das Phiénomen der spiitberufenen Priester — der Verfasser versteht darunter
jene, die nach dem 16. Lebensjahr ihren bisherigen Beruf aufgeben, um nach Nach-
holung der Mittelschulstudien noch Priester zu werden — scheint in zunehmendem
MaBe das Antlitz der modernen Kirche zu priigen (S. 18—20) und ibhr auch hierin
urchristliche Ziige zu verleihen. Was am Werdegang eines Spiitberufenen menschlich
faBbar ist, sucht der Verfasser auf Grund von 300 Fragebogen darzustellen, die er im
Jahre 1951 in fiinf Spétberufenen-Heimen an 38 Schweizer, 128 Deutsche und 134 Fran-
zosen austeilte. Entgegen dem Untertitel und auch der sachlich begriindeten Not-
wendigkeit beschriinkt sich die Untersuchung leider auf die Zeit vor dem Berufswechsel
und die Jahre der (nachzuholenden) Mittelschulstudien. Da aber doch erst vom er-
reichten (oder nicht erreichten) Ziel her, in unserem Fall der Priesterweihe, Endgiil-
tiges iiber den Werdegang des Spiitberufenen ausgesagt werden kann, hiitte dieser
letzte Zeitraum viel mehr in die Studie einbezogen gehirt.

Das Material der Fragebogen wird auf vier Kapitel verteilt: 1. Die Jugendzeit
der Spitberufenen bis zur Berufung (Alter, Familie, Schulbildung, bisheriges Berufs-
leben); 2. Die Umstellung auf den Priesterberuf (innere und duflere Griinde, die eigent-
liche Entscheidung); 3. Der Weg zum Priestertum im Spitberufenen-Heim (erste
Erfahrungen, Berufskrisen, Festigung des Priesterideals); 4. Die Folgerungen (Auswahl
und Ausbildung der Spiitberufenen). Die im Wesen der Fragebogen-Methode liegende
allzu starke ,,Zergliederung“ des Stoffes ermiglichte zwar, daB verschiedene (schon
vorher bekannte) Tatsachen nun statistisch ,belegt* sind, ist aber zugleich leider
die Ursache dafiir, daB es zu keinem ganzheitlichen Bild der Spitberufenen-Proble-
matik kommen konnte. Ob nicht die ,,curricula vocationis* und die eigene Erfahrung
des Verfassers mehr hiitten herangezogen werden miissen? Jedenfalls kommt die
Studie auf Grund der Fragebogen-Methode nicht viel iiber Apriori-Erwartungen
hinaus (S. 131 f.). Vor allem fehlt der Aufweis der religitsen Bildungsmdéglichkeiten
und Bildungsformen, mittels deren den aus den verschiedensten Lebensgingen und
Berufen stammenden jungen Menschen in der ihnen angepaBiten Weise jener religiose
Untergrund gegeben wiirde, den z. B. der Friithberufene aus dem Knabenseminar
mitbringt.

Die Mehrheit der Spitberufenen (60 %) stammt interessanterweise aus den
mittleren Volksschichten; aus dem stiidtischen Milieu kommen 51 %, aus dem lind-
lichen nur 48 9. Der Berufswechsel erfolgt meist in der Zeit des endgiiltigen Schrittes
ins Leben, im 19. Lebensjahre. Dal} sich viele nur unter inneren Kimpfen vom lieb-
gewonnenen bisherigen Beruf trennen, zeugt fiir die Echtheit des Rufes Gottes. Nicht
weniger als 55 bis 60 %, fiillten ihre endgiiltige Entscheidung unter dem Eindruck der
Personlichkeit oder des Wortes eines Priesters! Bedingungen fiir die Aufnahme in



Literatur 173

ein Spiitberufenen-Heim sind nach dem Verfasser: ein Alter unter 26 Jahren, kirper-
liche und geistig-seelische Gesundheit, die nétige intellektuelle Begabung, gesunde
Religiositiit, Bildungswille, Anpassungsfihigkeit und ein einwandfreier Lebenswandel.
Aus Griinden einer angepaflten (wissenschaftlichen und religiésen) Durchbildung
der aus den verschiedensten Berufsgruppen stammenden Bewerber (S. 44 f.) ist (nach
AuBlerungen von 67 %, der Befragten) der Eintritt in ein Spitberufenen-Heim dem
privaten externen Studium vorzuziehen. Wegen des (naturgemifl) ,,interdiézesanen*
Charakters dieser Heime wiire es m. E. angezeigt, die der Aufnahme vorausgehende
Berufspriifung der Bewerber durch geeignete Priester der Heimatdidzese durchfiihren
zu lassen. Wegen der diesen Priestern miglichen direkten, viel umfassenderen Er-
kundigung wiirden unechte Berufungen, die bei Spitberufen gar nicht so selten sind
(vgl. diese Zeitschrift, Jg. 103 [1955], S. 104 f.), leichter erkannt und ausgeschieden.

Linz a.d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Per Gefangene von Savona. Historischer Roman von Lajos Perlaky. Autori-
sierte Ubersetzung aus dem Ungarischen von Ilona Markdszy. (287.) Miinchen 1956,
Rex-Verlag. Leinen sfr 12.80.

Der vorliegende Roman schildert das bewegte Leben Pius’ VIL. (Barnabas Chiara-
monti), der, im Jahre 1800 zu Venedig zum Papste gewiihlt, in einen schweren poli-
tischen und kirchlichen Kampf mit dem damals allmiichtigen Diktator Kaiser Napoleon
verwickelt wurde und schlieBlich, von einer groBen Zahl von Bischéfen und Kardinilen
im Stiche gelassen, das Konkordat vom 3. Mirz 1813 unterzeichnete, durch das er
zur Preisgabe wesentlicher Rechte des kirchlichen Oberhauptes, insbesondere in Be-
ziehung auf das Ernennungsrecht von Bischifen und Kardiniilen, sowie zum Verzichte
auf den damals schon von den Franzosen besetzten Kirchenstaat gezwungen wurde.
Die Darstellung ist durch eine aufrichtige Liebe und Verehrung fiir die Persénlichkeit
des ungliicklichen, durch die Gefangenschaft von Savona und Fontainebleau zer-
miirbten, hochbetagten Papstes ausgezeichnet. Ob freilich alles, was der Verfasser
berichtet, stimmt, 148t sich schwer beurteilen, da er die Quellen, aus denen er geschopft
hat, nicht angegeben und sich durch die Bezeichnung seines Buches als ,,Roman*
auch gedeckt hat. Man wird das Buch daher nicht auf die gleiche Stufe mit Geschichts-
werken, wie z, B. Dimitri Mereschkovskijs Buch iiber Napoleon (Berlin 1928), stellen
diirfen. Was besonders stort, sind die zahlreichen Druckfehler und Irrtiimer, die bei
entsprechender Aufmerksamkeit vermeidbar gewesen wiiren. Ich gebe nur wenige
Beispiele: S. 47 Pesano statt Pesaro, S. 74 Ludwig XVIL statt Ludwig XVIIL (ein
Ludwig XVII. hat niemals regiert); S. 78 wird von einer von Thiers geiiuBerten Be-
fiirchtung nach der ErschieBung des Herzogs von Enghien gesprochen (der Herzog
wurde 1804 erschossen, Thiers 1797 geboren); S. 105 sind die Worte, die Napoleon
bei der Krénung zu Monza gesprochen haben soll, italienisch ganz fehlerhaft wieder-
gegeben usf.

Wien Otto Weinberger

Die weiBen Minche von Kentucky. Die Lebensgeschichte eines Zisterzienser-
klosters im Zeitalter der Technik. Von Fr. M. Raymond 0.C.S.0. (XVIII u. 294.)
Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 14.30.

Das Buch schildert die Griindung (1848) und Entwicklung der Trappistenabtei
Gethsemani in Kentucky (USA). Obwohl die Alte Welt ausgezeichnete Minner als
Griinder und Leiter der Abtei sandte, blieb ihr lange Zeit der Erfolg versagt. Nach
50 Jahren waren erst zwei geborene Amerikaner eingetreten. Nach 1924 zweifelten die
europiiischen Visitatoren, ob Amerikaner Trappisten werden. Der bedeutende Abt
Edmond Obrecht (1898 —1935), der nebenbei groBe Aufgaben im gesamten Orden zu
erledigen hatte, suchte durch Festlichkeiten und Exerzitien die Aufmerksamkeit der
Offentlichkeit auf die Abtei zu lenken, von der er sagen konnte, daB} sie regeltreuer,
strenger und frommer war als alle Abteien, die er auf der ganzen Welt visitiert hatte.
Dabei ist zu bedenken, daBl sie die strenge Regel bis auf den Buchstaben befolgte.
Erst seinem Nachfolger, dem Abt Friedrich Dunne, einem geborenen Amerikaner,
war der Erfolg beschieden. ,,Es ging im Herzen Amerikas etwas vor sich. Immer mehr
Seelen rief Gott zum beschaulichen Leben* (S. 267). Besonders nach dem Lirm des



174 Literatur

Krieges suchten viele junge Menschen die Stille des Klosters. So war es diesem Abt
vergonnt, im Jahre 1944 das Kloster Unserer Lieben Fran vom Heiligen Geiste in
Conyers, Georgia, und 1947 das Kloster Unserer Lieben Frau von der Heiligsten
Dreifaltigkeit in Huntsville, Utah, zu griinden und weitere zwei Neugriindungen vor-
zubereiten. Dieser echt amerikanische Aufstieg ist der Lohn fiir die groen Miihsale
der ersten Zeit.

Das Buch ist mehr ein historischer Roman, der lebendig, spannend und anschau-
lich das Schicksal der Abtei in den ersten hundert Jahren schildert, als eine trockene
geschichtliche Darstellung. Es gibt einen klaren Einblick in die Sorgen und Schwie-
rigkeiten einer Neugriindung, aber auch in das Leben und Schweigen eines beschau-
lichen Ordens. Der Autor schildert die Minner der Alten Welt als etwas robust und
ungeschlacht (sie knurren, knirschen, brummen, sprechen grimmig und miirrisch),
wiihrend er die feine Gewandtheit und Zeitaufgeschlossenheit der Amerikaner in um so
hellerem Lichte zeigt. Die Ubersetzung (Fr. M. Meinrad) ist gut und fliissig, hin und
wieder sind Worte unrichtig wiedergegeben (bewegt statt bewogen, S. 75; anrufen
statt ansprechen, S.109; widersprechen statt antworten, S. 170; Empfiinge statt
Gaben, S. 189 usw.). Trotzdem wird jeder das Buch mit Freude und Gewinn lesen,
es schildert ja eine Gottesburg, die mitten im Gewoge des Materialismus unserer Zeit
Gott liebt und Gott dient mit der ganzen Innigkeit edler Menschen.

Stift St. Florian Dr. Franz Linninger

Kardinal Mindszenty warnt. Reden, Hirtenbriefe, Presseerklirungen, Regierungs-
verhandlungen 1944 —1946. Bearbeitet und iibersetzt von Dr. Josef Vecsey, Theo-
logieprofessor, und Johann Schwendemann, Vizerektor. St. Pslten 1956, Verlag der
PreBvereins-Druckerei Ges. m. b. H. Ganzleinen S 84.—, DM 16.50, sfr 15.80.

Das tragische Geschick unseres Nachbarlandes Ungarn hat die Personlichkeit
Kardinal Mindszentys, des unermiidlichen und heroischen Vorkampfers der christlich-
abendlindischen Kultur, wieder in den Mittelpunkt der Diskussion geriickt, wie ihn
auch die gesamte Presse der freien Welt nach seiner Entlassung aus einer achtjihrigen
Haft in kommunistischen Kerkern sofort zum Gegenstande ihrer Kombinationen
machte. Dieser erste Band der Dokumentensammlung iiber den Primas von Ungarn —
es sollen noch zwei folgen — bietet ein authentisches Portriit der iiberragenden Per-
sonlichkeit des Kirchenfiirsten und zeigt die historische Rolle auf, die dem mutigen
Verteidiger der Kirche hinter dem Eisernen Vorhang von Vorsehung und Geschichte
zugewiesen ward, und zwar zu einer Zeit, da das Ausland die Lage in Ungarn noch
wenig oder gar nicht beachtete. Der Kardinal hat von allem Anfange an die Taktik
des Kommunismus durchschaut und seinen ziihen, wenn auch aussichtslosen Kampf
dagegen aufgenommen. Diese Dokumente offenbaren in einzigartiger und riihrender
Weise die Vaterlandsliche des romisch-katholischen Kirchenfiirsten, der sich in Wort
und Tat als ein Ur- und Nur-Ungar manifestiert. Wer die geistige Situation, aus
der heraus der todesmutige Aufstand von 1956 erwuchs, in tiefster Schichtung erfassen
will, der greife zu diesem temperamentvoll geschriebenen und spannenden Buch, das
ein Heldenepos auf den Mirtyrer Mindszenty darstellt.

Linz a.d. D. Josef Fattinger

Weistum — Dichtung — Sakrament. Aufsitze und Notizen. Von Josef Pieper.
(350.) Miinchen, Késel-Verlag. Leinen DM 13.50.

Was immer fiir Themen Pieper mit seiner hohen Auslegekunst anriihrt, immer
kommt es zu tiefsinnigen, lebensnahen und auch sprachmiichtigen meisterlichen
Deutungsversuchen. Manchmal wirkt die Methode allerdings schon etwas ,betulich®
und ,,prezigs”. Und wenn der geschiitzte Verfasser immer wieder behauptet, dafl
echtes Philosophieren heute nur noch im Kontrapunkt zu christlicher Theologie
méglich sei, wie schon in der Antike im Kontrapunkt zu vorchristlicher Theologie,
heilt das nicht doch die klare thomistische Abgrenzung zwischen Theologie und Philo-
sophie wieder verwischen? Ganz abgesehen davon, daB man schon bei Platon und
Aristoteles die angerufene Tradition doch kaum als eigentliche Offenbarungstradi-
tion verstehen darf,

Linz a.d. D. Prof. Josef Knopp



175

DAS FACHGESCHAFT FUR OPTIK UND FOTO

Ucpahe,

HAUPTSTRASSE 32
(an der Biegung)

LANDSTRASSE 10

(am Taubenmarkf{)

PARAMENTIK MW

Inh.. Josefine Hoter und Nise HOIZer | ... . 4 ponau

EIGENE
KUNSTWERKSTATTE Hofgasse 9

FUR PARAMENTE UND FAHNEN Telephon 22 8 32

JEDER ART

ALLE REPARATUREN GEGRUNDET 1900

gesamten Blirobedarf

Reichhaltiges Lager in Schreib-, Rechen-, Biiromaschinen
\fervieiiimuungsnpuaraie “d Eigone Spezial-Reparatur-
werkstdtte / S@miliche Biiroartikel / Grofe Auswahl
in Fililhaltern / Reparaturen in eigener Werkstdtie
Linz (Donau), BischofstraBe 11

TeleFon 2565 35

Fir Kirchen, Kléster und den Hochwirdigen Klerus:

STOFFE ALLER ART, WASCHE,
WIRKWAREN, TEPPICHE
VORHANGE MOBELSTOFFE
DECKEN BETTWASCHE

MARTIN SIPORN, Zing |Donau

ECKE DOMGASSE-GRABEN / RUF 22132 GEGR. 1887




176

Berufsschuhe

SCHUHHAUS StraBenschuhe

Sportschuhe
M Hausschuhe
Motorradstiefel
LINZ.HAUPTPL.12 Gummistiefel

REICHE AUSWAHL

Kunstanstalt fiir &3& g kirchliche Metallgerdte

WILHELM STIEBLER

Erzeugung und Renovierung von
Linz an dar Donau kirchlichen Metallgeréten HerrenstraBe Nr. 40
aus edlen und unedlen Metallen

sowie alle Gbrigen Schilder in Porzellan, Email,
Aluminium usw.

Porzellan-Grabplatten, mit und ohne Foto-
grafie, fiir Grabkreuze und Grabsteine.

JOSEF ENGLER, inHABER EDUARD SCHILLE

M. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22
HAVPYILATE 89

Alois Dobretsberger EEEER 27,

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol.
Ditzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und
Druck: OQ. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

106. JAHRGANG 1958 3. HEFT

Osterreich — Land ohne Heilige?

Von Theol.-Prof. DDr. Josef Lenzenweger, Linza.d.D.

Seit einem Jahrtausend geht Osterreich seinen Weg durch die
Geschichte des christlichen ibendlandes'; manchmal etwas eigen-
willig, aber stets treu seiner groBlen Sendung: Bollwerk zu sein
gegen die anstiirmenden Feinde aus dem Osten. An dieser Aufgabe
wuchs unsere Heimat. Thr Antlitz wurde durch sie geformt. Immer
wieder kénnen wir beobachten, wie auf Perioden harten Kampfes
und schwerer Bedrohung von auflen solche innerer Besinnung fol-
gen. Wir erinnern an die gefihrliche Auseinandersetzung mit den
Tiirken, die zweimal bis vor unsere Hauptstadt zogen; daneben war
innenpolitisch und innerkirchlich die noch viel schwierigere Abwehr
der Glaubensspaltung zu leisten. Und dann das herrliche Barock-
zeitalter mit seinen heute noch viel bewunderten Leistungen! Die
Juwele unserer Kléster und ihrer weit ins Land ragenden Kirchen
sind stumme und doch beredte Zeugen der Sieghaftigkeit des Glau-
bens an Christus und an die Heimat.

Von Anfang an war die Verflochtenheit von Thron und Altar,
von Kirche und Staat aulerordentlich eng. Beide Gewalten waren
aufeinander angewiesen, lange Zeit aufeinander hingeordnet. Die
Bindung wurde erst durch gie vollendete Sikularisierung gebro-
chen; damals muBite sie in Scherben gehen. Trotzdem gilt %ster-
reich heute noch als eines der katholischesten Linder des Erdkreises.
Uber die Berechtigung solcher Aufstellungen zu diskutieren, ist
hier keineswegs beabsichtigt. Wohl aber diirfen wir fragen, wie
sich diese mehr als tausend Jahre alte christliche Beeinflussung
unserer Heimat ausgewirkt hat; ob die stindige Predigt von Chri-
stus, der seine Jiinger und alle Menschen zur Nachfolge in der Voll-
kommenheit des himmlischen Vaters, also zur Heiligkeit auffor-
derte!), auf fruchtbaren Boden gefallen ist. Wie steht es also
mit den Heiligen aus Osterreich ?

Wenn wir diesen Begriff dogmatisch fassen, nimlich als den
durch Tugendiibung und gottgefilligen Lebenswandel erworbenen
und erprobten Zustand eines Menschen?), so diirfen wir zuversicht-
lich hoffen, daB schon viele Minner und Frauen aus Osterreich mit
Recht dieses Pridikat der Heiligkeit vor dem Richterstuhl des

1y Mt 5, 48; vgl. Lv 19, 2.

*) Pohle Josef-Gummersbach Josef, Lehrbuch der Dogmatik, I (Paderborn 19521%)
243 f.; ferner Pseudo-Dionysius, De divinis nominibus, cap. 12, § 2 (abgedr. bei
Migne PGG 3, 969); vgl. auch Pohle-Gummersbach, ebd. II (Paderborn 1956),
732-1736.



178 Lenzenweger, Osterreich — Liand ohne Heilige?

ewigen Gottes erhalten haben. Thm allein obliegt das endgiiltige
Urteil iiber die Menschen?). In diesem Sinne kann also das Wort
vom ,,Land ohne Heilige* gewil nicht gemeint sein?).

Das Epitheton ,heilig* wird in der katholischen Kirche nicht
nur in dogmatischem, sondern auch in einem einengend kanonisti-
schen Sinne gebraucht. Die Kirche stellt manche Verstorbene den
Lebenden als besondere Beispiele hin. Sie hat dafiir im Laufe der
Zeit ein genau geregeltes Verfahren entwickelt. Dabei wird in einem
auBerordentlich komplizierten, auch Geld und Zeit erfordernden
ProzeBweg der Lebenswandel der Heiligen-Anwiirter hinsichtlich
der Tugenden und Wunder genau untersucht®). Da die Kirche be-
absichtigt, durch diese Heiligsprechungen fiir bestimmte Zeiten,
Linder und Stinde hervorragende Beispiele herauszustellen, ist es
auch klar, daB Fragen der Opportunitit hereinspielen kénnen.
SchlieBlich mag es sogar vorkommen, daf3 die menschlichen Bear-
beiter solcher Causae, ohne ungerecht sein zu wollen, in ihrer Zeit-
einteilung solchen Personen einen gewissen Vortritt gewihren, die
ihrer Geisteshaltung gelegen sind oderihrereigenen Nation angehdren.

Seit dem Bestehen der Ritenkongregation (1588) wurden 205
Personen kanonisiert. Eine Aufschliisselung nach Lindern ergibt
folgendes Bild: Italien 76, Frankreich 40, Spanien 31, Holland 20
(davon 19 Miirtyrer von Gorkum), Japan 20 (simtliche Martyrer von
Nagasaki), Polen 5, Deutschland 3 (Fidelis von Sigmaringen,
Petrus Canisius und Konrad von Parzham), England 2, Portugal 2,
Osterreich 2 (Johann von Pomuk und Klemens Maria Hofbauer),
Athiopien 1, Peru 1, Ekuador 1 und Schweiz 1 (Nikolaus von Fliie).?)
Wenn man die heutigen politischen Grenzen beriicksichtigt, ver-
schiebt sich das Bild nochmals. Johann von Pomuk und Klemens
Maria Hofbauer miiiten dann wohl der Tschechoslowakei zugerech-
net werden. Osterreich, das Land ,,inmitten dem Kinde Italien und
dem Manne Deutschland“?), ginge dann véllig leer aus. Denn die
Heiligsprechungen vor Sixtus V. (1585—1590) sind in dieser Zu-
sammenstellung nicht enthalten. Leopold der Heilige wurde schon
frither kanonisiert. Aulerdem wurden in unserer Zusammenstellung
nur Kanonisationen im strengen Sinne des Wortes inbegriffen, und
daher wurde die Kultanerkennung fiir die ,sancta nuncupata®
Hemma von Gurk nicht mitgeziihlt, die 1938 nach jahrhunderte-
langen Bemiihungen schlieBlich doch durchgesetzt werden konnte.

) Mt 7,1f., 0.2 Tim 4, 1.

1) Lorenz Willy anliBlich der Rezension des Buches von Schedl Claus, Ein Heiliger
steht auf: Klemens Maria Hofbauer, in der Zeitschrift ,,Die Furche” vom 3.III. 1951.

5) CIC. can. 1999—2141; ferner Benedikt XIV., De servorum Dei beatificatione
et beatorum canonisatione (Prato 1839), sowie Codex pro postulatoribus causarum
beatificationis et canonisationis (Rom 1929%),

%) Personliche Mitteilung des hwst. Vizegeneralrelators der Ritenkongregation,
P. Josef Low CSsR. (17. IIL. 1955).

7) Siehe das Lob Osterreichs durch Ottokar von Horneck in: Grillparzer Franz,
Kénig Ottokars Gliick und Ende, dritter Aufzug.



Lenzenweger, Osterreich — Land ohne Heilige? 179

Leopold und Hemma stehen beide mit Berthold von Garsten
(gest. 1142) in einem gewissen Zusammenhang. Berthold und Leo-
pold standen in herzlicher Verbindung mit Otakar II., dem Mark-
grafen von Steiermark. Abt Berthold verehrte in Otakar den
groBten Wohltiter seines Klosters. Dieser hatte die Benediktiner
zu Garsten eingefiihrt und so der kirchlichen Reformbewegung
ein neues Zentrum geschenkt. Die Schwester Leopolds III., Elisa-
beth mit Namen, hatte Otakar II. zur Frau. Sie waren Kinder
Leopolds II. und seiner Gemahlin Ita, die eine Tochter Kaiser
Heinrichs III. gewesen war. Am 29. September 1073 hatte Leopold
zu Melk das Licht der Welt erblickt und schon im Alter von 23
Jahren muflte er als Markgraf das Erbe seines Vaters antreten. Von
den sieben Kindern seiner Eltern war er der einzige Knabe.

Eben tobte der Investiturstreit. Leopold verstand es ausge-
zeichnet, mit einer tiefen Religiositdt und aufrichtigen Anhinglich-
keit an den Papst auch eine aufllerordentlich geschickte Politik
gegeniiber seinem Onkel, dem Kaiser Heinrich IV., und dessen
gleichartigem Sohn und Nachfolger, Kaiser Heinrich V., einzu-
schlagen. Auch die Wahl seiner Gattin weist in diese Richtung.
Er nahm die Schwester Heinrichs V., Agnes, die Witwe nach Fried-
rich von Hohenstaufen, die Mutter Konig Konrads II. und spiitere
Grofimutter Friedrich Barbarossas (geb. 1122), zur Frau. Der unselige
Streit zwischen Sacerdotium und Imperium fand durch das Worm-
ser Konkordat wenigstens einen vorldufigen Abschlufl. Wir finden
unter den Zeugen der ,,Pax Wormatiensis cum Calixto I1.“ auch
Leopold, Markgrafen von Osterreich®). Wir kénnen nachempfinden,
mit welch innerer Freude er an diesem Friedensschluf3 teilnahm.
Er hing doch mit gleicher Liebe an Kirche und Heimat. Gerade der
mittelalterliche Mensch war in seinem Leben oft vor Entscheidungen
gestellt, die bei der engen Verflochtenheit geistlicher und weltlicher
Belange schwere Gewissenskonflikte mit sich bringen konnten. Nun
war Leopold von diesen befreit.

Im eigenen Lande bemiihte er sich mit Hingabe und Erfolg,
den Seinen ein guter Fiirst zu sein. Immer mehr festigte sich unter
ihm die Herrschaft der Babenberger im lange Zeit so gefihrdeten
Osterreich. Jetzt konnte er auch seine Residenz weiter nach Osten
vorschieben: von Melk auf den Leopoldsberg bei Wien. In dessen
Nihe stiftete er 1114 ein Kloster zu Ehren der Mutter Gottes:
zunichst waren es Weltpriester, die zu Klosterneuburg ein gemein-
sames Leben fiihrten und sich der Seelsorge fiir die umliegende Ge-
gend widmeten. Zwei Jahrzehnte spiter wurden diese Mianner durch
Augustiner-Chorherren abgelést, die unter dem seligen Propst Hart-
mann®) ein Leben der Frommigkeit und klésterlichen Observanz ein-
fiihrten. Noch heute erinnert wenigstens der eine (von dreien) er-

) 1122, IX, 23 (MG. Const. I, 159—161).
?) Seine mittelalterliche Vita wurde durch Anselm Sparber herausgegeben (Neustift
bei Brixen 1940).

13*



180 Lenzenweger, Osterreich — Land ohne Heilige?

haltene Band der mit prachtvollen Initialen versehenen Bibel an
den frommen und zielbewuBten Stifter!'?). Leopold hatte sie vom
Stifte St. Nikolaus in Passau erworben!!). Der den kirchlichen
Reformbestrebungen seiner Zeit gedffnete Sinn des edlen Baben-
bergers verhalf in Garsten den Benediktinern zur Besitzergreifung,
indem er seinen EinfluB zu Géttweig fiir die Entsendung von
Ménchen in die neue Niederlassung geltend machte. Er verschloB
gich aber auch nicht der jungen, aufstrebenden Bewegung von
Citeaux. Im Wienerwald erstand 1135 von ihm gestiftet Heiligen-
kreuz. Von diesem jungen Stamm konnten in der nichsten Zeit etliche
Astefiir neue Niederlassungen der grauen Ménche abgezweigt werden.

Der heilige Leopold, dem die Forderung aller guten Bestrebun-
gen so sehr am Herzen lag, blieb auch nicht von personlichem Leid
verschont. Sieben seiner zwlf Kinder starben ihm in der Bliite der
Jahre dahin. Selbst dieser Schmerz lie8 ihn nicht verzagen. Fiir die
Armen hatte er stets eine offene Hand. Liebe war das Leitmotiv
seines Handelns gegeniiber seinen Angehérigen und Untertanen. Es
mag fiir ihn ein groBer Trost gewesen sein, daB zwei seiner Séhne
den geistlichen Beruf erwihlten: Otto, Bischof von Freising, der
beriiﬁmte Geschichtsschreiber, der zuvor im Zisterzienserkloster
Morimond Abt gewesen war, und Konrad, zuerst Bischof von Pas-
sau und dann Erzbischof von Salzburg. Ein Leben, das vielen
Belastungen ausgesetazt ist, verzehrt sich um so rascher. So wurde
Leopold vom Schnitter Tod schon im Alter von 63 Jahren weggeholt.
Als die letzten gelbgefiirbten Blitter von den Biumen des Leopolds-
berges fielen und lingst die Ernte von den Feldern und Weinbergen
der Umgebung eingebracht war, schlug fiir Leopold, den guten und

etreuen Knecht Gottes, die letzte Stunde. Nach einer 40jdhrigen
%legierun starb er am 15. November 1136. Schon sein Begriibnis

ab Kunde von der Verehrung, die ihm die Zeitgenossen zollten.
n Klosterneuburg, seiner Lieblingsgriindung, fand er die letzte
Ruhe. An seinem Grab aber ril die Schar der Pilger nicht ab. Die
Stiftung eines ewigen Lichtes gibt davon Zeugnis.

So nimmt es uns nicht wunder, daB die Bestrebungen, gerade
diesen Markgrafen zur héchsten Ehre der Kirche erhoben zu sehen,
schlieBlich doch zu einem Erfolg fiihrten. Rudolf IV. der Stifter
{1358—1365) wurde bei Papst Innozenz VI. (1352—1362) darum
bittlich. Damals saBen die Pipste in Avignon. Die Supplik léste
eine entsprechende Untersuchung aus. Ernest von Pardugitz, Erz-
bischof von Prag (1343—1364)'?), Johannes Oczko, Bischof _von

19) Pfeiffer Hermann - Cernik Berthold, Catalogus codicum mauuscriptorum,quiz
Bibliotheca canonicorum regularium S, Augustini Claustroneoburgi asservantur, ) |
(Wien 1922), 1, Nr. 1.

11) Babenberger-Urkundenbuch I, 8, Nr. 7 (das in dieser Urkunde erwiihnte Missale
und zwei Biinde der Bibel gingen leider verloren).

) Eubel Conradus, Hierarchia catholica medii aevi I (Miinster 1898), 429, sowie
Gams Pius Bonifatius, Series episcoporum ecclesiae catholicae (Regensburg 1873/86,
Neudruck Graz 1957), 303.



Lenzenweger, Osterreich — Land ohne Heilige? 181

Olmiitz (1354—1364)'3), und Abt Koloman von Heiligenkreuz
(1358—1377)14) wurden damit betraut. Trotzdem trat ein Stillstand
in der ganzen Angelegenheit ein. Mehr als hundert Jahre dauert es,
bis wir wieder von einem weiteren Schritt in der Causa Leopoldi
horen. Freilich mag das furchtbare Geschehen des grofien abend-
lindischen Schismas an der Verziogerung mit schuld gewesen sein.
Osterreich selber wurde von schweren innenpolitischen Auseinan-
dersetzungen heimgesucht. Es war daher weder Zeit noch Geld vor-
handen, um das kostspielige und zeitraubende Unternehmen einer
Kanonisation vorwiirtstreiben zu kénnen. Erst unter Kaiser Fried-
rich ITII. kam im Jahre 1466 die Sache wieder in Flul. Auch die
inzwischen miichtig gewordenen Landstinde nahmen sich ihrer an.
Jetzt wurde ein InformativprozeB durchgefithrt. Im ersten Ab-
schnitt wurden 123 Zeugen verhort und im nichsten 26 weitere
vorgeladen und einvernommen, spiiter wurden noch einmal 11
Zeugen beigezogen. Alles, was Rang und Namen hatte, bot man
zur Unterstiitzung des Unternehmens auf. Ein eigener Prokurator
wurde nach Rom geschickt. Er machte dort viele Schulden. Doch
noch immer war das Ziel trotz aller Versprechungen fern. Dies wird
uns noch verstiindlicher, wenn wir beriicksichtigen, dafl seit 1475
Kardinal Roderich von Borgia, der spiitere Papst Alexander VI.
(1492—1503), einer der beiden pipstlichen Kommissire fiir den
ProzeB war. Trotzdem wurde am 6. Jinner 1485 der SchluBstein
feierlich gesetzt: die ruhmvolle und farbenpriichtige Kanonisation
Leopolds, seine Aufnahme unter die Heiligen der Kirche!s).
Hemma von Gurk lebte schon etwa hundert Jahre vor Leo-
pold und Berthold. Sie entstammte der Familie der Grafen von
Friesach und Zeltschach in Kirnten und brachte in ihre Ehe mit
Wilhelm, dem Grafen von Sanngau, neben vortrefflichen persin-
lichen Eigenschaften reiche Besitzungen ein. Diese Verbindung
wurde durch die Geburt eines Sohnes bekriftigt, der den Namen
des Vaters erhielt. Doch bald, es war schon vor 1016, verlor Hemma
ihren geliebten Gatten. Der Sohn Wilhelm muBlite die Verwaltung
der Giiter iibernehmen. Er erwies sich als dem Reich treu ergeben
und wurde daher durch Kaiser Heinrich II. (1002 —1024) zum Mark-
grafen erhoben. Doch auch diese gliicklichen Tage an der Seite des
tiichtigen Sohnes waren der Mutter Hemma nicht lange gegonnt.
Durch einén allzu frilhen Tod wurde der junge Wilhelm dahin-
erafft, und Hemma muBlte nun die Ziigel als Markgrifin selber
?est in die Hand nehmen.
Ihren Untertanen war sie eine gute Mutter, Tag und Nacht fiir
deren leibliche und geistige Wohlfahrt besorgt. Aller nichsten Ange-

13) Eubel, ebd. 394, sowie Gams, ebd. 298.

i) Lindner Pirmin, Monasticon Metropolis Salisburgensis, Supplementum, 22,Nr. 197.

15) Sieche Ludwig Vinzenz, Der heilige Leopold; ders., Der Kanonisationsprozel3 des
Markgrafen Leopold III. des Heiligen, sowie Cernik Berthold, Das mittelalterliche
Lebensbild des hl. Leopold, bes, S. 14.



182 Lenzenweger, Osterreich — Land ohne Heilige?

hérigen beraubt, verschwendete sie ihre Liebe um so mehr an die
ihrer Obsorge Anvertrauten. Sie baute ihnen u. a. neun Gotteshiu-
ser, die der Salzburger Erzbischof als zustindiger Ordinarius auf
ihre Bitten hin zu Pfarrkirchen erhob. In Gurk selber griindete sie
ein Benediktinerinnenkloster, fiir das Nonnen aus dem Erentrudis-
Kloster in Salzburg herbeigerufen wurden. Erzbischof Balduin von
Salzburg (1041—1060)'¢) weihte Kirche und Kloster ein. Diesem
Kirchenfiirsten iibergab sie auch eine entsprechende Dotation fiir
die beabsichtigte Stiftung eines Benediktinerklosters zu Admont im
Ennstal, die schliellich unter Balduins Nachfolger, Gebhard (1060—
1080)16), ausgefithrt wurde. Inzwischen aber hatte die fromme
Witwe Hemma das Zeitliche gesegnet, wohl am 29. Juni 1054.

Uber ihr Leben sind wir verhiltnismiBig spirlich unterrichtet,
da eine Vita fehlt. Aber an Hand der vorhandenen Urkunden
konnen wir die Entwicklung ihres Kultes genauer verfolgen. Die
letzte Ruhestitte fand Hemma 1174 in der Krypta der damals
vollendeten Gurker Kathedrale. Inzwischen war mit der Stiftung
Hemmas, die urspriinglich den Benediktinerinnnen zugedacht war,
ein Bistum eingerichtet worden. Die Verehrung fand im 14. Jahr-
hundert Ausdruck durch ein Reimoffizium und eigene MefBlgebete.
Ein Jahrhundert spiter schon setzten energische Bestrebungen zur
Kanonisation ein. 1466 erbat Kaiser Friedrich III1., der sich auch
schon der Causa Leopoldi angenommen hatte, von Papst Paul II.
(1464—1471) die Aufnahme des Apostolischen Prozesses fiir Hemma
von Gurk. Tatsichlich wurde am 25. August 1466 dieser schon zu
Gurk feierlich begonnen. Als subdelegierte péapstliche Richter wirk-
ten die Bischife von Seckau und Laibach sowie die Abte von
St. Lambrecht und Viktring. 93 Zeugen wurden verhort. Das
Transsumpt der Verhore wurde nach Rom iiberbracht. Doch 1468
teilte der Papst dem Kaiser mit, daB} die Angelegenheit auf geeigne-
tere Zeiten verschoben werden miisse. Diese besseren Zeiten lieen
auf sich warten. Denn trotz der im 19. Jahrhundert unternommenen
Versuche, die ins Stocken geratene Angelegenheit vorwirtszutrei-
ben, gelang es doch erst den nimmermiiden Bemiihungen des damals
im Studienhaus der Redemptoristen zu Gurk wirkenden P. Josef
Low, alles zu einem guten Ende zu fithren. Im Jahre 1938 erfolgte
die lange ersehnte Approbatio cultus fiir Hemma von Gurk!?).

Die beiden osterreichischen Heiligen Leopold und Hemma
waren und sind in mancher Hinsicht Schicksalsgenossen Bert-
holds von Garsten. Zeitlich und gesinnungsmiBig gehéren sie
zusammen. Sie waren von dem glithenden Eifer, Gott zu dienen und
die Mitmenschen zu ihm zu fiithren, erfiillt. Alle drei erwiesen sich
als eifrige Forderer der Reformbewegungen ihrer Zeit und unter-

16) Gams, ebd. 307.
17) Siehe S. C. R., Sectio Historica, Gureen., Confirmationis eultus ab immemorabili
tempore praestiti servae Dei Hemmae comitissae viduae fundatricis ecclesiae Gur-

censis Positio (Vatikan 1937), bes. XVII—XXXI.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 183

stiitzten darum in ihrer Weise die Sohne des hl. Benedikt. Leopold
und Hemma haben von der kirchlichen Seite schon ihre endgiiltige
Anerkennung als Heilige gefunden. Berthold pocht noch an der
Tiir. Wie uns von zustindiger Seite versichert wird, nicht umsonst
und nicht mehr lange.

Kirchliche Hoheitsgewalt als Stellvertretung Christi

Von Dr. Hans Heimerl, Graz

Die kirchliche Jurisdiktion wird gemeinhin in Anlehnung an den
Begriff der gesellschaftlichen Autoritit iiberhaupt als offentliche
Gewalt zur Leitung der Untergebenen bestimmt. Gegeniiber fal-
schen Auffassungen und staatlichen Ubergriffen bemiiht man sich,
die Kirche als vollkommene, juridische Gesellschaft zu erweisen, der
als solcher auch eine Leitungsgewalt zukommt, die die Glieder auf
das gemeinsame Ziel wirksam hinordnet (und die in dieser Hinsicht
mit der Hoheitsgewalt der biirgerlichen Gesellschaft iibereinstimmt).
Dem iibernatiirlichen Wesen der Kirche entsprechend, ist ihre
Jurisdiktion jedoch nach Ursprung, Objekt und Ziel iibernatiirlich-

eistlich.
-+ Heute bahnt sich eine Vervollkommnung dieser traditionellen
Darstellung an. ,,Man kénnte versucht sein, das Wesen der Kirche
zu #ullerlich nach Analogie anderer Gesellschaften unter den Men-
schen aufzufassen und den wesentlichen Unterschied von diesen nur
darein zu setzen, daf sie eine religiose und von Gott gestiftete Ge-
meinschaft sei.l)* Diese Versuchung besteht auch fiir den Begriff
der kirchlichen Leitungsgewalt; aber sie wird iiberwunden und muf3
immer mehr iiberwunden werden. Die Ekklesiologie hat in unserer
Zeit groBe Fortschritte gemacht, aus denen das Kirchenrecht viel
Frucht ziehen soll und zieht. Das ist um so mehr notwendig ange-
sichts der gegenwiirtigen Autorititskrise, die sich auch gegen die
kirchliche Obrigkeit wendet, sowie angesichts des Bestrebens in
weitesten Kreisen, von der dulieren Gestalt der Kirche in ihr tieferes
Wesen vorzustoBen. Sollen diese Tendenzen nicht wieder in einem
Ausspielen der sogenannten ,,Liebeskirche“ gegen die ,, Rechtskirche®
enden, mufl.man zu einer ganzheitlichen und theologischen Schau
der Kirchengewalt vordringen. Die ganzheitliche Schau fordert, dal
man die Elemente der kirchlichen Jurisdiktion — gesellschaftliche
Leitungsgewalt wie in jeder Gemeinschaft und Ubernatiirlichkeit —
nicht bloB nebeneinanderstellt, sondern ihren notwendigen Zusam-
menhang aufzeigt. Die theologische Schau verlangt, daB man die
Tatsache beriicksichtigt, dal die Kirche der mystische Leib Christi
ist, und in die Definition ihrer Hoheitsgewalt Christus selbst ein-

1) M. Scheeben, Die Mysterien des Christentums, § 77; Neuausgabe Freiburg/Br.1941,
S. 444,



184 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

bezieht. Wenn es gelingt, so die Natur der kirchlichen Jurisdiktion
tiefer zu erfassen, werden sich auch fiir manche kanonistische Pro-
bleme Ansiitze zu Losungen ergeben.

1. Die natiirliche Gesellschaft bhesteht aus einer Vielheit
von Personen, die durch das gemeinsame Ziel, das sie anstreben,
eine Einheit bilden?). Die Funktion der Autoritiit ist es zunichst,
diese Einheit darzustellen. Objektives und ideales Einheitsprinzip
ist fiir die Gemeinschaft das Ziel. Einheit ist die Gemeinschaft als
solche; doch da sie keine Substanz ist, als Einheit nicht real faBbar
ist, bedarf sie eines Ausdrucks, einer Darstellung: Die Autoritit
reprisentiert die Einheit der vielen in der Gemeinschaft. Das Ziel
einer Gesellschaft ist ihr Gemeinwohl. Dieses ist ihr nichster Zweck,
den sie als Einheit — verschieden von den einzelnen — erreichen
will, ihr Eigenzweck. Dadurch dient sie zugleich, wie alles Geschaf-
fene, dem Endzweck, der die Vollendung und das Endziel der
menschlichen Person ist (transzendenter Zweck)?). Das Ziel der Ge-
meinschaft zu bewirken, ist Aufgabe aller ihrer Glieder. Die Autoritit
hat die Rolle des Zusammenordnens inne, sie lenkt die Handlungen
der Glieder auf das Gemeinwohl hin und bewirkt so die Einheit.
Abstrakt ist die Leitungsgewalt ein bloBes Prinzip der Ordnung
und kommt der Gemeinschaft als ganzer zu, konkret aber muf} sie
von einem Autoritétstriger ausgeiibt werden. Dieser hat dabei aber
eigentlich nichts anderes zu tun, als das auszudriicken und durch-
zusetzen, was verniinftigerweise alle wollen oder wollen sollten,
soweit sie vereint sind. So ist also ontologisch zuerst die Vielheit
der Personen, dann ihre Einheit im Ziel und Wirken, erst dann die
Autoritiit, die als Organ der Einheit diese darstellt, bewirkt und
zusammenhalt.

2. Wie ist es nun in der Kirche ? Da steht die Vielheit nicht
am Anfang, sondern ist selbst vom Stifter der Kirche, der zugleich
ithre Autoritit ist, geschaffen. Wihrend in der natiirlichen Ordnung
jeder als Person in die Gesellschaft eintritt und sie mitkonstituiert,

ringt in der iibernatiirlichen Ordnung niemand die Fihigkeit mit,
die Kirche zu konstituieren, sondern er wird durch Christus erst
zum neuen Leben erhoben, das ihn dazu befihigt. ,,Durch die Taufe
wird der Mensch zur Person in der Kirche*(can. 87). Das bedeutet
nicht blol, daBl die Kirche als Gemeinschaft sich ein neues Glied
angliedert, sondern dafi Christus — er ist es, der eigentlich tauft —
eine Art Neuschopfung (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15) vollzieht. Das gilt
fiir das einzelne Glied und fiir die Vielheit aller, die das Material-
objekt der Kirche sind: Christus hat sie am Kreuz als der zweite

?) Zum folgenden Abschnitt vgl. E. Mersch, La fonction de I'autorité. Nouv. Rev.
Théol. 53 (1926), S. 81 —95; Th. Meyer, Institutiones iuris naturalis I, Freiburg/Br.
1885, S. 296 —303.

%) W.Bertrams, Das Privatrecht der Kirche, Gregorianum 25 (1944), S. 290 f.



Heimer], Kirchliche Hoheitsgewalt 185

Adam in geistiger Weise gezeugt. Als Stammvater der Erlosten
besteht er vor ihnen.

Nicht die einzelnen Personen bilden eine Gesellschaft, sondern
sie werden vom Vater einem vorgegebenen Mittelpunkt, nim-
lich Jesus Christus, seinem So%m, eingepflanzt (vgl. 1 Kor 1, 30;
2 Kor 1,21). Die Kirche bildet so eine Einheit, die die einer natiir-
lichen Gesellschaft weit iibertrifft. Sie hat als Mittelpunkt nicht nur
die abstrakte Gemeinschaftlichkeit des Zieles und der Mittel, die
sie zu einer bloB moralischen Person eint, sondern ihr Mittelpunkt
ist die physische Person Jesu Christi, des Gottmenschen. Die
Kirche ist keine Einheit, die durch die Glieder gemacht ist, vielmehr
schafft hier der Mittelpunkt sich die Glieder, denn Christus bewirkt,
daB wir zu Christen werden und nur in der Einheit mit ihm leben
kionnen?). Er stellt die Einheit der vielen von sich aus dar, nicht
bloBl vom Volke aus, nicht als Delegierter des gemeinsamen Wollens.
— Und doch ist die Kirche auch eine innige Einheit des Strebens,
denn durch die Taufe Christus gleichférmig geworden, haben wir
den Heiligen Geist empfangen, der in besonderer Weise Geist
Christi genannt wird®) ; dieser Geist lenkt und treibt uns durch seine
Gnade innerlich zum selben Ziel hin und, ,,der Zahl nach ein und
derselbe, erfiillt und einigt er die ganze Kirche®s).

Christus als Mittelpunkt seiner Kirche, als einigendes Prinzip
,Jenkt und leitet allein mit Fug und Recht die Kirche“?). Seine
Gesetze sind nicht nur Ausdruck des vereinten Wollens der Glieder,
sondern seines eigenen als Haupt, als Stifter. Er hat den einzelnen
Christen sein géttliches Leben gegeben und die ganz Kirche als seinen
Leib gestiftet; da er so Seinsprinzip ist, mufl er auch Handlungs-
prinzip sein (agere sequitur esse); sein Vorbild, sein Wille ist Gesetz
der Kirche. Die kirchliche Gemeinschaft wird also nicht durch den
vereinten Willen der Glieder geleitet, sondern durch vorgegebene
Gesetze. Doch besagt das keineswegs eine Fremdgesetzlichkeit,
denn Christus, der Gesetzgeber, ist Mittelpunkt der Gemeinschaft
und wirkt in jedem Glied innerlich durch das ,,eingegebene Gesetz”,
um es zum Gemeinwohl hinzufiihren, bevor er es durch iiullere
Gesetze leitet®).

Das Ziel, auf das Christus die Gemeinschaft der Glaubigen hin-
lenkt, ist in hervorragender Weise wiederum er selbst. ,Das
Eigenziel der Kirche besteht darin, solche Bedingungen des iiber-
natiirlichen Lebens zu schaffen, die es den Menschen erméglichen,
das iibernatiirliche Leben der Gnade, als Voraussetzung fiir die

%) E. Mersch, Théologie du Corps mystique, Paris1946%, Bd.1I, S.214. Vgl. Scheeben
a. a. 0. § 80, S. 455.

#) Vgl. Pius XII., Enz. Mystici Corporis, AAS 1943, S. 219.

%) S. Thomas, De Veritate, q. 29, a. 4c; vgl. Mystici Corporis a. a. 0. S. 222, 226 f.

7) Mystici Corporis a. a. 0. S. 209. i

#) _Principaliter nova lex est lex indita, secundario autem est lex scripta.” S. Thomas,
S.Theol. I—11, q. 106, a. 1. Vgl. E.Mersch, Théologie du Corps Mystique I1, S.259 f,



186 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

jenseitige Gottschau, zu erhalten und zu vermehren“?), und das
Endziel der Kirche ist dieser Besitz Gottes selbst. Beide Ziele zu-
sammen werden in Jesus Christus erreicht. Er ist sowohl ,,der Weg"
und .,die Wahrheit* (als Bedingungen fiir die Gnade) als auch ,,das
Leben® (die Gnade im Pilgerstand und die Erfiillung im Jenseits).
Auch wenn man die Gemeingiiter der christlichen Gemeinschaft im
einzelnen betrachtet, zeigt sich, dafl Christus selbst in ihnen die
zentrale Rolle spielt: der Glaube ist ein Anhangen an Gott durch
Christus, den Urheber unseres Glaubens, der auch sein Vollender
sein wird!?). Die Sakramente haben Christus zur Verdienstursache,
zum Einsetzer und eigentlichen Spender. Die Norm des christlichen
Lebens ist keine abstrakte Regel, sondern das lebendige Vorbild
Christi selbst. — In einer natiirlichen Gesellschaft lenkt die Autori-
tit alles hin auf das Gemeinschaftsziel, nicht auf sich selbst; anders
Christus: Er ,,zieht alles an sich“ (Joh 12, 32).

Das BewuBtsein der Kirche, dal die Eucharistie das Zentrum
ihrer Gemeinschaft ist, ist darum sehr berechtigt. Im unblutigen
Opfer setzt Christus die eigentliche Stiftungshandlung der Kirche,
namlich seinen Kreuzestod, gegenwiirtig. Er ist in seinem sakramen-
talen Dasein das Band der Einheit der vielen (,,communio®). Er ist
das héchste Gemeingut, weil er als der eine Christus die vielen
einlidt und ihnen gleichsam zur Verfiigung steht, damit sie ihr
personliches Ziel (und damit das transzendente Ziel der Kirche)
erreichen: die Heiligung durch die Gnade auf dieser Welt (,,mens
impletur gratia®) und die volle Vereinigung mit ihm zusammen mit
dem Vater und dem Heiligen Geist in jener Welt (,,futurae gloriae
nobis pignus datur®).

Alles, was in der natiirlichen Gesellschaft die Autoritit ist, das
ist fiir die Kirche Christus und noch weit mehr. Er ist Mittelpunkt
der Gemeinschaft und so Reprisentant der Einheit. Er leitet sie
zum gemeinsamen Ziel wirksam hin durch seine Gesetze, durch
seine immer noch fortdauernde Fiihrung. Er ist dariiber hinaus der
Ursprung seiner Kirche, der Stammvater des neuen Gottesvolkes
und das tiefste Ziel der Kirche auf dieser Welt, das letzte in jener.

3. Hat das etwas mit der Jurisdiktion als éiuflerer, menschlicher,
sichtbarer Rechtseinrichtung zu tun ? Ist das bisher Gesagte nicht
blof dogmatisch, auf der Ebene der unsichtbar-iibernatiirlichen
Wirklichkeiten von Bedeutung? Wenn man nicht in einen ekkle-
siologischen Nestorianismus verfallen will, der #uBerlich-gesell-
schaftliches Leben und innere, gnadenhafte Wirklichkeit der
Kirche ungebiihrlich auseinanderreit, mufl man auch bei der
Behandlung der rechtlichen Seite der Kirche sich ihres iibernatiir-
lichen Wesens bewufit sein. Man wird den Begriff der kirchlichen
Jurisdiktion so bilden miissen, dal darin die Stellung Christi als

?) Bertrams a. a. 0. S. 306.
19) Vgl. Hebr. 12, 2; Mystici Corporis a. a. O, S, 227 f.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 187

eigentliche Autoritit, mit anderen Worten als Haupt seines mysti-
scien Leibes, zum Ausdruck kommt. Anderseits postuliert die
sichtbare Natur der Kirche geradezu, das, was iiber ihre innerlich-
gnadenhafte Seite ausgesagt wird, nach der rechtlichen Seite zu
ergiinzen. Menschen kionnen nicht rein innerlich miteinander ver-
kehren, die Gemeinschaft bedarf objektiver, dullerer Fak-
toren, zu denen auch eine Rechtsordnung gehért. Die Eucharistie
als Zentrum der Kirche lehrt uns dasselbe durch ihre Natur als
sichtbares Zeichen. Aus den gleichen Griinden hat die Kirche zwar
zu allen drei gottlichen Personen innigste Beziehungen, ihr Haupt
jedoch ist der sichtbar Mensch gewordene Gottessohn.

Die Kirche als menschliche Gesellschaft bedarf einer sichtbaren
Autoritit und Fiithrung. Diese Autoritit mufl dieMoglichkeit haben,
die Kirche auf eine Weise zu leiten, die einer solchen Gesellschaft
entspricht, also Gesetze zu geben, die den jeweiligen Zeitumstin-
den angepaBt sind, und durch Rechtsprechung und Verwaltung die
Rechtsverhiltnisse konkret zu gestalten und durchzusetzen. Sie
mul} weitgehend eigenstindig handeln konnen. Und dennoch kann
diese Gewalt nicht neben dem wahren und einzigen Haupt der
Kirche fiir sich bestehen. Wir diirfen wegen der Forderung einer
menschlichen, gegenwiirtigen, sichtbaren Autoritit nicht die Aus-
sagen iiber Christus als Haupt und wahre Autoritit seines mysti-
schen Leibes zuriicknehmen, wir sollen nicht einmal davon abstra-
hieren. Beide Forderungen werden erfiillt, wenn man die sichtbare
kirchliche Autoritit als Stellvertretung Christi betrachtet.
Im Begriff des Stellvertreters ist einerseits die Abhingigkeit vom
Auftraggebenden, eigentlich Handelnden gewahrt und anderseits
die Fihigkeit, selbst rechtlich zu handeln. Der Stellvertreter han-
delt auch nach auBen im Namen eines anderen. Wer zu ihm in
rechtliche Beziehungen tritt, weill, daf} er eigentlich sich gegeniiber
dem Vertretenen verpflichtet. Aber im Rahmen seiner Vollmacht
handelt der Stellvertreter frei und selbstiindig.

Die Lehre der Kirche gebraucht den Begriff der Stellvertretung
ausdriicklich vom obersten Jurisdiktionstriger, vom Papst.,,Unser
gottlicher Erléser iibt auch eine sichtbare, ordentliche Leitung iiber
seinen mystischen Leib aus durch seinen Stellvertreter (vicarius)
auf Erden ... Petrus ist kraft des Primates nur der Statthalter
Christi, und’ daher gibt es nur ein einziges Haupt dieses Leibes,
niimlich Christus. Er hért zwar nicht auf, die Kirche auf geheimnis-
volle Weise in eigener Person zu regieren. Auf sichtbare Weise jedoch
leitet er sie durch den, der auf Erden seine Stelle vertritt (suam in
terris personam gerit)'!).“ Eben weil Christus ein Haupt ist, muf}
auch auf Erden ein sichtbarer vicarius Christi Fundament und
Spitze der einen Kirche sein. — Die Bezeichnung der Bischife
als Stellvertreter Christi ist weniger gebriuchlich, wohl um die

11) Mystici Corporis a. a. 0. S. 210 f.



188 Heimerl], Kirchliche Hoheitsgewalt

einzigartige Stellung des Papstes hervorzuheben. Die Sache selbst
jedoch steht fest. Nach der Enzyklika ,,Mystici Corporis“ gilt von
den Diézesen hinsichtlich der Leitung durch Christus dasselbe wie
von der Gesamtkirche. ,,Jede von ihnen wird von Christus Jesus
durch das Wort und die Regierungsgewalt ihres eigenen Bischofs
geleitet.“ Jeder einzelne Oberhirte ,,weidet und leitet in seinem Spren-
gel im Namen Christi (Christi nomine) als wahrer Hirte seine eigene,
ihm anvertraute Herde“1?). Die Bischiéfe haben Anteil an der
Gewalt, die Christus vom Vater empfangen und seiner Kirche iiber-
geben hat, und sind so Stellvertreter Gottes!3). Prignant sagt der
hl. Augustinus: ,.Episcopus iubet, Christus in me iubet!).” Der
Bischof ist Stellvertreter Christi gegeniiber seiner Herde, der Papst
vertritt die Stelle des Herrn gegeniiber allen Gliubigen und auch
gegeniiber den Bischifen.

4. Die Lehre von der Kirchengewalt als Stellvertretung Christi
ist hinsichtlich der Weihegewalt besser entwickelt. Von dort her
lassen sich Gesichtspunkte zur niheren Erklirung auch der Jurie-
diktion als Stellvertretungsgewalt Christi des Hauptes gewinnen.

a) Beim MeBopfer, dem hauptsichlichen Akt der Weihegewalt,
ist der Priester zuerst Stellvertreter des Erlésers, der sich
am Kreuz fiir das Heil aller Menschen opfert. Der Priester ist das
~gottliche Werkzeug, durch das das von oben stammende iiberna-
tiirliche Leben dem mystischen Leib Jesu Christi mitgeteilt wird!®)“,
er handelt in der Person Christi des Mittlers von Gott zu den Men-
schen hin. In dieser Hinsicht vertritt er Christus, den Stammvater
des neuen Bundesvolkes, der vor diesem besteht, es immer neu
belebt und wachsen ldfit.

b) Zugleich aber — nur gedanklich davon verschieden — stellt
der menschliche Priester Christus, das Haupt der Erléosten,
dar, der die Gesinnungen aller Gliubigen in sich vereinigt und fiir
sie Mittler zu Gott hin ist. ,,Der Diener des Altares vertritt die
Person Christi als Haupt (personam Christi utpote Capitis gerit),
das im Namen aller Glieder opfert?®).“

c¢) Auller der wesentlichen Opferhandlung, in der Christus
selbst der eigentlich Handelnde ist, hat die sichtbare kirchliche
Autoritit angere Riten ,.kirchlichen Rechtes® eingesetzt. Sie
tut das ebenfalls als Stellvertreterin Christi, aber nicht als sein

12) Mystici Corporis a. a. 0. S. 211.

1) ,Vices Dei gerere.” Gregor IX., Ep. 198, lib. 13, zitiert von Leo XIII., Cum multa,
8. 12. 1882; Gasparri, Fontes CIC. III, S. 205.

1) Serm. 392, 4, Migne PL 39, 1711. — Vgl. auch S. Thomas, S. Theol. III, q. 82, a. 3,
ad 4, sowie die Darlegungen und Belegstellen bei Ch. Journet, L'Eglise du Verbe
Incarné 19552, Bd. 1, S. 509 f. 645; M. Premm, Kath. Glaubenskunde, Wien 1952,
Bd. II, S. 519 f. Weitere Zeugnisse aus Altertum und Mittelalter in Rev, Hist. et
Litt. rél. 5 (1900) 556 f.

15) Pius XII., Enz. Mediator Dei, AAS 1947, S. 539.

%) Mediator Dei, a. a. 0. S. 556.— Zur Unterscheidung dieser beiden Linien im Priester-
tum Christi und des Priesters vgl. S. Thomas, S. Theol. IT1, q. 22, a.1¢; q.82,a.3c.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 189

Werkzeug, sondern auf Grund ihrer eigenen Vollmacht, die sie
von Christus bekommen hat. (Beim Vollzug dieser auBlersakramen-
talen Kulthandlungen ist der Priester als ,,Stellvertreter der Kirche®
titig, d. h. mittelbar als Stellvertreter Christi)'?).

d) Neben der Darstellung Christi als Mitte der kirchlichen
Gemeinschaft, der vielen, die in ihm eins sind, ist auch eine Ver-
tretung der Vielheit als solcher moglich. Eben weil Christus
nicht nur in der Gemeinschaft der Erlésten darinnensteht (wie der
natiirliche Autorititstriger), sondern in gewissem Sinne als der
Erloser vor und iiber ihr steht, ist es sinnvoll, daB die vielen, die
er begnadet und fiihrt, durch einen Reprisentanten vor ihn hin-
treten, um von ihm begnadet und gefiihrt zu werden. In diesem
Sinne ist wohl die Mahnung der Enzyklika ,,Mediator Dei“ gemeint,
daB bei der hl. Messe wenigstens ein Ministrant dabei sein muB.
Das MeBopfer ist an sich schon eine soziale Handlung, der Priester
als Stellvertreter Christi, des Hauptes, eint und vertritt das Volk.
Es soll jedoch die Anteilnahme des Volkes zum Ausdruck kommen,
zumindest durch die Anwesenheit des MeBdieners. Ein solcher Re-
%résentant der Vielheit hat keinerlei Vertretungsvollmacht fiir das

olk (diese liegt naturgemiB in der Autoritiit, d. h. in Christus,
der es als Einheit darstellt) und ist nicht notwendig. Er ist nur
Ausdruck und Symbol dafiir, daB die Glieder sich dem Haupte an-
schlieBen, er ist Reprisentant der nicht geeinten Vielheit, die durch
das Haupt — Christus und seinen Stellvertreter — erlost und ge-
eint wird.

5. Zu diesen Gesichtspunkten der Stellvertretung Christi in der
Weihegewalt finden sich %ara]lelen in der Jurisdiktion.

a) Die Jurisdiktionstriiger gottlichen Rechtes — Papst und Bi-
schife — vertreten Christus als Stifter der Kirche durch
ihre Lehrgewalt. Das Christsein der einzelnen Glidubigen be-
ruht auf dem Glauben als Grundlage und Anfang des Lebens der
Gotteskinder, und dieser Glaube ist eine verpflichtende Norm, ein
Gesetz. Das Tun der Gliubigen muBl sich nach dem géttlichen
Sittengesetz richten, das fiir jeden Richtschnur des Handelns ist.
Aber auch die Kirche selbst beruht auf den Grundlagen des Glaubens
und des gottlichen Rechtes. Die Grundziige der Verfassung der
Kirche und ihrer gemeinschaftlichen Titigkeit sind von Jesus
Christus selbst bestimmt, Die Offenbarung und das géttliche Recht
aber erflieBen nicht aus der Kirche als Gemeinschaft, sondern sind
von oben, von Gott durch Jesus Christus gegeben und vor dem
Bestand der Kirche festgelegt. Gewil muB sich auch die natiirliche
Gemeinschaft an das Naturrecht halten, das von Gott stammt und
das der Schopfer in die Natur des Menschen und der Gemeinschaft
hineingelegt ﬂat. Das Recht, das das Wesen und Leben der Kirche
bestimmt, ist aber von Christus positiv gegeben, vor und iiber der

17) Vgl. Callewaert, Liturgicae Institutiones, Brugis 1933%, Bd. I, n. 19 ff, 31.



190 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Sozialnatur des Menschen. Die Hierarchie verkiindet nun diese
Grundlagen des christlichen Lebens der einzelnen und der ganzen
Kirche, das Glaubensgut und das gottliche Gesetz. Sie verkiindet
sie autoritativ, innere Zustimmung und duBeres Bekenntnis und Tun
fordernd, also jurisdiktionell, im Namen Christi. Sie lehrt so die
Gesetze, die Christus seiner Kirche zum voraus gegeben hat, und ver-
tritt ihn als Stifter der Kirche. Hier tritt der anstaltliche Aspekt
der Kirche zutage, der sie uns als Mittlerin des Heiles, vor ihren
Gliedern bestehend, zeigt, mit Normen, die nicht aus der Gemein-
schaft resultieren, sondern — in.gewissem Sinne — von auflen
erlassen worden sind.

Da die Lehrgewalt der Kirche zuniichst Christus, ihren Stifter,
darstellt, erstreckt sie sich auch auf die, die nicht ihre Glieder sind.
Die Kirche ist nach dem Willen des Erlgsers fiir alle Menschen
bestimmt, ,.katholisch®, und solange nicht ,,die Vollzahl der Heiden
eingetreten ist“ (Rém 11, 25),ist sie nicht fertig und wird immer
neu konstituiert bei denen, die ihr noch nicht angehéren und die zu
ihr hinfinden. Ein Glied der Kirche zu werden, setzt aber den Glau-
ben, die Taufe und die Gemeinschaft mit der Gesamtkirche voraus.
Von diesen Elementen der Kirchengliedschaft wird die Taufe als
Spendung des Gnadenlebens durch das Priesteramt gesetzt; noch
vor ihr aber ist der Glaube notwendig, der vom Héren kommt und
damit von der Verkiindigung der Kirche, die sich an den Willen
des Menschen wendet und so ein jurisdiktioneller Akt ist. Wiire die
Jurisdiktion der Kirche nur soziale Ordnungsgewalt, dem Wesen
der Gemeinschaft entsprechend, kénnte sie nichts von denen ver-
langen, die noch nicht Glieder der Gemeinschaft sind. Weil sie aber
zuerst Stellvertretung Christi ist, der seine Kirche gestiftet hat und
sie bei allen Menschen gegriindet sehen will, der Konig iiber die

anze Schopfung ist, darum hat sie die Macht, im Namen Christi

lauben zu fordern auch bei denen, die aullerhalb der Kirche stehen,
eben damit auch in ihnen die Kirche begriindet werde. So hat die
Kirche den Auftrag, ,,der ganzen Schépfung” (nicht nur den Gliu-
bigen) das Evangelium zu predigen und sié alles halten zu lehren,
was Christus geboten hat (Mk 16, 15; Mt 28, 20). Darum ist die
Interpretation des Naturgesetzes durch die Kirche fiir alle Menschen
verbindlich. Ahnlich ist es aus der Stellvertretung Christi, der Herr
nicht nur iiber die Kirche, sondern iiber die ganze Menschheit ist,
zu erkliren, dafl in manchen nicht lehramtlichen Belangen die
kirchliche Hoheitsgewalt sich auch auf die Ungetauften erstreckt,
so z. B. bei der Auflésung nichtsakramentaler Ehen, bei der Dispens
von Geliibden.

b) Fiir die Glieder der Kirche ist die Hierarchie zugleich auch
Stellvertreterin Christi, des Hauptes seines mystischen
Leibes. Fiir die Kirche ist der Glaube und das gottliche Gesetz
Norm, die zum Gemeingut hinlenkt, und ist nicht nur von oben
gegeben, sondern wahres Gemeinschaftsgesetz als vereinter Wille



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 191

aller, weil Christus innerlich durch eben dasselbe Gesetz wirkt.
Das gemeinsame Glaubensbekenntnis ist Gemeingut, denn da-
durch wird Gott mehr Ehre gegeben als durch den Glaubensge-
horsam des einzelnen allein, und die Glaubigen stirken sich dadurch
gegenseitig in ihrem Festhalten an den unsichtbaren Giitern. Das
gemeinsame christliche Leben ist ebenfalls Teil des Gemeinwohles
der Kirche, denn die Lebensform der Gemeinschaft prﬁét den
einzelnen, stiitzt ihn und dient zur gréBeren Verherrlichung Gottes.
Die Offenbarung und das Gesetz Gottes sind die Glaubensnorm
und die hauptsiichliche Lebensnorm, die zu diesen Gemeingiitern
hinfithren. Diese Normen sind gewill zuerst von Gott gegeben,
und zwar nicht durch die Glieder der Gemeinschaft, sondern vom
Haupte aus. Doch sind sie, die Stiftung der Kirche vorausgesetzt,
sekundir auch der Wille der einzelnen, der sich in der Gemeinschaft
vereinigt. Christus gieBt seinen Gliubigen das Licht des Glaubens
ein und wirkt so in ihnen innerlich das Streben nach dem gemein-
samen Glaubensbekenntnis; und er lenkt sie durch seine Gnade
dazu hin, durch ihren eigenen Willensentschlufl nach seinem Gesetz
zu leben. Diese innere Fiithrung Christi und der entsprechende
Wille der Christen dringen aber, um fiir die kirchliche Gemeinschaft
wirksam zu sein, nach dem Ausdruck in der duBleren Norm. Fiir
uns leibhafte Wesen ist die sinnenhafte Formulierung Vorbedingung
und Ausdruck der inneren Gesinnung und Einheit. Dieses Aus-
sprechen des Strebens aller besorgt die Autoritiit der Kirche durch
ihre Lehrgewalt, aber sie tut dabei nichts anderes, als den Willen
Christi auszudriicken, der das Wollen und das Vollbringen in den
einzelnen wirkt. Diejenigen, die im Namen Christi seine Lehre
autoritativ verkiinden und auslegen, erginzen den unsichtbaren
erleuchtenden und heiligenden Einfluff Christi auf die Glieder
seines Leibes. Sie vertreten ihn als Haupt seiner Kirche. Es ist
das der Aspekt der Kirche als Heilsgemeinschaft, die nicht nur das
von oben kommende, vorgegebene Leben und Gesetz bewahrt und
den Menschen vermittelt, sondern durch gemeinsame Titigkeit
aller Glieder unter einem Haupt daran mitwirkt. Die Titigkeit
der kirchlichen Hierarchie im Lehramt ist wahrhaft jurisdiktionell,
weil sie im Namen Christi Glauben und Unterwerfung fordert.
Doch ist sie streng gebunden an das Offenbarungsgut und schafft
nicht selbst Normen.

¢) Beim Erlassen von Disziplinargesetzen aber handelt die
sichtbare Autoritit der Kirche viel selbstindiger. Sie kann bald
diese, bald jene Gesetze erlassen oder VerwaltungsmaBnahmen
treffen, wie es nach den Umstinden das Gemeinwohl erfordert.
Das ist das weite Gebiet des sogenannten kirchlichen (mensch-
lichen) Rechtes. Doch auch hier ist die Hierarchie gebunden an
das Gemeinwohl der Kirche, das in Christus selbst gipfelt; sie
bleibt Stellvertreterin Christi, der das eigentliche Haupt, der eigent-
liche Gesetzgeber und Lenker seiner Kirche ist, und sie darf ihre



192 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Vollmacht nicht iiberschreiten. Ebenso wie das gittliche Gesetz
geht das kirchliche vom Haupt aus und nicht von der Gemein-
schaft. Darin zeigt sich die anstaltliche Seite der Kirche. Und doch
driickt es auch den Willen der Glieder aus. Denn Christus hat mit
der Griindung der Kirche und damit, dal er uns zu ihren Gliedern
macht, auch beschlossen, jeden zum Gemeinschaftsziel hinszu-
ordnen. Dazu ist aber,auBler dem géttlichen Gesetz,bei der Ver-
inderlichkeit der menschlichen Gemeinschaft auch das kirchliche
Gesetz notwendig. Darum schlieBt der heiligende Einfluf Christi
auch die Gnade zum Gehorsam ein, durch den wir unseren Willen
mit dem der Hierarchie gleichférmig machen und so von innen
heraus aktiv zum Ziel der Kirche beitragen auf dem Wege, den
die Autoritit weist. Insofern ist das Kirchengesetz auch der ver-
einte Wille der Gemeinschaft. Beide Gesichtspunkte, das Ausgehen
des Gesetzes vom Haupt und der Wille der Gemeinschaft'®), zeigen
sich besonders deutlich im Gewohnheitsrecht. Damit dieses entsteht,
mulBl der Verpflichtungswille der Gemeinschaft da sein und dazu
der eigentlich Recht schaffende Akt (Konsens) des Gesetzgebers
(can. 25, 28). Dem Wirken des Herrn im menschlichen tz
kann man nicht entgegenhalten, daBl dann Christus durch die
Vollmacht, die er den kirchlichen Gesetzgebern erteilt, und durch
die innere Fiihrung, durch die er die Glieder zum Gehorsam an-
leitet, bei vielen weniger opportunen, unklugen Gesetzen mit-
wirken miifite. Wer sich einen Stellvertreter bestellt, mul} riskieren,
daBl dieser Fehler begeht. Wenn er im Rahmen seiner Vollmacht
handelt, bleibt er Stellvertreter. Das Risiko hat Christus nur im
wichtigsten Punkt durch die Lehrunfehlbarkeit vermieden.

d) Insofern der Papst oder der Bischof fiir seine Ditzese Christus
als Haupt der Kirche darstellt, ist er auch Repriisentant der Einheit
der Glaubigen, der naturgemiifle Vertreter der Gemeinschaft als
solcher. Diese Reprisentation geht vom Haupt aus, nicht von den
Gliedern und ihrer Zusammenordnung. Der Bischof ist Vertreter
des Volkes, weil er Stellvertreter Christi ist, nicht weil ihn das Volk
ausdriicklich oder einschluBweise beauftragt hat. — Gibt es da-
neben, idhnlich wie im liturgischen Raum, auch eine Reprisen-
tation der noch nicht geeinten Vielheit gegem'iger dem
Einheitsprinzip, das Christus und sein Stellvertreter ist? Diese
Reprisentation wiire in keiner Weise eine kirchliche Jurisdiktion,
noch auch eine notwendige Darstellung der Einheit, da beides
sich in der Hierarchie findet. Die Vielheit, die der Hierarchie
gegeniibersteht und durch sie geeint und geleitet wird, ist das
christliche Volk, die Laien. Vielleicht kénnte man als solche Ves-
treter der Laienschaft — wie gesagt, ohne Jurisdiktion — die
fithrenden Laien der Katholischen Aktion ansehen. Das besondere
Merkmal der Katholischen Aktion ist, daB sie als allgemeinste
18) Zu dieser ,superiorité“ und zugleich ,intériorité“ der kirchlichen Autoritiit vgl

E. Mersch, Théologie du Corps M. II, S. 254 ff., 262 —265.



Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt 193

Laienbewegung direkt unter der Leitung der Hierarchie steht.
Eigentlich einigend und fithrend in ihr sind also der Papst und die
Bischife selbst. Die leitenden Laien sind dann eben nichts anderes
als Vertreter der Summe der iibrigen Laien, mit denen sie auf
gleicher Ebene stehen, gegeniiber der grundsiitzlich fiihrenden
Hierarchie. (Das gilt fiir die richtunggebenden Weisungen. In der

raktischen Durchfiihrung konnen die Laienfiihrer eine sehr be-
seutende Rolle spielen.) Eine dhnliche Stellung scheinen in frii-
heren Zeiten die christlichen Herrscher eingenommen zu haben.
Die urspriinglich von der gesamten christlichen Laienschaft aus-
geiibten Rechte (z. B. Mitwirkung bei der Bischofswahl) konzen-
trierten sich auf den Fiirsten als deren Vertreter'?).

6. Folgerungen. a) Die innige Verbindung der Jurisdiktion
mit der Weihegewalt ergibt sich nicht nur aus ihrem gleichen Ur-
dprung in Christus und ihrem gleichen Ziel, sondern auch daraus,

aB ihr eigentlicher Triger einer und derselbe ist: Christus.

b) Seit Billot??) hat sich die Einteilung der Gewalt der Kirche
in ,potestas propria“ (die ihr als Hauptursache zukommt) und
»potestas vicaria seu instrumentalis® (Ele in ihr als Instrument
Gottes ist) vielfach eingebiirgert. Doch auch in der potestas pro-
pria handelt die Kirche als Stellvertreterin Christi, gibt Gesetze
in seinem Namen, in seiner Vollmacht. Der Ausdruck ,Eigen-

ewalt® darf nicht dazu verleiten, die Quelle dieser Gewalt in der
gellschaft als intentionaler Einheit der Glieder zu sehen, sondern
darf nur so aufgefalit werden, daB} eine Gewalt der Lenkung zum
Gemeinschaftsziel in einer notwendigen, vollkommenen éesell—
schaft da sein muf}, weil sie ihrer Natur entspricht. In der Kirche
ist diese Gewalt tatsiichlich vorhanden, und dadurch ist ihr Wesen
als wahre menschliche Gesellschaft gewahrt. Damit ist durchaus
vereinbar, daf} der Triger der Gewalt zugleich der Gottmensch ist
und sie durch seine Stellvertreter auf Erden ausiibt. Potestas
propria und Stellvertretung konnen also zusammenfallen und
darum nicht einander gegeniibergestellt werden.

Eine Besonderheit in der kirchlichen Hoheitsgewalt ist die
instrumentale Gewalt, wie sie bei der sakramentalen Lossprechung
oder bei der_Auflésung nicht vollzogener oder nicht sakramentaler
Ehen ausgeiibt wird. In diesen Fillen wird durch die Jurisdiktion
eine Wirkung hervorgerufen, die derart alle menschlichen Kriifte
iibersteigt, daf} sie von einer menschlichen Gesellschaft gar nicht
hervorgebracht werden kénnte und Gott selbst zur Hauptursache
hat der Jurisdiktionstriiger wirkt nur werkzeuglich mit. Anders

otestas propria: Diese kénnte und miifite aus der gesell-
scha tlichen Natur der Kirche allein flieBen, wenn sie nicht in

“) Vgl. 0. Kéhler, Der Laie im katholischen Kirchenrecht, Stimmen. d. Z. 146
(1949/50), S. 43 —48.
) De Ecclesia, Bd. I, Thes, XXI, 7. Aufl. Romae 1927, S. 466—476. (1. Aufl. 1898).

»~Theol.-prakt. Quartalschrift“ ITI. 1958 14



194 Heimerl, Kirchliche Hoheitsgewalt

Christus, dem Haupt, ihren Ursprung hiitte, und ihr Inhaber iibt
sie nicht bloB als Wgrkzeug Gottes, sondern als wahre Zweitursache
aus. Als Terminologie ist also ,,instrumentale Gewalt® festzuhalten,
otestas vicaria® driickt die Sache nicht klar genug aus. Als
gensatz dazu konnte man ,zweitursichliche Gewalt™ vorschla-
gen, . Eigengewalt” wiire nur mit den angegebenen Vorbehalten
zu gebrauchen.

¢) Der Bischof ist Stellvertreter Christi in Unterordnung unter
den Papst. Da er seinerseits nicht bloB Vikar des Papstes ist,
sondern ein Amt mit eigener Jurisdiktion hat?!), mufl man sagen,
daB er unmittelbarer Stellvertreter Christi ist. Dadurch unter-
scheidet er sich vom apostolischen Administrator oder Vikar, der
zuniichst Stellvertreter des Papstes ist und erst dadurch, mittelbar,
Christus vertritt. Das widerspricht nicht der sicheren Lehre, da8
dem Bischof seine Jurisdiktion vom Papst verliechen wird, daf} sie
nicht unmittelbar von Gott stammt. Die Feststellung, dafl der
Bischof unmittelbarer Stellvertreter Christi ist, driickt nur die
Natur seiner Jurisdiktion aus, die durchaus nicht mit ihrer Her-
kunft zusammenfallen muB. Z. B. kommt es ja auch vor, dal der
Papst einen Bischof delegiert, in seiner Nachbardibzese einen apo-
stolischen Administrator einzusetzen. Dieser Administrator wird
aber dadurch, daB8 er seine Jurisdiktion unmittelbar von einem
Bischof erhalten hat, nicht dessen Stellvertreter, sondern direkt
des Papstes. Ahnlich hat der Papst von Christus die Vollmacht,
die Bischéfe zu Stellvertretern Christi fiir Teilkirchen zu bestellen.
Gegeniiber den Bischifen ist eben er der Statthalter Christi und
verleiht ihnen als solcher ihr untergeordnetes, aber direktes Stell-
vertreteramt Christi gegeniiber ihrer Herde. :

d) Der kanonische Gehorsam ist einerseits schwerer als der
biirgerliche. Der menschliche Autorititstriger ist nicht nur (aufier
in unfehlbaren Lehrentscheidungen) irrtumsfihig, und daher kann
ein wahrer Konflikt zwischen Gehorsam und besserer Einsicht
vorkommen: iiberdies nimmt der letzte Grund der Kirchengesetze
an der Dunkelheit des Glaubens teil. Christus als der eigentliche
Hoheitstriger der Kirche ist nur fiir den Glauben faBbar. Die
Autoritiit seines Stellvertreters ist gewil auch in der Gesellschaft-
lichkeit der Kirche begriindet, aber nicht letztlich wie im Staat.
Ihren tiefsten Grund kénnen wir nur im Glauben, als Mysterium,
erkennen. Im Lichte dieser Erkenntnis aber hat der Gehorsam
gegen die Kirche auf der anderen Seite Stiitzen, die ihn zu einer
leichten Biirde machen: Er ist ein Hinstreben zur Einheit, die
Christus selbst ist, er ist ein Mitwirken am Ziel der Kirche, das in
Christus selbst gipfelt, er ist ein Sich-fiihren-Lassen von Christus,
der ebenso von innen zieht wie von auflen durch seinen Stellver-

”

1) Non tamen vicarii romanorum pontificum putandi, quia potestatem gerunt sibi
gropriam.“ Leo XIIIL, Satis cognitum, 29. 6. 1896; Gasparri, Fontes CIC. III,
. 489.



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 195

treter leitet. Christus und seine Kirche sind eins. Darum kann die
Hoheitsgewalt der Menschen in der Kirche nicht ohne die des
Gottmenschen im Himmel bestehen; mit anderen Worten: die
kirchliche Jurisdiktion ist Stellvertretung Christi.

;*;f; Der moderne Fremdenverkehr und seine

seelsorglichen Probleme
Von P. Dr. Robert Svoboda 0.S. C., Wien-Freiburg i. Br.

Immer deutlicher wird es uns: Wenn im 19. Jahrhundert der
Arbeiter ob seiner Probleme im Arbeitsraum fiir die Kirche ver-
lorenging, so verblutet die Seelsorge im 20. Jahrhundert ander Frei-
zeitgestaltung des arrivierten Arbeiterbiirgers. Wer hiitte das
nach 1945 erwartet ? Ich habe oft genug in den Seelsorgeblittern
darauf aufmerkam gemacht, daBl nach den Jahren der Not in der
zweiten Phase der Nachkriegszeit sehr dringliche Fragen der Le-
bensgestaltung und der ethischen Auseinandersetzung nach seel-
sorglicher Bewiiltigung rufen. Die wirtschaftliche Konjunktur lieB
auerst den Nachholbedarf befriedigen, worauf sich bald ein ziigel-
loser Geltungskonsum entwickelte, der das Zeichen eines prakti-
schen Materialismus, einer hemmungslosen Profitjigerei und einer
sittlichen Entfesselung ohne Scham vor sich hertrigt. Unmutig
merken manche auf, wenn die Berichterstattung iiber Urlaubsor-
gien, Oktoberfeste, Weltmeisterschaften und Olympiaden zu ab-
sonderliche Kapriolen schligt, wenn gerade die Sportjournalistik
unserer Tage oft von allen guten Geistern verlassen zu sein scheint.
Neben diesen Einzelentgleisungen sollten wir aber nicht iibersehen,
welche Dauerzustinde sich auf breiter Front gerade in unseren
katholischen Gebirgs- und Landgegenden entwickelt haben. Auch
durch Osterreich geht — nicht nur im Sommer, sondern auch in der
neuerdings dazu gewonnenen Wintersaison — ein Strom des
Fremdenverkehrs, der mit den Devisen auch eine Fiille von seel-
sorglichen Problemen mithringt. Schon hat die innerkirchliche
Diskussion dariiber eingesetzt. Die folgenden Ausfithrungen wollen
dazu weiterés Material bieten.

Eine neune Situation

»Der Beginn des Fremdenverkehrs in unserem Sinne lit sich
ziemlich genau mit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts an-
setzen. Daf} die Erkenntnis vom wirtschaftlichen Wert des Fremden-
verkehrs rasch in den Képfen der davon Betroffenen wuchs, zeigen
die sich innerhalb einer kurzen Zeitspanne vollzichenden Anderun-
gen einfacher dorflicher Siedlungen zu Sommerfrischen oder Passan-
tenorten, zeigt vor allem die Entwicklung des Gastgewerbes in der

14¢



196 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr

Schweiz, das in der Zeit zwischen 1805 und 1840 und nochmals
nach der Einfiihrung der Eisenbahn die Wandlung vom Wirts-
haus zum Hotel und zur Fremdenbeherbergungsindustrie voll-
zog.“ (Paul Bernecker: Die Stellung des Fremdenverkehrs im
Leistungssystem der Wirtschaft, Wien 1957, S.3.) Wanderung
ohne Kriegsziel gab es schon immer in der Geschichte seit den
Nomaden der Urzeit, die von der Viehzucht und damit vom Wech-
sel ihrer Weiden lebten, iiber die meist wirtschaftlich angetriebenen
Vilkerwanderungen bis zur allgemeinen Pilgerschaft des Mittel-
alters. Die ersten Ansitze zum Fgremdenverkehr nach heutigen Be-
griffen bildeten wohl die Heilbider, bei denen sich aber vorerst
nur kleine Gruppen der gehobenen Volksschichten zusammenfan-
den. Spiter — seit der Renaissance — setzten namentlich von
Deutschland her die Kunstwanderungen ein, sowohl zu den Ruinen-
stitten der Antike als auch zu den Kunstwerken des 14. bis 17. Jahr-
hunderts in Italien. Goethes Italienreise ist ein Beispiel, das aus-
giebig Schule machte. Im 19. Jahrhundert verzeichnen wir weitere
Antriebe zur Wanderung, besonders in der Jugend: einerseits das
wissenschaftliche Interesse, welches zu berithmten Universititen
bzw. Professoren trieb, und anderseits das Streben nach handwerk-
licher Fortbildung. Auf diesem Wege steht Adolf Kolping mit
seinem Gesellenverein und den entsprechenden Herbergen. Gleich-
zeitig verhalf die Romantik dem Gesamtvolk zur Entdeckung
der Natur und ihrer Schonheiten. Wenig spiter stirkte die Hau-
fung der GroBstidte mit ihrer Industrie und ihrem héfllichen Stadt-
bild den Willen zum Ausgleich. Diese Flucht in die Erholung war
nur moglich in der Zeit ﬁes Urlaubs, und die Sozialgesetzgebung
dehnte folgerichtig diesen mehr und mehr aus, so dal sich ein all-
gemeiner Fremdenverkehr withrend der Saison im Sommerur-
Taub entwickeln konnte. In diesem Sinne formulierte Geuyer-Freuler
schon 1905 folgende Definition: ,,Der Fremdenverkehr im modernen
Sinne ist eine Erscheinung der Neuzeit, beruhend auf dem ver-
mehrten Bediirfnis nach Erholung und Luftverinderung, dem er-
wachten und gepflegten Sinn fiir landschaftliche Schonheit, der
Freude und dem GenuB an der freien Natur, inshesondere aber
bedingt durch die vermehrten Mischungen der verschiedenen V&l-
ker und Kreise der menschlichen Gesellschaft infolge der Entwick-
lung von Handel, Industrie und Gewerbe und der Vervollkommnung
der Transportmittel®, (Reichesberg: Handworterbuch der schwei-
zerischen Volkswirtschaft, Bern 1905, S. 77.)

In dieser Definition sind bereits die wichtigsten Triebkrifte des
modernen Fremdenverkehrs zusammengestellt, die allerdings erst
zwischen den zwei Weltkriegen zur vollen Entfaltung dringten.
Nach 1933 zeigt sich als Konsequenz eine neue Tendenz: vom
Wohlstandstourismus, der in den Anfingen sogar eine exklusive
Luxuserscheinung war, iiber den Mittelstandstourismus des geho-
benen Biirgertums zu einem Volkstourismus, der bald in den



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 197

Taumel eines Sozialtourismus geriet. Zwei neue Absichten
werden deutlich: der Wille zur Allgemeinheit der Urlaubsreise und
ihrer Geniisse (,,Elefanten fiir jedermann!“) und zur regelméfigen
Wiederholung (,,Alle Jahre wieder!“). Auf diesen' Grundlagen be-
kommt der Fremdenverkehr — nach der Pause der Notjahre —
seit dem zweiten Weltkrieg eine elementare Wucht. Nach der
Wiihrungsreform schwingt ein aufgestauter Nachholkonsum durch
alle Schichten — zuerst das Nachholen der Nahrung, dann der
Kleidung und des Hausrates, natiirlich der Wiederaufbau der zer-
storten Wohnungen und schlieSlich das Nachholen der Bewegungs-
freiheit. Aus seinem geheimen Untergrund von Reaktion und Ressen-
timents, vermischt mit der geheimen Angst vor neuen Katastrophen,
wird der Nachholkonsum mehr und mehr zu einer Angelegenheit der
Geltung und des Sozialprestiges, zu einem Programmpunkt
des Lebensstandards und seines Eudaimonismus. Die technische
Méglichkeit zu dieser neuen Ausweitung des Tourismus wurde in-
zwischen geschaffen durch die Motorisierung. Zeitlich wurde der
Rahmen betrichtlich erweitert in einer zusitzlichen Wintersaison
bzw. durch das verlingerte Wochenende. ,,Das steigende Realein-
kommen weiter Bevilkerungskreise hatte in der Reihe sich ver-
breitender Bediirfnisse auch das Ortsverdnderungsbediirfnis in
seiner Zielveristelung in jenen Bevilkerungsschichten geweckt,
die zuvor in ihrer einkommensbedingten Beschrinkung auf die
Befriedigung meist lebenswichtiger Bediirfnisse an ein_derartiges
Luxusbediirfnis nicht denken konnten. Dieser neuen Nachfrage-
schicht folgte aber auch ein verbreitertes und damit verbilligtes
Angebot nach. Damit wurde der Fremdenverkehr aus seiner sozi-
alen Exklusivitit herausgelést und zu einer Angelegenheit einer
groBen Zahl von Einkommenstrigern gemacht, in der ein immer
stirker werdender Prozentsatz von Empfingern geringeren Ein-
kommens enthalten ist. Als Folgeerscheinung dieser sozialen Struk-
turinderung wurde der Fremdenverkehr auch Bestandteil eines
Gedankengutes, das sich als geiinderte Lebensauffassung mit

einderten Lebensanspriichen erweist. Daraus wird erklarlich,

a8} jener Teil der Bevilkerung, der sich die Befriedigung des touri-
stiscgmen Bediirfnisses nicht leisten konnte, durch seine Umweltbe-
ziechungen aber darauf aufmerksam geworden war, die Ursache
dieser Spanhungen stark empfand, so dal er sogar zu einem Faktor
sozialer Unzufriedenheit werden mufite . . . Entscheidend ist somit
der Umstand, daB durch MaBnahmen oder Einwirkungen von
auBen Fremdenverkehrssubjekte geschaffen werden, in denen die
fehlenden Einkommensteile durch Sozialmalnahmen erginzt wer-
den.“ (Paul Bernecker: Der moderne Fremdenverkehr, Wien 1955.)
Hier wird deutlich, daB der Sozialtourismus bereits fiir einen
Programmpunkt des Wohlfahrtsstaates reif geworden ist. Er gehort
also zum Leitbild der Gegenwart, und wir werden uns mit ihm auch
in der weiteren Zukunft noch vielfach auseinanderzusetzen haben.



198 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr
Reaktion des industrialisierten Menschen

In der ersten Hilfte des vorigen Jahrhunderts vollzog sich eine
erste Industrialisierung seit der Erfindung der Dampfmaschine, der
Nutzbarmachung von Kohle und Eisen und der Umstellung der
Produktion vom Haus auf die Fabrik. Dieser Proze war notwendig,
um den Bedarf und das Einkommen der neu heraufgezogenen Massen
halbwegs zu sichern. Die wichtigste Komponente war ja die Ver-
stidterung, die im Industrieproletariat eine ungewéhnliche Zu-
sammenballung vieler Menschen zur Masse und Vermassung fiihrte.
Auf diesem Untergrund vollzog sich bald die Abwertung und Auf-
losung der Familie, spater auch der Ehe, damit auch die Entwertung
der menschlichen Urbeziehungen, der allgemeinen Liebesfdhigkeit,
des Eros wie des Ethos, der menschlicien Personlichkeit iiber-
haupt, ihre innere Entleerung und #uBere Vereinsamung. Die Ge-
sundung dieses stidtischen Lebens wurde erschwert durch die
weitgehende Auflosung der lindlichen Lebensformen: nicht nur
durch die Stadtwanderung gerade der aktiven Bauernjugend, son-
dern auch durch die Entwurzelung der Menschen auf dem Lande
infolge des allgemeinen Trends zum stiddtischen Lebensstandard.
Bekanntlich dauerte es lingere Zeit, bis man den Verfall des
biuerlichen Lebens allgemein zur Kenntnis nahm; stirker zum
Bewulltsein kam er erst bei der kontrastreichen Begegnung im
Zeichen der Bombenzeit, der Hungerjahre nach dem Zusammen-
bruch 1945 und der Eingliederung zahlreicher Heimatvertriebener.
Vielleicht wurzelt in den Enttéuschungen dieser Notbegegnung das
Ziellose des heutigen Fremdenverkehrs, der vielfach so gar keine
Sehnsucht nach echter Erholung zu atmen scheint, wenn er die
Menschen auf das Land in Bewegung setzt. Hat er iiberhaupt Plan
und Absicht ? Oder will der heutige Fremdenverkehr nur mehr als
merkantiles Gewerbe bzw. als leergelaufener Betrieb verstanden
werden ? Die Gefahr ist nicht von der Hand zu weisen; jedenfalls
hatte sich inmitten des angedeuteten psychologischen Vakuums
nach 1945, auf dem Hintergrund der Kriegszerstérungen und De-
montagen, ein riesiger Bedarf an wirtschaftlicher, technischer und
erlebnismiBiger Erfiilllung ergeben. Er schuf die Voraussetzungen
fiir eine industrielle Anstrengung bzw. eine Konjunkturperiode,
die mit dem Ausdruck des ,,deutschen Wirtschaftswunders* gerade-
zu mythisiert wurde. Das Bestimmungsprinzip der Sozialbemiihun-
gen ist jetzt nicht mehr eine ganzheitliche Anthropologie, sondern
die unbedingte Hebung des Lebensstandards, ein ,besse-
res Leben fiir alle”, die Heranbildung eines neuen Biirgertums mit
forciertem Sozialprestige. Dafiir muB ein hoher Preis bezahlt werden:
die gehobene Produktion, das FlieBband, die allseitige Rationali-
sierung, die weitere Arbeitsteilung, die gleitende Arbeitswoche, die
Pflege der Produktionsmechanik, der unpersinliche Grofibetrieb.
Die ,,Fabrik an sich® gestattet aber noch weniger personliche Ini-



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 199

tiative, sie gewiihrt geringere Moglichkeiten der Anerkennung und
des miinnlichen Machtgefiihls; sie vertieft sowohl im Zeichen der
Automation wie gegeniiber der Atomkraft das Gefiihl ohnmiich-
tigen Ausgeliefertseins, einer leichteren Auswechselbarkeit, der
sozialen Unsicherheit — erst recht, wenn sich keine echte Moglich-
keit mehr ergibt, in einem religitsen Gemeinschaftserlebnis eines
geheiligten Tages der Erlosungsgnade bewufit zu werden.

Es ist ganz natiirlich, daB der industrialisierte Mensch gegeniiber
einer solchen Uberforderung die Flucht in die Weite antritt.
Der Fremdenverkehr bekommt vom Menschen her den Charakter
einer Reaktion. Erist dann nicht so sehr ein Problem des Proletariats,
sondern des aufstrebenden Neubiirgers; nicht der wirtschaftlichen
Benachteiligung, sondern des Sozialprestiges; nicht der bloBen
Uberbeanspruciun und Ermiidung, sondern ein Ausweg aus der
Mechanisierung und ihrer Langeweile; er ist nicht Folge des Zeit-
mangels, sondern des erstrebten Freizeitiiberschusses; Ausdruck
nicht nur der Gehetztheit, sondern auch der Unfihigkeit zu Mufle
und Ordnung; Zeichen nicht so sehr eines ungeistigen Materialismus,
sondern mehr noch der Ausdruck erlebter Herzensarmut.

Kampf um die Freizeit nach mehreren Seiten

Es ist kein Wunder, daB es immer noch um den duleren Rahmen
geht — um MaB und Zuordnung der Freizeit. Immer wird die
Offentlichkeit beunruhigt durch die Erorterungen der ungleichen
Verteilung der Freizeit. Auf der einen Seite héren wir immer von
gehetzten Managern, von bedenkenlosen Uberstundenjigern, aber
auch von wirklich iiberlasteten Sozialberufen, Miittern, Seelsorgern
usw. Anderseits bildet sich bereits eine Art Freizeitbourgeoisie.
Nahezu 51 Millionen Arbeitnehmer in der Deutschen Bundes-
republik, fast ein Drittel aller Beschiiftigten, haben durch tarifliche
Vereinbarungen bereits im Jahre 1956 weitgehende Verkiirzungen
ihrer regelmafigen Arbeitszeit erreicht. Sie liegt meist bei 45 Stun-
den wochentlich, wihrend der Steinkohlenbergbau, die Zigaretten-
industrie und andere bereits zur 42- oder zur 40-Stundenwoche
iibergegangen sind. Wenn die Gewerkschaften die 40-Stundenwoche
als Ziel fiir die ganze Wirtschaft erkliren, wird ihnen die Automation
dabei gewil. zu Hilfe kommen — hoffentlich nicht in einem Malle,
die das Gespenst der Arbeitslosigkeit heraufbeschwort.

Anderseits hiufen sich aber doch auch die Berichte iiber zu-
sitzliche Belastungen durch Uberstunden und andere frei-
willige Leistungen in der Freizeit. 26 9% der Minner und 43 9%, der
Frauen erklirten jedenfalls bei einer kiirzlich veranstalteten Um-
frage, so gut wie keine Freizeit zu haben. 1952 arbeitete der
Durchschnittsbiirger 10 Stunden 46 Minuten im Tag, 1954: 11 Stun-
den 5 Minuten, 1955: 11 Stunden 22 Minuten. 10 %, der Befragten
sprachen von nur einer Stunde Freizeit, 189 von zwei Stunden,



200 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr

159, von drei Stunden. In diesen Feststellungen mit ihrem Wider-
spruch wird ein doppelter Notstand deutlich, auch wenn man die
Tendenz der Berichterstattung mit beriicksichtigt: einerseits die
zunehmende Selbstverpflichtung der Werktitigen aller Art zu
gesteigerten Leistungen, schon um den erhéhten Lebensanspriichen
gerecht zu werden. Anderseits verschirft sich dadurch der Ver-
lust echter Erholung, MuBle und Feier. Immer bedenklicher werden
die Fehlentwicklungen: der Ausfall gesunder Rhythmik, der Verlust
der Mitte, der Einbruch der Langeweile, die Flucht in die Traum-
welt, die Hetze durch die Motorisierung. Nicht zuletzt haben der
pessimistische Zynismus und der ethische Relativismus gerade
auch der heutigen Jugend eine Freizeitsituation geschaffen, die
weithin bestimmt wird durch innere Leere, bedriickende Frustra-
tion, maBlosen Verbrauch und einen stetigen Reizhunger. Dieser
steigerte bekanntlich die Chancen fiir die Vergniigungsindustrie zu
riesigen AusmaBen. So hat ein kollektiver Freizeitkonsum
eingesetzt, der naturgemif breite Schleulen Gffnete fiir Kitsch und
Schund, Verfithrung und Verderbnis, Verfall und Gesetzlosigkeit.
Dieser sozialpsychologische Untergrund darf nicht iibersehen wer-
den, wenn wir gewisse Nebenerscheinungen des heutigen Sozial-
tourismus richtig beurteilen wollen.

Heimsehnsucht trotz Motorisierung

Wir wollen aber nicht iibersehen, dafl sich in der letzten Zeit
mehr und mehr zentripetale Strémungen abzeichnen, die den
Menschen zu sich selbst und zu seinem gemifen Lebensraum zu-
riickfithren wollen. Es sei nur erinnert an die grofen Anstrengungen
der Nachkriegsjahre, wieder Wohnung und Heim zu schaffen, den
hiuslichen Komfort zu heben, Rundfunk und Fernsehen einzu-
schalten, Hobby und Gartenarbeit zu aktivieren, ganz allgemein:
wieder zur Familie und Ehe zuriickzufinden. Immer eindringlicher
erheben sich die Notrufe mutterbediirftiger Kinder, wihrend sich
am anderen Ende die iltere Generation mit ihren Beharrungs-
kriften zugunsten rechter Lebensordnung wieder erfolgreicher
geltend macht. In die unruhigen Erwartungen der Ubermiideten
und doch Ungesiittigten mischt sich immer uniiberhorbarer das
Bediirfnis der Herzen nach echter Sammlung und Stille, die Sehn-
sucht nach Frieden und Sicherheit, der Kulturwille oder wenigstens
die Behiibigkeit der Arrivierten, und eine neuromantische Lebens-
haltung versucht, von der bisher bevorzugten Narkose zu einer
giiltigen Apotheose in géttlicher Lebensordnung zu kommen.

Das ist alles um so bedeutsamer, als wir ja die Tatsache nicht
verleugnen konnen, wie sehr unsere Tage im vielfiltigen Zeichen
einer fortschreitenden Motorisierung stehen. Die Zahl der
Kraftfahrzeuge in der Deutschen Bundesrepublik hat sich seit der
Wihrungsreform (bis 1956) vervierfacht. Wihrend man 1938 nur
1,8 Millionen Kraftfahrzeuge (in ganz Deutschland!) zihlte, 1949



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 201

rund 1,4, waren es 1956 bereits 5,7, die 1,7 Millionen Mopeds nicht
mitgezihlt. 1956 erzielte die deutsche Kraftfahrzeugindustrie
zusiitzlich einen weiteren Umsatz von 9,4 Milliarden DM bei einer
Erzeugung von iiber einer Million Fahrzeugen. So wurden am
1. 7. 1957 im Gebiet der Bundesrepublik 6,25 Millionen zugelassene
Kraftfahrzeuge gezihlt, davon 2,5 Millionen Personenwagen und
2,43 Millionen Motorrider. Tiglich werden derzeit in der Bundes-
republik 1800 Kraftwagen neu zugelassen (in der DDR tiglich nur
100!). An den Neuzulassungen sind die Lohnempfinger mit 34,9 %,
bei den Kraftridern sogar mit 85,99 beteiligt. Es soll in diesem
Zusammenhang nicht iibersehen werden, daf} die Kraftpost 1956
iiber 252 Millionen Fahrgiiste beforderte, wihrend die Deutsche
Bundesbahn allein pro Monat auf iiber 120 Millionen Fahrgiste
kommt. Bereits 1954 beforderten die 6ffentlichen Verkehrsmittel
684 Millionen Personen iiber 60.969 Millionen km. Der berufliche
Pendelverkehr ist zwar inbegriffen, jedoch ohne Einbeziehung der
Leistungen der vielen privaten Transportunternehmen, denen iiber
30.000 Autobusse zur Verfiigung stehen. Die stiindige Beférderungs-
moglichkeit von fast 10 Millionen liBt bei jedem Wochenende ein
Fiinftel des Volkes unterwegs sein, wenn auch nicht wiihrend des
ganzen Tages.

Der Personenverkehr auf den osterreichischen Kraftwagen-
linien war 1957 um 3,4 % héher als 1956. Im Monatsdurchschnitt
waren 2737 Autobusse eingesetzt. Dabei wurden 1957 im Monat
durchschnittlich rund 20,812.000 Personen beférdert, um 0,5% .
mehr als 1956. Wiihrend die Steigerung bei den Osterr. Bundes-
bahnen 4,2% auf 4.862.000 beforderte Personen betrug, verzeich-
neten die anderen Autobusunternehmungen einen Riickgang um
1,4 % auf 12,200.000 Personen, was vor allem darauf zuriickzufithren
ist, daB Bahn und Post in der Hauptsache entlang den von den
auslindischen Touristen besuchten Fremdenverkehrszentren fahren,
wiihrend die privaten Linien in die entlegenen und vom allgemei-
nen Verkehrsstrom wenig beriihrten Gegenden fiihren.

Die Uberflutung

Es wiirde zweifellos nicht geniigen, den Fremdenverkehr nur als
inldndische Erscheinungsform zu sehen, ohneseineinternationale
Verflechtung zu beriicksichtigen. In der Sommersaison 1957
waren in Westeuropa weit iiber 40 Millionen Menschen unterwegs.
Jeder fiinfte oder sechste Europier ging in seinem Urlaub auf
Reisen. Bei Stichproben in Volksschulen deutscher GroBstidte er-
gab sich, daB iiber 50% der Kinder wihrend der Ferien 1957 im
Ausland waren. 1954 betrug der Anteil inlindischer Giste an den
13 Millionen Anmeldungen und 50 Millionen Ubernachtungen noch
10 bzw. 44. Inzwischen hat sich der Prozentsatz auslindischer
Giiste im Zeichen zunehmender Freundschaft gewifl stark erhéht,



202 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr

wihrend die Mehrung des Wohlstandes und der Fahrzeuge unsere
eigenen Urlauber immer zahlreicher in das Ausland fiihrt. Trotz
des schlechten Wetters meldet jedes Jahr hiiben und driiben neue
Rekordzahlen von Gisten und Ubernachtungen; fiir Osterreich 1957
die Uberschreitung von 100 Millionen Ubernachtungen.

Wohin ergieBit sich dieser ganze Strom? Wir unterscheiden
(nach Bernecker) verschiedene Gruppen von Fremdenver-
kehrsgegenden:

I. Naturbedingte Fremdenverkehrsorte:
a) Erholungsorte (Sommerfrischen, Winterorte, Sommer- und
Wintersportzentren; b) Kurorte (Bade-, Trink-, klimatische
und sonstige Kurorte).
I1. Kulturbedingte Fremdenverkehrsorte:
a) Vergniigungszentren (Stiddte mit spezifischen Einrichtungen
oder Veranstaltungen fiir Unterhaltung); b) Studienzentren
(Museums-, Hochschul-, Forschungs-, Tagungs- und Kongref}-
stidte); c) Religiose Zentren; d) Orte mit besonderen Ein-
richtungen und Veranstaltungen (historische Anlagen, Thea-
terstidte, Festspielorte).
II1. Verkehrshedingte Fremdenverkehrsorte:
a) Hafenorte; b) Eisenbahnknotenpunkte; ¢) Strallenknoten-
punkte; d) Flughiifen.
1V. Wirtschaftsbedingte Fremdenverkehrsorte:
a) Wirtschaftszentren; b) Orte mit besonderen wirtschaftli-
chen Finrichtungen oder Veranstaltungen (Messen, Ausstel-
lungen).
V. Politisch bedingte Fremdenverkehrsorte:
a) Hauptstidte und Verwaltungzentren; b) Orte mit beson-
deren politischen Einrichtungen oder Veranstaltungen (Natio-
nalheiligtiimer, politische Feste und Feiern, Tagungen und
Kongresse).

Das menschliche Abenteuer

Schon eine oberflichliche Betrachtung des Hotel- und Gastge-
werbes in seiner Schliisselstellung 1dt uns zur Erkenntnis kommen,
dafl — selbst an Wallfahrtsorten — die Besitzer der Hotels und
Gaststitten vielfach nicht praktisch katholisch sind. Aber auch
wenn wir von der konfessionellen Schichtung absehen, ergeben sich
durch den Fremdenverkehr bedeutsame seelsorgliche Prob-
Ieme. In seinen klassischen Gegenden erheben sich bereits regel-
rechte Alarmrufe (vgl. ,,Osterr. Klerusblatt®, Salzburg, 90/11 vom
25. 5. 1957). Man ist vor allem beunruhigt iiber die Uberfremdung
des heimischen Gastgewerbes, iiber die hemmungslose Gewinnsucht
und Betriebsamkeit der meist ortsfremden Manager, iiber die
groben Storungen des dérflichen Lebens und der Nachtruhe, iiber
die massive Entheiligung des Sonntags, iiber den Einbruch der
Unsittlichkeit vom Strandbad bis zur Skihiitte, iiber die unziem-



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 203

liche Sommermode der Damen, iiber das taktlose Benehmen vieler
Giiste bei kirchlichen Veranstaltungen, iiber das schlechte Beispiel
fiir Kinder und Jugendliche usw. Man wird mit den Geistern, die
man rief, oﬂ'ensicht]g.ich nicht mehr fertig. Wenn in friitheren Jahren
der Fremdenbetrieb auf das Gastgewerbe beschrinkt blieb, so
dringt der Sozialtourismus in fast simtliche Héiuser und Wohnun-
en der befallenen Gegend ein. Wenn friiher die Saison blofl im
gommer rund 70 Tage umfaBte, nach deren Ablauf man wieder in
eine normale Ordnung zuriickpendeln konnte, gibt es jetzt auch eine
Wintersaison, eine Vor- und Nachsaison und, wie erwiihnt, vieler-
orts auch noch eine zunehmende Uberflutung am Wochenende.

Hinter diesen #uBleren Verinderungen offenbart sich aber mehr
und mehr auch das persénliche Abenteuer des Menschen von
heute auf seiner Flucht vor sich selbst. Seine seelische Verlegenheit
wird immer spiirbarer. SchlieBlich ist auch die Managerkrankheit
nur eine Form der Uberkompensierung, ein Ausdruck des vergebli-
chen Versuches, die innere Leere zu iiberwinden durch eine Selbst-
betiubung in der Arbeitswut, die mit dem Willen zu Macht und
Geld gepaart ist. Die Auswiichse der Motorisierung, die Autoraserei,
der Geschwindigkeitsrausch sind nach dem Wiener Psychiater
V. Frankl nichts anderes als das Bemiihen, den Lebensweg, der
ohne Ziel ist, zu beschleunigen. Die Langeweile wurde im wahrsten
Sinn des Wortes todlich (der StraBenverkehr forderte 1956 in der
Deutschen Bundesrepublik iiber 12.700 Tote und 36.500 Verletzte
als Opfer). Die Technisierung, das Werkzeug unseres Wirtschafts-
wunders, hat den Menschen weitgehend entpersonlicht, und die
Freizeit, die doch so ausgefiillt werden sollte, daBl die menschliche
Personlichkeit in ihrer Einmaligkeit aktiviert wird, hat — unter-
stiitzt durch die Vergniigungsindustrie — den Reizhunger so ge-
steigert, daB sie bereits selber zu einer Krankheitsursache geworden
ist. Der Teufelskreis scheint geschlossen.

Es ist kein Wunder, dafi dieser gehetzte und blasierte Mensch,
wenn er wider Erwarten am Sonntag eine Kirche betritt, die
grioBBten Schwierigkeiten zu iiberwinden hat, sich fiir das gottes-
dienstliche Geschehen zu sammeln, auf den Stil von Lied und Pre-
digt und in die Weise des Gebetes einzugehen und sich den Gnaden-
geli]eimnissen der Liturgie zu 6ffnen. Zur sittlichen Verwundung und
seelischen Verkrampfung tritt die Verschlossenheit oder Abstump-
fung gegeniiber dem Sakramentalen.

Unsere seelsorgliche Bemiihung

Die Kirche mufite sich schon nach dem ersten Weltkrieg mit
den Auswiichsen der Wochenendbewegung und des Massensports
auseinandersetzen. Nunmehr gilt es, dem Fremdenverkehr seelsorg-
lich zu begegnen. Es ist bei uns nicht damit zu rechnen, dal} eine
gesetzliche l%:gelung dhnlich wie etwa in GroBlbritannien auch nur



204 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr

“den duBleren Schutz des Sonntags garantiert. Um so begriiflens-
werter sind Privatinitiativen, wie z. B. von seiten des ,,Kuratoriums
Freies Wochenende® (Miinchen), Samstag und Sonntag ganz allge-
mein als Erholungspause zu respektieren und wenigstens das letzte
Wochenende eines jeden Monats von Tagungen, Kongressen und
anderen iiberfamilidren Veranstaltungen freizuhalten. Es sollte
doch wohl auch gelingen, den Sonntagvormittag génzlich sport-
frei zu halten. Auf diese Weise wiirde fiir jeden Sonntagvormittag
vorerst einmal ein freier Raum gesichert, innerhalb dessen sich auch
unsere Sonntagsheiligung ungestorter entfalten konnte. Aber selbst
unter diesen giinstigen Voraussetzungen werden wir schon den
zeitlichen Ansatz fiir unsere Gottesdienste gut withlen miissen,
um dem Erholungs-, Ruhe- und Schlafbediirfnis des moderen Men-
schen entgegenzukommen Es ist kein Zweifel, daBl die Spitmesse,
deren Besucher friither als ,,Langschlifer” und sogar als Rand-
christen im Zwielicht standen, heute ganz besonders wichtig gewor-
den ist und in der Gestaltung nicht vernachlissigt werden darf.
Anderseits erhebt sich die Frage, ob nicht wenigstens wihrend der
Sommermonate an Sonntagen mit schonem Ausflugswetter eine
motorisierte Gruppe von verfiigbaren Seelsorgern bereitstehen sollte,
um aus den entleerten Grofistidten in die Ausflugsgegenden zu
reisen und den dortigen Seelsorgern fiir die Abhaltung zusitzlicher
Gottesdienste zur Verfiigung zu stehen. In diesem Zusammenhang
sei auch auf die Versuche hingewiesen, den Tod auf der Land-
strafBe einzuholen; der motorisierte Mord ist an den Sonn- und
Festtagen zur hiufigsten Todesursache geworden. Wir briuchten vor
allem einen seelsorglichen Bereitschaftsdienst bei allen Unfall-
stationen und auf den Katastrophenstrecken der Autobahn. Ich
hatte einmal am Nachmittag emes Pfingstmontags an unserer
Klinik iiber 180 Einlieferungen von Unfallverletzten, davon ein
betrichtlicher Teil in sterbendem Zustand. Und die meisten dieser
jugendlichen Paare diirften recht unvorbereitet in ihren Tod hinein-
gerast sein.

Fiir die Zeit eines erhohten Lebensstandards ist es iibrigens
nicht nebensichlich, dall unsere Kirchen gut gestaltet, sauber
gehalten, wohl geliiftet oder gewidrmt und mit einer richtigen Sitz-
ordnung versehen sind. In den USA und in Kanada habe ich immer
wieder festgestellt, daf die &uflere Ordnung und Gepflegtheit gerade
fiir die kirchliche Beheimatung des Neubiirgertums als selbstver-
stindliche Voraussetzung angesehen wird. In ihr weil sich auch
der Armere geborgen, weil der Kirchenraum die Gefahr des Snobis-
mus oder auch einer bourgeoisen Verspieflerung von vornherein
auszuschalten hilft.

Die liturgische Gestaltung des Gottesdienstes soll heute
mehr denn je dazu verhelfen, dem gehetzten Menschen unserer Tage
eine rechte Heimat im Ewigen auch erlebnismifig zu vermitteln,
so daB} er gestiarkt und getristet wieder in seinen Alltag zuriickkeh-



Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr 205

ren kann. Auch die lindliche Pfarrei des sommerlichen Fremden-
verkehrs sollte bei aller Eigengesetzlichkeit und SelbstbewuBtheit
ihrer dérflichen Kultur auf diese liturgische Beheimatung Riicksicht
nehmen. Zweifellos sucht gerade der Gottesdienstteilnehmer, der
aus dem Strom des Fremdenverkehrs aussteigt, bei uns spiirbare
Sammlung, erfiillte Geistigkeit und gnadenhafte Erlésung. Daraus
ergeben sich auch hohere Anspriiche an den Wortdienst unserer
Predigt. Ob es bei den Wanderern dieser Jahre wieder zu einer
dhnlichen kulturellen und geistigen Ansprechbarkeit kommt wie bei
der Jugendbewegung der ersten Nachkriegszeit, bleibt noch abzu-
warten. Die Riickkehr des heutigen Menschen zu Natur und Brauch-
tum diirfte wohl doch nicht so romantisch und gefiihlstark geprigt
sein, wie es vor 35 Jahren weithin der Fall war.

BewuBltes Apostolat am Gastgewerbe

Eine Schliisselstellung fiir die Seelsorge des Fremdenverkehrs
nimmt ohne Zweifel das Gastgewerbe ein. Seine Bedeutung fiir
die Kirche ist schon éfter in der Geschichte hervorgetreten, aber
heute wird sie ganz besonders deutlich. Um so schwerer mul} es uns
auf die Seele fallen, daB das Personal der Fremdenverkehrsbetriebe
heute vielfach in einer ungewéhnlichen, pausenlosen, geradezu
morderischen Beanspruchung aller Krifte leben mull, ohne Stille,
ohne Sonntag, in vielen Gefahren und Versuchungen, zermiirbt,
enttiuscht, verkannt und erniedrigt. Aus dem gottgewollten
Rhythmus der Natur, aus dem sinnvollen Wechsel von Tag und
Nacht, aus einer rechten Folge von Werktag und Sonntag heraus-
gerissen, ist dieses Personal mit den iiblichen Mitteln der Seelsorge
und deren Veranstaltungen jedenfalls nicht erreichbar. Meist auch
durch eine eigene Familie nicht geborgen, droht dieses apostolisch so
wichtige Personal selber ein Opfer seiner beruflichen Situation zu
werden. Es kann wohl kein Zweifel bestehen, daBl deshalb fiir
das Hotel- und Gastgewerbe eine eigene Standesseelsorge
berechtigt und notwendig ist. Um die Forderung dieser Seelsorge
fiir die Hotel- und Gasthaus-Angestellten hat sich der Verfasser seit
Anfang 1957 als Leiter des Referates ,,Seelsorgehilfe im Deutschen
Caritasverband angenommen. In mehreren Diézesen der Deutschen
Bundesrepublik wurden durch die Ordinariate (nebenamtliche)
Di6zesanseelsorger beauftragt. In der Schweiz gibt es sogar einen
hauptamtlichen Seelsorger fiir das Gastgewerbe (P. Hoppner S.A.C.,
Ziirich), dem in den wichtigsten Orten nebenamtliche Seelsorger
zur Seite stehen. In Osterreich berief die Bischofskonferenz eine
eigene Kommission unter Leitung von Kanonikus F. Grell, Salzburg.

Es ist weder méglich noch geplant, fiir das Gastgewerbe und
seine Angestellten eine grofle Organisation oder einen eigenen Ver-
band aufzuziehen. Hier liegen grofle Aufgaben fiir die Katholische
Aktion und besonders fiir die Katholische Minnerbewegung in den



206 Svoboda, Der moderne Fremdenverkehr

einzelnen Diézesen. Sehr gut hat sich als Seelsorgemittel unsere
monatliche Zeitschrift ,,Einkehr® (Freiburg i. Br., Werth-
mannhaus) bewihrt, die binnen kurzer Zeit von wenigen Hundert
Abnehmern auf eine Auflage von 10.000 gesteigert werden konnte
und auch von den Schweizer Freunden iibernommen wurde. Sie
geht dem Gastgewerbepersonal in seine wenigen stillen Stunden
nach und vermittelt dem, der nur selten eine Predigt besuchen kann,
aber wie wenige andere Berufe die ganze Torheit der modernen
»Unterhaltung® iiber sich ergehen lassen muB}, die christliche Bot-
schaft und apostolische Schulung. Mit Freude darf vermerkt werden,
daBl wieder Piccolo-Klubs ins Leben gerufen wurden. Ebenso gibt
es wieder katholische Heime sowohl fiir ménnliche wie fiir weibliche
Jugendliche aus dem Gastgewerbe. Anderswo hat sich die ,,Offene
Tiire” fiir dieses Personal bestens bewiihrt. An verschiedenen Orten
gibt es dariiber hinaus regelmiaflige Veranstaltungen: Vor-
tragsabende, Bildungskurse, Ausfliige und Wallfahrten, die durch
systematische Hausbesuche in den Betrieben ergiinzt werden. Von
ofler Bedeutung sind gerade hier die Exerzitien und Einkehrtage,
e schon seit lingerer Zeit jahrlich gehalten werden, sowohl zur
religiosen Vertiefung wie zur apostolischen Schulung einer Berufs-
elite. Wir versuchen, namentlich die Gastwirtinnen dafiir zu
gewinnen.

Der Kern jeder Seelsorge liegt aber in der Hinfithrung zur
Teilnahme am hl. Opfer. Weil unser Gastgewerbepersonal jahraus,
jahrein in Stidten und Fremdenverkehrsorten an vielen Sonn- und
Festtagen die Gottesdienste zu den sonst iiblichen Zeiten nicht
besuchen kann, miisssen eventuell eigene Gottesdienste zu
anderen, passenderen Zeiten, meist gegen 21.30 Uhr, mitunter auch
gegen 16 Uhr, abgehalten werden, mindestens monatlich, vor allem
zu Weihnachten und Ostern (mit Beichtgelegenheit). In manchen
Stiddten haben wir uns mit einer Sondernummer der ,,Einkehr*
itber den rechten Empfang der hl. Sakramente zu Ostern an alle
nur erreichbaren Gastbetriebe und ihr Personal mit einer person-
lichen Einladung gewandt. Man darf sich auch bei einem so fluktu-
ierenden Berufsstand durch Schwankungen im Besuch nicht ent-
mutigen lassen. Der Gewinnung von laienapostolischen Mit-
arbeitern mul gerade deswegen groBles Augenmerk zugewandt
werden; namentlich wire die Mitwirkung reprisentativer bzw. .
angesehener Berufsangehériger wichtig. Ebenso miiiten wir uns
noch systematischer bemiithen um die Fachschulen zur Heranbil-
dung der Berufselite, wo die positiven Werte unserer seelsorglichen
Bemiihungen von den Fachkreisen gewiBl noch am ehesten gewiir-
digt werden. Man darf nicht vergessen, daB durch diese Gast-

ewerbeseelsorge wie durch kein anderes Mittel der ganze Strom der
eisenden, Giste und Fremden aufgefangen und vor weiterer
Fehlleitung bewahrt werden kann. Die Volkerwanderung des mo-
dernen Fremdenverkehrs steht im Hotel und Gasthaus am Ort



Pastoralfragen 207

kollektiver und ganz personlicher Entscheidung — ob zum Verfall
im haltlosen GenieBertum und vélligen Libertinismus oder zur
Ruhe und Besinnung, zur Selbstfindung und zu echter Einkehr, zu
einem wirklichen Sonn- und Festtag. Ist das nicht ein dringliches

aktuelles Hochziel? Kann Osterreich nicht — mitten in einer
Fremdenverkehrskonjunktur wegen seiner gottgesegneten Natur-
schonheiten — in seinem religios-sittlichen Volksleben tédlich

etroffen werden, wenn wir nicht alle Aufmerksamkeit diesem
eelsorgeproblem zuwenden ?

Pastoralfragen

MeBstiftung. Die verstorbene Frau Th. hat in ihrem Testament der Pfarr-
kirche von G. den Betrag von S 10.000 vermacht mit der Verpflichtung,
dafiir jihrlich sechs heilige Messen fiir sie und ihre Angehdrigen auf immer-
wihrende Zeiten lesen zu lassen. Der Pfarrkirchenrat beschlieBt, die Stiftung
mit bischéflicher Genehmigung anzunehmen. Er méchte aber das Kapital
zur Bezahlung der neuangeschafften Kirchenbinke verwenden und dafiir
das Stipendium fiir die Stiftmessen aus der Kirchenkasse bezahlen. AuBerdem
solle der Ordinarius die MeBverpflichtung auf 25 Jahre einschriinken. Ist das
zulissig ?

Nach can. 1514 miissen vermdgensrechtliche Verfiigungen der Gliaubigen
zugunsten frommer Zwecke auf das gewissenhafteste (diligentissime) ausge-
fithrt werden, gleichgiiltig, ob es sich um ein Rechtsgeschiift unter Lebenden
oder um eine letztwillige Verfiigung handelt. Diese Gewissenhaftigkeit muf
sich auch erstrecken auf die Erfilllung der Bestimmungen iiber die Art und
Weise der Verwaltung und Verwendung der betreffenden Giiter.

Wie aus dem Wortlaut des Testamentes hervorgeht, handelt es sich bei
der Uheriassung des Betrages um eine Schenkung mit der Auflage, ,,dafiir*
fiir die Erblasserin und ihre Angehorigen Messen lesen zu lassen. Es liegt
somit eine dem can. 1544 entsprechende sog. fromme Stiftung (pia fundatio)
vor, die durch die Annahme den Charakter eines gegenseitigen Vertragsver-
hiltnisses (contractus synallagmaticus) erhilt, bei dem der eine Teil (das
Stiftungskapital) Einkiinfte gibt, damit der andere Teil (die Kirchenstiftung)
eine bestimmte Leistung (die Bezahlung des Stipendiums an den zelebrie-
renden Priester) vollbringt (can. 1544 § 2). Das durch die Stiftung niederge-
legte Kapital (bona temporalia, dos) stellt also ein von dem sonstigen Ver-
mogen der Pfarrkirche verschiedenes und gesondert aufzubewahrendes
Zweckvermogen dar, das die Bestimmung hat, jihrlich die zur Bezahlung
der an den zelebrierenden Priester abzugebenden Stipendien notigen Betrige
za liefern. Es miissen also aus dem durch die Stiftung niedergelegten Ver-
mbgen entsprechende Einkiinfte (reditus) flieBen, weshalb eine Me@stiftung
schon begrifflich eine fruchtbringende Anlegung des Stiftungskapitals voraus-
setzt. Die Einkiinfte selbst sind nicht die MeBstipendien, sondern die Quelle,
aus der die Mefistipendien zu nehmen sind.

Zu der aus dem Begriffe der MeBstiftung sich ergebenden Forderung
kommt noch die ausdriickliche Vorschrift der Kirche, die im can. 1547 ver-



208 Pastoralfragen

langt, da das Stiftungsvermogen sobald als méglich in sicherer und frucht-
bringender Weise (caute et utiliter) angelegt werde, wofiir heute vor allem
miindelsichere Wertpapiere in Betracht kommen. Eine Verwendung des
Stiftungskapitals fiir das Kirchengebdude oder dessen Inneneinrichtung ist
daher als Anlage nicht geeignet, da sie nicht als fruchtbringend zu bezeichnen
18t.

Ganz und gar abzulehnen ist endlich der Plan, die Mefverpflichtung ent-
gegen der Anordnung der Erblasserin auf 25 Jahre zu beschrinken. Nach
can. 1517 ist eine Herabsetzung (reductio) der Verpflichtungen, die mit einer
frommen Stiftung verbunden sind, ferner eine Umwandlung (commutatio) in
solche anderer Art oder eine sonstige Anderung nur aus einem gerechten und
notwendigen Grunde statthaft. Solche Anderungen kdnnen nur vom Aposto-
lischen Stuhle verfiigt werden. Der Ordinarius darf sie nur dann vornehmen,
wenn ihm der Stifter dazu ausdriicklich die Vollmacht gegeben hat. Das gleiche
gilt fiir die Herabsetzung der Zahl der Stiftmessen, fiir die an sich nur der
Apostolische Stuhl zustiindig ist (can.1517 §2). Jedoch kann nach einer Ent-
scheidung der Interpretationskommission vom 14. 7. 1922 (AAS X1V, p. 529)
der Ordinarius bei Riickgang der Einkiinfte geméfB can. 1551 auch Messen
reduzieren, wenn ihm dieses Recht in der Stiftungsurkunde ausdriicklich zu-
gestanden ist. Da im vorliegenden Falle die Erblasserin dem Ordinarius ein
solches Recht nicht gegeben hat, so konnte dieser die Beschrinkung der
MeBverpflichtung nur mit pipstlicher Bevollmichtigung vornehmen, wofiir
aber bei dem derzeitigen Geldwert keine Begriindung vorliegt.

Graz Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer

Wiederholung des Kirchenbesuches bei Toties-quoties-Ablissen. Der Re-
daktion wurde die Frage vorgelegt, ob zur Gewinnung der sogenannten
Toties-quoties-Ablisse (z. B. Portiunkula-, Allerseelenablal) ein Kirchen-
besuch fiir mehrere Ablisse geniige, wie auch ein Sakramentenempfang
geniigt, oder ob man nicht nur die Gebete, sondern auch den Kirchenbesuch
wiederholen, also die Kirche wenigsten fiir kurze Zeit verlassen miisse. Gerade
das mechanische Heraus- und Hineingehen errege bei manchen Anstof.

Nach der Lehre der zustindigen Theologen ist die Wiederholung des
Kirchenbesuches eine notwendige Voraussetzung fiir die Gewinnung mehrerer
Ablisse (vgl. z. B. Noldin, De Sacr., ed. XXX, n. 323, p. 277; Gopfert,
Moraltheologie, Bd. III, Nr. 192). In dem noch heute maBgebenden deutschen
Standardwerk iiber die Ablisse von Beringer heilit es: ,,Wenn man an dem-
selben Tage verschiedene Ablisse gewinnen will, fiir welche der Besuch einer
Kirche oder dffentlichen Kapelle vorgeschrieben ist, so geniigt es nicht, bloB
einmal in die Kirche zu gehen und linger in derselben zu verweilen, sondern
man mul3 den Besuch so oft wiederholen, also so oft aus der Kirche heraus-
treten und wieder in die Kirche hineingehen, als man Ablisse gewinnen will,
fiir die der Kirchenbesuch vorgeschrieben ist“ (15. Aufl,, 1. Bd., Nr. 122, S. 73
f). Dem entspricht auch die bisher geiibte Praxis.

Die Autoren berufen sich auf diesbeziigliche Bestimmungen der Kirche,
der es allein zusteht, die Bedingungen fiir die Gewinnung von Ablissen fest-
susetzen. Hieher gehdrt vor allem ein Dekret der AblaBkongregation vom



Pastoralfragen 209

29. I1. 1864. Derselbe Standpunkt der Kirche begegnet auch in mehreren
Dekreten aus der neueren Zeit. So heiit es z. B. in einem Dekret der Poniten-
tiarie iiber den Portiunkula-AblaB8 vom 10. Juli 1924: ,,Qui Indulgentiam
Portiunculae lucrari cupiat... ecclesiam vel Oratorium, privilegio ditata,
invisat, precesque ad mentem Summi Pontificis de more fundat . .. in una-
quaque earum visitationum, quas ad indulgentiam iterum iterumque impetran-
dam rite peragat® (AAS, 1924, p. 347). In einem Dekret der Pénitentiarie vom
5. Juli 1930 wird bestimmt, daB die fiir Toties-quoties-Ablisse vorgeschrie-
benen Gebete (6 Vaterunser, Gegriiflet seist du, Maria, Ehre sei dem Vater)
bei den einzelnen Kirchenbesuchen zu beten sind (,,in unaquaque visitatione®,
~in singulis visitationibus®) (AAS, 1930, p.363). Hier wird wenigstens indirekt
eine Wiederholung des Kirchenbesuches verlangt. Diese Beispiele kinnten
noch vermehrt werden. Um der Wiederholung des Kirchenbesuches das
Mechanische zu nehmen, wird man die Glidubigen dazu anleiten, bei jedem
Besuch die Disposition, vor allem die Reue, zu vertiefen und so die noch
vorhandenen Hindernisse fiir die Gewinnung eines wirklich vollkommenen
Ablasses moglichst zu beseitigen.

Linz a. d. D. Dr.J. Obernhumer

Privatoffenbarungen. Uber Privatoffenbarungen wurde schon verschie-
denes geschrieben, so daB dieses Thema keiner neuen Diskussion bediirfte,
wiirde nicht immer die Aufmerksamkeit einer ganzen Umgebung wachgerufen,
wenn wieder einmal eine begnadete Person von sich reden macht. Bald bildet
sich um sie eine ihr gliubig ergebene Gemeinde, einen weiteren Kreis stellen
dann die indifferenten, aber deshalb nicht minder interessierten Beobachter,
und inzwischen haben auch die ,,Unglidubigen®, wozu meist nicht die schlechte-
sten Christen gehoren, ihre Bedenken angemeldet, um mit mehr oder weniger
Elan eine Klirung zu verlangen, namentlich wenn sich die ,,Begnadeten® mit
Berufung auf eine Sendung von oben in die irdischen Angelegenheiten ihrer
Mitmenschen einzumischen suchen. Diese typische Situation liegt auch in
unserem Falle vor, der sich zwar nicht in der Weltdffentlichkeit abspielte,
an Ort und Stelle aber die Gemiiter derart erregte, daB nicht nur die Frage
nach der Echtheit der Privatoffenbarungen gestellt ist, sondern auch die
nach Schuld und Restitutionspflicht der Seherin und des sie protegierenden
Pfarrers. Ehe wir dariiber Einzelheiten notieren, sei gleich vermerkt, daB ein,
bald hiitte ich geschrieben ,,gerduschvolles® Auftreten solch ,,charismatischer*
Personlichkeiten von vornherein zur Skepsis mahnt. Jedenfalls ist es auffillig,
wenn eine Pfarrhaushilterin, Lydia mit Namen, mit Berufung auf die ihr von
Christus zuteil gewordenen Privatoffenbarungen den Studenten Herbert zum
Priestertum verhalten will, obwohl er selbst weder Freude noch Beruf dazu
fiithlt. Pfarrer Johannes, der zugleich Firmpate Herberts ist, unterstiitzt im
Glauben an die Visionen seiner Haushilterin deren Bemiihungen, ebenso der
Vater des Studenten. So gelingt es, den Mittelschulabsolventen zum Eintritt
in das Priesterseminar zu bewegen, doch schon nach einem halben Jahr
wendet sich dieser, von Berufszweifeln geplagt, in seinen Gewissensndten an
seinen Konfessarius um Rat. Der Beichtvater bestiirkt den jungen Menschen
darin, sich seines freien Willens nicht zu begeben, und folgt ihm diberdies

~Theol.-prakt. Quartalschrift* III. 1958 15



210 Pastoralfragen

einige Zeilen an die Adresse des Pfarrers Johannes mit Geltung auch fiir die
Haushilterin aus. In diesem Schreiben werden nicht nur die Privatoffen-
barungen Lydias schwer angezweifelt, sondern es wird auch auf das Unrecht
verwiesen, dessen sich nach can. 971 und 2352 jener schuldig macht, der
jemanden irgendwie (,,quovis modo, ob quamlibet rationem®) zum geistlichen
Stande notigt. Pfarrer Johannes fiihlt sich daraufhin bemiBigt, Herbert ge-
geniiber die Offenbarungen seiner Haushilterin zu verteidigen und ihren
EinfluB auf die Berufswahl des Studiosus zu rechtfertigen. Dies macht den
Kasus komplizierter, da nun der Pfarrer von Amtskollegen der Vorschub-
leistung fiir unechte Offenbarungen geziehen und fiir den Schaden mitver-
antwortlich gemacht wird, den Herbert durch Verlust eines Studienjahres
erlitten hat.

Zunichst interessiert uns ein Brief Lydias an den Studiosus Herbert, als
dieser noch im Prieserseminar, aber bereits willens war, den Beruf zu wechseln.
Dieses Schriftstiick liegt in glaubhafter Abschrift vor und bietet deshalb eine
verldBliche Unterlage zur Beantwortung der Frage um die Echtheit der Privat-
offenbarungen der Haushiilterin. Wenn der vorliegende Fall etwas ausfiihe-
licher besprochen wird, so deshalb, weil in der heutigen turbulenten Zeit Vor-
fille solcher oder idhnlicher Art fiir den Seelsorger aktuell werden kénnen.
Dabei soll aber auf die allgemeinen Prinzipien iiber das Verhalten eines
katholischen Christen zu Privatoffenbarungen nicht niiher eingegangen werden.
Hieritber brachte unsere Zeitschrift schon seinerzeit einen ausfiihrlichen
Artikel, in dem besonders auf die sogenannten Kriegsprophezeiungen Be-
dacht genommen wurde (Jg. 1916, S. 591 ff.). In neuerer Zeit hat z. B. das
»Linzer Diozesanblatt* den hochw. Klerus angewiesen, sich in Fragen der
Privatoffenbarungen grofiter Zuriickhaltung zu befleiBen. Man nehme sich
ein Beispiel an den kirchlichen Behorden und am Apostolischen Stuhl, die
bei der Anerkennung grifite Vorsicht und Zuriickhaltung walten lassen
(Jg. 1957, S. 109).

Die Kriterien zur Unterscheidung der echten und falschen Privatoffen-
barungen werden gewdhnlich in drei Gruppen zusammengefafit: in die Frage
um die Person, die sich begnadet glaubt, in die Frage um den Inhalt der
Privatoffenbarungen und in die Frage der Begleitumstinde, Wirkungen und
Folgen. Vor allem ist es nﬁtig zu wissen, ob man es mit geistig gesunden
Personen zu tun hat oder mit Psychopathen, Hyster*ern oder Hysteroiden.
Man wird sich weiter erkundigen, ob es Leute sind mit gesundem Hausver-
stand und klarem Urteilsvermogen oder ob bei ihnen das Gemiitsleben,
Phantasie und Empfindsamkeit iiberwiegen. Es ist auch nicht belanglos, ob
die fraglichen Menschen berufstitig sind oder von keinerlei Sorgen und miihe-
heischender Arbeit beansprucht werden. In sittlicher Hinsicht ist es von beson-
derer Bedeutung, ob die sogenannten Begnadeten aufrichtig sind oder su
Ubertreibungen, Erfindungen von Erlebnissen und Liigen neigen. An iiber-
natiirlichen Eigenschaften interessiert hier am meisten die Tugend der Demut.
»Es gibt deren niimlich, die aus Hochmut oder um sich Geltung zu verschaffen,
willkiirlich Ekstasen und Visionen simulieren® (Tanquerey, Grundri} der
aszetischen und mystischen Theologie, deutsch von Sternaux, Nr. 1500,



Pastoralfragen 211

S. 1035). Was den Inhalt der Privatoffenbarungen anlangt,sind alle diejenigen
entschieden abzulehenen, die mit einer Glaubens- oder Sittenlehre der katho-
lischen Kirche in Widerspruch stehen. Von vornherein verdichtig sind
solche, die in irgend einer Weise die Anstandsgesetze, die Schicklichkeit oder
die einer iibernatiirlichen Revelation eigene Wiirde verletzen, schlieBlich auch
solche, die als iiberfliissig, pripotent oder licherlich erscheinen. ,,Man kann*,
so sagt August Poulain, ,sicher sein, dal die Offenbarungen nicht von Gott
kommen, wenn sie blof gewshnliche Wahrheiten lehren, welche keinen Nut-
zen fiir die Ewigkeit haben. Gott gibt sich nicht dazu her, einfach nur die
Neugierde zu befriedigen. Offenbarungen sind eben nicht blo das Werk der
Macht, sondern auch der Weisheit Gottes* (Die Fiille der Gnaden, I1. Bd., S. 94.)
Werden durch Privatoffenbarungen bestimmte Auftriige erteilt oder wird gar
die Einfitlhrung neuer Gebete und Andachten verlangt, dann ist besondere
Vorsicht geboten. Die Einfiihrung neuer Andachten ist laut can. 1259 dem
Ordinarius vorbehalten. Als Drittes bei der Beurteilung der Privatoffenba-
rungen werden die Begleitumstinde, Wirkungen und Folgen genannt.
Verwirrung und Traurigkeit, noch mehr Hochmut, Vermessenheit und Unge-
horsam in der Seele der Begnadeten wiiren hier negative Kriterien. Auch
aus den Privatoffenbarungen entstehende Feindschaften, Migunst und dgl
gelten als solche. Eine dringliche Empfehlung, welche von den Vertretern
der aszetischen und mystischen Theologie zur Begutachtung von Privat-
offenbarungen gegeben wird, darf nicht iibergangen werden: sich genauestens
zu informieren, ob und welche Offenbarungen die betreffende Person schon
hatte und wie sich ihre Voraussagungen erfiillt haben. Ebenso bleibt eine
gewissenhafte Nachforschung dariiber nicht erspart, welche VorsichtsmaO-
nahmen gegen eine mégliche Tduschung oder Selbsttiuschung angewandt
wurden.

In dem vorhin erwiihnten Brief Lydias an den Studenten Herbert lesen
wir einleitend: ,,Will dir und darf dir und soll dir eine kleine Nachricht vom
lieben kleinen Jesukind berichten.” Die Haushiilterin scheint im guten Glauben
zu sein, daf sie Visiondrin ist, sagt dabei allerdings nicht, ob es visionelle
Offenbarungen waren, die ihr zuteil wurden, oder ob es sich um rein akustische
Phéinomene (auditiones) handelt. Nihere Angaben oder verliBliche Indizien
zur Personsbeschreibung Lydias enthilt der Brief nicht; er gibt auch keinen
weiteren AufschluB iiber die Art ihrer Religiositit oder zu sonst einer Frage,
die eventuell ein Psychotherapeut stellen wiirde. Wir haben auch keine
Moglichkeit, .diese Frau personlich kennenzulernen und zu beobachten.
Dazu soll aber gleich ausdriicklich betont sein: Wenn nicht deutliche An-
zeichen einer geistigen Abnormalitiit es rechtfertigen, sollensolche fromme Leut-
chen nicht vorschnell einem Psychiater oder Tiefenpsychologen iiberantwortet
werden. Die Beurteilung solcher Phiinomene fillt in erster Linie in die Kom-
petenz der aszetisch-mystischen Theologie. Es hat seine Richtigkeit, wenn
Dr. med. Niedermeyer schreibt: ,,Man kann nicht vorsichtig genug sein
gegeniiber den zahllosen Moglichkeiten, durch die meist geltungsbediirftige
‘Psychopathen und hysterische Mythomanen mystische Phinomene vorzu-
tiuschen oder zu autosuggerieren wissen® (Compendium der Pastoralhygiene,
S. 169). Doch darf man sich dadurch nicht veranlaB8t glauben, sogleich und

15%



»12 Pastoralfragen

itberall Betrug oder Hysterie zu vermuten. Einen positiven Anhaltspunkt,
Lydia als Betriigerin zu qualifizieren, haben wir bestimmt nicht. Ist sie
Psychopathin ?

GewiB, es macht einen unguten Eindruck, wenn wir da lesen: ,,Will dir,
darf dir usw.“, und es muB als sentimental empfunden werden, wenn der
zum Priestertum berufende Christus nur immer als kleines, licbes Jesukind
vorgestellt wird. Ebenso liBt der SchluB im Brief der Haushilterin mit
seinen energischen Drohungen an Herbert, wenn er versagen sollte, an das
rechthaberische Gebaren Hysterischer denken. Doch bevor wir urteilen,
miissen wir nun auf den frither erwihnten Pfarrerbrief zuriickkommen,
wo dem Studenten vorgehalten wird, dal er Lydia um Auskunft betreffs
seiner Zukunft ersucht habe. Dies wird zwar von Herbert in Abrede gestellt,
gicher aber bleibt das eine, daB auch er zum nichsten Gliubigerkreis der
»Seherin® gehort und noch nachher in seinen Briefen sie als ,Liche Mama!*
angesprochen hat, obwohl sie das nicht ist. So ist es also nicht unmotiviert,
wenn sich die als ,Begnadete* angesehene Haushiilterin in die Berufsfrage
des jungen Mannes eingeschaltet hat. Noch beachtenswerter ist eine andere
Stelle im zitierten Brief, die besagt, daBl Lydia trotz des wiederholten Driingens
von oben die ,geoffenbarte” Botschaft an den Studiosus erst weitergab,
nachdem sie ihr Seelenfithrer dazu animiert hatte. Fiir eine Frau wie die
fromme Haushilterin ist zweifellos der Seelenfiihrer eine gewichtige Kom-
petenz. Deshalb sei zu allererst ihm ins Merkbuch geschrieben: ,,Es ist das
geringere Ubel, echte mystische Phinomene zuniichst fiir unecht, als unechte
fiir echt zu halten“ (Niedermeyer, Handbuch der Pastoralmedizin, V, 438).
Richtig wiire es gewesen, statt des Rates zum Weissagen, diec Mahnung zum
Gebet um eine gute Berufswahl zu geben. Damit wire die angebliche Mysti-
kerin auch vor die in derlei Situationen sehr wichtige Demutsprobe gestellt
gewesen. Wahrscheinlich wiire damit auch die Affire beigelegt und der Seelen-
filhrer um die Erfahrung reicher gewesen, daB die von der Kirche verlangte
Praxis, bei Privatoffenbarungen iiuBerst vorsichtig zu sein, die einzig richtige
1st.

Es ist auch verfehlt, solche Schwierigkeiten damit losen zu wollen, daB
man solche Personen einfach als hysterisch erklirt, denn wir wissen heute,
daB die frither verbreitete Tendenz, Visionen, Halluzinationen und dgl.
kurzerhand als pathologisch zu bezeichnen, auch durch die neuere Psycho-
logie iiberholt ist. ,Es ist falsch, jede Halluzination oder Vision bereits als
krankhaft hinzustellen®, schreibt Werner Gruehn und erkléirt: ,Man versteht
hierunter eine bildliche Erscheinung, die uns etwas vortduscht. Handelt es
gich um eine Tauschung des Gehors, also nicht des Auges, so spricht man von
einer Audition. Man braucht sich bloB den seelischen Vorgang klarzumachen,
um seine Harmlosigkeit einzusehen® (Die Frommigkeit der Gegenwart, 1956,
S. 448, wo hinreichend Belege fiir das Gesagte angefiihrt werden). Veran-
lassung zu all diesen Phinomenen visioneller und akustischer Art bieten:
individuelle Veranlagung, lebhafte Phantasie, ein bestimmter (eidetischer)
Vorstellungstyp, intensives Wiinschen oder schwere Erlebnisse. ,,Auch sehr
gesunde Menschen konnen gelegentlich derartige Erscheinungen haben®™



Pastoralfragen 213

(Gruehn, a. a. 0.). Schon Poulain hat seinerzeit darauf verwiesen, dafl es Fille
gibt, in denen man sich einbilden kann, intellektuelle Erscheinungen, z. B.
von Heiligen, zu haben, und fithrt ein Wort des hl. Johannes vom Kreuz an:
»Eg gibt so lebhafte Geister, daB} sie bei Betrachtung einer Wahrheit ihre
Gedanken in inneren Worten und lebhaften Gesprichen ausdriicken, die sie
dann Gott zuschreiben® (Poulain, a. a. O., S. 65). ,,Die Geschichte der Mystik
gibt dem Urteil Poulains recht, daB} selbst bei frommen und normalen Men-
schen Dreiviertel der Visionen gutgemeinte, harmlose, aber wirkliche Tiu-
schungen sind* (vgl. Rahner, Uber Visionen und verwandte Erscheinungen,
in ,,Geist und Leben®, 1948, S. 211). Gutgemeinte, harmlose Selbsttduschung,
das ist auch die richtige Beurteilung unseres Falles; gutgemeint, weil die
fromme Haushilterin den Studenten nur zu gerne als Neupriester am Altare
gesehen hiitte, harmlos, da weder Boswilligkeit anzunehmen noch ein psy-
chischer Defekt zu befiirchten ist. Ein UbermaB an Aufdringlichkeit muB
auch auf das Konto ihrer Umgebung verteilt werden. Sensible Leute, besonders
solche mit iiberhthtem Geltungsbediirfnis, werden nicht selten von ihren
Mitmenschen erst zu dem gemacht, als was sie spiter kritisiert werden.
Vorkommnisse wie die unseren werden frither geklirt, wenn man sie, anstatt
sie aufzubauschen, ignoriert.

Gegen die Echtheit der fraglichen Offenbarung spricht auch ihr Inhalt.
Wir kennen ihn aus dem Brief Liydias an Herbert. ,,Gestern schon und heute™,
so lesen wir da, ,sagte mir das kleine Jesuskind folgendes: Ich sage dir,
schreibe dem Herbert: der kleine Jesusknabe bittet dich und lift dir sagen,
im Namen der Heiligsten Dreifaltigkeit, der du ganz geweiht bist, bist du
berufen, Priester zu werden. Ich bitte dich, werde ein guter Priester, studiere
fléiBig, gehe oft in die Kapelle zu beten, um dort deinen unsinnigen Schritt
(d.i. Arzt zu werden) endlich einzusehen. Sei dankbar usw.”“ Es ist nicht
notig, die ganze Niederschrift der ,Offenbarung® durchzusehen, um zu
erkennen, daB} es sich nur um das Wiinschen und Verlangen der Haushiilterin
handelt, um ihr dringendes Wollen, das sich derart intensivierte, daf Lydia
ihre eigenen Gedanken hérte. ,.Gedankenlautwerden® hieff man schon friither
diese Form der Audition. Die Intensivierung ist erklirlich, hat doch der
Konfessarius des Herbert gegen die Bemiihungen der ,,Begnadeten® einen
starken Widerstand eingeschaltet, den es zu iiberwinden gilt. Daf aber dazu
Gott mit einem Wunder mithilft, ist eine zu arge Zumutung, als daBl wir sie
glauben konnten. ,Schreibe!* befahl das Jesuskind. Und was es alles zu
schreiben diktiert haben soll! Alles das, was Lydia auch ohne Eingebung ven
oben wuBte, alles das, was sie selbst wollte und wie es sie sich vorstellte.
Ein eklatantes Beispiel dafiir ist die Berufung auf die Heiligste Dreifaltigkeit.
Der fiir ein menschliches Zureden typische Wortreichtum, die Uberschweng-
lichkeit der Diktion, die Vorliebe dafiir, auch das Heiligste zu verniedlichen,
der siiBliche Pietismus, das sind weitere Merkmale des Ungesunden, Unnatiirli-
chen und damit Unechten, das falschen Prophetien eigen ist. Die Aufforderung
an den Studenten, dankbar zu sein, ist ein egoistisches Postulat, das eben-
sooft aufscheint wie die Strafandrohung, mit der die ,,Seherin® sich Beachtung
verschaffen will. Wenn der Student im SchluBlsatz des Briefes: ,.Sonst sei
nicht neugierig, was deiner wartet, nur Unsegen, nur Fluch des Ungehorsams®,



214 Pastoralfragen

nicht Christus zu sich sprechen hort, sondern darin nur eine letzte Besti-
tigung fiir die Unechtheit dieser Privatoffenbarung erkennt, so miissen wir
ihm recht geben.

Die Beriicksichtigung der duBeren Umstiinde éindert an unserem Urteil
nichts mehr, bestitigt es nur. Wenn es seine Richtigkeit hat mit dem Vorhalt
des Pfarrers gegeniiber Herbert, dieser hiitte selbst von Lydia Zukunfts-
prognosen erbeten, so wiirde das beinahe einer Auskunftei gleichsehen, was
das ganze Bild merklich triibte. Eine Nachschrift zum Kasusbericht scheint
aber fast darauf hinzudeuten. Darin wird verraten, dafl eine Schwester
Herberts schon frither von der Haushilterin mit Berufung auf himmlische
Offenbarungen in ein Kloster geschickt wurde, dieses aber wegen Berufs-
mangels bald wieder verlassen hat. Dieser Fehlschlag war auch den hochw.
Herren von der Gliubigengemeinde Lydias bekannt, und man mdchte
glauben, er hiitte sie kritischer stimmen miissen. Aber sie waren, wie es
scheint, schon erfaflt von der religibsen Sensationspsychose, Zeugen iiber-
natiirlicher Phidnomene sein zu diirfen. Dies schafft ja auch jene Glaubens-
bereitschaft, welche alle VorsichtsmaBnahmen iibersieht, ja selbst die kirch-
lichen Mahnungen iiberhort. So kam es auch seinerzeit zur Dekretierung:
.sacerdotes vero qui eidem illicito cultui in posterum interfuerint, incurrere
ipso facto suspensionem a divinis® (S. Off. 1951 zum Fall Heroldsbach).
Man wird gewiBl unsere Angelegenheit nicht mit den seinerzeitigen ,,Erschei-
nungen“ von Heroldsbach vergleichen wollen, aber wie von diesen heute
niemand mehr spricht, so wird es auch mit den Privatoffenbarungen der
Haushiilterin gehen. Es wird still um solche Ereignisse, weil sie dort Betrug,
hier Tduschung waren. ,,Haben die Privatoffenbarungen die Probe der Zeit
und der Kritik nicht bestanden, dann bieten selbst die giinstigsten Urteile,
die vielleicht dariiber gefillt wurden, keine hinreichende Biirgschaft“ (Pou-
lain, a. a. 0., Bd. 2, S. 105).

Mit der bisherigen Kasusbesprechung ist auch die Frage nach Schuld
und Restitutionspflicht geniigend ventiliert. Wir suchen umsonst nach einer
actio vere iniusta, die causa efficax damni gewesen wire. Wer trigt die
Schuld, daf# Herbert ein Jahr Studium versiumte ? Er ist wohl selbst ein
Risiko dadurch eingegangen, daB er als Mittelschulabiturient zu leicht-
gliubig war. Er wird vielleicht seinen Firmpaten, den Pfarrer Johannes,
verantwortlich machen, und dieser hat schon im bekannten Brief auf den
Seelenfiihrer der Haushilterin hingedeutet. Wollten wir sie alle verurteilen,
dann werden sie sich entschuldigen, bona fide gechandelt zu haben, das heifit
in einem fiir uns schwer begreiflichen Vertrauen auf die Frommigkeit Lydias.
Sie ist keine Betriigerin, auch keine Psychopathin, aber eine etwas exaltierte
Frau, die einer argen Selbsttiuschung erlegen ist, in die sie auch ihre Um-
gebung hineingezogen hat. Der hochwiirdige Firmpate aber weifl es selbst,
dal man eventuell nicht gerade ex iustitia verpflichtet sein muf}, wohl aber
ex caritate, etwas zu verbessern, was man Mitmenschen aus eigener Ver-
fehlung Schlimmes verursacht hat.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Pax Leitner



215

Mitteilungen

Ein Beitrag zur mittelalterlichen Frauenmystik!). Im romischen Brevier
kann man zum Herz-Jesu-Fest lesen, daB schon in den ersten Zeiten des
ofteren die Viiter und Lehrer der Kirche sowie die Heiligen die Liebe unseres
Erlosers gefeiert und die offene Seitenwunde Christi als die Quelle aller
Gnaden bezeichnet hiitten. Im Mittelalter seien gottinnige Seelen durch diese
Wunde zum Herzen selbst vorgedrungen, das aus Liebe zu uns Menschen
verwundet wurde. Namentlich werden nur Joh. Eudes und M. M. Alacoque
genannt, ,

Dazu kann bemerkt werden, daB Justin, Origenes, Augustin und Paulin
von Nola zwar das Herz des Herrn erwihnen, nicht aber in Beziehung zu
seiner Liebe. Seit dem 5. Jahrhundert wird Jesus verehrt als Rex gloriae,
erst im 12. Jahrhundert ist er der liebreiche, leidende Menschensohn, der
die Menschen zum Mit-Leiden auffordert. AuBerhalb des deutschen Sprach-
gebietes ist eine Herz-Jesu-Verehrung vor dem 16. Jahrhundert nur spirlich
nachweisbar, im deutschen Sprachgebiete dagegen seit dem 13. Jahrhundert
auf dem Boden der deutschen Mystik allenthalben. Das erste uns bekannte
Herz-Jesu-Lied ,,Summi regis cor aveto” stammt von dem kolnischen Pri-
monstratenser Hermann Josef, und die erste Herz-Jesu-Vision hatte um 1250
die Begine Mechthild von Magdeburg, die ihren Lebensabend im
Zisterzienserinnenkloster Helfta bei Eisleben in der Gesellschaft der sel.
Mechthild von Hackeborn und der hl. Gertrud der Groflen zubrachte und
wesentlichen EinfluB auf diese literarisch tdtigen Nonnen ausiibte, deren
Werke in Frankreich gern gelesen wurden und Joh. Eudes mit M. M. Ala-

e zur Verehrung des Herzens Jesu anregten.

DaB Mechthild von Magdeburg einige Jahrhunderte in Vergessenheit
geriet, hat mehrere Griinde. Sie stammte aus kleinem Adel, war ungelehrt
(»Latein kann ich nicht®) und trat 20jéihrig in einen Magdeburger Beginenhof
ein. Mit zwdlf Jahren zum erstenmal vom HI. Geiste ,,gegriiit”, erlebte sie
viele Jahre das Wunder der Gottesminne, das sie begliickte und bedriickte,
bis sie sich auf Anraten ihres dominikanischen Seelenfiihrers entschloB, ihre
Visionen auf losen Blittern in niederdeutscher Sprache aufzuzeichnen.
Heinrich von Halle, Lektor in Neuruppin, sammelte, bearbeitete und ordnete
diese Blitter in sechs Biichern, zu denen in Helfta, allerdings als matter
Nachklang, ein 7. Buch dazukam. In Helfta, wohin sich die BuBlpredigerin
und Seherin vor den Verdichtigungen mancher geistlicher Kreise zuriick-
gezogen hatte, ist sie um 1294 gestorben.

Vorerst sei einiges zur literarischen Uberlieferung des in die Menschen
»flieBenden Lichtes der Gottheit® bemerkt. Die Urschrift ist verloren;
was Heinrich von Halle herausgegeben hat, ist eine Bearbeitung und Um-
stellung. Aber auch diese ist bisher verschollen und nur erhalten in der
alemannischen Ubersetzung des Weltpriesters Heinrich von Nordlingen, des
geistlichen Fiihrers der Gottesfreunde, der ,gut zwei Jahre Fleil u. Mithe

1) Mechthild von Magdeburg, Das flieBende Licht der Gottheit. Einge-
fiihrt von Margot Schmidt, mit einer Studie von Hans Urs von Balthasar, (454.)
Einsiedeln — Ziirich— Kéln, Benziger-Verlag. Leinen sfr 19.80.



216 Mitteilungen

aufgewendet®, ehe er es ein wenig in unser Deutsch gebracht hat. Diese
Ubersetzung wurde erst 1861 in der Stiftsbibliothek von Maria-Einsiedeln
entdeckt, eine willkommene Erginzung zu der bisher allein bekannten
lateinischen Ubertragung, wahrscheinlich von den gelehrten Nonnen zu
Helfta angefertigt, die an vielen Stellen und hauptsiichlich in der Anordnung
von de:'uﬁbersetzung des Heinrich von Nérdlingen abweicht. Das macht es
uns schwer, den urspriinglichen Text wiederherzustellen, so dal wir iiber die
geistliche Entwicklung unserer Seherin weiterhin griBtenteils im unklaren
bleiben. Wir finden bei ihr Anklinge an Bernhard von Clairvaux, die Vikto-
riner, besonders die damaligen Auslegungen des Hohenliedes, auch an die
neu entdeckte negative areopagitische Theologie, aber das ist bei ihr kein
Buch- oder Schulwissen, sondern Niederschlag gehorter Predigten und An-
sprachen, manches kann auch von den Bearbeitern hinzugefiigt worden sein.

Es ist nicht ausgeschlossen, dafl Dante das ,.FlieBende Licht* gekannt
hat; seine Schilderungen von Fegefeuer, Holle, Himmel klingen jedenfalls
stark an die Gesichte unserer Seherin an, und Dantes Matelda kénnte Mecht-
hild sein. Aber mit dem Untergang der Frauenkléster in der deutschen
Reformation verschwindet auch die Bekanntschaft mit Mechthild von
Magdeburg, bis im 19. Jahrhundert die deutschen Mystiker wieder zu Ehren
kommen.

Will man das .. FlieBende Licht* mit Gewinn lesen, ist es angezeigt,
in Mechthild von Magdeburg die BuBpredigerin von der in Gott versun-
kenen Seele zu trennen, soweit das moglich ist. Thre BuBipredigten sind scharf
und haben ihr sicherlich viele Feinde beim Welt- und Ordensklerus zugezogen,
besonders bei den Gottesgelehrten. ,,Man findet manchen weisen Lehrer der
Schrift, der vor meinen Augen dennoch ein Tor ist . . . der ungelehrte Mund
belehrt die gelehrten Zungen aus meinem hl. Geist“ (121), spricht Gott
durch sie (Anklang an Lk 12, 12). AuBlerdem kannte Mechthild sicherlich
die Ankiindigung der Strafgerichte Gottes durch den kalabresischen Zister-
zienserabt Joachim von Fiore (1 1202), der von einer Sittenreform durch
einen neuen Orden sprach. So erklirt sich der Mut, mit dem sie, die arme
Begine, dem Weltklerus Habsucht vorwirft und den Dominikanern, unter
denen sie doch Freunde besitzt, Nachlassen des ursprunghchen Eifers aus-
stellt. Aber bei der Beschreibung des neuen Ordens legt sie doch, echt weib-
lich, groBen Wert auf AuBerlichkeiten: Die Briider tragen Schuhe nur, wo
es gefriert, und da nur zwischen Allerheiligen und Petri Stuhlfeier, keine
Hosen, nur zwei Kleider, ein weiBles Unter- und ein rotes Obergewand (rot
deutet auf Jesus, weill auf Maria). Die Schuhe sind rot mit weilen Riemen,
jeder Bruder triigt einen wei-rot gefirbten Stab in der Hand, auch beim
Messelesen und Beichthtren. Sie schlafen auf Stroh zwischen zwei Woll-
tiichern, ein Kissen unter dem Haupte. Thre Gewalt ist groB, kein Bischof
kommt ihnen gleich, sie sind also exempt. Wihrend der Antichrist die welt-
lichen Fiirsten, den groBten Teil der Bischofe, Propste und Priester verfiihrt,
bleiben sie standhaft. Es ist iiberfliissig zu sagen, da8 dieser Orden bis jetzt
noch nicht in Erscheinung getreten ist.

Etwas milder verfihrt Mechthild mit dem verehrungswiirdigen Dekan
von Magdeburg, Herrn Dietrich (76). Wahrscheinlich gehérte er nicht zu den



Mitteilungen 217

stinkenden Bécken®, darum wird er im Auftrage Gottes ermahnt, zu bleiben,
wo er ist. Er darf weiterhin gepflegte Kleider tragen, aber darunter ein hartes
Gewand. Er soll auf Stroh schlafen zwischen zwei wollenen Tiichern, zwei
Kissen unter dem Haupte, tagsiiber eine schione, gefiitterte Steppdecke
iiber dem Bett, davor Matte und Betpult, daneben zwei Ruten, mit denen
er sich beim Erwachen ziichtigen soll. So mége er mit demiitigem Herzen ein
gutes Beispiel einem schlechten Leben entgegensetzen, in steter Furcht wie
eine Maus, die in der Falle sitzt und den Tod erwartet, alle Dinge nach dem
Rat des Beichtvaters tun. Prilaten, Prioren usw. sollen im Gistehaus nicht
zu lange verweilen, das Krankenhaus fleiBlig besuchen, fiir gutes Essen im
Kloster sorgen, denn ,.ein hungriger Ménch singt niemals schén® (271).

In ihren BuBpredigten verletzt Mechthild héchstens die Empfindlichkeit
der Geriigten. Bedenklicher sind ihre Entgleisungen bei ihren Visionen.
In der Holle ist Pech, Schwefel, Gestank, Feuer und unanstindiges Benehmen
des geschwiinzten Teufels. Den Armen Seelen kann auf die iibliche Weise
geholfen werden (bis 3000 Messen!). Aber Mechthild unterscheidet wenig
zwischen Holle und Fegefeuer, meint auch, wie spiiter M. Luther, einige
Arme Seelen hiitten keine Gewillheit, in den Himmel zu kommen, Dal} sie
anscheinend an die leibliche Aufnahme des Apostels Johannes in den Himmel
glaubt, mag angehen, wenn man an das florentinische Fresko in S. Croce
des gleichzeitigen Giotto denkt. DaB sie aber, trotz aller Gegenvorstellungen,
Johannes den Tédufer im Himmel zu Ebhren BMV. Messe singen hort (,,Gau-
deamus ommes in Domino“) und den Zweifler einen Pharisier nennt, ist
allerhand. DaB Jesus sie begriiit, indem er die Hand auf ihre Brust legt, dal
sie Verlangen hat, in unsiglicher Lust zu schauen und zu erkennen die Milch
und die Briiste, die Jesus sooft gekiiBt hat, daB Maria bzw. die Jungfrau
Kirche mit ihrer reinen, unbefleckten Milch der Barmherzigkeit Propheten
und Seher des Alten Bundes ernihrt hat, dafi Christus der kaiserliche Prinz
ist, der die Seele zum Tanz bittet, das mull so unschuldig aufgenommen
werden, wie es gemeint ist. Honigsiil ist der Himmel, die Gottheit Christi,
gind die Wunden Christi, sicher nach Ps 33, 9, zitiert 1 Petr 2, 3, wobei das
iltere chrestds ,,giitig” bedeutet. Rosenfarben sind die Narben an den Fiilen
Christi, dem wir im Leiden nachfolgen miissen bis zur Durchbohrung des
Herzens, Aussagen, die wir in den Schriften der sel. Mechthild von Hackeborn
und der hl Gertrud der Groflen wiederfinden. Trotzseiner zeitbedingten
Miingel ist das ,.Flielende Licht” eine Glanzleistung mittelalterlicher Frauen-
mystik, und mit der vorliegenden Ausgabe wurde wirklich eine Liicke aus-
gefillt.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Wladimir Solowjow — ein christlicher Philosoph. Hier soll keineswegs
der unbescheidene Versuch gemacht werden, ein auch nur annihernd voll-
stindiges Bild vom Leben und Werk eines der grifiten christlichen Philo-
sophen, des Russen Wladimir Solowjow, zu zeichnen, sondern wir wollen nur
einmal in aller Kiirze auf diesen gewaltigen Denker und echten Triiger reli-
gioser Anliegen hinweisen, der unter den Christen der lateinischen Welt



218 Mitteilungen

viel zuwenig bekannt ist. Wenn wir die Union zwischen Ost- und Westkirche
im Sinne der Una Sancta als eines der Herzensanliegen der Christenheit
betrachten, so wird uns Solowjow eine wertvolle geistige Hilfe und Stiitze
bei dieser Arbeit sein.

Die Entwicklung des religivsen Gedankens in RuBland steht selbstver-
stiindlich weithin im Banne des russisch-orthodoxen Denkens, das seinerseits
von der byzantinisch-ostromischen Theologie und Philosophie durchtriinkt
ist. Einer der philosophischen Hauptunterschiede zwischen der lateinischen
und der griechischen Kirche ist ja — geschichtlich gesehen — der, dafl
Byzanz weder die Scholastik noch die Renaissance erlebt hat. Mit einem ge-
wissen Recht darf man sagen, daB hier die Philosophie Platons noch in voller
Kraft steht, wihrend wir sie im Abendland teilweise durch die Philosophie
des Aristoteles ersetzt haben. Im iibrigen ist Wladimir Solowjow keineswegs
der erste russische Denker, der sich in seiner Auffassung von der Una Sancta
und der Notwendigkeit der Wiedervereinigung zweier getrennter Glieder des
Corpus Christi Mysticum mit der Sehnsucht der abendlindischen Kirche
beriihrt. Schon vor ihm hat der russische Philosoph Tschaadajew eine so
entscheidende Wendung zum lateinischen Katholizismus genommen, da8 sich
die damalige zaristische Regierung nicht anders zu helfen wuBlte, als ihn fiir
geisteskrank zu erkliren.

Wladimir Solowjow miiBte eigentlich auch im Denken des Profangelehrten
eine groflere Rolle spielen, als dies der Fall ist. Denn es ist unbestreitbar, daB
er einen groflen EinfluB auf den russischen Dichter und Denker Fjodor Dosto-
jewskij ausiibte, der in vielem als sein Schiiler betrachtet werden kann.
Insbesondere werden die Spitwerke Dostojewskijs — etwa die Briider
Karamasoff — ohne Kenntnis des Einflusses Solowjows unverstindlich.
Es ist iibrigens interessant, daB schon zu Lebzeiten Dostojewskijs, als Solow-
jow noch die streng orthodoxe Auffassung vertrat, dafl die rémisch-katho-
lische Kirche ein erloschener Zweig des Christentums sei, ein ,toter* Glaube,
auch Dostojewskij selbst nach dem Urteil seiner Tochter ein brennendes
Interesse fiir den Katholizismus verriet, den er doch in seiner beriihmten
Legende vom ,,GroBinquisitor an den Pranger stellen wollte. Die Tochter
Dostojewskijs schreibt wortlich: ,,,Ich habe es nie begriffen, warum Thr
Vater sich so sehr fiir diesen alten Schwachkopf von Papst interessierter,
gestand mir eines Tages ein russischer Schriftsteller, ein Freund meines
Vaters. Nun aber war fiir Dostojewskij ,dieser alte Schwachkopf¢ der in-
teressanteste Mensch in Europa“ (vgl. Dostojewskij, geschildert von seiner
Tochter, Miinchen 1920).

Auch Solowjow hat sich in seinen besten und stirksten Werken fiir den
Papst eingesetzt, Als er 1896 zur katholischen Kirche iibertrat und das
Glaubensbekenntnis ablegte, da wollte er betont wissen, daB er dies als
treuer Sohn der russisch-orthodoxen Kirche tue, die sich in ihrem wahren
Wesen niemals von der kirchlichen Einheit getrennt habe. Nach der Ansicht
Solowjows brauchte es deshalb in seinem Fall keines eigentlichen Ubertrittes,
sondern vielmehr nur der ausdriicklichen Bestiitigung der Anerkennung des
Primates Petri. Dafl es gerade dieser Anschlu an Rom war, der dann den



Mitteilungen 219

Philosophen mit seiner eigenen Gegenwart und der offiziellen Richtung seiner
Kirche in Konflikt brachte, braucht wohl kaum néher ausgefiihrt zu werden.
Die geistige Entwicklung Solowjows kann nach der uniibertroffenen
Darstellung des Herausgebers der auf acht Binde berechneten deutschen
Gesamtausgabe der Werke Solowjows, die seit 1952 im Erich-Wewel-Verlag
in Freiburg im Breisgau im Erscheinen begriffen ist, Wladimir Szylkarski,
in drei Stufen geteilt werden: In der ersten bekennt er sich im iiblichen Sinn
zur russisch-orthodoxen Kirche und hegt gegeniiber dem katholischen Glauben
die gleichen Vorurteile wie dic meisten seiner Landsleute. In der zweiten
Entwicklungsstufe hat er sich zur Erkenntnis der Wahrheit des Katholizismus
durchgerungen und vollzieht auch den Ubertritt in der oben erwihnten
Fassung. In der dritten Phase seiner geistigen Entwicklung steht das grandios-
schaurige Bild der Endzeit vor seinen Augen, und er gibt sein letztes Testa-
ment in der so oft ins Deutsche iibertragenen ,,Erzihlung vom Antichrist®
(Luzern 1935), die an altchristliche Vorstellungen ankniipft und sie mit
einem neuen, geheimnisvollen Sinn erfiillt. Nach der Besetzung Europas durch
die Mongolen befreit der Antichrist den Erdteil und richtet sein Reich auf.
Er ist nicht Verfolger des Glaubens im iiblichen Sinne, er versucht sogar, die
drei getrennten christlichen Glaubensbekenntnisse fiir sich zu gewinnen,
indem er sowohl dem Papst als auch den Vertretern der protestantischen und
der orthodoxen Christenheit grole Versprechungen macht. Tatsichlich gehen
viele Christen, auch Bischéfe und Priester, zu ihm iiber. Aber der Vertreter
der Orthodoxie, der den bezeichnenden Namen Johannes fiihrt, erkennt ihn
als Antichrist, der evangelische Professor Pauli gleichfalls, und schlieBlich
schleudert Papst Petrus II. den Bannstrahl gegen ihn. In diesem Augenblicke
unterwerfen sich auch Johannes und Pauli dem Stellvertreter Christi, und die
Einheit der Kirche erscheint in der letzten Stunde der Welt wiederhergestellt.
Es besteht kein Zweifel, daB die dstlichen Traditionen des Christentums,
wie sie Solowjow im besten Sinne des Wortes verkirpert, einen Aufruf an die
lateinische Christenheit darstellen, sich mit ihnen zu beschiftigen. Im Miin-
chener ,,Klerusblatt“ (Mai 1955) hat der Frankfurter Philosophieprofessor
Johannes Hirschberger die philosophie- und theologiegeschichtliche Bedeu-
tung Solowjows mit folgenden Sidtzen gewiirdigt: ,. . . bei ihm (ist) die
metaphysische Tradition des Abendlandes in einer Phase aufbewahrt, die
das Anliegen des deutschen Idealismus, sein Fragen um Gott und Welt,
Einheit und Vielheit, Geist und Natur, das Sein und die Geschichte in seinem
ideengeschichtlichen Ursprung, also in historisch echter, durch spitere Ent-
wicklungen nioch unverstellter Form enthilt. Und das ist nun die grofie Be-
deutung dieser neuen deutschen Solowjow-Ausgabe: sie bahnt einen mig-
lichen Weg zuriick zu den Urspriingen unseres christlich-abendlindischen
Denkens, wo in Klemens, in Origines und Augustinus griechisches und christ-
liches Denken sich vermiihlten und noch ihre ganze Fiille und Weite entfalten
konnten. Spiitere Entwicklungen bedeuten gewohnlich Einengungen, Ver-
stellungen, Sackgassen . . . Wir miissen immer wieder zuriick zu den Quellen
der. philosophia perennis und ihrem ganzen urspriinglichen Reichtum.
Solowjow, in dessen Denken eine frithe Phase des christlich-abendlindischen
Denkens priisent wird, kénnte ein Weg werden zu diesen Quellen.*



220 Mitteilungen

Vielleicht ist die Wertung zu hoch, die E. Kobilinski-Ellis von Selowjow
gibt, aber sie zeugt deutlich davon, welchen Eindruck sein theologisch-
philosophisches Wirken auf jene ausiiben kann, die sich mit ihm beschiftigen.
Kobilinski-Ellis schreibt als Herausgeber und Ubersetzer einer Auswahl von
Solowjows Schriften, die schon 1929 unter dem Titel ,,Monarchia Sancti Petri*
erschienen sind: ,Ein Theologe vom Rang eines St. Augustinus und eines
St. Athanasius, ein Mystiker vom Range eines Joseph Gorres und eines Jakob
Bohme, ein Metaphysiker vom Range eines Friedrich Schelling, ein Forscher
von der Exaktheit eines Ludwig Pastor und ein Dichter von der Hihe eines
Novalis —war Wladimir Solowjow berufen, alle Gegensiitze der Hauptstromun-
gen der Gegenwart in sich aufzunehmen, zu tragen und zu einer harmonischen,
universellen Synthese zu vereinigen. Kein anderer geistiger Fiihrer unserer
Zeit kommt ihm gleich in dieser universellen Allseitigkeit, die zugleich mit der
seltenen Eigenart seiner schopferischen Persénlichkeit durchleuchtet und mit
seiner prophetischen Gabe geheiligt war, Das grandiose System seiner Lehre
fordert eine sorgfiltige und tiefsinnige kritische Durchforschung, sowohl im
Sinne der priizisen Methodik der westlich-kirchlichen Tradition wie auch
im Lichte der cosmologia perennis der christlich-esoterischen Uberlieferung
der Weisheit und schlieflich vom Standpunkt der kritischen Schule des
abstrakten (rationellen) Denkens. Alle diese kritischen Nachforschungen
werden zugleich zu einer fruchtbaren Kooperation dieser verschiedenen Ge-
biete der gegenwiirtigen, das neue Wort und Licht suchenden Kultur fithren
und die Lehre Solowjows von allen Seiten beleuchten. Und doch wird bei
allen diesen Untersuchungen das Hauptprinzip seiner ,freien Theosophie’
(als das einer universellen Synthese und das Geheimnis seiner prophetischen
Personlichkeit) fiir jede bloB analysierende Kritik unerreichbar bleiben. Er
ist der groBte aller Fiihrer unserer Zeit! Er ist eine symbolische Erscheinung
und Verkorperung des vielseitigen und zu einer neuen Einheit tragisch-
strebenden Geistes der Gegenwart.“ Wie sagt Solowjow in einem seiner
schonsten mystischen Gedichte ?

»Uber der Erde herrscht Tod und Zeit,
laf} sie nicht Herr sein iiber die Triebe —
alles versinkt in der Dunkelheit —
ewig leuchtet die Sonne der Liebe!“
Wien Ernst Joseph Gérlich

Das ,verratene Beichtgeheimnis“ von Croix-Daurade bei Toulouse. Das
Buch ,Nachtseiten der Gesellschaft“ (Verlag Otto Wigand, Leipzig 1844)
und der 35. Teil des ,,Neuen Pitaval“ (Brockhaus, Leipzig 1864) berichten auf
35 bzw. 23 Seiten, dal um 1700 in Croix-Daurade der Pfarrer Peter Colestin
Chambard das Beichtgeheimnis verraten habe und dafiir zum. Feuertode
verurteilt worden sei. Ein reicher Olsieder wird ermordet. Der unbekannt
gebliecbene Morder beichtet bei dem Pfarrer sein Verbrechen. Die Sthne des
Ermordeten, stutzig geworden durch das aufgeregte Wesen des Pfarrers,
laden ihn in ihr Haus ein und sagen ihm auf den Kopf zu, er kenne den
Mbrder, der wahrscheinlich bei ihm gebeichtet habe. Sie fithren ihn vor ein
groBes FaB siedenden Ols und wollen ihn hineinwerfen, wenn er schweigt.
Aus Angst nennt der Pfarrer den Namen des Morders.



Mitteilungen 221

Fille direkten Bruches des Beichtsiegels durch den Beichtvater sind
duBerst selten. Sollte hier ein solcher Fall vorliegen, da alles mit Namen und
Ort belegt wird ? Eine Anfrage bei Kardinal Salitége von Toulouse, der in-
zwischen gestorben ist, ergab, daB diese Geschichte sich zuerst in dem 1837 /38
erschienenen Werke ,,Mémoires des archives de la police” finde, verfalit von
dem unter dem Pseudonym Peuchet schreibenden Baron von Lamothe-Langon
aus Toulouse, der in geheimnisvollen Erzidhlungen groB8 sei. Er starb schon
1830, aber seine Memoiren wurden erst spiiter herausgegeben. Auch Dumas
der Altere habe in seinem Roman ,,Souvenirs d”Antony“ — auch als Drama
erschienen — den Fall aufgegriffen. Aber die ganze Geschichte sei von A—Z
erfunden, da im Jahre 1700 in Croix-Daurade weder Kirche noch Pfarrhaus
und Pfarrer existiert habe. Auch in den Gerichts- und Stadtakten von Tou-
louse hitte man nie etwas von einem solchen Fall gelesen. Im Jahre 1909
habe Pfarrer Lafforgue ein Werk erscheinen lassen ,,La grande lande, Croix-
Daurade”, wo im 5. Kapitel ,,une refutation victorieuse de cette mystifica-
tion“ stehe, die der erzbischoflichen Behorde schon viel Arger bereitet habe.

Seltsamerweise hat nun diese Geschichte in unseren Tagen eine doppelte
Auferstehung durch zwei katholische Autorinnen, beide Konvertitinnen,
erlebt. Elfriede Kudera in Miinchen schrieb einen Roman ,,Die Beichte des
Morders® auf Grund des ,,Neuen Pitaval®. Sie liBt die Geschichte damit
enden, daB der Pfarrer freiwillig den Arm in das siedende Ol hilt: Opfer des
Beichtgeheimnisses! Den zweiten Roman hat Ruth Schaumann unter dem
Titel ,Die Olsiederei“ geschrieben. Hier verrit allerdings der Pfarrer das
Beichtgeheimnis, aber genarrt durch die Séhne des Ermordeten, die ihm nach
schweren MiBhandlungen ihren jiingeren Bruder als ,,Engel® erscheinen
lassen, dem er dann im Fieber den Namen des Morders preisgibt.

Die Geschichte vom ,,verratenen Beichtgeheimnis“ in Croix-Daurade ist
eine bdswillige Erfindung des vorigen Jahrhunderts, und es ist an ihr kein
Wort wahr.

Siegburg (Rheinland) Oberstudienrat W. Bers

Wieder religionspiidagogische Weiterbildungskurse in Donauwérth. Im
Rahmen der alljahrlich im Cassianeum in Donauwérth mit grofem Erfolg
veranstalteten Ferienkurse finden auch in diesem Sommer zwei religions-
pidagogische Weiterbildungslehrgiinge statt, die wegen ihrer aktuellen
Themen die besondere Beachtung aller Seelsorger und Religionslehrer an
Volks-, Berufs- und Mittelschulen verdienen. Nicht zuletzt auch deshalb,
weil die hier geschaffene Begegnung zwischen Priester und Lehrer in gleicher
Weise das gegenseitige Vertrauen wie die gemeinsame Erziechungsarbeit
befruchten und férdern kann.

Die (teilweise getrennten) pidagogischen Weiterbildungslehrginge fiir
Lehrkriifte und Religionslehrer an Berufs- und Mittelschulen
vom 17. bis 21. Juli sehen u. a. folgende Referate und Arbeitsgemeinschaften
vor:

Gefihrdung der personalen Erziehung (Univ.-Prof. Dr. Ludwig Englert,
Miinchen). Von der infantilen Religiositit zur Miindigkeit des Christen



222 Mitteilungen

(Katechet Otto Betz, Wolfratshausen). Was ist der Gemeinsame Markt und
warum ist er notwendig ? und Die Erwartungen der Afrikaner von Europa
(Dr. Markus Timmler, Bad Godesberg). Die geistige Entwicklung des euro-
péiischen Ostens in ihrer Wirkung auf Westeuropa (Dr. Kurt Marko, Institut
fiir Europiische Geschichte, Mainz). Psychiatrische Fragen (Dr. Frhr. von
Gagern, Miinchen). Bildung und Erziehung in der industriellen Gesellschaft
(Direktor Dr. Georg Koeser, Bad Kissingen). Arbeitskreise: Technische
und wirtschaftliche Wirklichkeit und ihre Beziehung zur sogenannten All-
gemeinbildung (H. Braun, Kemnath, und Direktor Dr. Georg Koeser, Bad
Kissingen). Ist eine Anderung in Auffassung, Methode und Stoff bei der
Miidchenbildung notwendig? (M. Benedikta Schrott, Niirnberg). Kunst-
geschichtliche Fahrt.

Fiir den religionspiidagogischen Weiterbildungslehrgang fiir Geistliche,
Lehrerinnen, Lehrer und Katechetinnen an Velksschulen vom
28. Juli bis 1. August 1958 nennt das Programm u. a. folgende Themen:

Die christliche Existenz unter dem Gericht unserer Zeit (Hochschul-
prof. Dr. Alfons Fleischmann, Eichstiitt). Moderne Arbeitsmittel im Reli-
gionsunterricht der Volksschule (Religionslehrerin Alice Baum, Karlsruhe).
Gewissen und Gewissensbildung (Hochschulprof. Dr. Alfons Fleischmann,
Eichstitt). Die Darbietung der biblischen Geschichte im Rahmen des Erst-
beichtunterrichts (Stud.-Rat Ferdinand Kopp, Tutzing). Das kindliche
Gewissen (Dr. Gottfried Heinelt, Universitit Miinchen). Grundprobleme des
Beichtunterrichts (Hochschulprof. Dr. Alois Heller, Eichstitt). Podiums-
diskussion zwischen Eltern, Lehrern, Katecheten iiber das Thema: Unser
Kind muBl beichten. Kunstgeschichtliche Fahrt.

Neben diesen religionspiddagogischen Kursen finden vom 22. bis 26. Juli
und vom 5. bis 9. August piddagogische Weiterbildungslehrginge
fiir Lehrerinnen und Lehrer an Volksschulen statt, denen jeweils
ein religivser Einkehrtag vorausgeht.

Um Bekanntgabe und Empfehlung dieser Kurse unter der katholischen
Lehrerschaft wird herzlich gebeten. Interessenten erhalten ein ausfithrliches
Programm mit den Einzelheiten iiber Anmeldung, Teilnehmergebiihren,
FahrpreisermiBigung usw. auf Anforderung von H. H. Direktor Max Auer,
Cassianeum, Donauwérth.

Unser Ruf an die Briider mit der Bitte um Spenden zugunsten der Be-
zieher der ,,Quartalschrift®, die keine Zahlungsmoglichkeit haben, hat auch
diesmal wieder ein sehr erfreuliches Echo gefunden. Diese Bezieher ersuchen
immer wieder, die edlen Spender ihrer tiefen Dankbarkeit zu versichern.
Wir geben diesen Dank weiter und sagen hiemit allen, die wieder zur Auf-
filllung des Spendenkontos beigetragen haben, ein aufrichtiges ,,Vergelt’s
Gott!“

Redaktion und Verlag



223

Romische Erlisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Linz a. d. D.

Hinauszogernng der hl. Taufe. Mancherorts kam die Sitte auf, die Spendung der
hl. Taufe aus nicht stichhaltigen Griinden der Bequemlichkeit oder auch aus angeblich
liturgischer Einstellung hinauszuschieben. Dieser Hinauszigerung kénnen zwar einige
Ansichten iiber das ewige Schicksal der ohne Taufe sterbenden Kinder zu Hilfe kommen.
Diese Ansichten, als ob auch die ohne Taufe sterbenden Kinder zur beseligenden
Anschauung Gottes im Himmel gelangten, entbehren jedoch jeder festen Grundlage.
Daher ermahnt mit Billignng des Hl. Vaters die Oberste Kongregation des HI. Offi-
zinms die Gliubigen, die Kinder méglichst bald taufen zu lassen nach der Vorschrift
des can. 770; die Pfarrer und Prediger aber fordert sie auf, auf die Durchfithrung
dieser Bestimmung zu driingen. (Ermahnung des Hl. Offiziums vom 18, Februar 1958;
AAS, 1958, Nr. 3, p. 114.)

MeBvorschriften fiir kranke und sehbehinderte Priester. Kranke oder erblindende
Priester oder solche, die voriibergehend oder dauernd an solcher Sehschwiiche leiden,
daf sie nur sehr grofe Buchstaben lesen kiénnen, kénnen von der Ritenkongregation
fiir die Zelebration der hl. Messe die Dispens erlangen, da} sie entweder die Votiv-
messe von der Mutter Gottes oder die gewihnliche Totenmesse zelebrieren kénnen.
Wenn der Bittsteller wihrend der Dauer des Privilegs vollstiindig erblindet, mul} er
mit der Zelebration der hl. Messe aussetzen, bis er ein neues Indult von der Sakramenten-
kongregation erlangt hat, Aber auch nachher mull er bei jeder Zelebration am Altar
von einem anderen Priester begleitet sein.

Der Kranke oder Sehschwache, der die Dispens erlangt hat, liest withrend des
ganzen Jahres das fiinfte Formular der Muttergottes-Votivinesse, immer in weiller
Farbe. Wenn er jedoch noch so viel Sehkraft besitzt, daBl er auch die iibrigen vier
Votivmessen de B.M.V.,der liturgischen Zeitentsprechend, lesen kann, ist esihm erlaubt,
sie zu zelebrieren. Die Votivmesse de B.M.V. kann jederzeit genommen werden;
sie mul} aber genommen werden an allen jenen Tagen, an denen nach dem Direktorium
der Kirche, in welcher der Kranke oder Sehschwache zelebriert, die gewihnliche Toten-
messe nicht erlaubt ist. Wihrend des Tridunm sacrum in der Karwoche mufl der
sehschwache Priester die Zelebration vollkommen unterlassen; am Weihnachtsfest
kann er drei hl. Messen lesen. Weitere Vorschriften enthalten die Rubriken fiir die
Votivmesse zu Ehren der Mutter Gottes und fiir die Totenmesse. (Instruktion der
Ritenkongregation vom 15, Dezember 1957; AAS, 1958, Nr. 1, p. 51—54.)

»Benedictus* vor oder nach der Wandlung. Die Ritenkongregation hat mitgeteilt,
daB im Hochamt das ,,Sanctus* und das , Benedictus* vor der Wandlung zusammen
gesungen werden konnen, In einer Antwort auf Anfragen von verschiedenen Liturgie-
wissenschaftlern erklirte die Ritenkongregation, dal es vollig freigestellt sei, diese
beiden Teile desselben Gebetes zusammen vor der Wandlung zu singen oder dem alten
Brauch zu folgen, das ,Sanctus* vorher und das ,Benedictus* nachher zu singen.
(,.Ost. Klerus-Blatt“, 1958, Nr. 9, S. 88; ,Kathpref3* vom 11. 4. 1958.)

Wachskerzen fiir den Gottesdienst. Mehrere Ortsoberhirten haben bei der Riten-
kongregation gngefragt, ocb das Dekret Nr. 4147 vom 14, Dezember 1904 in Kraft
bleibt, welches anordnet, ,,dall die Osterkerze, die in das Taufwasser eingetaucht wird,
und die zwei Kerzen, die bei der hl. Messe anzuziinden sind, wenigstens zum gréf3ten
Teil aus Bienenwachs sein miissen, die iibrigen Kerzen aber, die auf den Altiren
aufzustellen sind, zu einem griBeren und bedeutenderen Teil aus demselben Wachs
sein miissen®.

Die Ritenkongregation hat nach Anhoren des Gutachtens einer besonderen
Kommission diese Anfrage im wesentlichen mit ,Ja* (affirmative) beantwortet; aber
mit Riicksicht auf die gegenwiirtigen Zeitumstiinde, welche es noch nicht zulassen,
daB iiberall auf Erden der griBte Teil jener Kerzen aus den genannten Materialien
hergestellt werde, und solange diese dauern, wird es den Bischofskonferenzen der
einzelnen Nationen iiberlassen, genau zu bestimmen, bis zu welchem Prozentsatz der
Anteil an Bienenwachs, Olivenél oder anderem Pflanzenél herabgemindert werden



224 Rémische Erlidsse und Entscheidungen

darf, daB die genannten Kerzen noch zum liturgischen Gebrauch verwendet werden
diirfen, Wo aber Bischofskonferenzen nicht durchgefiihrt zu werden pflegen, sollen
die Ortsordinarien dariiber entscheiden. (Dekret der Ritenkongregation vom 13. De-
zember 1957; AAS, 1958, Nr. 1, p. 50s.)

Gebete bei offentlichen Gottesdiensten. Der Obersten Kongregation des HI. Offi-
ziums wurde berichtet, dafl gewisse Leute unter dem Vorwand der Erneuerung der
alten Liturgie oder der Férderung der Teilnahme der Gliubigen bei den Gottesdiensten
sich auf erschienene Versffentlichungen berufen, um neue oder schon abgekommene
Gebete, Anrufungen oder Lesungen religitser Schriften den liturgischen Funktionen
und selbst der Zelebration der Messe einzufiigen oder gewisse Teile aus ihnen wegzu-
lassen. Daher empfiehlt mit Billigung des HL Vaters die genannte Kongregation den
Ortsoberhirten, denen ja das Recht und die Pflicht zukommt, die Einhaltung der Vor-
schriften beziiglich des Gottesdienstes sorgsam zu iiberwachen (can. 1261, § 1), sie
sollten keine neuen Riten, Zeremonien, Lesungen und Anrufungen ohne Befragung
des Apostolischen Stuhles in die gottesdienstlichen Handlungen einfithren oder aus
ihnen streichen lassen. Ebenso sollen sie den Welt- und Ordensklerus daran erinnern,
daB es einzig und allein Sache des Apostolischen Stuhles sei, die hl. Liturgie za ordnen
sowie die liturgischen Biicher und neue Litaneien fiir den éffentlichen Gebrauch zu
approbieren (can. 1257 und 1259, §2). Derartige Gebete und fromme Ubungen in
Kirchen oder Oratorien kénnen nicht zugelassen werden ohne Uberpriifung und aus-
driickliche Bewilligung des Ortsordinarius, der in schwierigeren Fiillen gehalten ist,
die ganze Sache dem Apostolischen Stuhl vorzulegen (can. 1259, § 1). (Ermahnung
des HI. Offiziums vom 14, Februar 1958; AAS, 1958, Nr. 3, p. 114.)

Demnach ist es verboten, auch bei Segenandachten und anderen offentlichen
Gottesdiensten Gebete zu gebrauchen, die nicht in den von den Ortsordinarien appro-
bierten Diézesangebetbiichern enthalten oder sonst von ihnen gutgeheiflen sind.

Ritus fiir die Segnung von Sendeanlagen. Die Ritenkongregation hat neue Texte
fir die feierliche Segnung neuer Radiosendeanlagen approbiert und deren Einfiigung
in das Rituale Romanum angeordnet. Den Eingang bildet das Canticum Zachariae
(Luc 1, 68—79) oder das Canticum trium puerorum (Dan 3, 57—88 et 56); der eigent-
liche Segensritus umfat den Psalm 18 und neue, besonders ausgewithlte Gebetstexte
und wird mit dem Tedeum abgeschlossen. Den niiheren AnlaB fiir die Erstellung dieses
Formulars bildete die feierliche Segnung der neuen vatikanischen Radiostation, die
der HI. Vater am 27. Oktober 1957 selber vornahm. (AAS, 1957, Nr. 17, p. 1043 &s.)

Schutzpatrone. Durch ein Dekret der Ritenkongregation wurde der hl. Johannes
Bosco zum Patron der jungen Lehrlinge ernannt (,,Kathpreff“ vom 29, 1. 1958).
Mit Dekret der Ritenkongregation vom 14, Februar 1958 proklamierte Papst Pius XII.
die hl. Klara als Patronin des Fernsehens in der ganzen Welt. Bereits zum AbschluB
der 700-Jahr-Feier des Todes der Heiligen war im Jahre 1953 ein entsprechendes
Gesuch an den HI. Stuhl gerichtet worden. AnlaB fiir diese Proklamation war die
wunderbare Tatsache, daB die hl. Klara in der HIl. Nacht des Jahres 1252, als sie
krank im Kloster von San Damiano darniederlag, auf ihrem Schmerzenslager durch
eine Vision den hl. Funktionen in der Basilika von San Francesco beiwohnen konnte.
(»L’Osservatore della Domenica® vom 2. und 9. Miirz 1958.) Am 3. Mai 1958 ernannte
Papst Pius XII. den hl. Martyrer Sebastian zum himmlischen Patron aller Feuer-
wehrminner Italiens. (AAS, 1958, Nr. 4, p. 148.)

Hiheres Bildungsinstitut fiir Lehrorden. Auf Wunsch der Religiosenkongregation,
der den Mitgliedern des letzten Generalkapitels durch Kardinal Valerio Valeri brieflich
iibermittelt wurde, hat die ,,Gesellschaft der Briider der Christlichen Schulen® (Schul-
briider des hl. Johannes Baptist de la Salle) in Zusammenarbeit mit anderen dem
Unterricht sich widmenden Briiderkongregationen in Rom ein ,Hoheres Bildungs-
institut fiir religiose Studien” gegriindet, das den Mitgliedern aller miinnlichen laikalen
Lehrorden in #ihnlicher Weise dienen soll wie das Institut ,,Regina Mundi“ den weib-
lichen Lehrinstituten. Der vorgelegte Organisationsplan des Institutes fand die volle
Zustimmung der Religiosenkongregation; es wurde durch Dekret vom 1. Juli 1957
als ,Institutum Pontificium Jesus Magister” errichtet. Dem Athenaeum Lateranense
eingegliedert, untersteht es dem Rector magnificus der Piipstlichen Lateranensischen



Romische Enldsse und Entscheidungen 225

Hochschule, Msgr. Antonio Piolanti, und wurde zugleich mit dem Piipstlichen Pastoral-
institut am 19, Oktober 1957 feierlich eréffnet. Drei Studienjahre umfassend, wird es
seine regulire Titigkeit im Herbst 1958 aufnehmen, wiihrend im gegenwiirtigen Schul-
jahr ein einmaliger Einfithrungskurs liuft, an dem Studierende aus den Kongregationen
der Maristenschulbriider, der Marianisten und der Schulbriider des hl. Johannes
Baptist de la Salle teilnehmen. (Vgl. AAS, 1957, Nr. 12, p. 751; Heft 2/1958 dieser
Zeitschrift, S. 124.) :

Richtlinien fiir die Koedukation in Ordensschulen. Die Religiosenkongregation
veriffentlichte eingehende Richtlinien fiir alle von religivsen Orden und Kongregationen
geleiteten katholischen Unterrichtsanstalten, die von Buben und Midchen gemeinsam
besucht werden. Die Kongregation stellt fest, dal die Aufnahme von Schiilern beiderlei
Geschlechts im allgemeinen nicht zu billigen sei, in Ausnahmefillen jedoch erlaubt
werden konne. In solchen Fillen miisse der Auswahl der Schulvorstinde besondere
Sorgfalt geschenkt werden. Die Kongregation gibt auch Richtlinien fiir die Durch-
fithrung des Unterrichts. Es wird u. a. darauf hingewiesen, dall Gymnastik, Sport und
Spiel unter allen Umstiinden fiir Buben und Midchen getrennt durchzufiihren seien.
(Instruktion der Religiosenkongregation vom 8. Dezember 1957; AAS, 1958, Nr. 2,
p- 99—103.)

Forderung des Lateinunterrichtes. Die Studienkongregation hat in einem Schreiben
alle Bischife aufgefordert, sich fiir eine Verbesserung der Unterrichtsmethoden im
Lateinunterricht an allen Seminarien einzusetzen. In dem Schreiben wird die Bedeutung
guter Lateinkenntnisse vor allem in Verbindung mit der Liturgie fiir die zukiinftigen
Priester besonders hervorgehoben. (,,0st. Klerus-Blatt*, 1958, Nr. 6, S. 57; ,,KathpreB*
vom 4. 3. 1958.)

Kodifikation des Rechtes der Ostkirche. Am 25, Mirz d. J. ist das Motuproprio
.Cleri sanctitati* in Kraft getreten, das Papst Pius XII. am 2. Juli 1957 fiir die Ost-
kirche, die Kirche des orientalischen Ritus, erlieB. Der Ostkirche gehiéren die mit Rom
unierten Glidubigen, vornehmlich in den Liindern des Balkans, im Vorderen Orient
und in RuBland, an. Mit dem neuen Motuproprio findet das von Papst Pius XII. be-
gonnene Werk der Kodifizierung des kirchlichen Rechts der Ostkirche seine Fort-
setzung. 1949 wurden die Bestimmungen iiber die EheschlieBung in der Ostkirche
erlassen, 1950 wurde die Titigkeit der kirchlichen Gerichte geregelt und 1952 ein
Dokument verdffentlicht, das sich mit dem Leben der religitsen Orden und Kongre-
gationen der Ostkirche und mit der Verwaltung der Kirchengiiter befaBt. Das Motu-
proprio vom 2. Juli 1957 behandelt die Rechte und Pflichten des Klerus der orienta-
lischen Riten. Das pipstliche Dokument unterstreicht die Notwendigkeit der Erhaltung
der orientalischen Riten als Bestiitigung der gittlichen Einheit des katholischen Glau-
bens. Den Geistlichen wird ausdriicklich verboten, Gliubige zu veranlassen, in einen
anderen Ritus iiberzutreten. Dariiber hinaus wird in Paragraph 12 des Motuproprio
bestimmt, daB es dem in die Kirche eintretenden erwachsenen Tiufling vollkommen
freigestellt ist, den von ihm vorgezogenen Ritus zu withlen. Das Motuproprio befaBt
sich ferner mit dem Aufbau der Hierarchie. Die Patriarchen, die in der Geschichte der
Ostkirche immer eine groBe Bedeutung hatten, nehmen auch in der neuen Ordnung
eine iiberragende Stellung ein. Gegenwiirtig gibt es in der Ostkirche sechs Patriarchen:
den koptischén, den syrischen, den maronitischen, den melchitischen, den chalddischen
und den armenischen. Zwei von ihnen, der syrische Kardinal Tappouni und der arme-
nische Kardinal Agagianian, gehéren dem Kardinalskollegium an. Kardinal Agagia-
nian ist Priisident der Piipstlichen Kommission fiir die Kodifizierung des kanonischen
Rechts der Ostkirche. Der Patriarch ist das Oberhaupt aller Gliubigen seines Ritus.
Die Stellung des Erzbischofs ist in der Ostkirche nicht die gleiche wie im lateinischen
Ritus. Der Titel des Erzbischofs der Ostkirche wird an den Metropoliten verlichen,
der auBerhalb des eigentlichen Patriarchates einen vom Papst zugeteilten Sitz ein-
nimmt, Das Dokument schlieBt mit einer Mahnung an die Bischife des orientalischen
Ritus, durch die getrene Erfiillung ihrer Mission der Ehre Gottes und dem ewigen Heil
der Seelen zu dienen. Der Klerus wird aufgefordert, den Bischifen den ihnen gebiih-
renden Gehorsam und die ihnen geziemende Achtung entgegenzubringen. (AAS, 1957,
Nr. 9, p. 433—603.)

»Theol.-prakt. Quartalschrift* ITI. 1958 16



226 Aus der Weltkirche

Neue Gebete mit Ablissen. Papst Pius XII. hat neuerdings einige Gebete selbst
verfafit und mit Ablissen versehen:

1. Gebet fiir die Wehrmacht der Republik Argentinien. Der HL Vater
gewiihrt allen Soldaten Argentiniens, sooft sie dieses Gebet andichtig verrichten,
einen unvollkommenen Ablal von drei Jahren. (Sacra Paenitentiaria Apostolica vom
27, Jinner 1958; ,.L’Osservatore Romano* vom 16. Februar 1958.)

2. Gebet fiir die weibliche Jugend. Auch auf die Verrichtung dieses Gebetes
ist durch Dekret der Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 7. Mirz 1958 ein AblaB von
drei Jahren gesetzt. (,,L’Osservatore Romano* vom 15. Miirz 1958.)

3. Gebet zum hl. Joseph, dem Arbeiter. Der HL Vater hat auch dieses Gebet
am 11, Miirz 1958 mit einem AblaB von drei Jahren versehen. (,,L’Osservatore Romano*
vom 17./18. Mirz 1958.)

4. Gebet zom gottlichen Gefangenen (im Heiligtum des Tabernakels) fiir die
Gefangenen, Der HI. Vater hat allen Christgliubigen, die in Kerkerhaft sind und dieses
Gebet wenigstens mit renigem Herzen und andiichtig verrichten, einen unvollkommenen
AblaB von drei Jahren erteilt. (Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 10. April 1958;
»L’Osservatore Romano* vom 23. April 1958.)

Aus der Weltkirche
Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
I. Kirchliche Hochschiitzung des Ordensstandes

Im Laufe der letzten elf Jahre konnten wir sehr oft die Feststellung machen,
daB Papst Pius XII. den religitsen Orden, Kongregationen und ordensihnlichen
Siikularinstituten eine ganz besondere Aufmerksamkeit zuwendet. Entweder lieB er
durch die Religiosenkongregation groBziigige Dekrete ansarbeiten, um die praktische
Verwirklichung des Ordenslebens in Einklang mit den Zeitbediirfnissen zu setzen,
oder er regte allgemeine Kongresse der Ordensinstitute an oder hielt bei allen passenden
Gelegenheiten Ansprachen iiber das Wesen und die Grundlagen des Ordenslebens.
In diesen Ansprachen behandelte Pius XII vor allem jene Punkte, um die sich in
den Umbruchsjahren nach dem zweiten Weltkriege stiirkere Diskussionen entsponnen
hatten. In nicht wenigen Fillen ging die Diskussion nicht bloB um einzelne Bestim-
mungen der Konstitutionen und Regeln, sondern auch um die auf den drei evangelischen
Riiten fuBenden Geliibde. GroBes Aufsehen erregte die Rede, die der Hl Vater im
Herbst 1957 vor den Mitgliedern der auBerordentlichen Generalkongregation der
Gesellschaft Jesu hielt.

Die letzte (lateinische) Ansprache des Papstes iiber verschiedene Fragen des
Ordenslebens vom 11, Februar 1958 wandte sich an die Generaloberen der Ordens-
institute, die ihre Kurie in Rom haben. In der Einleitung unterstrich Pius XII. die
enge Verbindung des Ordensstandes mit ,,dem eigentlichen Ziele der Kirche, niimlich
der Hinfithrung der Menschen zur Heiligkeit”, Deshalb haben die Ordensoberen einen
vorziiglichen Anteil an der Hirtensorge des Oberhauptes der Kirche und einen dele-
gierten Anteil am Hirtenamte. Wie sollen nun die Ordensoberen mit dem Stellver-
treter Christi zur Erreichung des Zieles der Kirche zusammenarbeiten ? Zuerst miissen
die Ordensoberen dafiir sorgen, daBl ihre Untergebenen auf den Wegen der unver-
filschten Wahrheit wandeln, auf jenen Wegen, die zum ewigen Leben fiihren. Die
Quellen, anus denen die Ordensoberen die Regeln fiir die Fithrung ihrer Untergebenen
schépfen, sind nicht die vergiinglichen Zeitansichten, sondern die geoffenbarten Wahr-
heiten und die vom kirchlichen Lehramt vorgelegte Disziplin. Es fehlt heute auch
auf dem Gebiete der aszetischen Doktrin nicht an solchen, die zuwenig auf die Wei-
sungen des kirchlichen Lehramtes hiéren; nicht nur der Irrtum in Glaubensfragen ist
gefihrlich. ,,Die Oberen sollen unentwegt an jener ausgeglichenen und soliden asze-
tischen Doktrin festhalten, die ihnen von den Ordensstiftern iiberliefert und durch
eine lange kirchliche Praxis bestiitigt wurde, und sie diirfen nicht wegen neuer Ver-



Aus der Weltkirche 227

hiltnisse davon abweichen.” Der kluge Obere wird selbstverstindlich gern und oft
Rat suchen, denn nicht alle Fragen, Schwierigkeiten und Zweifelsfiille wird er eigen-
miichtig entscheiden kénnen. Was sich dann als Ergebnis reiflicher Uberlegung auf-
dringt, wird er mit viiterlicher und demiitiger Festigkeit seinen Untergebenen als
Norm vorschreiben. Mag auch in unseren Tagen der ,religiose Gehorsam*® da und
dort beanstandet werden, es bleibt dennoch Aufgabe der Oberen, die Untergebenen
in aller Demut und Liebe mit Festigkeit zu leiten.

Unter dem Impuls religiéser und seelsorglicher Bediirfnisse entstanden immer
wieder in der Kirche neue Formen des Ordenslebens, die ihre eigenen Forderungen an
ihre Mitglieder stellen: ,Eines jedoch ist all diesen Formen gemeinsam und wird
ihnen gemeinsam bleiben: Wer nach der evangelischen Vollkommenheit strebt, muf3
sich von der Welt zuriickziehen und trennen, #ulerlich, soweit es seine Berufung er-
heischt, innerlich aber ganz und vollstindig . . . Wer fiir den Herrn leben will, muf
innerlich ganz von der Welt losgeldst sein.* Diese innerliche Loslésung a8t sich aber
nicht ohne bestimmte éuflere Loslésungen erreichen und festhalten. Der Ordensmann
urteilt und bewertet die Dinge dieser Welt im Lichte des Evangelinms des gekreu-
zigten Herrn. Er niihrt seine Seele durch fleifliges Erwiigen der géttlichen Dinge, durch
das Studium der gesunden Lehre und durch Vertrautheit mit den Schriften jener
Geistesmiinner, die sich durch Glaubensgeist und erprobte Frommigkeit auszeichneten.
Das Streben des Ordensmannes ist auf Gott allein gerichtet, den er nur finden wird,
wenn er bestindig die Sinne und den Willen ziihmt: den Willen an erster Stelle durch
Demut und Gehorsam, die Sinne durch Lebensstrenge und freiwillige BuBwerke.
Ohne diese Mittel, die durch die HL Schrift und die gesamte kirchliche Uberlieferung
empfohlen werden, wird man vergeblich den Aufstieg zur Gottesliebe und zur gott-
bezogenen Niichstenliebe erwarten. Fiir das apostolische Wirken sind ebenfalls nur die
»Wege des Herrn” von einer gesicherten Wirksamkeit: zum Guten werden die Men-
schen angeregt durch die verborgene Kraft der Gnade und der Sakramente, besonders
der BuBle und der Eucharistie. Wer sich nicht wenigstens zeitweilig von der Welt
trennt, ja, wer nicht tiglich zur Besinnung beim Geiste der Weisheit einkehrt, wird
vom Fieber der Unruhe und des nicht selten unfruchtbaren Aktivismus gepackt.
Um ihre Jiinger zum Seelenfrieden und zur inneren Ruhe zu fithren, gaben ihnen die
Ordensstifter die sogenannte ,,Disziplin® oder ,,Observanz®, die den Zielsetzungen der
einzelnen Institute angepalit ist und darum nicht iberall gleich sein kann, die aber
iiberall zu beobachten ist. Der Wert der ,,Observanz* fiir die Erreichung der christ-
lichen Vollkommenheit ist durch eine lange Erfahrung bewiesen. Die menschliche
Natur ist niemals der ,,Observanz® zugeneigt, noch weniger in unseren Tagen, da die
Sucht nach gréBerer Lebensfreiheit gewachsen ist. Ohne Zweifel gibt es Punkte der
»Observanz®, die den neuen Verhiiltnissen angepaBt werden kénnen, Punkte, die
nicht zum Wesen der ,,Disziplin® gehéren. Wer das ewige Leben liebt, wird den engen
Weg wiihlen. Die Ordensoberen sind verantwortlich fiir die Beobachtung der reli-
giosen ,,Observanz®, so dall sie, wenn nétig, auch strafend einschreiten miissen. Die
Festigkeit der Oberen darf niemals hart sein, niemals auffahrend oder unklug; ander-
seits darf sie jedoch niemals nachlassen und sie muf} sich auf die gesamte Titigkeit
der Untergebenen erstrecken: ,,Gemil den von der kirchlichen Obrigkeit abgesteckten
Normen miif3t Thr die Arbeit Eurer Untergebenen iiberwachen, damit sie weder an ihrer
eigenen Seele Schaden leiden noch auch etwas unternehmen, was der Kirche und den
Seelen zur Unehre oder zam Schaden gereicht.*

Die Vereinigung der Generaloberen, die vom Apostolischen Stuhl als ,.persona
moralis* anerkannt wurde, wird sich durch Bereitwilligkeit zum kirchlichen Dienst
auszeichnen. Mehr denn je ist feste Einigkeit fiir das gemeinsame Werk erforderlich,
jene Einigkeit, die ihre starke Wurzel in der Liebe zu Christus besitzt und in dieser
Kraft alle etwaigen Hindernisse iiberbriickt, die aus der Vorliebe fiir das eigene Institut
erwachsen konnen. Uber den verschiedenen Instituten, die ihre Alumnen in verschie-
dener Weise priigen, steht immer die eine Braut des einen und selben Herrn. Denen,
die nach Vollkommenheit streben, mull die Anhiinglichkeit an den Stellvertreter
Christi ein besonderes Herzensanliegen sein. Die Kirche vertraut darauf, daf die
Orden und Kongregationen treueste Vertreter der kirchlichen Lehre und der kirch-
lichen Disziplin seien. Aus all diesen Griinden diirfen nur wirklich geeignete junge

16*



228 Aus der Weltkirche

Mtnner in die verschiedenen Institute aufgenommen werden, Niemals darf der Wunsch,
eine méglichst hohe Zahl von Novizen zu registrieren, der AnlaB dazu werden, unge-
eigneten Elementen Zutritt zu gewihren. Wenn nur jene angenommen werden, die
wirklich geeignet und wiirdig sind, wird der Ordensstand eine Segensquelle fiir die
Christenheit bleiben.

II. Der Bischof von Rom und Lehrer der Menschheit

1. Am 18. Februar empfing Pius XII. die Pfarrer und Fastenprediger
Roms zur jihrlichen Audienz. Das Thema der pipstlichen Ansprache war gegeben
durch die groBe Mission, die in einem dreifachen Turnus withrend der Fastenzeit
in der Ewigen Stadt abgehalten wurde. Bei dieser Gelegenheit unterstrich der HI. Vater
neuerdings die Bedeutung Roms als Zentrum der Christenheit. Dieser Abschnitt
der Ansprache an die Fastenprediger war in erster Linie fiir die italienische Offent-
lichkeit berechnet. ,,Heute ist die Sendung Roms als des geistlichen und moralischen
Mittelpunktes der Welt nicht bloB ein Erbe, das unverindert aus der Vergangenheit
weiterwiichst, sondern man darf glauben, daB diese Sendung immer mehr ins Licht
treten wird. Die Welt gewinnt immer stirker das BewuBtsein ihrer Einheit . . . Viel-
leicht schligt firr die Christenheit eine Stunde, die mit den frithesten Zeiten ihrer
Geschichte verglichen werden kann. Heute bereitet sich die Welt darauf vor, in Rom,
im christlichen Rom jene Stadt zu erblicken, die als hellstrahlender Leuchtturm auf
dem Berge steht.* Der HI Vater hofft, dal die Menschheit, die sich als ,,menschliche
Familie® fiihlt, auch allmihlich erkennen wird, daB sie dazu berufen ist, ,Kirche®,
d. h. ,Mystischer Leib Christi* zu werden.

2. In einer Audienz vom 19. Mirz, bei Gelegenheit eines Jubiliums der Katho-
lischen Aktion der italienischen Jugend, sprach Pius XII. iiber die unver-
wiistliche Vitalitit und den wachsenden Dynamismus der Kirche: in mancher Hin-
sicht darf gesagt werden, ,daB der Winter vergangen ist und der Friihling vor der
Tiir steht*. Oder sind wir nicht etwa seit einer Reihe von Jahren einem éuflerst harten
und dunklen Winter entronnen ? Positiv und aktiv miissen wir zum ,,Sommer” hin-
schreiten. Unser christlicher Glaube an das Dasein und die Vaterschaft Gottes ist
ein Quell der Hoffnung und des Vertrauens; alles, was geschieht, vollzieht sich unter
den Augen des liebenden Vaters, der selbst aus dem Bésen Gutes zu ziehen vermag.
Ein aufmerksamer Blick auf die heutige Lage zeigt, daB ,,tausend moderne Irrtiimer
die Strafe ihres Versagens erlitten*; man sah ,,den Stolz gewisser Grofien ins Nichts
versinken®, glinzende Positionen und Situationen zusammenbrechen, und ein Strom
von Trinen wiilzte sich iiber die Bahnen der menschlichen Siichte. ,,Doch noch andere
Irrtiimer miissen verschwinden, andere Throne in den Staub fallen, andere Formen des
maflosen Ehrgeizes zertriimmert werden. Der Ruin wird um so gewaltiger sein, je
héher die AnmaBung der Gottihulichkeit gewesen war. Der Sommer wird mit einer
reichen Ernte kommen: die mit Triinen benetzte Erde wird die Sonne der Liebe kennen,
und aus dem Blut der Martyrer werden Christen erstehen.” Diese Umwandlung wird
jedoch nicht ohne unser Zutun eintreten: ,, Wir miissen in einem Klima des Erwachens,
des Aufbruchs leben.*

3. In einer franzosischen Ansprache (am 10. April) an die Teilnehmer am XIIL
KongreB der Internationalen Vereinigung fiir angewandte Psychologie
behandelte der Hl. Vater einzelne Grenzfragen, die sowohl den Wissenschaftler als auch
den Moralisten interessieren. Uber das Problem ,Freiheit und Verantwortung®
formulierte Pius XII. seine Auffassung in folgenden sechs Sitzen: 1. Jeder einzelne
Mensch ist bis zum Beweis des Gegenteils als normal anzusehen. — 2. Der normale
Mensch besitzt nicht bloB theoretisch die Freiheit, sondern er kann sie auch wirklich
gebrauchen. — 3. Wenn der normale Mensch jene geistigen Energien, iiber die er ver-
fiigt, so gebraucht, wie er soll, ist er befiihigt, die Schwierigkeiten, die der Beobachtung
des Sittengesetzes im Wege stehen, zu fiberwinden. — 4. Die anormalen psychischen
Dispositionen sind nicht immer zwingend und nehmen dem Individuum nicht immer
die Moglichkeit des freien Handelns. — 5. Selbst die Dynamismen des Unbewuliten
und UnterbewuBten sind nicht unwiderstehlich; besonders fiir normale Menschen ist



Aus der Weltkirche 229

es moglich, sie weitgehend zu beherrschen. — 6. Der normale Mensch ist also im all-
gemeinen fiir seine Entscheidungen verantwortlich.

Ein zweites Kapitel der piipstlichen Ansprache untersuchte die sittlichen Ver-
pflichtungen des Psychologen gegeniiber der menschlichen Persénlich-
keit. Es ging vor allem um die ,,Erlaubtheit gewisser Techniken und die Anwendung
psychologischer Teste, sodann um religiose und sittliche Prinzipien, die fundamental
sind fiir die Person des Psychologen und des Patienten®. Das wissenschaftliche Studium
des menschlichen Psychismus und die Heilung der psychischen Krankheiten verdienen
héchste Anerkennung, aber manchmal erheischen die vorgeschlagenen Mittel einige
Reserven. Der fachkundige Psychologe weiB sehr gut, dall das Zentrum der menschlichen
Personlichkeit und des menschlichen Psychismus ein Geheimnis ist, und daB er hier
vor dem Gebote der ehrerbietigen Behandlung steht, die ihre Grenzen anerkennt. Von
selbst stellen sich sofort einige sittliche Probleme. So wird z. B. die auch in der Psycho-
therapie diskutierte Anwendung der Narkoanalyse als Gerichtsprozedur abgelehnt;
dasselbe gilt vom ,Liedetector (Liigendetektor). Manche Psychologen geben die
schiidigende Wirkung der zum Experimentieren hervorgerufenen heftigen emotiven
Spannungen zwar zu, meinen jedoch, man miisse die Interessen des wissenschaftlichen
Fortschrittes iiber die Werte der Versuchsperson stellen kinnen. Gelegentlich werden
auch Eingriffe ohne die vorhergehende Zustimmung des Patienten vorgenommen usw.
Manchmal darf man iiber unberechtigtes Eindringen des Psychologen in die Tiefen der
menschlichen Persénlichkeit klagen und fiber ernste psychische Schiidigungen, die sich
daraus fiir den Patienten und sogar fiir Drittpersonen ergeben. Die Anwendung
aller Wissenschaften bleibt an die hheren transzendenten Normen ge-
bunden. Was nun in unserem speziellen Fall die Person des Patienten betrifft, so
bleibt zuerst wahr, daB er allein das Recht auf sein Inneres besitzt und dafl niemand
ohne seine Zustimmung in diesen heiligen Raum mit wissenschaftlichen Techniken
eindringen darf. Doch es erhebt sich die andere Frage, ob niimlich in jedem Fall die
Einwilligung des Patienten geniigt,um dem Psychologen den Zugang zu seinem inner-
sten Psychismus zu &ffnen. So kénnte beispielsweise der Zugriff des Psychologen die
Rechte eines Dritten verletzen (etwa des Staates oder der Familie oder jener Personen,
von denen der Patient ein Berufsgeheimnis in sich triigt usw.); gewisse Geheimnisse
diirfen vor niemandem enthiillt werden. Daneben gibt es noch andere Griinde sittlicher
Ordnung, die dem Handeln des Psychologen bestimmte Grenzen ziehen. Bei Patienten
und Versuchspersonen gestattet auch der Gedanke an den méglichen Nutzen der Mit-
menschen nicht die Zulassung in sich unerlaubter Eingriffe in ihren Psychismus. Damit
stehen wir vor der Beantwortung der weiteren Frage, ob die dffentliche Gewalt die
Psychologen befihigen kann, alle wissenschaftlich méglichen Techniken und Methoden
anzuwenden: ,,Der Umstand, daB sittlich unerlaubte Techniken durch die dffentliche
Gewalt in Schutz genommen werden, macht sie deshalb noch keineswegs erlaubt. ..
Was die Zustiindigkeit der &ffentlichen Gewalt im Vorschreiben psychologischer Unter-
suchungen (von Einzelpersonen) betrifft, so gelten hier ebenfalls die allgemeinen
Prinzipien iiber die Grenzen der Zustindigkeit der &ffentlichen Gewalt. .. Die Ver-
fiigangen der offentlichen Gewalt, die fiir Kinder und junge Menschen gewisse Unter-
suchungen vorschreibt, miissen — vorausgesetzt, daBl der Gegenstand dieser Unter-
suchungen erlaubt ist — stets die héhere Autoritit jener Erzieher beriicksichtigen, die
als Erzieher (Familie, Kirche) eine unmittelbarere Autoritiit iiber die Kinder besitzen
als der Staat. Weder die Familie noch die Kirche werden sich den zum Wohle der
Kinder getroffenen MaBnahmen widersetzen, aber sie werden nicht gestatten, dal der
Staat auf diesem Gebiete ohne Beriicksichtigung ihrer eigenen Rechte vorgeht.”

Will der Psychologe sich ein sicheres Urteil dariiber bilden, ob er an einem Patienten
oder zu bestimmten Versuchen diese oder jene Methode bzw. Technik anwenden darf,
muB er sich vom moralischen Standpunkt, im BewuBtsein seiner hohen Ver-
antwortung gegeniiber der menschlichen Personlichkeit und der hierarchischen Struk-
tur ihrer Werte, ehrlich folgende Fragen zu beantworten suchen: Ist die Anwendung
dieser bestimmten wissenschaftlich méglichen Methode nicht in sich und einfachhin
unerlaubt ? Besitze ich das Recht, an dieser Person diesen Eingriff vorzunehmen ?
‘Werde ich nicht ohne hinreichenden ernsten Grund groBesittliche Gefahren hervorrufen ?
So widerspricht es z. B. der sittlichen Ordnung, daB der Mensch freiwillig und bewuBit



230 Aus der Weltkirche

seine geistigen Fakultiiten den niederen Instinkten unterwirft. Wenn also die Anwen-
dung der Teste oder der Psychoanalyse oder sonst einer Methode zu diesem MiBstand
fiihrt, dann wird sie unsittlich und mithin unerlaubt.

Die wissenschaftliche Psychologie hat in ihren theoretischen Diskussionen iiber
die Wirksamkeit der angepriesenen Methoden und Techniken deren Brauchbarkeit fiir
bestimmte Zwecke vor Augen, ohne damit schon die ,,moralischen* Fragen zu berei-
nigen, die sich sofort fiir das Gebiet der tatsiichlichen Anwendung stellen, da bei der
Anwendung der Methoden die menschliche Person in ihrer Ganzheit (mit ihren geist-
lichen Werten) zu beriicksichtigen ist. Vom Psychologen, der das Wohl seines Patienten
wollen muf}, dessen moralische Verantwortung sich an der hohen Wiirde der mensch-
lichen Personlichkeit miBt, erwartet man mit Recht, daf er, neben seinen Fachkennt-
nissen und dem Wissen um allgemeinesittliche Prinzipien, ein tiefes, ausgereiftes, durch
bestiindige Gewissenhaftigkeit geformtes sittliches Empfinden besitzt.

4. Nur ein kurzer Abschnitt sei aus der Ansprache erwiihnt, die Pius XII. am
26. April vor KongreBteilnehmern der Marianischen Kongregationen Italiens
hielt. Zum dritten Male in kurzer Zeitspanne wiederholte der Hl., Vater seine Uber-
zeugung, daB ,die Stunde der Kirche als des Mystischen Leibes Christi®
geschlagen habe und daf} unsere Zeit ganz besonders reif sei fiir das Verstiindnis dieser
Wahrheit. Ahnliches hatte der Papst bereits in den beiden oben erwiihnten
Ansprachen an die Pfarrer und Fastenprediger Roms und an die Jugend der Katho-
lischen Aktion Italiens ausgesprochen. Hier folgen die Hauptsiitze aus dem Text der
Rede vom 26. April: ,,Die Kirche hat eine ganz eigene Sendung in der heutigen sturm-
bewegten Zeit der menschlichen Geschichte. Fiir jede Wahrheit gibt es Zeiten besonderer
Fruchtbarkeit, und von der heutigen Zeit darf man sagen, dafl sie die Stunde der
Kirche ist, insofern gerade diese als Mystischer Leib Christi betrachtet wird. . . Diese
erregende, vom Apostel Paulus mit lichtvoller Klarheit behandelte Wahrheit muf
miglichst griindlich erfafit werden. In unserem Jahrhundert entwickelt sich immer
organischer die Idee einer ,Menschheit*, die nach echter, lebendiger u. wirksamer
»Gemeinschaft” hinstrebt. Alle politischen und sozialen Bewegungen vertreten irgend-
wie die ,,Gemeinschafts“-Struktur des Staates und der Welt. Die einzelnen ihrerseits
fiihlen sich immer stiirker als lebentragende Teile einer einzigen Wirklichkeit, und es
wiichst in ihnen das BewuBtsein ihrer Pflichten gegeniiber dem sozialen Organismus.
Mit einem neuen Interesse hiren deshalb heutzutage die Menschen jene Lehre, die die
Menschheit sozusagen als einen Leib sieht und die Menschen dazu aufruft, ein Herz
und eine Seele zu sein. Sendung der Kirche ist es heute, darzutun, daf} allein die Lehre
Christi dazu fihig ist, eine Welt zu retten und neu zu beleben, die unter dem Druck
einer bestiindigen Unruhe und eines kiinstlichen Lirmens steht.*

III. Verschiedenes — Kurznachrichten

1. Der .,Osservatore Romano® brachte am 2. Miirz die Nachricht, daB Kardinal
Samuel Alfons Stritch, Erzbischof von Chicago, zum Proprifekten der HI.
Kongregation de Propaganda Fide ernannt wurde. Priifekt dieser Kongrega-
tion ist der sehr alte Kardinal Fumasoni-Biondi. Nicht zum ersten Male steht ein
Ausliinder an der Spitze der Propaganda-Kongregation. Immerhin gehért Kardinal
Stritch auch nicht mehr zu den jungen Kardiniilen. Einige Wochen spiiter trat er sein
Amt an, und Ende April muBlite ihm der rechte Arm amputiert werden. Am 27. Mai
ist der Kardinal an den Folgen eines Gehirnschlages im 71. Lebensjahr gestorben.

2. In Rom starb am 30. Miirz im Alter von 93 Jahren Kardinalpriester Alessan-
dro Verde, Erzpriester von S. Maria Maggiore. Der Verewigte hatte als junger
Priester am Apollinare in Rom Kirchenrecht doziert, sodann lange Zeit in der Riten-
kongregation gearbeitet, deren Sekretiir er von 1915 bis 1925 war. Pius XI. verlieh
dem verdienten Sekretiir der Riten am 14, Dezember 1925 die Kardinalswiirde, die
Alessandro Verde mithin wihrend 33 Jahren innehatte.

3. Auf der ,Briisseler Weltausstellung 1958%, die am 17. April durch den
K énig von Belgien eréffnet wurde, ist der Vatikan durch ein grofl und wirkungsvoll aufge-
zogenes Ausstellungsgebiiude vertreten. Es erhebt sich in unmittelbarer Nithe der
Pavillons der Vercinigten Staaten und SowjetruBllands. In einer Weltausstellung, die



Literatur 231

eine Gesamtiibersicht iiber den heutigen Stand des Wissens und der Leistungsfihigkeit
der Menschheit bieten will, darf eine Veranschaulichung des Wirkens der Kirche zum
hioheren Wohle der Menschheit durchaus einen sichtbaren Platz haben. Auch Nicht-
katholiken wissen, daB die Kirche ein wesentlicher Faktor in der geschichtlichen
Menschheit ist. Der Vatikan wurde von der belgischen Regierung zur Teilnahme an
der Weltausstellung eingeladen; Papst Pius XII. nahm diese Einladung an und wiinschte,
daB die ganze katholische Welt sich der Teilnahme des HI. Stuhles anschlieBen mége.
Die Synthese zwischen katholischem Denken und modernem Leben soll zum Ausdruck
gebracht werden.

Der Pavillon des Hl. Stuhles, dem ein Gelinde von 142,5 Ar zur Verfiigung stand,
ist in modernen Formen gebaut und triigt den Namen ,,Civitas Dei.” Die Kirche, deren
Torm in 60 Metern Héhe ein groBles Kreuz triigt, kann 2500 Menschen fassen. Das
eigentliche Ausstellungsgebiiude zeigt in drei Stockwerken das Leben der Kirche, die
Geschichte und die Bedeutung der Heilsbotschaft. Fiir die vielen geplanten Veranstal-
tungen steht ein KongreBsaal mit 1200 Sitzplitzen zur Verfiigung. Die Millionen von
Besuchern der Ausstellung sollen den Katholizismus in seiner die Welt einigenden
Kraft sehen und soausagen erleben kinnen.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Albert Anton S. J., Das Heilige den Heiligen. (128.) Berlin 1958, Morus-
Verlag. Geb. DM 5.80, kart. DM 4.40.

Altmann, Pater Odilo O. F. M., Schule des Opfers. Besinnung und Rat zur
tiglichen heiligen Messe. (160.) Mit Titelbild. Miinchen 1958, Verlag Ars sacra. Leinen
DM 8.50.

Augustinus Aurelius, Der Nutzen des Fastens. Ubertragen und erlidutert von
P. Dr. Rudolph Arbesmann O. E. S. A. (Sankt Augustinus, der Seelsorger. Deutsche
Gesamtausgabe seiner moraltheologischen Schriften. Im Auftrage der Deutschen Pro-
vinz der Augustiner-Eremiten herausgegeben von P. Dr. Lect. Adalbero Kunzelmann
0. E. S. A. und P. Dr. Lect. Adolar Zumkeller O. E. S. A.) (XXXVII u. 46.) Wiirzburg
1958, Augustinus-Verlag. Halbleinen DM 7.20.

Aus dem Dunkel ins Licht. . . ! Arbeiterdichter und Priesterdichter in zeitnaher
Lyrik. Ausgewiihlt und zusammengestellt von P. Johannes Bruckner und Franz Josef
Krainhofner. Zu beziehen durch die Redaktion der Kalasantinerblitter, Wien XV,
Gebriider-Lang-Gasse 7. Kart. S 12.—. h

Baldwin Monica, Ich springe iiber die Mauer. Zuriick in die Welt nach
achtundzwanzig Jahren Klosterleben. Von der Verfasserin autorisierte Ubersetzung
aus dem Englischen von Margret Schuster und Hildegard Hachenburg. 3. Auflage.
(320.) Heidelberg 1958, F.-H.-Kerle-Verlag. Leinen DM 14.80.

Ball Hugo, Byzantinisches Christentum, 2. Auflage. (311.) Einsiedeln-Zi-
rich-Kéln 1958, Benziger-Verlag. Leinen sfr 16.20.

Barth M. A., Menschen suchen Gott. Ubertragung aus dem Franzisischen
von Hedwig Kehrli. (186.) Einsiedeln-Ziirich-Koln 1958, Benziger-Verlag. Leinen
sfr 8.55.

Bertsche, P. Leopold S. O. Cist., Directorium Sponsae. Kurzansprachen fiir
die gottgeweihten Jungfrauen. 2. Bindchen. (288.) Kevelaer MCMLVII, Verlag
Butzon & Bercker. Leinen DM 3.80.



232 Literatur

Carrouges Michel, Charles de Foucauld. Forscher und Beter. Aus dem Fran-
zosischen iibersetzt von Yvonne Griifin von Kanitz. (372.) Mit 16 Bildtafeln und einer
doppelseitigen Karte im Text. Freiburg 1958, Verlag Herder. Leinen DM 14.80.

Considine, P. Daniel S. J., Frohes Gehen zu Gott. Autorisierte Ubertragung
aus dem Englischen. (142.) Mit 11 Tiefdruckbildern. Miinchen, Verlag Ars sacra, Josef
Miiller. Leinen DM 3.90, kart. DM 2.10.

De Imitatione Christi libri quattuor., Editio octava. (334.) Ratisbonae, Sumptibus
et Typis Friderici Pustet. Kunstleder DM 5.50.

Der heilige Bischof Gregor von Nazianz 329—390. Einfiilhrung und Auswahl von
Dr. Franz WeiBengruber. (9. Band der Reihe: Die Kirchenviiter und wir. Zeitnahes
Viiterwort.) (48.) 2 Bilder. St.-Adalbero-Verlag der Benediktinerabtei Lambach. 1958.
Kart. S 10.80.

Die Auferstehung Jesu. Nach den Betrachtungen der gottseligen Anna Katharina
Emmerick. (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Miinchen 1958, Verlag Ars sacra. Geheftet
DM —.70.

Die wichtigsten Glaubensentscheidungen und Glaubenshekenntnisse der katholischen
Kirche. Herausgegeben von Dr. Rudolf Peil. 2., durchgesehene und erweiterte Auflage.
(XIV u. 86.) Freiburg, Verlag Herder in Verbindung mit der Arbeitsstelle fiir religions-
pidagogische Hilfsmittel. Kart. DM 3.80.

Fiirber Karl, Heilige sind anders. (Herder-Biicherei, Band 14.) (188.) Freiburg,
Verlag Herder. DM 1.90; S 12.90.

Franz von Sales, Philothea. Anleitung zum religizsen Leben. Ubersetzt und
herausgegeben von Otto Karrer. (318.) Mit 14 Tiefdruckbildern. Miinchen, Verlag Ars
sacra. Leinen DM 5.80, Leder DM 12.—.

P. Gabriel a S. Maria Magdalena O.C.D., Geheimnis der Gottesfreund-
schaft. Betrachtungen iiber das innere Leben fiir alle Tage des Jahres. Zweiter Band:
Vom Ostersonntag bis zum neunten Sonntag nach Pfingsten. (XII u. 432.) Freiburg
1958, Verlag Herder. Leinen DM 16.80.

Gadient, P. Veit 0.F. M. Cap., Mutter und Herrin. Lesungen fiir den Maimonat.
(136.) Luzern 1958, Verlag Riiber & Cie. Kart. sfr 6.85, DM 6.60.

Gallati Fidelis M. O. P., Der Mensch als Erléser und Erléster. (X u. 230.)
‘Wien 1958, Verlag Herder, Kart. S 135.—.

Gasnier, P. Michel O.P., Bei Unserer Lieben Frau in Nazareth. Zweiund-
dreiBig Lesungen iiber das Leben Mariens. Ubersetzung ins Deutsche von Sr. Maria
Hedwig Walter O.S. B. (200.) Luzern/Miinchen 1958, Rex-Verlag. Kart. sfr 10.80,
DM 10.50; Leinen sfr 12.80, DM 12.40.

Gerbert Gustav, Werkbuch der Kanzelarbeit. Vierter Teil: Der Pfingstfest-
kreis. (Kanzelreihe ,,Dienst am Wort“. Herausgeber: Msgr. Dr. Alexander Zwettler.)
(384.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1958, Tyrolia-Verlag. Kart. S 98.—, DM 17.—,
sfr 17.—.

Gorres Albert, Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse. (304.)
Miinchen 1958, Késel-Verlag, Leinen DM 19.80.

Gradauer Peter, Spital am Pyhrn in Oberésterreich, Hospital und Kolle-
giatstift; dessen innere Verfassung und dessen juridische Beziehungen zum Hochstift
Bamberg. Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung. (Dissertatio ad Lauream in Facul-
tate Iuris Canonici Pontificiae Universitatis Gregorianae.) (XVI u. 199.) Linz 1957, Kart.

Grundsiitze katholischer Schulpolitik. Herausgegeben vom Bund katholischer Er-
zieher. (Band II der ,,Dokumentation katholischer Erziehung®.) (320.) Freiburg 1958,
Verlag Herder. Halbleinen DM 12.—.

Guardini Romano, Landschaft der Ewigkeit. (Dante-Studien, zweiter Band.)
(256.) Miinchen 1958, Kdsel-Verlag. Leinen DM 14.80.

Haag, P.Otto S.V.D., Das Gottliche Wort. Schriftworte Jesu. (278.) 3. Auflage
(278.) Madling bei Wien, St. Gabriel-Verlag. Leinen geb.

Heimerl Hans, Laien im Dienst der Verkiindigung. Laienmitwirkung an
der Lehranfgabe der Kirche. (164.) Wien 1958, Verlag Herder. Kart. S 44.—.

Henze, Dr. Clemens M.C.5.5.R., Warum nach Loreto ? Kurze Begriindung der
Echtheit des Heiligen Hauses. (32.) Sondernummer der Monatsschrift . Heiland®™.
Eupen, Markus-Verlag. ‘



Literatur 233

Huber Hans, Geist und Buchstabe der Sonntagsruhe. Eine historisch-
theologische Untersuchung iiber das Verbot der knechtlichen Arbeit von der Urkirche
bis auf Thomas von Aquin. (Studia theologiae moralis et pastoralis, edita a professori-
bus Academiae Alfonsianae in urbe, Tomus IV.) (246.) Salzburg 1958, Otto-Miiller-
Verlag. Leinen S 82.—, DM 13.80, sfr 14.50.

Jungmann Josef Andreas S. J., Missarum Sollemnia. Eine genetische Er-
klirung der rémischen Messe. Vierte, ergiinzte Auflage. Zwei Binde. (XXIII u. 633;
VI u. 659.) Leinen S 280.—. Nachtriige zur dritten Auflage (1952). (24.) Kart. S 9.—.
Wien 1958, Verlag Herder.

Karrer Otto, Biblische Meditationen. (286.) Mit Titelbild. Miinchen 1958,
Verlag Ars sacra. Leinen DM 11.80.

Kawa Elisabeth, Glocken, die klingen. (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Miinchen
1957, Verlag Ars sacra. Geh. DM —.70. °

Leclereq Jacques, Der Ordensberuf. Idee und Gestaltung, (208.) Aus dem
Franzgsischen iibersetzt von Werner Baier und bearbeitet von August Berz.
Luzern-Miinchen 1958, Rex-Verlag. Leinen sfr 12.80, DM 12.40; kart. sfr 10.80
DM 10.40.

Leclercq Jacques, Lebensordnung in Gott. Das gottgeordnete Leben. (Christ-
liche Lebensgestaltung. Eine Moraltheologie. Bd. IV.) (285.) Luzern/Miinchen 1958,
Rex-Verlag. Kart. sfr 11.—, DM 10.50; Leinen sfr 13.—, DM 12.50.

Lelotte F.S.J, Die Lésung des Lebensproblems. Eine Synthese des Katholi-
zismus. Aus dem Franzosischen iibertragen von Dr. Peter Schaad. (420.) Mit 10 Fotos.
Kaldenkirchen, Steyler Verlagsbuchhandlung. Leinen DM 13.80.

Lochet Louis, Die Sendung der Kirche im zwanzigsten Jahrhundert.
Ins Deutsche iibertragen von Hedwig Hassenkamp. (XVII u. 337.) Freiburg 1958,
Verlag Herder. Leinen DM 14.80.

Merton Thomas, Der mit dir lebt. Betrachtungen iiber die Eucharistie. (186.)
Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1958, Benziger-Verlag. Leinen sfr 8.95.

Meusburger Alois, Das eucharistische Opfer Christi. (32.) Altenstadt (Vor-
arlberg), Verlag Gebhard Lins,

N Dr. Bernhard S.A.C., Der Mensch und die himmlische Selig-
keit nach der Lehre Gottfrieds von Fontaines. (XIV w. 168.) Limburg 1958, Lahn-
Verlag. Kart.

Newman John Henry, Kardinal, Briefe und Tagebuchaufzeichnungen aus
der katholischen Zeit seines Lebens. (IL. u. III. Band der ausgewiihlten Werke von
John Henry Kardinal Newman. Herausgegeben von Dr. Matthias Laros und Dr. Werner
Becker. 2., ergiinzte und verbesserte Auflage.) Ubersetzt von Maria Knoepfler. (XX u.
800.) Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 38.—; Subkriptionspreis
DM 34.10.

Pfliegler Michael, Priesterliche Existenz. Vierte Auflage. (442.) Wien-Inns-
bruck-Miinchen 1958, Tyrolia-Verlag. Leinen S 96.—, DM 16.—, sfr 16.—.

Philipon Marie-Michel O. P., Die Sakramente im Leben des Christen. Ins
Deutsche iibertragen von Dr. phil. Herbert P. M. Schaad. (X u. 322.) Freiburg, Verlag
Herder. Leinen DM 16.20.

Plus Raoul S.J, Magnifikat. Die Mutter Gottes singt. Ubertragen von Pater
Leopold Hochhuber. (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Miinchen, Verlag Ars sacra. Geh.
DM —.70. -

Russmann Josef, Sendung der Frau. Aus der Praxis eines Frauenseelsorgers.
(318.) Wien 1958, Seelsorger-Verlag Herder. Kart. S 82.—.

Sakramentalmystik der Ostkirche. Das Buch vom Leben in Christus des Nikolaos
Kabasilas, iibersetzt von Gerhard Hoch, herausgegeben und eingeleitet von Endre von
Ivinka. (248.) Klosterneuburg-Miinchen 1958, Volksliturgisches Apostolat. Leinen
S 65.—.

Sheen Fulton J., Kreuzweg unseres Herrn Jesus Christus. Bilder nach Pla-
stiken von August Blisi, Luzern. Ubersetzung ins Deutsche von P. Anton Loetscher.
(64.) Mit 14 Bildern. Luzern-Miinchen 1958, Rex-Verlag. Leinen sfr 5.80, DM 5.50;
kart. sfr 4.20, DM 4.—.

Simon Boris, Abbé Pierre und die Lumpensammler von Emmaus. Ein
Aufstand der Niichstenliebe. Aus dem Franzisischen iibertragen von Elisabeth Serel-



234 Literatur

man-Kiichler. Veriffentlicht als Herder-Taschenbuch mit Genehmigung des F.-H.-
Kerle-Verlages Heidelberg. (204.) Freiburg 1958, Verlag Herder. DM 1.90, sfr 2.30,
$12.90. :

Sipos Stephanus (), Enchiridion Yuris Canonici. Ad usum scholarum e
privatorum concinnavit. Editionem sextam recognovit Ladislaus Gdlos. (XXIX u.
913.) Romae 1954, Orbis Catholicus-Herder.

Sullivan Jordan Joseph O.F.M. Cap., Fast and abstinence in the First Or-
der of St. Francis. A historical Synopsis and a Commentary. A Dissertation. (The
Catholic University of America, Canon Law Studies No. 374.) (XVI and 136.) Wa-
shington, D. C.; 1957, The Catholic University of America Press. Doll. 2.—.

Svoboda Robert, Bilder der Liebe. Erwiigungen fiir den Dienst im Caritas-
und Pfarrapostelat. (130.) Regensburg 1958, Friedrich Pustet. Kart. DM 4.—.

Scherer Karl Maria, Lebe im Heiligen Geist! Christliche Gewissenshildung.
Ein Firmunterricht. (192.) Luzern-Miinchen 1958, Rex-Verlag. Kart. sfr 12.—,
DM 11.50; Leinen sfr 14.—, DM 13.50. .

Schmidt-Pauli Elisabeth von, Firmungs-Biichlein. Ich empfange den Heiligen
Geist. (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Miinchen 1958, Verlag Ars sacra. Geh. DM —.70.

Staber Joseph, Volksfrommigkeit und Wallfahrtswesen des Spédtmit-
telalters im Bistum Freising. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der theo-
logischen Doktorwiirde, vorgelegt bei der Theologischen Fakultiit der Ludwig-Maximi-
lians-Universitit in Minchen 1951. (Beitriige zur altbayrischen Kirchengeschichte,
20. Band/1. Heft.) (103.) Hohenkirchen-Miinchen 8 MCMLYV, Alexander-von-Humboldt-
Verlag.

Stenzel Alois S.J., Die Taufe. Eine genetische Erklirung der Taufliturgie. (For-
schungen zur Geschichte der Theologie und des innerkirchlichen Lebens. Schriftenreihe.
Herausgegeben von Hugo Rahner-Josef A. Jungmann, Heft VII/VIIL) (320.) Innsbruck
1958, Verlag Felizian Rauch. Leinen S 124.—.

Stoger Alois, Osterliche Menschen. Eine Deutung des Romerbriefes 1—8.
(272.) Miinchen 1958, Verlag J. Pfeiffer. Kart. DM 5.80, Leinen DM 7.60.

Thomas von Aquin, Ich glaube an Gott. Eine Erklirung des Glaubensbekennt-
nisses und der Schriften iiber das Vaterunser und den Englischen Grufl. Herausgegeben
von Willi Reich. (136.) Olten und Freiburg im Breisgau MCMLVIII, Walter-Verlag.
Kart. sfr 5.90.

Urs von Balthasar Hans, Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das
Christentum. (130.) Kéln & Olten 1958, Verlag Jakob Hegner. Leinen DM 9.80.

Vereno Matthias, Vom Mythos zum Christos. Versuch einer Analyse der
Wirklichkeit in der Geschichte. (Reihe: Wort und Wahrheit, Band 20.) (528.) Salzburg
1958, Otto-Miiller-Verlag. Leinen S 117.—, DM 19.50, sfr 20.50.

Waach, Dr. Hildegard, Maria mein Vorbild. Der zwilfjiihrige Jesus im Tempel
und das Geheimnis des innerlichen Fortschrittes. (36.) Mit 4 Tiefdruckbildern. Miinchen
1958, Verlag Ars sacra, Geh. DM —.70.

Walter Eugen, Der Gottesbund gestern und heute. Besinnungen iiber die
Dimensionen des Heils. (124.) Freiburg 1958, Verlag Herder. Papphd. DM 5.80.

Welty, P. Eberhard O.P., Herders Sozialkatechismus. Ein Werkbuch der
katholischen Sozialethik in Frage und Antwort. Gearbeitet. In vier Hauptteilen.
I1I. Band, Dritter Hauptteil: Die Ordnung des Wirtschaftslebens. Arbeit und Eigentum.
(XVI u. 484.) Freiburg 1958, Verlag Herder. Leinen DM 24.—.

Aus dem Verlag: Piipstliches Werk fiir Priesterberufe (P.W.P.) in den
Dibtzesen Deutschlands. — Pipstliches Werk fiir Ordensberufe (P.W.0.),
Freiburg i. Br., Wintererstr. 1:

Bopp, Dr. Linus: Sendung und Segen des Ordensstandes. 2. Aufl. (44.)
1956. DM —.80. — Vom dreifachen Adel der gottgeweihten Frau. (32.) 1956.
DM —.75. — Weihe- und Laienpriestertum. (56.) 1953. DM —.80.

i Mosshamer Ottilie, Weckung geistlicher Berufe durch die Familie. (16.)

—.20.

Schuldis, Dr. Augustin, Werk aller Werke. Das piipstliche Werk fiir Priester-
berufe. Seine Errichtung und seine Entfaltung in den Diézesen Deutschlands. Zweite,
ergiinzte Aufl. (94.) 1955. DM 1.80.



Literatur 2356

Kleinschriften

Deissler, Dr. A., Der neutestamentliche Priesterberuf im Lichte der alt-
testamentlichen Prophetenberufung. (36.) 1956. DM —.40.

Emanuel, Dr. Isidor Markus, Was mein Bischofsring vom Priesterwerden
sagt. Predigt. 2. Aufl. (8.) 1954. DM —.10.

Heinen, Dr. Wilhelm, Priestermangel ist Volksnot. (20.) 1953. DM —.15.

Jansen Nikolaus, Die Familie und ihre laienapostolische Aufgabe. (32.)
1953. DM —.30.

Keller Carola, Die Frau im Pipstlichen Werk fiir Priesterberufe. (16.)
1951. DM —.15.

Pies Otto S.J.: Geweihte Hinde in Fesseln. Priesterweihe im KZ. 3. Aufl.
(48.) 1956, DM —.60. — Schenkende Hiinde. Helferinnen der KZ-Priester. 2. Aufl.
(36.) DM —.50.

Pipstliches Werk fiir Ordensberufe. Motu proprio ,,Cum supremae” Papst Pius XII.
vom 11. IL 1955. (8.) DM —.10.

Schuldis, Dr. Augustin, Priestersamstag, (16.) DM —.15.

Ein Gruppengespriich im Hochgebirge iiber Franenberufe (8.) DM —.05.

Schrifttum zur Férderung des Priesternachwuchses. (6.)

Gebetsbildchen.

Verlag Butzon & Bercker, Kevelaer
Kleinschriften

Brunner August S. J., Christentum ohne Zukunft ? Religion in der Welt von
hente und morgen.

‘Biichel Wolfgang S.J., Wille, Wunder, Welt. Physikalisches Weltbild und
christlicher Glaube

Hartmann Albert S.J., Kirche und Freiheit. Kirchliches Lehramt und Frei-
heit des Denkens. — Wem gehort das Kind ? Elternrecht, Schule, Staat.

Hirschmann Hans S. J., Unfehlbares Gewissen ? Gewissen und Gewissens-
bildung.

l:llfﬂ-Brcuning Oswald von S.J., Welt im Umbruch. Gefihrdung und Selbst-
behauptung des Menschen.

Otto Josef Albert S. J., Warum Mission ? Weltmission heate — Weltkirche
morgen.

Semmelroth Otto S. J., Was heiBt glauben ? Wesen und Gestalt des christlichen
Glaubens.

Wetter Gustav A.S.J., Ordnung ohne Freiheit. Der dialektische Materialis-
mus. (40.) — Arbeitshilfe. (24.)

Alle: Entscheidung. Eine Schriftenreihe, herausgegeben von Alfonso Pereira
S.J. Je 32 5. DM —.50.

Zeitschriften

Franziskanische Studien. Vierteljahrschrift. Historisch-systematische Unter-
suchungen zur Mariologie der Franziskanerschule, verdffentlicht im Namen der Mario-
logischen Arbeitsgemeinschaft Dentscher Theologen. 39. Jahr, 1957, Heft 2/4. Werl,
Westf., Dietrich-Coelde-Verlag.

Mensch und Wirtschaft. Vierteljahres-Zeitschrift fiir christliche Wirtschaftsethik.
1. Jg., Nr. 1, Februar 1958. Herausgeber: Fraternitas, Ziirich; Verlag: A. Grob AG.,
Ziirich. Jahresabonnement sfr 6.80, Ausland sfr 7.20.

Studia Montis Regii, publication semestrielle. I (1958), fasc. 1. Administration:
2065 ouest, rue Sherbrooke, Montréal 25, Canada. Abonnement: $ 4.— par année,
fascicul $ 2.50.



236 Literatur

Buchbesprechungen
Philosophie
Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin.

ahner. Zweite Auflage. Im Auftrage des Verfassers iiberarbeitet und
ohannes Baptist Metz. (414.) Miinchen 1957, Kosel-Verlag. Leinen

Geist
Von Karl /
erginzt wvon
DM 29.50.

Das Buch war erstmals 1939 bei Rauch, Innsbruck, in einer durch die damaligen
Verhiltnisse bedingten ziemlich primitiven Aufmachung erschienen. Um so mehr
erfreute es, ihm nun im Kosel-Verlag in einer schénen Neuauflage wieder zu begegnen
Das Buch ist durch Erginzungen auf den neuesten Stand der Forschung gebracht,
zeigt iibersichtlichere Einteilungen und bringt die urspriinglich bloB lateinischen
Thomastexte nun auch in deutscher Ubersetzung. In seiner bekannten, immer bis
zu den letzten Wurzeln grabenden geistvollen Art rollt Rahner die iiberaus schwierige
Problematik der Metaphysik der menschlichen Frkenntnis auf: in unmittelbarem
AnschluB an Thomas, aber in Ausweitung zuriick bis Augustinus und vorwiirts bis
Heidegger, in einer Klarheit und Folgerichtigkeit, die jeden philosophischen Leser
gefangennehmen mufB. Auch wenn man Bedenken hat, manche thomistische Voraus-
setzungen gelten zu lassen, bleibt auf jeden Fall die Bewunderung dafiir, wie alte
Denkansiitze zu funkeln beginnen, wenn Thomas mit modernen Denkern sozusagen
ins Gespriich gebracht wird.

Linz a.d.D. Prof. Josef Knopp

Die Freiheit des korpergebundenen Willens. Von Veronica Kircher. (Arbeiten
zur Psychologie, Pidagogik und Heﬂpﬁdagogk. Herausgegeben vom Institut fir
Pidagogik, Heilptidagogik und angewandte Psychologie der Universitit Freiburg
in der Schweiz unter Leitung der Professoren Dr. L. Dupraz und Dr. E. Montalta,
Bd. 15.) (198.) Freiburg/Schweiz 1957, Universitiitsverlag. Kart. sfr 15.—, DM 14.50.

Nachdriicklich machen die Herausgeber im Vorworte darauf aufmerksam, wie
sehr die richtige Deutung und Wertung der menschlichen Willensfreiheit heute durch
rein biologische Erklirungsversuche des Menschenwesens gefiihrdet ist. Es ist daher
sehr zu begriiBen, daB eine kundige Hand, wie die der Verfasserin, kritisch, aber
behutsam die vielfach verworrenen Fiiden zu ordnen sucht, in die sich die Problematik
der menschlichen Willenefreiheit immer wieder verstrickt. In vornehmer Auseinander-
setzung mit den nicht zu unterschiitzenden Auffassungen einiger moderner franzo-
sischer Psychologen gelingt es der Verfasserin, die Fruchtbarkeit alter thomistischer
Deutungsprinzipien ans Licht zu bringen. Die sauberen Begriffsunterscheidungen,
sorgsamen SchluBfolgerungen und nicht znletzt die klare Sprache machen diese Unter-
suchungen zu einem der grifBiten Anliegen der Menschenkunde sehr wertvoll.

Linz a.d.D. Prof. Josef Knopp

Der Christ und das Welthild der modernen Naturwissenschaft. Sieben Vortriige
iiber Grenzfragen aus Physik und Biologie ven Otto Spiilbeck. Vierte, véllig neu
bearbeitete und erweiterte Auflage. (270.) Mit 7 Bildtafeln und 12 Abbildungen.
Berlin 1956, Morus-Verlag. Leinen DM 14.80.

Das Buch bringt auch jiingste Forschungsergebnisse zur Sprache. Nur sind die
dadurch notwendigen Anderungen des alten Textes nicht iiberall folgerichtig durch-
gefiihrt, was besonders im physikalischen Teile auffiillt. Der biologische Teil ist fiber-
haupt im ganzen als gelungener zu bezeichnen. Doch wiinschte man auch hier eine
Beriicksichtigung der neuen Finalititsproblematik im mikrobiologischen Bereiche,
die durch die kritische Einstellung moderner Forscher, z. B. Bertalanffys, besonders
dringlich geworden ist. Auch diirfle wenigstens eine Andeutung iiber die wichtige Frage
nach dem Werden und Vergehen der organischen Entelechien nicht fehlen. In dem
naturwissenschaftlichen Teilen erfreut die Vorsicht gegeniiber allen iibereilten
Folgerungen. Das gleiche kann man leider in den apologetischen Teilen nicht feststellen.
Hier werden hiufig Zwischenglieder iibersprungen, so dal die Schliisse auf Geist und
Gott nicht immer ganz iiberzeugend wirken, Auch wird der methodische Unterschied



Literatur 237

zwischen philosophischen und theologischen Fragestellungen nicht immer scharf
genug auseinander gehalten. Dankenswert ist das Eingehen auf besondere Probleme,
die durch den sowjetisch gelenkten Materialismus aufgeworfen werden. Der hoch-
wiirdigste Verfasser lebt ja in der sowjetischen Zone Deutschlands. Sprachlich bediirfte
das Buch streckenweise noch einer Ausfeilung. Man merkt bisweilen iiberstark, dafl
es aus miindlichen Vortriigen mit etwas sorgloserer Ausdrucksweise entstanden ist.
Davon wird aber der praktische Wert des Buches nicht beriihrt, das vor allem fiir
Bildungsrunden eine sehr brauchbare Grundlage darstellt.
Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Der Christ und die Schopfung. Die Welt der Tiere, Von Hubert Muschalek.
(384.) Mit 155 Abbildungen im Text und 15 Bildtafeln. Berlin 1957, Morus-Verlag.
Leinen DM 19.80. :

Der Autor ist durch seine Vortrige in Westdeutschland, durch seine Verdffent-
lichungen im Berliner ,,Petrus-Blatt®, in Zeitschriften der katholischen Jugendfiihrung,
vor allem aber durch die im gleichen Verlag von ihm erschienenen ,,Gotteserkenntnisse
moderner Naturforscher* bekannt geworden. Im vorliegenden Werk tritt er den Be-
strebungen des mechanistischen und dialektischen Materialismus entgegen, die Natur
und in ihr vor allem die Welt des Lebendigen zu Propagandamitteln fiir den Atheismus
ru miBbrauchen. Mit Bienenfleil hat der Autor Beispiele aus der Welt der Tiere ge-
sammelt zum anschaunlichen Beweis dafiir, dal das Leben kein Produkt des Zufalles
und keine Erscheinungsform der Materie ist, nicht durch ,dialektischen Sprung® aus
der Materie entstanden ist, auch keine bloBe ,,Qualitit* der Materie darstellt, sondern
iiber der Materie steht und einer hioheren Ordnungsstufe im kosmischen Aufbau
angehért. Dazu werden in drei ausfiihrlichen Kapiteln die organischen Einrichtungen
der Tiere, die Tiere in ihrer Umwelt und das Tier als handelndes Subjekt geschildert.
Die Schilderungen und Beobachtungen durch Augenzeugen machen die Beispicle fiir
die ZweckmiiBigkeit und Zielstrebigkeit in der belebten Natur interessant, lebendig
und anschaulich.

Das Buch liefert wertvolles Material fiir Unterricht und Vortréige. Bei der Ver-
wendung zur Fiihrung des teleologischen Gottesbeweises in der Oberstufe der Mittel-
schulen und noch mehr vor Fachleuten ist jedoch Vorsicht geboten, da die Form
und auch der Inhalt leider manchmal nicht voll befriedigen. Es fehlt mitunter das
sichere Fundament fiir die Beweisfithrung und manchmal auch die letzte Konsequenz.
Es ist schade, daB die vom Autor beniitzte umfangreiche Literatur nicht immer
nenesten Datums und manchmal nur von populirwissenschaftlicher Art ist und die
Quellen nicht immer mit der nitigen Kritik beniitzt werden.

Im Zeitalter der Auspliinderung und Zerstérung der Natur durch die fortschrei-
tende Technisierung, im Zeitalter der Naturentfremdung weiter Kreise unseres Volkes
infolge Verstiidterung weist der Verfasser auf die Schonheit und Mannigfaltigkeit
der Schopfung hin und will die Ehrfurcht vor der Natur und ihrem bunten Leben
wecken. Dafiir gebiihrt ihm Dank.

Linz a.d. D. Josef Schreiberhuber

Heilige Schrift

Hat die Bibel recht? Von Dr. Johann Nicolussi. Sonderdruck aus ,,Gott im
Alten Testament®, Teil II des fiinfbiindigen Werkes ,,Meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken®. (40.) Innsbruck 1957, Verlag Felizian Rauch. Kart. 8 12.—.

Diese Broschiire weist auf eine tatsichlich bestehende Gefahr hin, die in so man-
chen gutgemeinten Biichern itber die Bibel lauert. Immer wieder kommt es vor, daBl
der Bibelgelehrte in seinem Spezialistentum ,,den Wald vor lauter Biumen nicht mehr
sicht*, daB er vor lauter Textkritik und literarischer Problematik darauf vergit,
daB die Zeilen und Worte, die er traktiert, eigentlich Wort Gottes sind, das man
zuletzt doch im lebendigen Glauben ergreifen und begreifen miisse. Es mag sein, daBl
archiiologische und historische Fragen einen derart in den Bann schlagen, dal man
die Ereignisse und Berichte der Bibel so ausschliefilich in das rein natiirliche Geschehen
hineinbettet und damit harmonisiert, daB von einer Transzendenz in diesen Berichten
kein Hauch mehr iibrigbleibt. Es mag geschehen, dal einer beweist, daB die Bibel
80 sehr ,recht hat*, daB einen heimliches Grauen tiberkommt. Aus diesem Gefiihl des



238 Literatur

Grauens heraus hat Nicolussi seinen Kurztraktat iiber W, Kellers Buch ,,Und die
Bibel hat doch recht* geschrieben. Er will dabei reinlich zeigen, wieweit Keller recht
hat und der Bibel einen Dienst erweist und wieweit es bei seinem Unternehmen wesent-
lich danebengegangen ist. Dall Nicolussi auf bloB 40 Seiten dabei nicht in die Tiefe
gehen konnte und daher manchmal oberflichlich blieb, ist zu erwarten. Man vermift
auch éfter wieder die Zitation (Seitenangabe) der in Rede stehenden Partien aus Kellers
Werk. Aber als Korrektiv fiir eine zu einseitig positive Einstellung zu Kellers Buch
mag Nicolussi vorerst gentigen.

Qui nimium probat, nihil probat. Diesen Vorwurf kann man bei aller Anerkennung
dem Bemiihen Kellers nicht ersparen. Mit Recht weist Nicolussi (S. 8 f.) hin auf die
leichtfertige Erklirung der figyptischen Plagen als gewidhnliche, zum igyptischen
Lokalkolorit gehérende Dinge, die ein wunderbares Eingreifen Gottes, wie es in der
Bibel jedesmal betont wird, iiberfliissig machen. Keller will erweisen, daBl die Bibel
wrecht hat*,und in demselben Atemzug zieht er dieselbe Bibel in ihrer historischen
Glaubwiirdigkeit in Zweifel: ,,Ob sie (die Plagen) zur Zeit Moses gewiitet haben, kann
bislang nicht mit Ja oder mit Nein beantwortet werden . . .“ (5. 15). Man vergleiche
dazu Ex 11, 10: ,Moses und Aaron haben vor dem Pharao alle diese Wunder getan,
welche niedergeschrieben sind.”“ Wer hat nun recht, Keller oder die Bibel ? Mit Geschick
zitiert Nicolussi wiederholt Daniel-Rops (Geschichte des Gottesvolkes, Herder 1950),
weil dieser bei den biblischen Wunderereignissen zwischen der natiirlichen Kompo-
nente (die Keller allein gelten lifit) und der iibernatiirlichen, transzendenten scharf
unterscheidet und beide zur vollen kausalen Erklirung heranzieht (vgl. z. B. 5.9
und S. 29).

Die prinzipielle Einstellung zu Kellers Buch gibt Nicolussi nicht ungeschickt mit
folgenden Zeilen: ,Man darf nicht wandersiichtig, aber auch nicht wunderscheu sein.
Gott wirkt Wunder, um den Menschen beizukommen, um zu zeigen, dall ,er der Herr
ist‘, was in der Bibel immer betont wird. Wenn infolgedessen Taten in sich selbst
oder durch die Umstiinde ein wunderbares Eingreifen Gottes nahelegen, darf und soll
man priifen, muB sich aber dann demiitig beugen, wenn solches feststeht. In jenen
Schriften werden aber die Wundertaten der ersten Art maoglichst stillschweigend
iibergangen und bei der zweiten nur die rein natiirlichen Faktoren hervorgehoben,
ohne auf die Umstéinde zu achten. ,Deus non facit per se, quod facere potest per causas
secundas. . . In diesem Falle it er (Gott) aber durch die begleitenden Umstiinde
klar erkennen, daB er unmittelbar dahintersteckt, so z. B. durch die genane Vorhersage
aller Einzelheiten (man denke an die digyptischen Plagen), auch wenn die Sache als
solche eine Folge der gewéhnlichen Naturkriifte wire™ (S. 38 f.).

Die Behauptung Nicolussis, daf} ,,nur der dogmatisch gut unterrichtete und bibel-
feste Gelehrte® mit Kellers Buch etwas anfangen kann, ist wohl zu rigoros. Man kann
auch Leuten mit einem gesunden Hausverstand, wenn sie guten Willens sind, klar-
machen, was Keller leisten kann (und will) und was nicht, was man also bei ihm nicki
suchen darf, Auf jeden Fall kénnen wir abschlieBend Nicolussi beipflichten in dem
Endurteil: ,.Kellers Buch besitzt gewill viele Vorziige, aber ,Schuster, bleib bei deinem
Leisten!*, Er soll die Ergebnisse der Forschungen und Ausgrabungen der Offentlichkeit
kundtun, und er kann auch auf die Bibel Bezug nehmen, darf aber diese ibres Kernes,
ihres eigentlichen Inhaltes nicht berauben, nicht ihrem rein iibernatiirlichen Charakter
ganz Natiirliches unterstellen. Gott kann man nicht ausgraben, aber auch nicht
eingraben® (S. 36 f.).

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Untergang und VerheiBung. Aus der Welt der Propheten Jeremias, Ezechiel und
Daniel. Von Julius Tyciak. (186.) Diisseldorf 1957, Patmos-Verlag. Leinen DM 9.80.

Tyciak versteht es, uns die Welt der Propheten so lebendig zu erschlieBen, daBl .
wir erregt und mit neuer Liebe zu den prophetischen Biichern des A.T. greifen. Wir
spiiren das Wort der Propheten auch in unserer Zeit wirksam. ,,Zu jener Zeit ereignet
sich das Reich Gottes.” ,,Die Sammlung aller zum Reiche Gottes ist der Sinn der Welt-
und Heilsgeschichte zugleich.” ,,Die Sammlung im Unheil wird zur Bereitung im
Heil.“ Von diesen Gedanken miilten sich die Christen unserer Tage bei der Beurtei-



Literatur 239

lung des Zeitgeschehens, etwa beim Zeitunglesen, recht lebendig durchwirken lassen;
sie selbst und ihr Urteil wiirden dabei nur gewinnen.
Linz a. d. D. Rudolf Gobl

Das Neue Testament unseres Herrn Jesus Christus. Ubersetzt und erklirt von
Jakob Schifer, vollstindig neu bearbeitet von Nikolaus Adler. (XXXII und 990.)
Kaldenkirchen, Steyler Verlagsbuchhandlung. Kunstleder DM 6.80.

Eine deutsche Volksausgabe des N.T., wie man sie sich wiinscht! Nicht nur eine
gefillige, handliche &uBere Form und ein guter Druck, sondern vor allem eingehende
Einfithrungen und eine klare Durchgliederung mit wertvollen Ubersichten, die vor
jedem grofBeren zusammenhiingenden Abschnitt in Kleindruck geboten werden.
Besonders lobend muB hervorgehoben werden, daB so groBer Wert auf die Ubersetzung
selbst, und zwar auf ihre Worttreue gegeniiber dem Urtext, gelegt wurde. Nur durch
eingeklammerte Einschiibe in Kursivschrift wird dieses ,griechische Deutsch® ver-
deutscht. So kann der Leser etwas von der Urspriinglichkeit des Wortes Gottes auch
im deutschen Kleid noch spiiren. Die vertiefenden Erliéuterungen im Anhang, auch
die sehr brauchbaren Wort-, Sach- und Ortsnamenerkliirungen und ein Parallelstellen-
register leisten gute Dienste.

Vielleicht miiten wir nur noch eines lernen: auch noch ganz kurze aszetische
Auswertungen nach den einzelnen Abschnitten anzufiigen. Denn dem Worte Gottes
soll nicht nur zum Verstand, sondern auch zum Herzen ein Zugang bereitet werden,
damit es in den Menschen bewirke, daB} sie es nicht nur mit Interesse lesen, sondern
auch tun.

Linz a. d. D. Dr. Siegfried Stahr

Das Neue Testament. Neu iibersetzt von Franz Sigge. Mit Anmerkungen von
Heinrich Vogels. (440.) Kéln und Olten MCMLVIII, Jakob Hegner. Leinen DM 16.—.

Ganz anderer Art als das Werk von Schifer-Adler ist die Ausgabe von Franz
Sigge. Schon #uBerlich unterscheidet sie sich durch die normale Buchform und auch
im Druckbild. Da die Uberschriften zu den einzelnen Perikopen ‘kaum auffallen,
meint man auf den ersten Blick, einen Roman vor sich zn haben. Die Anmerkungen
am SchluB des Buches beschrinken sich auf 30 Seiten. Sie bieten zu den einzelnen
ntl. Schriften sehr gute Einleitungen, denen dann ein Kommentar in Kleinstdruck
folgt, der aber zu verhiltnismiiflig vielen Stellen kurze Erklirungen gibt.

Der Ubersetzung ist ebenfalls die griechische Textausgabe von Heinrich Vogels
zugrunde gelegt. Aber es ging bei ihr nicht allein um die wortliche Wiedergabe des
Urtextes, obwohl man sich bemiihte, Wortstellung und Satzbau des griechischen
Textes, wo es moglich war, beizubehalten, sondern auch um das Auffangen des frischen
Lebens und des schonen Rhythmus des Sprechens, wie es uns neben anderen Grund-
sitzen fiir die Ubersetzung das Nachwort darlegt. Zu diesem N.T., das auch als 200.
Band in der Fischer-Biicherei erschienen ist, wird greifen, wer die Hl. Schrift vorlesen
will, weil er die Worte lieb hat.

_lUx Linz a. d. D. Dr. Siegfried Stahr

™'/ Paulus, Das Wort an die Welt. Eine Synopse der Briefe des Apostels von Gebhard
/ﬁeyder.‘ﬂweite, vollig neu bearbeitete Ausgabe. (400.) Olten und Freiburg im Breis-
gau MCMLVII, Walter-Verlag. sfr 15.80.

Eine Evangelien-Synopse stellt zusammen, was drei Evangelisten (ndmlich Mt,
Mk und Lk) tiber das eine Leben Jesu uns Gleiches oder Ahnliches berichten. Eine
Paulus-Synopse ist natiirlich anders beschaffen: Sie zeigt uns, was der eine Violker-
apostel in 14 verschiedenen Briefen an 11 verschiedene Adressaten aus den verschie-
densten Anlissen geschricben hat. Trotzdem gibt es dabei immer wieder gleiche
Themen. Und so bietet uns die vorliegende, mit viel Fleil zusammengestellte Arbeit —
es ist freilich schon die 2. Auflage, die erste nennt der Verfasser selbst nur eine ,,Not-
lésung®, sie wurde in dieser Zeitschrift 1951, S. 275, von Prof. Dr. Weilbold besprochen
— eine paulinische Themen-Synopse und somit eine iibersichtliche Zusammenstellung
der paulinischen Theologie.

Nach einer Darstellung des Lebens des hl. Paulus mit einem chronologischen
Uberblick und einer allzemeinen Einfiihrung in die Briefe beginnt die Synopse. Zuerst
werden die Briefeingiinge zusammengestellt, dann folgen die Berichte aus dem Leben
des Apostels (dabei ist besonders auch die Apg. herangezogen). Sodann werden die



240 . Literatur

groBen paulinischen Themen an Hand des Rémerbriefes angefiihrt: Rechtfertigung,
. Erlésung, Evangelium usw. Diese GroBthemen werden auch sehr gut untergegliedert,
wie z. B. das ,Leben nach dem Evangelium*: Grundsiitzliche Lebensnormen, die
gottlichen Tugenden (im allgemeinen, Glaube, Hoffnung und Liebe), die sittlichen
Tugenden, christliche Weisheitslehre, Standeslehren (fiir M#nner, Frauen, Ehe und
Familie), Warnungen vor dem Bésen. Mit den Nachrichten iiber die Gemeinden des
hl. Paulus, iiber Reisen, Mitarbeiter und Freunde und der Zusammenfassung der
Briefe schlieft dann die Synopse. Sehr wertvoll fiir die praktische Beniitzung und
Auswertung ist der Anhang, der unter anderem einen ausfiihrlichen Fiihrer durch die
Synopse, ein gutes Stellen-, Personen und Sachverzeichnis enthilt.

Alle, die Paulus interessiert, und wen sollte schon dieser Feuergeist, der zugleich
ganz tiefer Theologe und ganz praktischer Seelsorger war, nicht interessieren, wird
dieses Buch zu einem noch tieferen Verstiindnis seiner Grofe fithren. Auf diese Art
wird uns auch das paulinische Denken iiber theologische Grundbegriffe viel mehr
eingehiimmert und sein Miihen um die Gewinnung der Menschen fiir Christus viel
deutlicher vor Augen gefiihrt, als wenn wir die Paulusbriefe nur hintereinander lesen.
So richtet also in dieser viel wirkungsvolleren Form einer Synopse Paulus sein ,,Wort
an die Welt", Mogen wir alle ihm Gehor schenken!

Linz a. d. D. 2 Y. Dr. Siegfried Stahr

Der Romerbrief. Ubersetzt und erklirt von Otto, KuB. Erste Lieferung (Rém
1,1 bis 6, 11). (VII und 320.) Regensburg 1957, \&lﬁg Friedrich Pustet. Brosch.
DM 13.50.

Professor Otto Kuf, der bekannte Mitherausgeber des Regensburger Kommentars,
legt uns in dieser Schrift, unabhiingiz vom genannten Kommentarwerk, die erste
Lieferung einer Rémerbrief-Erklirung vor. Sein Arbeitsziel, das herauszuarbeiten,
»was Paulus den romischen Adressaten seines Briefes sagen wollte* (VII), hat der
Autor voll erreicht, dank seiner alt- und neutestamentlichen Bibelkenntnisse, seiner
Vertrautheit mit der zeitgendssischen Profanliteratur sowie der jiidischen und apo-
kryphen Literatur und seiner Aufgeschlossenheit fiir neutestamentliche Bibeltheologie
(vgl. ..Die Theologie des Neuen Testamentes* 1936).

Dieser Urtextkommentar, der sich die neuesten Publikationen zunutze macht,
geht den Schwierigkeiten nicht aus dem Wege (vgl. die Erklirungen zu Rém 4, 5;
5,7; 5,123 6, 5), er verliert in der Verserkliirung die groBen Zusammenhiinge nicht
und legt fiir seine Behauptungen klare Begriindungen vor. Zur Ergiinzung der Ge-
danken iiber den Jenseitsglauben im Alten Testamente sei noch hingewiesen auf eine
aufschluBreiche Abhandlung Prof. Stiegleckers iiber die Entwicklung des Jenseits-
vergeltungsglaubens (in dieser Zeitschrift, Jg. 1948). Unter den 13 Exkursen sind
besonders erwiihnenswert: Der Glaube, Tod und Auferstehung Jesu, Siinde und Tod,
Die Heilsgeschichte. Wir haben hier ein Werk vor uns, das mit wissenschaftlicher
Genauigkeit erarbeitet wurde und das auch vem Leser wieder erarbeitet sein will.
Wer mit der Bibelwissenschaft zu tun hat, freut sich schon heute auf die niichste
Lieferung und hofft, daB der vollendete Kommentar mit Stellenverzeichnis and
Sachindex abgeschlossen werden wird.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Christliches Mysterium und Wort Gottes. Von Divo Barsotti. Die Ubersetzung
aus dem Italienischen besorgte Lilo Ebel. (324.) Einsiedeln—Ziirich—Kéln 1957,
Benziger-Verlag. Leinen sfr 17.95.

Von Gottes Offenbarungswort zu den Geheimnissen der Schipfung, der Geschichte
Israels, der Menschwerdung des Logos, der kirchlichen Gemeinschaft und des Einzel-
christen handelt unser Buch. Da es sich um die Hervorhebung des von Gott gespro-
chenen Wortes besonders bemiiht, ist es geeignet, die Liebe zur HI. Schrift zu ver-
stiirken und die christliche Existenz im Lichte der Offenbarung erfassen zu helfen.
Als besonders ansprechende Kapitel seien genannt: ,.Christliche Exegese* (S. 35 ff.),
~Das Wort der Propheten* (S. 109 ff.), ..Das innere Wort* (S. 283 ff.).

Weil aber in einer Rezension nur mit ehrlicher Klarheit dem Autor, Verlag und
Leser gedient ist, sei auch auf einige Miingel hingewiesen. Vom exegetischen Stand-
punkt befremdet S. 118 die Beziehung von Jo 1,13 auf den Logos. Ebenso ist die
Gleichsetzung der Maria Magdalena mit Maria, der Schwester des Lazarus (S. 293),



‘Literatur 241

unberechtigt. Nicht unwidersprochen bleiben diirfte auch die Behauptung des Ver-
fassers: .Mit der Incarnation erfiillt sich die Verheiung und endet die Geschichte”
(S.111), die in verschiedenen Variationen wiederkehrt (u. a.S. 167, 262). Unscharf
gefaBt sind Sitze wie: .Die ganze Geschichte Israels ist gleichsam ein fortgesetztes
Wunder® (S. 104) oder: ..Gott in der Welt zu verwirklichen, ist Israel durch das Gesetz
aufgetragen® (S. 104). Dem romanischen Leser fillt es vielleicht weniger auf als dem
deutschen, daB} die Arbeit im ganzen etwas zu breit geraten ist. Durch Kiirzung und
Zusammenlegung von Kapiteln wiirde sie viel gewinnen und fiir den Seelsorger hand-
licher werden, dem sie fiir Betrachtung und Predigt gute Dienste leisten kann.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

~ Kirchengeschichte

Das Jahr der Geburt Christi. Eine geschichtswissenschaftliche Studie von Hans-
Ulrich Instinsky. (74.) Miinchen 1957, Kisel-Verlag. Kart. DM 4.80.

Ziel dieser Studie ist nicht, wie man aus der Ankiindigung des Umschlages ver-
muten konnte, das ,verbliiffende Ergebnis, daB der Beginn der christlichen Zeit-
rechnung mit der Geburt des Herrn nicht in eines fillt“, Das wissen wir schon lange.
Es soll vielmehr nachgewiesen werden, daBl von der allgemeinen Unvollkommenheit
und Mangelhaftigkeit der Uberlieferung geschichtlicher Zeugnisse auch die der Ge-
schichte Jesu nicht ausgenommen ist, was dem Verfasser als ein Beweis der Geschicht-
lichkeit der Menschwerdung gilt; wodurch wir aber keineswegs des Wagnisses der
eigenen Entscheidung, des Glaubens, enthoben werden. Die Wissenschaft, auf sich
allein gestellt, kann den Glauben weder begriinden noch zerstoren. Der ,Stern der
Magier” wurde zur Bestimmung des Geburtsjahres Christi nicht verwendet.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Johannes Fidanza Bonaventura, Das Leben des heiligen Franz ven Assisi. Aus
dem Lateinischen iibersetzt von Dr. Emmeram Leitl. Mit einem Vorwort von Rein-
hold Schneider. (Reihe: Zeugen des Wortes.) (90.) Freiburg 1956, Verlag Herder.
Pappband DM 3.50.

Wiihrend die Fioretti, die drei Viten nach Thomas von Celano und der Spiegel
der Vollkommenheit mehr Wunderbares und Legendenhaftes enthalten, hat sich
Bonaventura im Vollzug des Auftrages des Generalkapitels von 1260 bemiiht, den
hl. Franz darzustellen nicht so sehr als Ritter, der schlieBlich fiir die Dame Armut
kimpft, sondern als Kanfmann, der die Perle des Evangeliums gegen den irdischen
Reichtum eintauscht, der Erbarmen hat mit den Schwiichen der Mitbriider und jede
Ansprache mit dem Friedenswunsch einleitet.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Histoire du Catholicisme en France. A, Latreille, E.Delaruelle, J.-R. Palanque.
Totae I: Des Origines & la Chrétienté médiévale. (351.) Paris 1957, Editions Spes.
er Spes-Verlag in Paris hat sich die Herausgabe einer dreibindigen Geschichte

des Katholizismus in Frankreich zum Ziel gesetzt, deren erster Teil nun vorliegt.
Nach einer von A. Latreille, Lyon, verfaBten Einleitung bieten J.-R. Palanque, Aix-
en-Provence, und E. Delaruelle in verhiiltnismiBig gut abgestimmter Zusammenarbeit
den Stoff bis zur Zeit des hl. Bernhard von Clairvaux herauf. P., den wir schon von
der durch Augustin Fliche und Victor Martin herausgegebenen Histoire de I'Eglise
kennen, behandelt in seiner ruhig abschitzenden Art die Kirchengeschichte Galliens
zur Romerzeit bis zu Klodwig, dessen Bekehrungsdatum er richtigzustellen vermag
(p. 104). D. schildert uns die Dekadenz des Merowingerregimes, von dem er bemerkt,
es sei nicht nur ein durch Gewalttaten, sondern auch durch die Bischife und Heiligen
gemiBigter Despotismus gewesen (p. 125 s.). Dann bietet er die Geschichte der Karo-
linger und vergiBt dankenswerterweise nicht auf die geistigen Strémungen des Mittel-
alters, indem er die groBen, von Kluny und St. Bernhard ausgehenden Reformbewe-
gungen miteinbezieht, deren Licht- und Schattenseiten er durchaus nicht verschweigt.
Die Grundtendenz des Werkes ist populirwissenschaftlich. Von diesem Stand-
punkt aus ist es auch zu verstehen, da die Verfasser auf den Anmerkungsapparat
verzichteten; zum Schlusse eines jeden Abschnittes ist aber die einschligige Literatur
angegeben, wobei jedoch bedauert werden muf}, daB man sich nur auf die in franz-
sischer Sprache erschienenen Biicher beschriinkte; dies wird z. B. besonders spiirbar

 Theol.-prakt. Quartalschrift® IIT. 1958 17



242 Literatur

bei der Beurteilung des grofien Organisators Bonifatius, dessen Lebenswerk erst jiingst
durch Theodor Schieffer (Winfrid - Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas,
Freiburg 1954) gewiirdigt wurde. Trotzdem spiirt man wohltuend an der ganzen
; Darstellung die Quellenvertrautheit und das selbstiindige, ausgereifte Urteil der Ver-
; fasser, denen zugebilligt werden mufB, daB sie sich iiber eng national-franzisische
| Grenzen hinauswagen. Freilich verleugnen dabei die Autoren nicht ihre gesteigerte
i Heimatliebe und bringen dies auch dadurch zum Ausdruck, dal sie das Eindringen
' der Reform an der rémischen Kurie erst mit Papst Leo IX., der bekanntlich ein Graf
) von Egisheim-Calw war, beginnen lassen und ihn als einen Elsisser fiir Frankreich
] beanspruchen. Auf die gleiche Linie gehért auch die als selbstverstiindlich vorgetragene
‘; Behauptung, dafB} sich die Reliquien des hl. Ménchsvaters Benedikt zu Fleury befiinden,
was ja sehr wahrscheinlich ist, aber immerhin doch mit nicht vollig unbeachtlichen
Griinden durch Monte Cassino bestritten wird. Als besonders verdienstvoll darf das
Bemiihen hervorgehoben werden, in die innere Geschichte der Kirche vorzudringen
und uns auch davon ein anschauliches Bild der wirklichen Verhiltnisse zu bieten.
1- Natiirlich sind bei einem solchen Unternehmen Uberschueidungen nicht ganz zu
| vermeiden.

Im Lourdes-Jubiliumsjahr wenden sich die Schritte vieler frommer Pilger nach
Frankreich. Die Lektiire des vorliegenden Bandes konnte gar manchem neben der
Wiederauffrischung der franzdsischen Sprache auch eine gute Einfithrung in die
Geschichte dieses Landes bieten. Vor allem aber wird jeder, der sich mit der Geschichte
unserer Kirche beschiiftigt, an Frankreich nicht vorbeigehen kiénnen. Besonders dann,
wenn ihm die Zeit fehlt, sich aus der schon zitierten 2lbiéindigen Kirchengeschichte
die notwendigen Kenntnisse iiber die ,ilteste Tochter der Kirche* zu sammeln,
wird er gerne und dankbar nach dem vorliegenden Bande greifen und sich schon auf
die zwei weiteren freuen, die noch angekiindigt sind. Auch fiir den Fachmann bieten
sich interessante Aufschliisse, die zu Folgerungen fiir andere Gebiete berechtigen.
So wird z B. die Frage der angeblichen Metropole Lorch eine nene Beleuchtung er-
fahren, wenn man die Tatsache beriicksichtigt, daB sich die Einteilung der Kirchen-
sprengel nach den Grenzen der romischen Provinzen auch in Gallien nur langsam und
unvollkommen durchgesetzt hat (p. 60).

_ P inz a.d. D. Y o DDr. Josef Lenzenweger

- d« ¢ A 0 ‘& Religidse Quellenschriften. Herausgegeben von Dr. J. Walterscheid und Dr. H.

o \ torz. Heft 11: Die deutsche Mystik des Mittelalters. Von P. Rudolf Gieraths O. P.
(64.) Kart. DM L80. — Heft 12: Der Islam. Von DDr. Joh. Aufhauser. (72.) Kart.
DM 1.80.— Heft13: John Henry Newmans Weg zur katholischen Kirche. Von Hein-

\3 Ha0. rich Fries, (72.) Kart. DM 1.80. — Heft ¥4/15: Die katholische Kirche und die ge-
| trennten Christen. Papst- und Bischofstvorte zur Wiedervereinigung im Glauben.
1%, Von P. Dr. Thomas Sartory 0. S.B. (102.) Kart. DM 3.—. Siimtliche Diisseldorf

; 1956/57, Patmos-Verlag.
A I 19 . Die Herausgeber der religiésen Quellenschriften spannen einen weiten Bogen von
| den Apokryphen des Neunen Testamentes bis zu brennenden Problemen der Gegenwart.
v il Heft 11 bringt kurze Ausziige aus den Werken der bedeutendsten deutschen Mystiker

von Hildegard von Bingen bis Thomas von Kempen. Am Anfang wird immer eine
ganz knappe Einfithrung in das Leben und die Werke des betreffenden Mystikers
gegeben. Dabei vermilt man meistens eine Angabe iiber eine eventuelle Selig- oder
Heiligsprechung durch die Kirche. Es war ein Verdienst, diese tiefen Worte unserer
seichten Zeit zugiinglich zu machen in der Form des kurzen Auszuges, nach dem auch
der moderne Mensch gelegentlich greift.

Im Heft 12 berichtet iiber den Islam kein Stubengelehrter, sondern ein viel
gereister Mann, der diese Religion aus eigener Anschauung kennt. Der erste Teil
behandelt Lehre, Geschichte und heutige Form des Islams, der zweite Teil widmet
sich dem Koran im besonderen und bringt einen 26 Seiten langen Auszug daraus.
Die reichen Zahlenangaben widersprechen einander manchmal, was aus der Verschie-
denheit der Quellen zu erkliren sein diirfte. Bei strafferer Gliederung wiiren Wieder-
holungen zu vermeiden gewesen. Als Druckfehler ist zu werten 1689 statt 1683 (26).

Heft 13 bringt die erregende Geschichte der Konversion des grofen Newman von
der .ersten Bekehrung® zu einem lebendigen Offenbarungsglauben bis zum Eintritt



Literatur 243

in die katholische Kirche. Spirlich skizziert H. Fries den Weg, um dazwischen méglichst
ausgiebig Newman selbst (in Ausziigen aus seinen Werken) die Haupstationen dieses
Weges schildern zu lassen. Eine geradezu spannende Lektiire!

Das Doppelheft 14/15 enthiilt Texte aus Rundfunkreden und Enzykliken unseres
Heiligen Vaters Pius XII., Briefe und Instruktionen des Hl. Offiziums aus den Jahren
1948 /49, Stellungnahmen von 7 Bischiéfen aus dem Raum von Mecheln bis Mailand
und aus der Zeit von 1922 bis 1956 zu dem im Titel genannten leidvollen Thema,
dazu einen Auszug aus dem Hirtenbrief des niederlindischen Episkopates anlidBlich
der Tagung des ,Okumenischen Rates* im Jahre 1948, Stimmen des kirchlichen
Lehramtes, zu dem groBen Anliegen der Wiedervereinigung der Christen. Es sind
Hirtenworte, die klar den Weg weisen zwischen schroffer Abweisung und allzu kon-
zilianter Verwischung der Grenzen, zwischen hoffnungsloser Resignation und ober-
flichlichem Optimismus, Alle Freunde der Una-Sancta-Arbeit werden gern nach der
Schrift greifen.

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Moral- und Pastoraltheologie

Handbuch der Moraltheologie. Von Dr. theol., sc. pol. Otto Schilling,. Ilii?and:
Spezielle Moraltheologie. Sozialer Pflichtenkreis. (365.) Stuttgart 1956, Schwaben-
verlag. Halbleinen DM 23.50.

Es ist dem Verlag hoch anzurechnen, daB er das ,,Handbuch der Moraltheologie®,
frither ,Lehrbuch® genannt, des international anerkannten Tiibinger Moralisten
auch nach dessen Ableben noch erscheinen lieB. Nun liegen alle drei Biinde vor. Der
Verfasser hat bis zu seinem Ende daran gearbeitet und auch die neuesten Probleme
in seiner soliden Art behandelt, z. B. das Recht der Todesstrafe, aber auch die Gefahr
eines Justizmordes, die Folgen der Erfindung der Wasserstoffbombe u. é. Ein Sach-
register zu den drei Biinden erleichtert das Nachschlagen. Ausstattung und Druck
sind besonders hervorzuheben.

Linz a.d. D. Dr. Ferdinand Spiesberger

Die Frau und die Ehe. Der Weg zu naturgetreuem Eheleben. Von Dr, J. E. Georg.
7., vollig umgearbeitete Auflage. (160.) Mit Tabellen iiber die unfruchtbaren Tage
der Frau. Miinchen 1957, Aufstieg-Verlag. Kart. DM 7.50, Ganzleinen DM 9.50.

Vorliegendes Buch ist die 7., villig umgearbeitete Auflage der Publikation,: die
in 1. bis 6. Auflage unter dem Titel , Eheleben und Kindersegen* in einem Prager
Verlag erschienen war. DaB eine 7. Auflage sich als nétig erwies, zeigt, daB das Buch
viel verlangt wurde. Es will den ,Weg zu einem naturgetreuen Eheleben weisen, das
frei ist von Bangnis®“, Viele Eheleute sind davon begeistert. Freilich zeigt das Studium
dieses Buches selbst, daB ,,die Sache nicht so einfach ist“, wie sie bisweilen hingestellt
wird, und manchmal Enttéuschungen nicht ausbleiben, weil vielerlei Faktoren be-
achtet werden miissen. Zu wiinschen wiren zu den Ubersichten auf S. 156 und 159
genauere Zeichenerklirungen.

Linz a.d. D. Dr. Ferdinand Spiesberger

Glaubensbewufitsein und Kirchenentfremdung. Von Wilhelm Schamoni. (136.)
Paderborn 1958, Verlag Ferdinand Schiningh. Kart. DM 6.80.

Der beim ersten Lesen etwas schwer verstiindliche Titel 1i6t das Hauptanliegen
des Verfassers wohl nicht deutlich erkennen: er will die nicht wegzuleugnende Ent-
fremdung vieler Menschen — er bezeichnet sie als religio depopulata — auf die tief
zu beklagende Tatsache zuriickfiihren, daB eine ganze Anzahl folgenschwerer Glaubens-
wahrheiten im BewuBtsein der Christen nicht mehr lebendig ist, weil dariiber zu
wenig gepredigt wird, Diese Mahnung und Warnung stellt sicher ein wichtiges Seel-
sorgeproblem dar und verdient die Beachtung der Prediger und Theologen.

Es sind gleich mehrere ,heile Eisen®, die der Verfasser mutig an- und aufgreift.
Eine solche Wahrheit, die heute von den Predigern zuwenig betont, bisweilen auch
bewufit ausgeschaltet wird, ist z. B. die Gefihrlichkeit der bésen Welt, vor der Christus
oft und eindringlich gewarnt hat; sie wird verharmlost, in ihrer Gefiihrlichkeit iiber-
sehen, man pafit sich ihr weithin an, versucht eine Symbiose zwischen Christentum
und Welt. Man hat die Tatsache vergessen, dall der Teufel auch heute noch grofe
Macht und gewaltigen Einflul auf die Menschen hat, daBl die Geschichte der Welt

|5

-f_:% 398 ¢ X



244 Literatur

und das Leben des einzelnen ein Machtkampf zwischen Gott und dem Satan ist.
Zuwenig wird auch gewarnt vor der Gefihrlichkeit der Todsiinde und der Gefahr,
in die Hélle zu kommen; man meint, Todsiinden seien ,etwas Seltenes, vielleicht
sogar sehr Seltenes, geradezu ungeheuer Seltenes™.

Der Autor gibt zu, daB die Kirche heute einen Aktivismus entfaltet, wie wohl
in keiner anderen Epoche ihrer Geschichte, aber die Sorge um das eine Notwendige,
das Besorgtsein um seine Seele hat eine gefiihrliche Einbufle erlitten durch eine unbe-
rechtigte optimistische Beurteilung der Erreichbarkeit des ewigen Heils. Die einge-
hende Behandlung der Frage nach der Zahl der Auserwiihlten endet mit einem: Non
liquet. Auf manche andere bedauerliche Unterlassungen wird noch hingewiesen.
Das menschliche Wissen Christi und die Lehre von der Erlosung wird zuwenig beachtet;
man denkt zuwenig daran, dal} Jesus fiir jeden einzelnen Menschen gestorben ist;
man betet nicht mehr genug um die Gnade der Beharrlichlkeit bis ans Ende; man predigt
zuwenig iiber das Leiden Christi. Gott ist keine Respektsperson mehr, deren Gebote
unter allen Umstiinden gelten; sein Wille ist nur Richtschnur, solange er den eigenen
Wiinschen entspricht und keine Opfer verlangt. Es wird auch hingewiesen auf die
ungiinstigen Auswirkungen eines solchen ungerechtfertigten Heilsoptimismus, z. B.
das Zuriickgehen der geistlichen Berufe, weil man nicht mehr so iiberzeugt ist, seine
eigene und fremde Seelen retten zu miissen.

Ein ausgiebiger Anhang (60 S.) bringt noch einige Spezialuntersuchungen und
einige beglaubigte Héllenvisionen. Sicher sind Schamonis Hinweise auf dieses wichtige
Seelsorgsanliegen sehr beherzigenswert. Die Frage ist nur, in welcher Weise der Prediger
den heutigen Zuhirern diese ernsten Wahrheiten in wirksamer Weise zum BewuBtsein
bringen kann. Wenn wir fragen, warum die Prediger heute iiber jene ernsten Wahr-
heiten nicht mehr gerne sprechen, wird man antworten miissen, daB sie sich vielfach
fiirchten, bei ihren heute so kritischen Zuhorern statt einer Stirkung des Glaubens -
eher Glaubensschwierigkeiten zu wecken. Vielen fehlt es am richtigen Begriff, was
christlich glauben heifit, und ebenso an einem richtigen Begriff von der unendlichen
Majestit Gottes und darum auch am Verstindnis, was es Furchtbares um eine schwere
Siinde und um die ihr gebithrende Strafe ist. Aulerdem sind jene Wahrheiten oft sehr
schwer zn fassen und noch schwerer iiberzeugend darzustellen.

Linz a. d. D. Adolf Buder S. J.

Eucharistische Niichternheit und Abendmesse nach dem geltenden Recht. Von
Dr. Hermann Schiufele, Weihbischof von Freiburg. (32.) Karlsruhe 1958, Badenia-
Verlag.

Wie schon zur Konstitution ,,Christus Dominus* (Karlsruhe 1953) verdffentlicht
der neue Erzbischof von Freiburg im Breisgau nun auch zum Motuproprio
»Sacram Communionem® vom 19. Miirz 1957 einen sehr praktischen Kommentar.
Zuniichst wird der Text des Motuproprios in vollstindiger deutscher Ubersetzung
geboten. Die sich anschlieBenden Erliuterungen wollen, wie der bischofliche Autor
im Vorwort bemerkt, zum Verstiindnis und zu einer einheitlichen Handhabung des
pipstlichen Indultes beitragen. In 19 kurzen Kapiteln werden alle einschligigen
Fragen behandelt. Auf einige Punkte sei niher eingegangen.

Uber die Zeit, in der eine Nachmittags- bzw. Abendmesse erlaubt werden kann,
enthilt das Motuproprio keine Bestimmung mehr. Es heiBt einfach: horis postmeri-
dianis, Aus diesem Schweigen wurde vielfach der Schluf} gezogen, dafl die Bestimmung
der Konstitution ,,Christus Dominus* vom 6. Jinner 1953 und der dazugehérigen
Instruktion (nicht vor 4 Uhr nachmittags) aufgehoben sei. Diese Annahme hat sich
als unrichtig herausgestellt. Die bisherige Bestimmung besteht zurecht. In diesem Sinne
hat auch die Ritenkongregation eine Anfrage beantwortet (Januen., 21. Juni 1957,
in: Ephem. Lit. 1957, 316). Auch die Vorschrift, daB die Nachmittags- bzw. Abend-
kommunion nur in Verbindung mit der hl. Messe ausgeteilt werden darf, gilt weiter.
Aber auch can. 867, § 4, bleibt in Kraft: ,,Die hl. Kommunion darf nur zu den Stunden
ausgeteilt werden, in denen das MeBopfer dargebracht werden kann, wenn nicht
ein verniinftiger Grund (rationabilis causa) etwas anderes nahelegt.“ Ein ,,verniinf-
tiger Grund® im Sinne des Gesetzes wiire die driingende und immer wiederholte Ein-
ladung des Papstes zur hiufigen, ja tdglichen Kommunion, verbunden mit der tat-
siichlichen Unméglichkeit, zu einer anderen Zeit zu kommunizieren (besonders bei
Kranken) (vgl. S.14f., 17 ff.).



Literatur 245

Uber den Begriff der ,festen Speise”, die drei Stunden vor dem Beginn der
hl. Messe bzw. vor der hl. Kommunion verboten ist, enthélt weder die Apostolische
Konstitution noch das Motuproprio nithere Angaben. Wir miissen uns nach dem
allgemeinen und gesunden Urteil der Menschen richten. ,,Verboten sind nach dem
geltenden Niichternheitsgebot fiir drei Stunden vor der heiligen Messe bzw. vor dem
Empfang der heiligen Kommunion nur feste Speisen. Der Genufl von fliissigen und
halbfliissigen Speisen, wie z. B. Brei, rohen oder ganz weichgekochten Eiern u. a.,
mul} daher als erlaubt gelten* (S. 20).

In einem Anhang steht noch ein kurzer Abrif} des eucharistischen Niichternheits-
gebotes fiir die katechetische Unterweisung in Frage- und Antwortform. Da jetzt
keine Verpflichtung mehr besteht, den Beichtvater zu fragen, wird es notwendig sein,
die Gliubigen éfter iiber die geltenden Vorschriften zu unterweisen, damit MiBlbriuche
moglichst hintangehalten werden. Dazu kann die vorliegende Schrift ausgezeichnete
Dienste leisten. Sie wird zu der im Interesse einer Festigung der kirchlichen Disziplin
in dieser Materie so wiinschenswerten Beruhigung und Klirung wesentlich beitragen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Beseelen statt befehlen. Priester der Christlichen Arbeiterjugend. Von René
Guerre-Maurice Zinty. Ins Deutsche iibertragen von Raimund Ritter. (144.) Augs-
burg 1958, Verlag Winfried-Werk. Kart. DM 5.20.

»Versuch einer neuen Pastoral” nennt Kan. Cardijn die Methode, die er in seiner
internationalen Bewegung der Katholischen Arbeiterjugend seit mehr als 30 Jahren
praktiziert. Das vorliegende Buch gibt uns dazu einige wesentliche Punkte an. Jede
Pastoration, besonders den verlorenen Massen gegeniiber, verlangt den richtigen Aus-
gangspunkt im Priester und einen méglichen Einflufl auf das Leben des jungen arbei-
tenden Menschen. Die Not, Verwahrlosung oder Uberbelastung im Arbeiterleben miissen
eine neue Erkenntnis, ja ein Verstiindnis, miissen Vertrauen und Liebe beim Priester
auslisen. Die Einfithrung und der erste Teil versuchen, das in kurzen Tatsachenberichten
aufzuzeigen. Gut spiirbar wird daraus, was der Priester selbst dabei gewinnt. Dock
gilt es, nicht nur das eigene Herz fiir den Arbeiter zu entdecken; der junge Mensch
muf selber seine Berufung und seinen Wert erkennen und fihig werden, aus den vielen
kleinen Alltagsdingen heraus sein Heil zu wirken. Dazu nun einzelne junge Arbeiter
zu gewinnen und sie oft mehr durch praktisches Tun als durch theoretische Belehrung
zur eigenen christlichen Losung zu fithren, ja sogar zu Aposteln unter den anderen
zu erziehen und zu ermutigen, das ist die Richtung fiir die priesterliche Sorge, wie sie
der zweite Teil angibt. Der Schlufteil ist ein Hinweis auf methodische und organi-
satorische Hilfen und Notwendigkeiten. Die Diktion ist ganz auf das Ubersetzerland
Deutschland abgestimmt und entspricht weniger den 8sterreichischen Begriffen. Wir
haben eine KAJ/Burschen und eine KAJ/Miidchen, Aktivisten und Aktivistinnen und
ihre Arbeitsgemeinschaft nennen wir Aktivistenrunde.

Zusammenfassend will uns das vorliegende Buch aus den angefiihrten praktischen
Tatsachen sicher die Uberlegung nahebringen, ob nicht iiberhaupt unsere ganze
Pastoration viel lebensnaher, aber auch viel mehr helfend als belehrend oder befehlend
sein miifite.

Linz a. d. D. J. Weidinger

Rundfunk und Fernsehen im Blick der Kirche. Ein Werkbuch von Karl Becker
und Karl-August Siegel. (372.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht,
Carolusdruckerei. Leinen DM 10.80.

Wenn der HI. Vater den drei groBen Meinungsbildnern Film, Funk und Fernsehen
am 8. September 1957 eine eigene Enzyklika (,.Miranda prorsus“) widmet, wenn die
Weihnachts-Seelsorgertagung des osterreichischen Klerus zum Jahresende 1957 sich
ebenfalls eingehend mit den drei gefihrlichen F (Film, Funk, Fernsehen) befalt, so
ist damit die Bedeutung dieser groBlen Michte fiir das kirchliche Leben in allen seinen
Zweigen geniigend dargetan. Kein Seelsorger und kein Erzieher kann ohne eingehende
Beschiftigung mit diesen tiefgreifenden Einfliissen seine Obliegenheiten erfiillen. In
letztet Zeit ist erst das Fernsehwesen in aller Blickfeld geraten, weil sich vor aller
Offentlichkeit das Tauziechen um die politischen Positionen abgespielt hat. Das hat
wiederum gezeigt, wie notwendig eine aktive Orientierung fiir den Seelsorger ist.



246 Literatur

Damit der Seelsorger und Jugendbildner in dem vielfachen Gewirr der Meinungen
einen klaren Standpunkt einnehmen und von der festen Grundlage der kirchlichen
Stellungnahme zu Fernsehen und Rundfunk die Richtlinien fiir die eigene Titigkeit
gewinnen kann, bietet sich dieses Werk an, und zwar mit einer Reihe von guten Referaten
zu den Aufgaben, mit Wissenswertem iiber Funk und Fernsehen und schlieflich mit
einer Sammlung von Dokumenten. (Die Weltmacht Film ist auch in der literarischen
Behandlung schon so groBl geworden, dal die Einbeziehung nur der wichtigsten Doku-
mente den Rahmen dieses Buches gesprengt hiitte.)

Aus der Fiille des Materials soll nur einiges herausgegriffen werden. Auf die Arbeit
der UNDA (der Internationalen katholischen Vereinigung fiir Rundfunk und Fern-
sehen), deren Statuten 1955 vom HI, Stuhl selbst erlassen wurden, wird eingegangen,
ein Riickblick auf die Entwicklung des Vatikansenders wird gegeben. Man erfihrt,
wie es in den einzelnen Lindern aussieht, was es an kirchlichen Sendungen gibt; die
Morgenandachten im deutschen Rundfunk werden ausfiihrlich erliutert. Besonders
dankbar werden viele Leser fiir das Kapitel sein, das den Priester als Sprecher vor
dem Rundfunk behandelt und gute Ratschlige gibt (S. 96 f.). Sehr beachtlich und der
Aufmerksamkeit zu empfehlen ist die Aussage iiber Milieuseelsorge und Rundfunk.
Wir sollten in Osterreich die Zusammensetzung der kirchlichen Vertretungen im west-
deutschen Rundfunk studieren, die uns in diesem Buch geschildert wird, Was geschieht
neben der groflen organisatorischen Arbeit beauftragter kirchlicher Stellen praktisch
von den einzelnen Katholiken ? Sehr bedeutungsvoll ist das Referat des Weihbischofs
Kampe von Limburg ,,Der Mensch im Dienste des Funks®, in dem die giiltigen Gesetze
bei der Betrachtung zum Thema herausgeschiilt werden, die jeden Rundfunkschaffen-
den angehen. Die griindliche Behandlung des Gegenstandes ist hier mit geistvoller und
feinsinniger Darstellung verkniipft, so daBl dieser Abschnitt mit besonderem Genufl
gelesen wird. Dieses bischéfliche Wort bleibt die Antwort nicht schuldig auf die Frage
nach dem richtigen Verhalten im Dienstkreis (nicht Dunstkreis) des Rundfunks. Die
Wege der Erziehung zum rechten Gebrauch in der Auswahl des Rundfunkprogramms
werden ebenso aufgezeigt im Aufsatz von Eduard Ringling wie die Erziehungsleistung
des Rundfunks; auch hier gilt fiir den Katholiken: abusus non tollit usum. Viele
praktische Hinweise, z. B. auf die Méglichkeiten der Hérfolge, das christliche Fern-
sehspiel usw., dienen dem Funktitigen.

Ein Verzeichnis der 25 Autoren dieses Sammelwerkes, ein gutes Namen- und
Sachregister zum Finden einzelner Gebiete sowie die Papstworte und Hirtenschreiben
der deutschen Bischife zu Rundfunk und Fernsehen ergiinzen die theoretischen Auf-
sdtze,

Linz a. d. D. Ferdinand Kastner

Kirchenrecht

Das Testamentsrecht der Weltgeistlichen und Ordenspersonen in Rechtsgeschichte,
Kirchenrecht und Biirgerlichem Recht Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz.
Von D.Dr. Johannes Kaps. (304.) Buchenhain vor Miinchen 1958, Verlag Christ
Unterwegs. Leinen DM 22.80.

Das Buch stellt in wissenschaftlicher wie in praktischer Hinsicht eine dankens-
werte Leistung dar. Die Gliederung des Stoffes in drei Abschnitte — historische Ent-
wicklung, geltendes kirchliches Recht und geltendes Zivilrecht in den Staaten des
deutschen Sprachraumes (Deutschland, Osterreich, Schweiz) — ist ein gliicklicher
Griff, der die Brauchbarkeit des Werkes sehr erhoht und die Ubersichtlichkeit und
Vollstéindigkeit der behandelten Materie gewihrleistet.

Der rechtshistorische Teil bietet einen gediegenen Liingsschnitt iiber die Ent-
wicklung des kirchlichen Erbrechtes und damit auch des kirchlichen Vermégensrechtes.
Fiir den Laien mag das Erbrecht eine Summe von Gesetzesvorschriften sein, dem
Juristen aber sagt es erheblich mehr. Das Erbrecht und damit das Testierrecht ist
immer und iiberall ein Ausfluf aus dem Geiste der gesamten Gesetzgebung, der kulturel-
len und sozialen Struktur eines Gemeinwesens. Es ist daher verstiindlich, daB die
Gesetzgebung iiber das Testamentsrecht der kirchlichen Personen nicht nur aus dem
Geiste der jeweiligen Zeitepoche, sondern auch in ganz besonderer Weise nur aus dem
Geiste der Kirche begriffen werden kann. Es spiegelt sich hier wider, daBl die Kirche



Literatur 247

zwar in dieser Welt, aber nicht von dieser Welt ist. Die jeweilige Beziehung zwischen
Kirche und Staat spielt eine bedeutsame Rolle. Neben der gegenseitigen EinfluBnahme
und Befruchtung legt der Autor auch dar, wie sich die Kirche in ihrem Ringen um die
Testierfreiheit fiir die Freiheit des Menschen eingesetzt hat.

Der zweite Abschnitt bietet eine gute Einfithrung in die Kenntnis der derzeitigen
kirchlichen Bestimmungen betreffs des Testamentsrechtes. Es gehort zu den Berufs-
pflichten eines Geistlichen, in dieser Materie bewandert zu sein. Die ganze Weisheit
liBt sich kurz so zusammenfassen: Wem muB ich etwas hinterlassen? Wem darf ich
etwas hinterlassen ? Wie muf} ich es machen ? Fiir Ordenspersonen kommt noch dazu:
Kann ich iiberhaupt testieren? Zu allem kommt der wichtige Umstand, dafl das
Testament rechtzeitig errichtet wird.

Da ein Testament so abgefalit sein muf}, da es auch im zivilen Rechtsbereich
giiltig ist, ist die Kenntnis der staatlichen Vorschriften wichtig, wie es auch can. 1513,
§ 2, fordert. Die besondere Betonung des Wertes der éffentlichen Testamente durch
den Autor erkliirt sich aus dem reichsdeutschen Recht. In Osterreich sind dffentliche
Testamente nicht beliebt. Selbst éffentliche Stellen raten vielfach von der Abfassung
offentlicher Testamente ab. Die bei weitem dankbarste Testamentsform in einem
Staat, dessen Bevilkerung eine hohe Allgemeinbildung aufweist, ist und bleibt das
selbstgeschriebene Testament. Neben seiner einfachen Formvorschrift — eigenhiindig
schreiben und eigenhiindig unterschreiben — bietet es viele Vorteile. Es gibt genug
Maglichkeiten, den Gefahren, die dem privaten, eigenhiindig geschriebenen Testament
drohen konnen, aus dem Wege zu gehen. Der zur Zeit des Nationalsozialismus in
Osterreich spiirhare Druck zur Abfassung offentlicher Testamente ist iiber winzige
Anfiinge nicht hinausgekommen. Als der Weisheit letzter Schlufl mage fiir die Ab-
fassung von Testamenten der Grundsatz gelten: Je schlichter und je kiirzer,umso besser.

Das Buch verdient uneingeschriinkte Empfehlung. Es ist wert, daB es nicht nur
in die Privatbibliothek des Priesters, sondern auch in die Pfarrkanzleien und die
Klosterbibliotheken der Miinner- wie Frauenorden eingestellt wird.

Steyr (00.) Dr. August Bloderer

Der kanonische Infamiebegriff in seiner geschichtlichen Entwicklung unter beson-
derer Beriicksichtigung der Infamielehre des Franz Suarez. Von Benno Lébmann.
(Erfurter theologische Studien. Im Auftrag des philosophisch-theologischen Studiums
Erfurt herausgegeben von Erich Kleineidam und Heinz Schiirmann, Bd. 1.) (142.)
Leipzig 1956, St.-Benno-Verlag. Brosch. y

Die junge Disziplin der kirchlichen Rechtsgeschichte gewinnt immer mehr an
Bedeutung. Schon manches Rechtsinstitut wurde klirend durchforscht. Aus dem
Mosaik der Einzeldarstellungen ergibt sich immer besser das Bild der Rechtspraxis
in den einzelnen Zeitabschnitten. In der Sammlung der ,,Erfurter theologischen Stu-
dien” werden Themen behandelt, die bisher noch wenig erforscht sind. Mégen solche
Arbeiten auch vielfach zur Gegenwart keine Beziehung haben, so legen sie doch Wur-
zeln von Begriffen bloB, die im heutigen kirchlichen Recht noch eine Rolle spielen.
Dazu gehért auch die Infamie.

Der Verfasser bemiiht sich in dieser Studie, die Entwicklung des Begriffes der
Infamie darzulegen. Nach einer Ubersicht iiber den Infamiebegriff im Corpus Juris
Canonici mit den Grundziigen der Entwicklung im Decretum Gratiani bildet den breiten
Mittelteil der'Untersuchung die Infamielehre des Franz Suarez, der — wie der Verfasser
als Begriindung anfithrt — am griindlichsten iiber den Infamiebegriff gehandelt hat.
Im AnschluB an sein System kann man auch die schwierigen Begriffe am besten ent-
falten. AH dem vorausgehend, wird auch das romische Recht einer kurzen Betrachtung
unterzogen.

Diese Arbeit kann wegen der zahlreichen subtilen Differenzierungen der Begriffe
nur sehr besinnlich-langsam und mit grofter Konzentration gelesen werden. Dabei
wird dem Leser in dieser schwierigen Materie trotzdem noch manches dunkel bleiben
und nicht seine volle Zustimmung finden. Der Verfasser ist sich auch dessen bewufit,
da er betont, daB das ganze Problem noch einer weiteren griindlichen Untersuchung
bedarf. Trotz mancher Mingel darf man sich aber doch freuen iiber dieses Beispiel
der theologischen und kanonistischen Forschung in der deutschen Ostzone.

Linz a. d. D. Dr. Peter Gradauer



248 Literatur

Aszetik und Mystik

Thomas von Aquin als Theologe der Liebe. Von Heinrich Maria Christmann.
(56.) Heidelberg 1958, F.-H.-Kerle-Verlag. Kart.

»Thomas im Gesprich® betitelt sich diese neue Schriftenreihe, deren erstes Béind-
chen den Aquinaten als Theologen der Liebe vorstellt. Damit wird der Versuch unter-
nommen, die einseitige Auffassung vom Denker und Lehrer Thomas ein wenig zurecht-
zuriicken und gewissermalen den ,anderen Thomas* zu zeigen, dem die Gesetze des
Herzens ebenso vertraut sind wie die des Denkens, der vom Herzen als des Menschen
Mitte mehr hilt als vom isolierten Hirn (Vorbemerkung). Man kénnte es auch des
hl. Thomas Lehre von der Liebe nennen, die in den Kapiteln des Biindchens geboten
ist. Je mehr man liest, um so mehr wird die Lektiire zu einer Art Betrachtung, und
dieses kleine Werk Christmanns wird einem lieb und wertvoll. Fiir die aber, welche
besonders durch die deutsche Thomas-Ausgabe mit dem groflen Denker niiher bekannt
wurden, wird es niitzlich, ja vielleicht sogar wichtig sein, durch die vorliegende Schrift
sich auch mit dem Theologen niher bekannt machen zu lassen. Wenn die folgenden
Publikationen dieser Schriftenserie dem ersten Biindchen gleichwertig werden, so wird
sicherlich der Zweck des Ganzen erreicht: von den verschiedenen Aspekten her zu
erhellen, wie stark das thomistische Denken auf die weltanschaulichen Auseinander-
setzungen der Gegenwart einwirkt.

Schwaz (Tirol) Dr. P, Leitner

Vorsehung und Weltvertrauen. Gedanken zu einer gliubigen Welterfassung. Von
Ildefons Betschart. (47.) Salzburg, Erzabtei St. Peter, Verlag Rupertuswerk. Kart.
S 10.—, DM 1.80, sfr 1.90,

D;e Welt ist unvollendet erschaffen worden, und Gott hat den Menschen in sie
hj.neingestel]t, damit er sie vollende” (Paracelsus). Der Glaube an die Vorsehung, die
im thomistischen Sinn dargelegt wird, ist der archimedische Punkt, von dem aus am
Wiederaufbau einer aus den Fugen geratenen Welt gearbeitet werden kann. Die
Schrift ist ein Appell gegen den Pessimismus, in Verantwortung vor Gott durch Mit-
wirken mit seiner Vorsehung in allen Belangen der Welt, wie Technik, Wissenschaft,
Kunst und Politik, mitzuarbeiten.

St. Pélten A, Stéger

Gott und der Mensch. II. Auflage. (332.) Kart. S 38.—, DM 7.35, sfr 7.60. —
Vom Sinn des Leidens. (35.) Kart. S 12.—. Beide von Johann Nicolussi. Innsbruck
1957, Verlag Felizian Rauch.

Die drei Teile der ersten Schrift: Der vollkommene Mensch, Der strebsame Mensch,
Der mystische Mensch, entsprechen den drei Wegen der Aszetik. Diese volkstiimliche
Darstellung der Aszetik und Mystik wendet sich an Laien, Ordensleute und Priester.
Die Doktrin ist niichtern und gesund. Volksprediger werden das Buch mit Nutzen
verwenden, Seelenfiihrer (Beichtzuspriiche!) einfacher Menschen finden Anregungen.

Die Frage nach dem Warum und Wozu des Leidens wird dem Menschen immer
Schwierigkeiten machen. Die Antworten, die das Christentum auf diese Fragen gibt,
werden einleuchtend und volkstiimlich geboten. Viele Zitate aus der Weisheit der
Bibel und Lebenserfahrung machen die Broschiire, die ein Sonderabdruck aus einem
fiinfbéndigen Werk ist, das spiter erscheinen soll, dem Seelsorger niitzlich.

St. Polten A. Stéger

Vor dem Angesicht des Herrn. Priesterliche Besinnung. Von Abbé Gaston Cour-
tois. Aus dem Franzosischen iibertragen von Prilat Dr. Karl Rudolf. 5. Teil. (210.)
Kart.539. —.1,Teil 1 u.2. Zweite Auflage. (492.) Leinen S 102. — . Wien 1957 /58, Seelsorger-
Verlag Herder.

Von dem bekannten Betrachtungsbuch, das zuniichst fiir die monatliche Recol-
lectio des vielbeschiiftigten Priesters bestimmt ist, ist nun auch der 5. Teil erschienen,
der sich wie seine Vorgiinger durch grofle Aktualitiit auszeichnet und driingende Pro-
bleme des priesterlichen Alltags behandelt (u. a. Priesterliche Ménnlichkeit, Der seelsorg-
liche Hausbesuch, Der Priester im Beichtstuhl, Die Hélle, der Garant und Wiichter
der Liebe).

Ein schiner Leinenband, der sich auch fiir Geschenkzwecke gut eignet, faBt die
bisherigen Teile 1 und 2, die weite Verbreitung gefunden haben und in dieser Zeitschrift



Literatur X 249

bereits gewiirdigt wurden, zusammen. An die eigentlichen Betrachtungen schlieBen sich
jeweils an: Kolloquium, Examen, Vorsiitze, Lesung, Gesprichsgegenstinde, Gebet,
Gedanke. Was dieses Betrachtungsbuch besonders auszeichnet, ist vor allem seine
Zeitnidhe und die biblisch-theologische Fundierung. Es ist die reife Frucht persinlicher,
in vielen Priesterjahren gesammelter Erfahrung.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Mein Programm. Ein Weg zur Innerlichkeit. Von P. Richard Grif C.S.SP. 4. Aufl.
(154.) Wiirzburg, Augustinusverlag. Leinen DM 3.40.

Das Buch hat ein sehr praktisches Anliegen. Strebenden Menschen will es helfen,
ihr inneres Leben zu vereinfachen dadurch, daB sie einen Grundgedanken in den
Mittelpunkt stellen, der ihnen wie ein Bauplan vor Augen schwebt. Als Beispiel ist
genommen: ,,Dem Heiland Freude machen.” Es wird dann gezeigt, wie man den ganzen
Alltag mit seinen wiederkehrenden Pflichten und Ubungen unter den gleichen Grund-
gedanken stellen kann. Die schlichte Anleitung kann vielen, die im inneren Leben
vorwiirtskommen wollen, einen guten Dienst tun.

Linz a. d. D, Igo Mayr S. J.

Macht des Gebetes. Von P. Richard Grif C.S.SP. (166.) Regensburg 1957, Verlag
Friedrich Pustet. Kart. DM 3.90, Leinen DM 5.90.

Es wird heute auffallend viel iiber das Gebet geschrieben. Die verliegende Anlei-
tung zeichnet sich durch Klarheit und FaBlichkeit aus. Von Anfang an betont der
bekannte Verfasser Wert und Wichtigkeit des innerlichen, personlichen Betens, das
fiir alle Christen, nicht nur fiir Klosterleute, das Hochziel des Gebetslebens darstellen
miifte. Dann diirfte es aber nicht an so verwickelte ,,Methoden* gebunden werden,
wie es manchmal geschieht. Das Buch spricht da ein kriiftiges Wort beziiglich der
Gebetserziehung in Klistern, das wohl der Beherzigung wert ist.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Morgengedanken von Hermann Zeller S.J. (80.) Miinchen 1957, Verlag Ars sacra.
DM 5.10.

Aus kurzen Morgenansprachen im Rundfunk ist dieses schmucke Biindchen ent-
standen. In feiner Sprache werden uns fiir jeden Tag ein paar frohmachende Gedanken
geboten, die uns sehr wohl helfen kénnen, unser Leben verniinftiger und mutiger an-
zupacken. Das Biichlein wird auch Fernstehende gut ansprechen.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Von der Lanze durchbohrt. Gedanken unter dem Kreuz iiber das Geheimnis des
Herzens Jesu. Von P. Bernhard Siebers MSC. (152.) Mit 8 Bildern in Kupfertiefdruck.
Miinchen 1957, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. Kart. DM 2.80.

Das kleine Biindchen bietet schlichte Betrachtungen unter dem Bilde des Gekren-
zigten, Der Verfasser zieht gewissermaflen Verbindungslinien von diesem Mittelpunkt
aus zu verschiedenen Geheimnissen des Glaubens und ruft fromme Leser dazu auf,
in der Verwirklichung der christlichen Liebe die Antwort auf die Liebe unseres Herrn
zu geben.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

Zwischen Welt und Gott. Von P, Alfred Delp S.J. Herausgegeben von Paul
Bolkovac S. J. (300.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei.
Leinen DM 12.80.

Diese gesammelten Aufsiitze und Ansprachen des am 2. Februar 1945 hingerichte-
ten Jesuitenpaters vermitteln uns das, was heute vor allem mangelt: ein wirklich
christliches Lebensgefiihl. Das geschieht in einer sehr ansprechenden Weise, die in
ihrer Frische und Klarheit iiberzeugt. Man spiirt, daB dahinter ein Mann steht, der
auch bereit war, fiir seine Uberzeugung in den Tod zu gchen,

Linz a. d. D. Rudolf Gébl

Nietzsche und der heilige Johannes vom Kreunz. Eine charakterologische Studie von
Gustave Thibon. Autorisierte Ubertragung von Sr. M. Meinrada Heinrich-Ritschard
0SB. (136.) Paderborn 1957, Verlag Ferdinand Schéningh. Leinen DM 7.50,

Das will keine gelehrte Studie sein (S. 71), sondern ein Vergleich zweier Dichter
und Seelenforscher, welche die Nacht besungen haben. Aber Johannes vom Kreuz ist
auf der Suche nach Gott: die Seele geht durch die Finsternis, damit sie sich mit dem

»Theol.-prakt. Quartalschrift" ITI. 1958 18



250 Literatur

Geliebten vereinige. Nietzsche hat zwar Begierde nach Liebe, aber ,Licht bin ich, ach
daB ich Nacht wire* (121); so flieht er Gott. Johannes vom Kreuz erkennt,dall er aus
gich nichts ist, darum sinkt er anbetend in Liebe vor dem verborgenen, unbegreiflichen
Gott nieder. Nietzsche, der sich selbst vergottert, erkennt, dafl er ein Nichts anbetet.
Das zerbricht seinen Stolz, die hervorstechendste Eigenschaft an ihm und fiihrt ihn zum
Wahnsinn, mehr als die Syphilis, wie man gewéhnlich annimmt. Zum besseren Ver-
stiindnis schickt Thibon, gestiitzt auf die Philosophie von L. Klages, Betrachtungen
iiber den Dualismus ,,Geist-Fleisch* voraus, die fiir jeden Erzieher und Vorgesetzten
beherzigenswert sind. ,,Die Natur folgt nicht zwangsliufig” (44), wie wir éihnlich schon
bei Mt 26,41 lesen. ,,Die (gewollte, dauernde) Enthaltsamkeit ist nur zu oft Nihrboden
der Illusion® (45). ,,Ohne Kampf im Innern des Geistes kann keine asketische Anpassung
zur Selbsthingabe fiihren® (51). Die Ubersetzung liest sich gut.
Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Hildegard von Bingen, Geheimnis der Liebe. Bilder von des Menschen leibhaftiger
Not und Seligkeit. — Nach den Quellen iibersetzt und bearbeitet von Heinrich Schip-
perges. (194.) Olten und Freiburg im Breisgan 1957, Walter-Verlag. Kart. sfr 7.90.

Die Kapitel, welche Maura Bickeler OSB. bei der Herausgabe des »Scivias® aus
Zartgefiihl iibergangen hat, werden hier von einem Mediziner und Philosophen zur
allgemeinen Kenntnis gebracht. Es ist zu verwundern, woher Hildegard, die als
zartes Kind Nonnen zur Erziehung iibergeben war, diese Kenntnisse hat: vielleicht
aus ihrer Praxis als Fraueniirztin, wenn ihre Patientinnen bei der Anamnese auch den
ehelichen Verkehr zur Sprache brachten. Jedenfalls ist die plastische Darstellung der
heikelsten Dinge erstaunlich. Doch ist fiir Hildegard die Schilderung der Liebe zwischen
Mann und Frau und des ,,Geschlechtswindes* nur die Vorstufe zur reinen Gottesliebe
der jungfriulichen Braut Christi. Fiir Nonnenkléster ist dieses Buch kein Lesestoff.

Stift Klosterneuburg bei Wien Dr. Adolf Kreuz

Pidagogik und Katechetik

Freiheit in Frziehung. Herausgegeben vom Bund Katholischer Erzieher. (232.)
Freiburg 1956, Verlag Herder. Halbleinen DM 9.80.

In angenehmer sokratischer Methode beginnt im vorliegenden Werk die zunfichst
schwierige philosophische Erérterung iiber den Begriff der Freiheit. AuBerst griindlich
wird diese Seite in den Abhandlungen: Die intelligible Freiheit, Ontologie der Freiheit,
Freiheit und das Gute, beleuchtet. So erhalten wir eine allseitige theoretische Sicherung
und klare Darstellung dieses Grundbegriffes in philosophischer, theologischer und
psychologischer Sicht. Dann folgt die Einfithrung des Freiheitsbegriffes in den ver-
schiedenen Bezichungen der Rechtswissenschaft und die entsprechende Anwendung
in der Pidagogik, in der Willens- und Charakterbildung, Jugendpflege, in Sport, Berufs-
erziehung und Erwachsenenbildung.

Es war ein gliicklicher Griff, dal die Behandlung dieses grundlegenden Faktors
der vielverkannten Freiheit von einem Team hervorragendster Fachleute, wie Fleig,
Buchheim, Holzamer, Siewerth, Esterhues, Maunz, Bopp, Bokler, Hiinermann, Péggeler,
so griindlich angegangen wurde. Damit wurde der Philosophie und der Pidagogik ein
groBer Dienst erwiesen, der viel Licht vom katholischen Raum in den Bereich der
Erziehung auszustrahlen geeignet ist.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Handbuch zur Schulbibel. In organischer Verbindung mit den Lehrstiicken und
Merksiitzen des Katechismus. Von Wilhelm Bartelt. (XVIII u. 474.) Freiburg 1957,
Verlag Herder, Leinen DM 22.80.

Ein reiches Behelfsmaterial steht dem Katecheten bereits fiir die Nutzbarmachung
des Deutschen Lehrstiickkatechismus zur Verfiigung. Ich denke an die Einfithrung von
H. Fischer, an das wertvolle Handbuch von F. Schreibmayr und Kl. Tilmann, an das
Vorlesebuch von P. Eismann und J. Wiggers, an die Handreichung von R. Peil, an
Barth, Goldbrunner usw. Das vorliegende Handbuch stellt sich zur Aufgabe, die bib-
lischen Texte nach der Schulbibel (im engeren Sinn Herder-Schulbibel, im weiteren
jede Schulbibel) in organischer Verbindung mit dem Katholischen Katechismus der
Bistiimer Deutschlands fiir den Unterricht fruchtbar zn machen, Der Autor sucht dies
in der Weise zu lisen, daB er eine kurze Gesamteinstimmung in die biblischen Texte



Literatur 251

gibt, den Inhalt telegrammstilartig wort- und sachgemif (Wort- und Sacherklirung)
erklart, den Lehrgehalt herausstellt und mit dem Leben in Verbindung bringt. Das
Ganze stellt er jeweils in Beziehung zn den Lehrstiicken des Katechismus, fiir die das
biblische Geschehen in Betracht kommt.

Die Beziehungen des Textes zu den verschiedenen Lehrstiicken sind oft weit her-
geholt und konnen vom Lehrstiick aus nicht von jedem Katecheten ohne weiteres
beachtet werden. Der vielbeschiiftigte Religionslehrer wird aber mit diesem Buch auch
bei rascher Vorbereitung die Einfiihlung in den Bibeltext finden. Besonders wertvoll
ist die klare und doch programmartig-kurze Herausstellung des Lehrgehaltes und seine
Verbindung mit dem Leben. Damit wird vorliegendes Werk fiir den Praktiker zu einem
wertvollen Handbuch.

Linz a. d. D. : DDr. Alois Gruber

Bildkommentar zum neuen Katechismus. Werkbuch zum Wandtafelzeichnen. Von
Bruno Dreher und Hans-Dieter Strittmatter. (X u. 118.) Freiburg 1957, Verlag
Herder. Kart. DM 12.80.

Das Werk bietet Vorlagen fiir den Katecheten und will ihm verhelfen zum Bild-
zeichnen, d. h. dazu, ein religiéses Bild als geschlossene Komposition mit dem einfachen
Mittel der Tafelkreide erstehen zu lassen. Die Vorlagen sind in Haupt- und Nebenbilder
eingeteilt und greifen hiufig auf die im Mittelalter gern geiibte typologische Gegeniiber-
stellung von A.T. und N.T. zuriick. Die Verfasser wollen das Sakrale und Vitale in
einer zeitgemilen Formsprache darstellen. Dagegen sind gewisse Vorbehalte zu
machen. Es kann ein Tafelzeichnen geben, das der Gréfle der Glaubenswahrheit und der
Heiligkeit der Offenbarung in einer vollendeten Liniensprache gerecht wird; es wird
aber nur wenigen Katecheten erreichbar sein. Fiir gewdhnlich werden die nach den
oft formlosen Vorbildern gefertigten Nachbilder noch formloser werden. Man wird den
noch unkritischen Kindern vielleicht auch durch ein primitives Zeichnen imponieren,
aber das hiefle denn doch, das groBe Ziel der Verankerung religioser Bildinhalte im
Kinde mit halben Mitteln auf halbem Wege erreichen zu wollen. Die Ehrlichkeit ge-
bietet dann, auf den bescheideneren Stufen des Sprachzeichnens, gegenstindlichen
Zeichnens und Symbolzeichnens zu verbleiben. Die Verfasser warnen mit Recht davor,
ihre Tafelbilder von den Kindern nachzeichnen zu lassen; sie sollen dies erst als Heim-
arbeit besorgen. Die Erinnerung wird sie trotzdem daran hindern, zu der ihnen gemiien
Formsprache zu kommen. Das Werk unternimmt den Versuch, jedes Lehrstiick des
deutschen Katechismus zu bebildern. Dadurch entstchen manchmal Bilder, die eher
eine Verschliisselung als Ausdeutung sind. Als Mittel zur vorstellungsmiiBligen Klirung
und Vertiefung des Katecheten selber wird das technisch gut ausgestattete Buch gute
Dienste leisten.

Linz a. d. D. Josef Perndl

Katechesen fiir das erste Schuljahr zum katholischen Religionsbiichlein ,,An Gottes
Hand“. Herausgegeben von Karl Zielbauer. Teil I: September bis Weihnachten.
(84.) — Teil I1: Weihnachten bis Ostern. (76.) — Teil III: Ostern bis SchulschluB.
(76.) Donauwdirth, Verlag Ludwig Auer, Cassianeum. Kart. mit Leinenriicken je
DM 2.85.

Die Katechesen folgen der bayerischen Lehrordnung 1956 und dem Normalplan
fiir die vierklassige Unterstufe fiir die Erzdiozese Miinchen-Freising. Zu den Katechesen
werden je nach Bedarf Voriiberlegungen gegeben; dann folgen Ziel, Hinfiihrung, Er-
arbeitung mit Bildbetrachtung und Anwendung. Bei der Bildbetrachtung handelt es
sich um das Betrachten des Bildes im Religionsbiichlein ,,An Gottes Hand“, Dies
bedingt, dal die Katechesen zum Teil in anderen Dibzesen umgearbeitet werden
miissen.

Im I. Teil sind zuerst einleitende Katechesen fiir die Anfiinger, ihnen folgen
Katechesen iiber Schépfung, Siinde und Strafe, Advent und Geburt Jesu; eingebaut
sind Heiligenfeste. Die Katechese fiber Franz Xaver werden die Kinder wohl kaum
verstehen. Es ist gut, dal man zu den Kleinen auch iiber die Taufe spricht; aber man
brauncht in der 2. Stunde nicht schon vom Teufelfortblasen (13) zu sprechen mit der
Zeichnung eines Mundes mit Strahlen. In der Katechese iiber die Mutter Gottes ist
die Reihung: 1. Maria wird geboren, alle freuen sich; 2. Gott sucht eine Mutter fiir
seinen Sohn (18 f.), irrefithrend. Gott schuf eine ganz reine Seele, auch frei von der

18*



252 Literatur

Erbsiinde, weil sie Mutter des Erlosers werden sollte, Besser ist die Katechese iiber
Maria Empfingnis (67). Das Gebet: ,Lieber Gott,sei so gut, lasse doch dein teures
Blut in das Fegefeuer fliecBen, wo die armen Seelen biilen”, ist fiir die Kleinen kaum
verstiindlich (43).

Der 11. Teil enthilt die Katechesen iiber die Anbetung der Weisen, das Jesukind
als Vorbild des Kindes und zeigt das fromme Kind im Gebete (5 Katechesen). Drei
Katechesen handeln vom Leben Jesu, zwdlf vom Leiden, Sterben und der Auferstehung,
Soll sich der Katechet vor den Kleinen als Siinder bekennen: ,,Jesus sah (am Olberg)
die vielen beschmutzten Taufkleider, deines und meines; weil Jesus so heilig war,
graute ihm vor diesen vielen Siinden® (55)? O diese Reime, da reimt man Tiir und mir
(24)!

Der III. Teil bringt Jesu Leben von der Auferstehung bis zur Sendung des Hei-
ligen Geistes, das Letzte Abendmahl, Fronleichnam und drei Katechesen iiber die
heilige Messe mit Beriicksichtigung des Mahlgedankens. Sind die Grana der Osterkerze
rot ? (14). Der Satz ,Den Regen kann nur Gott im Himmel schicken” (16) geht doch
zu weit. Weil der Verfasser nicht deutlich unterscheidet zwischen dem endzeitlichen
w»Himmelreich“ und dem zeitlichen wird seine Darlegung auf S. 21 und 25 etwas ver-
schwommen. Es wire wohl angezeigt, auch schon den Kleinen zu sagen, dall die
Heilige Schrift iiber das Sterben der Mutter Gottes nichts berichtet (35).

Die methodischen Vorbemerkungen sind gut, ebenso auch die Winke. Die Sprache
ist kindertiimlich, sehr gut sind die vergleichenden Gegeniiberstellungen bei einzelnen
Katechesen. Den groBiten Gewinn haben wohl die Katecheten, wenn die Kinder oben-
genanntes Religionsbiichlein beniitzen, doch wird jeder Katechet Anregungen erhal-
ten. So méchte ich die nun in ihrer Giinze vorliegenden Katechesen einen Gewinn
fiir die Katechese nennen.

Stift St. Florian Dr. Josef Hollnsteiner

Marianische Literatur

Wunder in Lourdes. Heilungsberichte, Wunder und Wissenschaft. Von J. M.
Tauriac. Autorisierte deutsche Ubersetzung von Prof. DDr. Georg Siegmund. (222.)
Mit 6 Kunstdruckbildern. Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Marianischer Verlag der
Verlagsanstalt Tyrolia. Kart. S 48.—, DM 8.20, sfr 8.55.

Zur Hundertjahrfeier von Lourdes 1958 wurde bereits eine groflere Anzahl wert-
voller Biicher geschrieben. Zu obigem Werk aber hat Kardinal M. Feltin, Erzbischof
von Paris, selber das Vorwort und in diesem gleichzeitig auch die schénste Rezension
geliefert: ,Lieber Herr Abbé! Ich begliickwiinsche Sie zu Ihrer klaren, prizisen und
methodischen Arbeit und freue mich, mit dieser Anerkennung meine Wiinsche zur
Verbreitung dieses Werkes verbinden zu kénnen,*

Der Verfasser behandelt das Problem ,,Wunder und Wissenschaft® und bringt
neben erschiitternden Heilungsberichten die Stellungnahme anerkannter medizinischer
GroBen. Dankenswert ist die klare Ubersichtlichkeit der Erscheinungsgeschichte. Viel-
leicht hiitte man dem buchtechnisch vornehm ausgestatteten Werk noch eine grifBere
Anzahl von Bildern einfiigen kénnen. Als Mitglied des Marianischen Lourdeskomitees
kenne ich Lourdes schon ziemlich gut. Die groiten Wunder, die sich dort immer
wieder ereignen, sind aber nicht Heilungen des Kérpers, sondern vielmehr der Seele:
die Kraft zum heroischen Kreuztragen, die wohl auf die meisten nichtgeheilten Kran-
ken von der Grotte in Lourdes ausgeht, und die Erlosung von der Lauheit, dieser ver-
hiingnisvollen Zeitkrankheit. Das hiitte man vielleicht in dem Werke noch etwas ein-
gehender behandeln kinnen. Nicht geschadet hiitte vielleicht auch ein kleines Kapitel
ehrlicher Kritik an dem manchmal ziemlich bedenkenlosen Geschiiftsgetriebe auBer-
halb des heiligen Bezirkes. — Alles in allem aber bleibt vorliegendes Buch gewill
etwas vom Besten und eignet sich besonders als Lektiire fiir Zweifler, die nur dann
glauben, wenn sie Zeichen und Wunder sehen.

Kronstorf (00.) Leopold Arthofer

Bernadette, die Begnadete von Lourdes. Wie ich, J. B. Estrade, sie erlebt habe.
Deutsche Fassung von J. J. Zimmer und Dr. M. Bersch. (192.) Trier, Johann-Josef-
Zimmer-Verlag. Kart. DM 1.90.



Literatur 253

Unter den vielen Festgaben zum Lourdes-Jubildum verdient dieses 13. Biindchen
der bekannten und billigen Kreuzring-Biicherei einen hervorragenden Platz. Sein be-
sonderer Reiz liegt darin, daB ein Augenzeuge, der Steuereinnehmer Estrade, vierzig
Jahre nach den Erscheinungen die Ereignisse an der Grotte von Massabielle und deren
EinfluB auf die Seherin erziihlt. Ob dieser idealen Nihe zu dem geschichtlichen Faktum
und ob seiner schlichten Sachlichkeit kommt Estrades Biichlein unter der reichen
Literatur iiber Lourdes eine dhnliche Bedeutung zu wie den Evangelien unter den
vielen Leben-Jesu-Biichern.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Der Sinn von Lourdes. Von René Laurentin. Ubersetzung aus dem Franzé-
sischen von Philipp Martin und Mitarbeitern. (84.) Luzern 1958, Verlag Riiber & Cie.
Kart. sfr 4.—, DM 3.90; Pappbd. sfr 5.10, DM 4.90.

Dieses schmale Bindchen halte ich fiir die bedeutsamste Verdffentlichung zom
Lourdes-Jubilium. Es enthiilt die erweiterte Fassung eines Vortrages, den René Lau-
rentin, Professor an der katholischen Universitiit Angers, beim Internationalen Maria-
nischen Kongrefl 1955 in Rom gehalten hat. Laurentin gilt heate als der beste Kenner
von Lourdes; er ist nicht nur kritischer Historiker, sondern zugleich ein Theologe mit
weiter Sicht. Kein Geringerer als Bischof Théas von Lourdes stellte ihm das Zeugnis aus:
»Sie sind der eigentliche Theologe von Lourdes. Sie enthiillen sein Geheimnis und weisen
ibm im Leben der Kirche den richtigen Platz zu.“ Der Verfasser geht von der kritischen
Sichtung der Tatsachen aus und dringt dann zom tieferen Sinn von Lourdes vor, indem
er zu erforschen sucht, welches Anliegen den Erscheinungen der Gottesmutter vor
hundert Jahren zugrunde liegt.

In einem Nachtrag berichtet Wilhelm Auffermann iiber die sensationelle Auffin-
dung der Protokolle des Verhires der Bernadette durch den kaiserlichen Staatsanwalt
Dutour, die der Polizeikommissiir Jacomet verfat hat. Nach seinem Ableben lagen
die Protokolle und ein Notizbuch jahrzehntelang verschlossen in einer Kiste, die im
Besitze der Familie blieb. 1939 fiihlte sich die Schwiegertochter Jacomets verpflichtet,
die wichtigen Aufzeichnungen dem Superior eines Kollegs in Savoyen zur weiteren
Aufbewahrung zu iibergeben. Erst in jiingster Zeit war der Superior berechtigt, das
ihm anvertraute Gut Professor Laurentin auszuhindigen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Bernadette, — Lourdes. Beide von Ida Liithold. (Je 36.) Mit Tiefdruckbildern.
Miinchen, Verlag Ars sacra. Je DM —.70,

Zwei mit warmem Herzen und flotter Feder geschriebene kleine Beitrige zur
Lourdes-Jahrhundertfeier, die sich gegenseitig ergiinzen. Im ersten Heftchen wird
die Stadt selbst (Grotte, Quelle, Kirchen, Kalvarienberg), Sakramentsprozession,
Krankensegnung und -heilungen, ein Morgen und ein Abend in Lourdes geschildert.
Im zweiten wird das Leben des Midchens Bernadette Soubirous, das Maria sah, erziihlt
und mit schinen Tiefdruckbildern illustriert. Beide Schriften sind zu rascher Infor-
mation und fiir den Schriftenstand bestens geeignet.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Maria spricht zur Welt. Fatimas Geheimnis und weltgeschichtliche Sendung.
Von Prof. Dr. L. Gonzaga da Fonseca. Lizenzausgabe fiir Osterreich und Deutsch-
land. Vierzehnte Auflage. (352.) 16 Kunstdruckbilder. Innsbhruck 1957, Marianischer
Verlag. Kart. S 56.—, DM 9.50.

Die erste Auflage dieses Buches erschien 1931 in Italien; es wurde seither in alle
Weltsprachen iibersetzt. Die seinerzeit besonders von dem Léwener Theologiepro-
fessor Ed. Dhanis S.J. geiiuBerten Zweifel an der Glaubwiirdigkeit der Seherkinder,
insbesondere Lucias, hatten das Gute, dafl man die Quellen neuerdings iiberpriifte und
Lucia wiederholt befragte. Das beriihmte Werk, das nun wieder in einer verbesserten
Neuauflage vorliegt, informiert mit der hdchstmiglichen wissenschaftlichen Zuver-
lissigkeit iiber die Geschehnisse in Fatima und deutet die weltgeschichtliche Sendung
dieses Gnadenortes.

Linz a.d.D. Dr. J. Obernhumer



254 Literatur

Die Erscheinungen unserer Lieben Frau in Banneux. Verehrung und Gnadener-
weise. Nach authentischen Dokumenten dargestellt von J. B, Lass, (260.) Mit 16 Bil-
dern. Innsbruck 1957, Marianischer Verlag. Kart. S 56.—, DM und sfr 9.50.

Die Mutter Gottes von Lourdes als die Unbefleckte Empfiingnis und die Rosen-
kranzkonigin von Fatima sind katholischer Allgemeinbesitz geworden; die ,,Jungfrau
der Armen“ und ,,Koénigin der Nationen“ von Banneux in Belgien scheint nur in
romanischen Liindern einigermaflen populir geworden zu sein. J. B. Lass machte
den Versuch, sie anlillich des 25. Jahrestages der Erscheinungen (Jénner bis Mirz
1958) auch im deutschen Sprachraum zu propagieren. Das Buch erziihlt die Geschichte
der Erscheinungen vor dem Arbeiterkind Mariette Beco, das Werden der Quelle und
des Heiligtums, die Approbation des Kultes der ,,Jungfrau der Armen“ in Banneux-
Notre-Dame durch den Bischof von Liittich, seine Stellungnahme zu den Heilungs-
und Bekehrungswundern, schliefilich seine vorbehaltlose Echtheitserklirung, Am
Schlusse wird eine Sinngebung der Marienerscheinungen der letzten 130 Jahre versucht.

Leider versinkt die Darstellung gelegentlich in Kitsch, z. B. bei der Beschreibung
des ,,Siegeszuges* der Marienbilder und -statuen S. 150, 163 ff. Ausdriicke wie ,,feen-
haft“, ,,anmutig®, ,riithrend", ,klein“ verniedlichen das Ganze. SchlieBlich seien noch
die vielen Wiederholungen erwiihnt, die, namentlich am Anfang, stark schleppend
wirken. Franz Werfel sang sein ,Lied” flotter und iiberzeugender.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Marianisches Osterreich. Von Franz Jantsch. (238.) Mit 8 Kunstdrucktafeln.
St. Pélten 1957, Verlag der PreBvereins-Druckerei. Leinen S 52.50.

Ein richtiges Volksbuch iiber die Marienverehrung in Osterreich hat uns der
eifrige Priesterschriftsteller Jantsch im vorliegenden Band geschenkt. Aus den 11 Ab-
schnitten seien vor allem als wertvoll genannt: Maria in der §sterreichischen Geschichte,
Marianische Gnadenstiitten in Osterreich, Maria im dsterreichischen Brauchtum,
Maria in der dsterreichischen Kunst. Der letzte Abschnitt: Was hat Maria dem Oster-
reicher heute zu sagen, scheint etwas gekiinstelt und zu allgemein. Daf} bei der letzten
Durchsicht einige Druckfehler iibersehen wurden, bringt dem Buch wenig Nachteil,
Man kann das Buch Priestern und Laien fiir Vortriige, aber auch als persénliche
erbauende und belehrende Lektiire bestens empfehlen.

Linz a. d. D. Prof. Franz Steiner

Biographien

Kiinstler und Karmelit. Von Schwester Maria Baptista a Spiritu Sancto
0.C.D. (184.) Wiesbaden 1957, Credo-Verlag. Kart. DM 5.80, Leinen DM 7.50.

w»Les extrémes se touchent” méchte man von der Persénlichkeit des Hermann
Cohen, spiiter P. Augustin Maria vom heiligsten Sakrament, sagen, die uns in diesem
Buche so lebensvoll entgegentritt. In der ersten Hiélfte seines Lebens Klaviervirtuose
und Komponist, schipft er das Kiinstlerleben mit aller Leidenschaftlichkeit aus.
Da trifft ihn vom Tabernakel aus der Blitz der Gnade; er, der Jude war, bekehrt sich,
wird getauft und tritt in den Karmelitenorden ein. Mit derselben Leidenschaftlichkeit
dient er als Priester seinem Orden. Die Leidenschaftlichkeit wird aber jetzt von der
Gnade iiberhiht. Er wirkt in Frankreich, England und Deutschland. Ob er nun neue
Niederlassungen des Karmels griindet oder predigt oder die niichtliche eucharistische
Anbetung einfiithrt, immer ist die Eucharistie Mittelpunkt seines Wirkens. Dabei
wird sein Innenleben immer asketischer, reicher und reifer, so daBl die Verfasserin
mit Recht sagt (S. 183), daB er ,bis zur #uBersten Grenze eines wahrhaft religitsen
Lebens vorgedrungen ist*. P. Augustin Maria starb am 20. Jéinner 1871 in Spandau
als Krankenpfleger franzésischer Kriegsgefangener. Das Buch ist eine sehr interessante
Lektiire fiir religiése Menschen und eignet sich auch als geistliche Lesung,.

Schwanenstadt (00.) Dr. Franz Neuner

Pastor Jakobs. In Verbindung mit seinen Freunden zusammengestellt von M.
Maria Victoria Hopmann 0.5.U. (VIII und 240.) Freiburg, Verlag Herder. Leinen
DM 9.80.

Das Lebensbild eines grundgiitigen, humorvollen, allzeit hilfsbhereiten, seelen-
eifrigen Pfarrers einer aufstrebenden Industriestadt (Miilheim a. d. Ruhr), der aus den
zusammengewiirfelten, durch keinerlei gemeinsame Uberlieferungen gebundenen



Literatur 255

Massen eine Gemeinde der Heiligen im Sinne des hl. Paulus bildete. Unglaubliches
wird berichtet: zwélf Ansprachen an einem Sonntag, darunter sechs einstiindige (212),
sonst fiinf bis sieben Predigten am Sonntag (138), regelmiiBig 2000 sonntigliche
Kommunionen (75), 400 Beichten am Samstagnachmittag (76). Sicherlich wurde der
Pastor dabei unterstiitzt von Mitarbeitern, deren in diesem Buche, ausgenommen die
Pfarrschwester, sehr wenig gedacht wird. Jedenfalls hat es Pastor Jakobs zustande-
gebracht, in den schweren Jahren nach 1919 eine grofie Kirche mit Pfarrhof und kari-
tative Hiuser zu erbauen, durch Ausspeisungen die grofite Not zu lindern und allen
alles za werden. In seinem Optimismus hielt er die Zahl der Todsiinder in seiner Ge-
meinde fiir gering, trotz mancher iibler Erfahrung, und dringte die Andachtsbeichte
zugunsten der ofteren sonntiiglichen Kommunion zuriick. Als er 1931, noch nicht
57jiihrig, starb, wurde sein Tod auch von AufBlenstehenden bedauert.
Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

P. Laurentius Siemer 0. P., Aufzeichnungen und Briefe. Mit einem Vorwort von
P. Urban Plotzke O. P. (250.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolus-
druckerei. Leinen DM 10.80.

Am 21. Oktober 1956 beendete P. Laurentius Siemer, 68jihrig, in Kéln am
Schreibtisch seines Arbeitszimmers, gebeugt iiber das Manuskript der Fernsehsendung
fiir den niichsten Tag, sein reichbewegtes Leben. Mit 33 Jahren wurde er Leiter der
Ordensschule in Vechta in Oldenburg, 1932/1946 war er Provinzial der , Teutonia®.
1935/1936 befand er sich unter Anklage der Devisenschiebung in strenger Einzelhaft.
Wegen Beziehungen zur Widerstandsbewegung wurde P. Laurentius spiiter von der
Gestapo verfolgt, aber von guten Leuten bis zum Einmarsch der Englinder versteckt.
Seit 1949 war er Mitarbeiter am Kélner Rundfunk und Fernsehen. ;

Die Aufzeichnungen begann P. Laurentius im Gefiingnis. Der Herausgeber fiigte .
eine Auswahl der zahlreichen Briefe bei. In allem spiegelt sich eine wohltuende Herzens-
giite wieder, mit der mitunter auch heikle Probleme, wie Kritik am Verhalten mancher
Bischife gegeniiber dem Nationalsozialismus, auslindische Beurteilung von Aussied-
lung und Gebietsabtretung, behandelt werden. Dankbar erinnert sich P. Laurentius
aller, die ihm in schwerer Zeit geholfen haben. Niedrige Rachsucht gegeniiber seinen
Verfolgern liegt ihm ferne.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Mit Leib und Seele . . . P, Pius Keller, Reformator des Augustinerordens in Deutsch-
land, 1825—1904. Von Ludwig Altenhéfer. (132.) Ein Titelbild. Wiirzburg, Au-
gustinus-Verlag. Leinen DM 4.—, kart. DM 3.—.

1849 besaBen die Augustinereremiten in Deutschland zwei Kloster mit 20 Insassen,
darunter 11 Priester. In diesem Jahre trat der junge Weltpriester Joh. Keller als
Fr. Pius in das Kloster zu Miinnerstadt (Ufr.) ein, wurde drei Jahre nach der Profef
dort Prior, brachte die Briider durch gutes Beispiel zur Beobachtung der alten augusti-
nischen Regel, griindete als Generalkommissar zwei Kléster und wurde 1895 Provin-
zial der neuerrichteten bayrisch-deutschen Provinz mit vier Kléstern und 102 In-
sassen, davon 30 Priester. Weitere Klostergriindungen folgten, so da man P, Pius,
gest. 1904, den Erneuerer der Augustinereremiten in Deutschland nennen kann.
Wie er das unter fortgesetzten inneren und #ufleren Kimpfen und Enttiuschungen
zustande gebracht hat, wird im vorliegenden Buch dramatisch geschildert.

Stift Klesterneuburg Dr. Adolf Kreunz

Theodor Kardinal Innitzer zum Gedenken. Gedenkrede von Universitétsprofessor
Dr. Johann Kosnetter, gehalten bei der akademischen Trauerfeier der Wiener
Universitit am 17. Dezember 1956. (28.) Wien, Verlag Herder (in Kommission).
Brosch. S 10.—.

In dieser eindrucksvollen Gedenkrede wird der verstorbene Wiener Kardinal
in seiner Titigkeit als Student, Professor, Rektor der Universitiit, als Ordensgriinder,
Minister und nicht zuletzt als Erzbischof und mutiger Oberhirte in schwerer Zeit
gewiirdigt, U. a. wird auch auf die Eréffnung des Diézesanmuseums und die Abhaltung
der Ditzesansynode besonders hingewiesen.

Stift Klosterneubmg Dr, Adolf Kreuz

Edith Stein. Schwester Teresia Benedicta a Cruce, Philosophin und Karmelitin.
Ein Lebensbild, gewonnen aus Erinnerungen und Briefen durch Schwester Teresia



256 Literatur

Renata de Spiritu Sancto. (Herder-Biicherei, Bd. 3.) (240.) Freiburg 1957, Verlag
Herder. Kart. DM 1.90.

Die neue, billige Herder-Biicherei hat unter den ersten Nummern auch die bereits
gut eingefiihrte Biographie Edith Steins aus der Feder einer ihrer Karmel-Mitschwestern
herausgebracht. Das ist hochst dankenswert. Denn Edith Stein, die Philosophin, Kon-
vertitin, Mystikerin und — man darf wohl sagen — Martyrin von Auschwitz, ist
wirklich, wie der Untertitel des Biichleins lautet: ,,Eine groBe Frau unseres Jahr-
hunderts“. Im Unterschied zur fritheren Ausgabe bringt das Biichlein auch die neuesten
Nachforschungen iiber die niheren Umstinde ihres tragischen Endes. Aufgeschlossene
Jugendrunden kénnten aus diesem schlichten, aber ergreifenden Berichte viel An-
regung und Ermutigung gewinmnen.

Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

In seiner Hand. Bericht eines Lebens von Pierre L’ Ermite. Deutsch von
Christiane Filke. (160.) Miinchen 1957, Verlag J. Pfeiffer. Leinen DM 7.80.

Pierre L’ Ermite ist dafiir bekannt, dall er sich aufs Erziihlen versteht, Selten
vielleicht liest man eine Selbstbiographie mit solcher Spannung und Anteilnahme.
Das Buch soll ein Dank an Gott sein fiir die wundervolle Fithrung in einem unge-
wihnlich langen und reichen Leben. ,,In meinem Leben habe ich selten getan, was ich
wollte, weit ofter das, was ich nicht wollte. Und das war gut so. Gott wullte besser als
ich, welche Entscheidungen zu treffen waren* (152). Das soll auch der Titel sagen.
Und wenn man das Buch gelesen hat, stimmt man dem greisen Verfasser zu. Sonst
kénnte man nicht verstehen, daBl dieser Mann, der mit 20 Jahren Blut gehustet hat
und vom Arzt schon aufgegeben war, dal dieser zeitlebens nie kriiftige Priester die
ungeheure Last der Seelsorge als Kaplan und dann als Pfarrer in Riesenpfarren von
Paris tragen und daneben noch eine Fiille an literarischen Verdffentlichungen (jede
Woche einen Artikel in ,,La Croix* und fast jedes Jahr ein Buch) schaffen konnte.

Wels (00.) Dr, Peter Eder

" Ganz in Gottes Hand. Briefe gefallener und hingerichteter Katholiken 1939 —1945.
Herausgegeben von Dr. Franz Kénig. (210.) Wien 1957, Verlag Herder. Leinen S 56.—.
Die nationalsozialistische Herrschaft iiber Osterreich, die im wesentlichen mit dem
zweiten Weltkrieg zusammenfillt, hat auch von den bewuliten Katholiken unseres
Landes schwere Blutopfer gefordert. Es war eine gliickliche Idee, aus einer umfang-
reichen Briefsammlung eine sorgfiiltige Auswahl durch diese Verdffentlichung einem
griferen Kreise zugiinglich zu machen. Arbeiter und Bauern, Jugendfiihrer, Studenten,
Theologen, Ordensmitglieder und Weltpriester und eine Gruppe im Widerstand
sprechen zu uns in oft erschiitternden Dokumenten, denen in ihrer Schlichtheit und
Unmittelbarkeit eine starke Zeugniskraft eignet. Mogen diese Briefe Friihvollendeter
der Jugend von heute Kraft und Besinnung schenken und den Angehérigen Gefallener
zum Troste gereichen!
Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Heimkehr zur Kirche. Konvertiten des 20. Jahrhunderts. Herausgegeben von
F. Lelotte. Ubersetzung aus dem Franzisischen. Erster Band. (256.) Luzern—Miin-
c_]fen 1956, Rex-Verlag. Kart. sfr 10.50, DM 10.—; Ganzleinen sfr 12.80, DM 12.30.

Wiederum schenkt uns der bekannte Rex-Verlag ein hochwertiges Konvertiten-
buch. Dieses bringt nicht wie die beiden vorhergehenden (Rossi, Menschen begegnen
Christus, und Eberle, Unser Weg zur Kirche) Selbstbekenntnisse der ,,Bekehrten®,
sondern verschiedene fachkundige, zum Teil berithmte Schriftsteller haben nach den
besten Quellen eigene Lebensbeschreibungen zusammengestellt. Selbstverstiindlich
sind Briefe und Tagebiicher ausgiebig verwendet und bezeichnende Stellen aus ihren
Werken wortlich zitiert, oft sehr ausfithrlich. Der erste Band schildert das Leben
und meist besonders ausfithrlich die Bekehrung bzw. Riickkehr zum Glauben der
Kindheit von 16 geistig hervorragenden Miinnern und Frauen, die zum Teil auf dem
normalen Weg des Forschens und Suchens, zum Teil auf geradezu wunderbaren
Wegen zur christlichen Wahrheit gefunden haben. Es sind darunter Schriftsteller
vertreten wie Ghéon, Maritain, Desvallieres, der vielumstrittene Léon Bloy, ferner
die Maler Max Jakob und Verkade, die Arzte Carrel und Takashi Nagai, endlich die
Philosophin und Karmeliterin Edith Stein.



Literatur 267

Gut geschriebene Konvertitenbilder sind fast immer sehr interessant, aufmunternd
und belehrend. Die vorliegenden bieten ungemein vielseitige Anregung und Belehrung,
besonders fiir die Psychologie der Bekehrung. Es zeigt sich deutlich, daB Gott bei
Bekehrungen nicht nach einer bestimmten Schablone arbeitet, sondern sich gleichsam
den Menschen anpaBt und sich oft der #ulleren Umstinde bedient. Das Buch kann
jedem geistig Interessierten viel geben, namentlich werden Priester es mit gréfftem
Nutzen lesen; es bringt viele neue Gedanken in oft ungewohnter Sprache. Man lernt
Glaubensschwierigkeiten kennen, an die man vielleicht nie gedacht hat, und dringt
unbewuBt in fremdes, namentlich franzésisches religioses Denken und Fiihlen ein.

Linz a.d. D. Adolf Buder S. J.

Anders als ich glaubte. Der Weg eines Revolutionirs. Von Douglas Hyde. Uber-
tragen von Dr. Annemarie Langens. (Herder-Biicherei, Band 1.) (224.) Freiburg,
Verlag Herder. Kart. DM 1.90.

Hyde war vor seiner Konversion selbst begeisterter Kommunist und als Redner,
Schriftsteller und Schriftleiter eifrig in England tiitig. Er kann uns sagen, mit welch
inbriinstiger Glaubigkeit und opferbereiter Gefolgschaftstrene viele moderne Menschen
sich fiir das diesseitige Ideal des Kommunismus einsetzen. Der Kommunismus lebt
nicht nur von seinen Gewaltmethoden, sondern auch vom gutgliubigen Idealismus
vieler getiuschter Anhiinger. Wir erfahren aber in dem Buch auch, welche Macht der
schlichten Wahrheit innewohnt, vor allem da, wo der Mensch ganzen Ernst mit ihr
macht. Es ist zu hoffen, daB durch die weite Verbreitung dieses billigen Taschenbuches
viele denkende Menschen zum Idealismus fiir das Gute und Wahre aufgeweckt werden.

Linz a.d.D. Igo Mavr S. J.

Franz Werner. Ein Leben fiir Wahrheit und Freiheit. Ein Beitrag zur Geistes-
und Theologiegeschichte Osterreichs im 19. Jahrhundert. Von Josef Pritz. (XVI u.
302.) Wien 1957, Verlag Herder. Kart. S 128.—, DM 21.50, sfr 22.25.

Der St. Poltener Dogmatiker Dr. Josef Pritz kann die historische Ader nicht
verleugnen, die er mit seinem Namensvetter, dem St. Florianer Chorherrn und Ge-
schichtsschreiber Franz X. Pritz, gemeinsam hat. Er gibt in dem vorliegenden Werk
einen glinzenden Einblick in die Geistesgeschichte Osterreichs, besonders des Bistums
St. Pilten, in der Zeit vor hundert Jahren, Im Leben und in der Tiitigkeit des damaligen
Kirchengeschichts- und Kirchenrechtsprofessors von St. Polten, Franz Werner,
schildert er den Kampf, den die Uberwindung des josephinischen Staatskirchentums
bedeutete. Dieser Kampf um die Freiheit der kirchlichen Lehre und des religiésen
Lebens brachte ihn mit den bedeutendsten Miinnern seiner Zeit in Verbindung, z. B.
S. Brunner, E. Veith usw. Von den Ansichten Giinthers konnte er sich im grofSen und
ganzen freihalten, gegen Hermes muBte er Stellung nehmen, auf dem Frankfurter
Parlament vertrat er die groBdeutsch-6sterreichische Idee. Groll waren seine Verdienste
um die theologischen Studien in St. Pélten. In seine Zeit fallen die ersten Priester-
exerzitien und Volksmissionen nach der Aufklirung in der Ditzese. Im zweiten Teil
behandelt der Autor die literarische und wissenschaftliche Leistung Franz Werners,
besonders seine Auseinandersetzung mit dem Hermesianismus und dem Problem der
Unaufléslichkeit der Ehe in Verbindung mit dem Paulinischen Privileg. Mit seiner
Auslegung der Ehebruchsklausel bei Mt 5 und 19 ist er allein geblieben. Er befaBte
sich auch mit dogmengeschichtlichen, ditzesan- und pfarrgeschichtlichen Themen.

Das Werk ist mit grofiter Wissenschaftlichkeit und auf Grund ausgezeichneter
Quellenstudien entstanden, ein Meisterwerk moderner Geschichtsschreibung. Ein
groBer Apparat von Anmerkungen und eine griindliche Literaturangabe zeugen von
dem aufgewendeten Flei. Bei der Aufziihlung der geistlichen Vertreter im Frank-
. furter Parlament S. 56, Anm, 15, vermissen wir den Chorherrn des Stiftes St. Florian
und spiiteren Propst, den k. k. Reichshistoriographen Jodok Stiilz. Bei aller Wissen-
schaftlichkeit schildert der Verfasser die historischen Ereignisse in klarer Darstellung
und iibersichtlicher Einteilung und erdffnet einen umfassenden Blick in ein Gebiet,
mit dem sich die Geschichtsforscher noch nicht so eingehend beschiiftigt haben.
So ist das Werk ein wertvoller Beitrag zur Geschichte Osterreichs im vorigen Jahr-
hundert.

Stift St. Florian Dr. Franz Linninger



258 Literatur

Lexika

Der GroBe Herder. Nachschlagewerk fiir Wissen und Leben. 5., neubearbeitete
Auflage von Herders Konversationslexikon. 10 Biinde zu je 768 Seiten. 60 Tafel- und
Kartenseiten. Freiburg, Verlag Herder. Je Band Leinen DM 43.—, S 292.40; Halb-
leder DM 50.—, S 340.—; Halbfranz DM 56.—, S 380.80.

Jene Art ,,umfassendes Wissen“, wie es uns die Lexika bieten, ist immer in Gefahr,
zum Bluffen verwendet zu werden, und ist in unseren Tagen mehr und mehr in seiner
Fragwiirdigkeit erkannt worden. Es geht ja nicht so sehr um das ,multa®, sondern
um das ,multum®, Es muf} die ganze Vielfalt des Wissenswerten und Wissensnot-
wendigen wieder zu einer Einheit, das Wissen um das einzelne zu einem Wissen um
das Ganze in einer gewaltigen Synthese zusammengeschlossen werden. Das geschicht
zuletzt nur durch eine klare und feste Weltanschauung, welche die Teilerkenntnisse
.im innersten zusammenhilt*. Bietet dies ,Der Grofle Herder* in seiner Ginze von
Haus aus dank seiner positiven theonomen Ausrichtung, so ganz besonders in dem
10. Band. DaB bei einer Verringerung des Umfanges, wie sie diese 5. Auflage aufweist,
mancher Artikel von frither ,unter die Rider gekommen* ist, nimmt nicht wunder,
und es ist gut, diesbeziiglich die fritheren Ausgaben ebenfalls zur Hand zu haben.
Aber trotz der notwendigen Beschriinkung des Umfanges ist in dieser Neuauflage die
Auswahl im allgemeinen so gliicklich getroffen, dafl man beim Nachschlagen wenig
Enttiuschung erlebt.

Eine Kostbarkeit fiir sich ist, wie schon angedeutet, der 10.Band: ,,Der Mensch
in seiner Welt®, der gemiB dem zugehérigen Vorwort ein systematischer Leseband
sein will und zeigen soll, wie der Mensch und die Welt miteinander verbunden sind
und ,.von welcher Mitte her beide wesensmiBlig zusammenhiingen, so daf} ihr wechsel-
seitiges Verhiiltnis als sinnvolle Ordnung erscheint* (Vorwort V). Wir treffen in diesem
Band eine Anthropologie von seltener Universalitiit. ,.Selber ein Glied im naturhaften
Kreislauf der Wechselwirkungen im Kosmos, ist der Mensch seiner geistigen Anlage
nach dazu berufen, gemifl dem Bilde dessen, der ihn schuf, in personlicher Gemeinschaft
von Mensch zu Mensch frei iiber die ihn bestimmende Welt zu herrschen, sie zu seiner
Welt zu machen® (Vorwort VI). In diesem ,,thematischen® Band ist natiirlicherweise
ein Teil auf den anderen bezogen und enthilt ein Teil immer irgendwie das Ganze.
Mit Hilfe eines Registers kann aber auch dieses systematische Werk als Nachschlage-
werk dienen. AuBlerdem sind die hier in Kursiv gedruckten Stichwérter im Neuen
Herder oder auch im GroBen Herder nachzuschlagen. Unzihlige Literaturhinweise
und 96 herrliche Bildbeigaben bereichern den 10. Band, der allein es schon wert ist,
daB man sich diesen neuen ,,GroBen Herder* anschafft.

Linz a.d. D. Max Hollnsteiner

Lexikon fiir Theologie und Kirche. Begriindet von Michael Buchberger. Zweite,
villig neu bearbeitete Auflage. Unter dem Protektorat von Erzbischof Dr. Michael
Buchberger, Regensburg, und Erzbischof Dr. Eugen Seiterich, Freiburg im Breisgau,
herausgegeben von Josef Hofer, Rom, und Karl Rahner, Innsbruck. Erster Band:
A —Baronius. (56 S. u. 1272 Sp.) 24 Bilder auf 10 Tafeln, 8 zweifarbige Kartenseiten
und mehrere Karten im Text. Freiburg 1957, Verlag Herder. Subskriptionspreis
Leinen DM 69.—, Halbleder DM 77.—.

Die erste Auflage des LThK, die 1930 zu erscheinen begonnen hatte, wurde im
Schicksalsjahr 1938, ein Jahr vor dem Beginn des zweiten Weltkrieges, abgeschlossen.
Das Werk war nun seit Jahren vergriffen und auch durch die Ergebnisse der wissen-
schaftlichen Arbeit und die Anderungen, die die letzten Dezennien mit ihren gewaltigen
Ereignissen und Umwiilzungen auch auf dem Gebiete der Theologie und des kirch-
lichen Lebens mit sich gebracht hatten, zum Teil iiberholt. Es war ein mutiger Ent-
schluB des auch auf lexikographischem Gebiet so leistungsfihigen Verlagshauses
Herder, das LThK neu herauszugeben.

Die Anlage des Werkes blieb in den Grundziigen gleich. Beibehalten wurde vor
allem auch die Gliederung des Stoffes in eine groBe Zahl von Stichworten, die auch
fiir den Fall eine erste Information bieten, daB der Gegenstand in einem lingeren
Grundartikel behandelt wird. Die systematischen Fiicher erhalten gegeniiber der
ersten Auflage einen groferen Raum, withrend die geschichtlichen Angaben im all-



Literatur 259

gemeinen knapper gefafit sind. Der Stoff hat dem Umfang nach stark zugenommen.
Der fiir den Zuwachs notwendige Raum wurde aber nicht, wie das oft geschieht,
durch Weglassungen geschaffen, sondern durch Vergriferung der einzelnen Biinde.
Wiihrend der erste Band der ersten Auflage bis zum Stichwort Bartholomiier einschlieB-
lich reicht und 992 Spalten umfaBt, schlieBt die zweite Auflage mit dem Stichwort
Baronius und der Spalte 1272. Nur wenige Stichworte sind weggefallen; ungleich
groBer ist die Zahl der neu aufgenommenen oder erweiterten.

Der fortschreitenden Aufspaltung der theologischen Wissenschaft in Spezial-
fiicher Rechnung tragend, wurde der Gesamtstoff wieder in Fachgruppen zerlegt und
jede einem bewihrten Fachberater anvertraut, der die einzelnen Artikel an die Be-
arbeiter verteilt. So ist nicht nur fiir eine méglichste Vollstéindigkeit, sondern auch
fiir eine verliBliche Bearbeitung gesorgt. Man spiirt eine groBe Konzeption und eine
einheitliche Linie. Der Kreis der Fachberater wurde betriichtlich erweitert (von 33
aunf 51). Uster den Mitarbeitern des ersten Bandes begegnen neben deutschen Fach-
leuten aus allen katholischen Schulen und Richtungen auch viele auslindische und
auch Minner des praktischen Lebens. Auch die Mitarbeiterliste weist groBtenteils
neue Namen auf und wurde gegeniiber der ersten Auflage stark vermehrt (auf iiber
800).

Das neue LThK bietet so ein klares und zuverlissiges Bild der katholischen
Theologie und ihrer Hilfs- und Grenzwissenschaften sowie des kirchlichen Lebens —
alles nach dem neuesten Stand. Fiir das Studium, die wissenschaftliche Forschung
und die praktische Arbeit mochte es in allen Fiillen wenigstens ,erste Hilfe” sein,
wie schon Pius XI. seine Aufgabe kurz kennzeichnete, und durch Angabe einer sorg-
filtig ausgewihlten Literatur den weiteren Weg weisen. Auch der Laie findet im
LThK einen verliBlichen Fiihrer, wenn er sich iiber theologische Probleme und reli-
gibs-kirchliche Fragen unterrichten will. DaB nicht alle Artikel von gleicher Qualitit
gind und da und dort manche Wiinsche offenbleiben, fillt gegeniiber der Gesamt-
leistung nicht ins Gewicht. Die Illustrationen sind auf ein bescheidenes MaB beschriinkt,
Textillustrationen sind iiberhaupt nicht vorgesehen. Wir wiinschen dem ersten Band
auf seinem Wege viel Erfolg und dem Gesamtwerk ein giinstiges Voranschreiten.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Biographisches Lexikon von Obergsterreich. Herausgegeben vom Institut fir
Landeskunde von Oberdsterreich. Bearbeitet von Martha Khil. 3. Lieferung (1957).
Linz a.d. Donau, Oberésterreichischer Landesverlag in Kommission. S 48.—; fiir
Bezieher der 06, Heimatbldtter S 28.—.

Die dritte Lieferung dieses modernen biographischen Lexikons, das in seiner Art
als mustergiiltig bezeichnet werden darf, enthiilt neben einem neuen Verzeichnis der
Abkiirzungen, das bereits auf 20 Seiten angewachsen ist, 21 Biographien und ein Inhalts-
verzeichnis. Nachtriige sind dieser Lieferung nicht beigegeben; sie werden kiinftig
in gednderter Form erscheinen. Damit sind nun die ersten zwei Biinde des Werkes
komplett, Bisher wurden im ganzen 80 Personlichkeiten gewiirdigt, zum groBten Teil
Gelehrte, Schriftsteller, Kiinstler und Komponisten, aber auch Erfinder, Politiker und
Minner der Wirtschaft. Zur Biographie des verstorbenen Landeshauptmannstell-
vertreters Felix Kern sei angemerkt, daB es bis 1938 nur einen ,Katholischen
Volksverein fiir Oberdsterreich® gegeben hat. Bei der Angabe der Gymnasialzeit in
Ried ist eip Druckfehler unterlaufen.

Linz a.d. D. Dr. J. Obernhumer

Verschiedenes

Das Leben des Geistes. Sein Wesen, seine Bedingungen und Methoden. Von
A.D.Sertillanges. Ubersetzt von Hans Broemser. (228.) Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag. Leinen DM 7.20.

Der Titel des Buches lautet in der franzésischen Ausgabe: ,,La vie intellectuelle.”
Aus ihm wird der Inhalt klarer. Der Dominikanergelehrte gibt aus seiner reichen
Erfahrung, Belesenheit und Geistigkeit eine Anweisung zum wissenschaftlichen Arbei-
ten. Die Anregung gab ein Brief des heiligen Thomas von Aquin an einen gewissen
Bruder Johannes, in dem 16 Regeln zum Erwerb des Schatzes der Wissenschaft
aufgezihlt sind. Das Buch macht wahr, was im Vorwort steht: Die ausgesprochenen
Wahrheiten kamen aus meinem Innern, in dem ich sie schon ein Vierteljahrhundert



260 Literatur

lang mit mir herumgetragen hatte, und als ich sie niederschrieb, habe ich damit meine
tiefsten Uberzeugungen ausgedriickt und mein Herz vor euch ausgeleert. Dieses
geistsprithende und gedankenvolle Bekenntnisbuch eines grofen Gelehrten méchte
man in den Hinden aller Theologen wissen, die mit dem Studium der Gotteswissen-
schaft beginnen, aber auch den Erfahrenen hat es viel als Anregung und Bestiitigung
zu bieten.

St. Pélten A. Stéger

Katholischer Glaube und Wissenschaft in Osterreich. Jahresberichte der Wiener
Katholischen Akademie. 1. Band (1945 bis 1955). Herausgegeben im Namen des
Priisidiums der Wiener Katholischen Akademie von Abt Dr. Hermann Peichl O.S.B.
(XV u. 410.) Wien 1957, Verlag Herder (in Kommission). Kart. S 140.—, DM 26.—,
sfr m. W. 26.95.

Aus den von Dr. F. M. Schindler ins Leben gerufenen , Entenabenden” entstand
1891 die Leo-Gesellschaft, daneben seit 1936 auf Anregung Kardinal Innitzers die
»Katholische Akademie“ als Lehr- und Bildungsinstitut; beide Unternehmungen
wurden 1939 unterdriickt. 1945 wurde als Fortsetzung durch Kardinal Innitzer die
Wiener Katholische Akademie gegriindet als eine Art katholischer Hochschule, die
bei den Schotten ein Heim fand. Die vorliegenden gesammelten Jahresberichte zeigen
die Uberfiille von Themen, die in Predigten, Vortrigen, bei Exkursionen und Fiih-
rungen behandelt wurden, wobei in der Wiedergabe der Thomasforschung weiter Raum
gewiihrt worden ist, auch dem Bekenntnis eines Nichtthomisten zum hl. Thomas.
Bilder und Dokumentationen sowie Personen-, Sach- und Ortsregister machen das
Buch zu einem brauchbaren Nachschlagewerk iiber den Beitrag dsterreichischer Wissen-
schaft zum katholischen Glauben.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

Holderlin, Welthild und Frommigkeit. Von Romano Guardini. Zweite Auflage.
(578.) Miinchen, Kdsel-Verlag. Leinen DM 22.50.

In Fortsetzung der beriihmten Interpretationen Augustins, Pascals und Dosto-
jewskijs — Rilke sollte folgen — hatte Guardini 1939 erstmals sein Hélderlinbuch
erscheinen lassen, das nunmehr in einer zweiten, unverinderten Auflage vorliegt.
Die dem Buche bzw. den einzelnen Abschnitten vom Verfasser vorausgeschickten
»Yorbemerkungen* enthalten Wesentliches iiber Haltung und Methode des Interpreten
(nicht nur Guardinis!). Nicht um literatur- und geisteswissenschaftliche Zusammen-
hiinge geht es, sondern ,,um das, was ist*. Holderlin wird aus der Schau und Erschiit-
terung des Sehers gedeutet, des poeta-vates, den (nach eigenen Worten) Apollo ge-
schlagen hat. Der fehlende Bezug auf die bisherige Héolderlin-Literatur mul} daher
in Kauf genommen werden, auch auf die Gefahr hin, da Dinge gesagt werden, die
bereits gesagt wurden, oder Irrtiimer vertreten werden, die bereits widerlegt wurden.
An dessen Stelle tritt eine méglichst enge Fiihlung mit den Texten,

Mit seiner bekannten und klaren exegetischen Deutung tritt Guardini an das
Werk Hélderlins heran, das er in fiinf Sinneszusammenhiinge gliedert (Strom und Berg
— Der Mensch und die Geschichte — Die Gotter und der religiose Bezug — Die Natur
— Christus und das Christliche), analog zu seiner bisherigen Verfahrensweise, die
Erfahrungen des menschlichen Daseins und die religigsen Wahrheiten in klaren Worten
offenzulegen pflegt. Er fiihrt die Gedankenwelt Hilderlins zuriick auf ihre Motive,
die ja in bestimmten Erfahrungen, Bildern und Gedanken immer wiederkehren,
wobei sie gleichzeitig das ganze Dasein enthalten. Zum problematischen 5. Kreis
(Christus und das Christliche) #uBert sich der Verfasser in vornehmer Wissenschaft-
lichkeit: ,,In der Zeit der groBten dichterischen Intensitiit aber gewinnt die Christus-
gestalt ein neues Leben und einen neuen Charakter. Sie wird zu einer wirklichen Macht
im eigensten Raum der Hélderlinschen Persinlichkeit; doch bevor sich ihr Sinn und
ihr Verhiltnis zu den antiken und spontan erfahrenen Géttlichkeiten endgiiltig klirt,
bricht die Auseinandersetzung ab.* Es bleibt auch nach diesem Buche unentschieden,
obumandc};; Einfiithlungsgabe oder der Sprachgewalt Guardinis die gréBere Bewunderung
zollen .

Linz a. d. D. Dr. Wilhelm Skarek



Literatur 261

Neues religioses Kleinschrifttum

Geistliche Briefe. — Freunde, lauter Freude. Von E. Benoit. — Brannte nicht
unser Herz. Von Joseph Bernhart. Je (32.) Sammlung Sigma. Miinchen 1957, Verlag
Ars sacra, Josef Miller. Bibliophile Ausgabe, japanisch gebunden, farbiger Umschlag
und zweifarbiger Text. Geschenkausstattung je DM 2.50.

Das erste Bindchen bietet christliche Trost-, Mahn-, Bitt- und Belehrungsbriefe
aus allen Zeiten, die aber auch an jeden Christen von heute gerichtet sind, frei iiber-
tragen und niitzlich gekiirzt. Briefe fiir Christen, Liebesbriefe in der erhabensten
Bedeutung des Wortes, denn sie atmen Heiligen Geist. ,,Redet zueinander in Psalmen,
Lobgeséingen und heiligen Liedern® (Eph 5, 19) ist hier vorbildlich verwirklicht.

Benoit lehrt uns eine vergessene Kunst: in die Natur hinein zu lauschen, in ihr
Gottes Weben zu sehen, hinter dem Vordergriindigen das Metaphysische zu erfassen,
den Goetheschen Gleichnischarakter der Dinge zu erspiiren. Wundervoll ist die Sprache
— jeder Satz ein Aphorismus —, Thematik und Wiedergabe der Bilder sind hervor-
ragend.

Joseph Bernhart, der Verfasser des Buches ,,Der Sinn der Geschichte*, offenbart
auch einen tiefen Sinn fiir die Heilsgeschichte, namentlich fiir ihren Zentralpunkt,
die Auferstehung Christi. Wir héren wohl alljihrlich die Osterbotschaft, es fehlt uns
jedoch der echte, lebendige Glaube. Das Apostelwort ,Wenn ihr mit Christus auf-
erstanden seid, dann suchet das, was droben ist* (Kol 3, 1), heilig ernst genommen,
schafft uns um zu neuen Menschen, befreit uns vor der Angst des Daseins, l6st uns die
Frage nach dem Kreuz, verklirt und verherrlicht uns, Eine geist- und kraftgeladene
Osterpredigt von wesenhafter Tiefe.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Gott liebt dieses Kind. Zu einer Taufe. Von Karl Rahner. (32.) — Die Gnade
wird es vollenden. Zu einer Primiz. Von Karl Rahner. (28.) — Glaubend und liebend.
Zu einer Trauung. Von Karl Rahner. (28.) — Im Namen Jesu. Die Grundlagen des
Glaubens und des Gebetes, (32.) Von Otto Karrer. — Unsere Tage sind ein Gespriich.
Von Herbert Schade. (32.) Alle: Sammlung Sigma. Miinchen 1957, Verlag Ars sacra.
Bibliophile Ausgabe, japanisch gebunden, mit farbigem Biittenumschlag und zwei-
farbigem Text auf Biittenpapier. Geschenkausstattung je DM 2.50.

Karl Rahner ist Mystagoge. Wer sich der Miihe unterzieht, seine drei Sakraments-
predigten langsam durchzubetrachten, dem wird es warm ums Herz. Kurz und klar
sind seine Siitze, aber jeder ist wie ein Bohrloch in den Abgrund des géttlichen Ge-
heimnisses, in das uns Gottes Geist durch die sakramentale Liturgie einbezieht. Diese
Ansprachen sind nicht Didaché, sondern Kerygma, ihr Tenor nicht ein hartes ,Du
muBt®, sondern ein seliges ,,Du darfst“, In dieser Richtung miilte sich unsere Seel-
sorge verstromen,

Otto Karrers ,,Jm Namen Jesu“ st5Bt wieder ins Zentralgeheimnis des Christen-
tums vor: durch den klaren Aufweis der Mittlerstellung Christi zwischen Gott und
dem Menschen legt er die Grundlage unseres Glaubens und Betens bloB. Eine herrliche
Predigt zum Evangelium des 5. Sonntags nach Ostern!

Der Mensch ist in Gefahr, Sonne, Mond und Sterne als selbstverstiindlich zu
nehmen und sie um sich selber kreisen zu lassen. Herbert Schades Gedichte — strenge
Sonette und freie Formen — laufen dieser verderblichen Spirale entgegen, seine
Selbstgespriiche beziehen in immer weiteren Kreisen die bunte Welt mit ein und
streben jauchzend zu Gott.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Ein ganzer Christ werden! — Der Schliissel zum Leben. — Der Mensch — Ritsel
oder Geheimnis? — Der Mensch nach Gottes Gedanken. Alle von P. Saturnin Pauleser
O.F.M. (Der ganze Christ. Kleinschriftenreihe fiir Jugendliche und Erwachsene.)
Je (32.) Mit 4 Kunstdruckbeilagen, gelegentlichen Textzeichnungen und farbigem
Titelbild. Miltenberg am Main, Christkénigsbund. Je DM —.60. Bei Mehrbezug Er-
mifigung.



262 Literatur

Heftchen 1 triigt den Untertitel ,,Dein Leben in der Entscheidung® und zeigt das
groBe Ziel christlicher Erziehung: den innerlichen, selbstiindigen, aufrechten, frohen
Christen. Das 2. Heftchen kreist um die Themen: Sinn des Lebens, Bedeutung der
Religion, Ordnung und Freiheit. Das 3. Heft gibt Einblick in das Problem Natur und
Gnade; das letzte erhellt die Notwendigkeit christlicher Aszese nach marianischem
Vorbild.

Gemeinsamer Weg. — Eltern und Kinder. Erzichungsfragen. — Frauenleben —
Franenwirken. — Des Lebens Mitte, Hohepunkt und Wende. — Die Macht des Gebetes.
Gedanken zum Apostolat des Gebetes. Alle von P. Saturnin Pauleser O.F.M. Je
(32.) Mit 4 Kunstdruckbeilagen. Miltenberg am Main, Christknigsbund. Je DM —.50.
Bei Mehrbezug ErmiBigung,

Das Heftchen ,,Gemeinsamer Weg* behandelt die christliche Ehe in ihrer Bewah-
rung und Bewiihrung. ,,Eltern und Kinder“ fragt nach dem rechten Verhiiltnis zwischen
diesen und befaBt sich mit einer Reihe schwieriger Erziehungsfragen. ,,Frauenleben —
. Frauenwirken® spricht von der Frau im Hause, in Staat und Kirche, vor Gott und
sich selbst. ,,Des Lebens Mitte* ist Riick- und Ausschau nach zwanzig und mehr
Ehejahren mit anregenden Gedanken zur Gewissenserforschung. ,Die Macht des
Gebetes* widmet sich der Person des Beters und dem Gegenstande des Gebetes,
begriindet seine Macht und betont unsere solidarische Verantwortung fiir den Mit-
menschen.

Paulesers Schriften richten sich an das einfache, schlichte Volk, vor allem an den
jungen Menschen; sie sind praktisch, lebensnahe, mit Beispielen gewiirzt und fiir den
Schriftenstand bestens geeignet. ¢

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Halte mich fiir entschuldigt! Der junge Mensch und die 6ftere Kommunion. Von
Hans Rudolf Reiterbeck. (60.) Donauwdrth 1957, Verlag Ludwig Auer, Cassianeum.
DM 1.—.

Gerade die Jugend braucht die hl. Kommunion als Kraftquelle fiir die oft ent-
scheidenden Jahre des Lebens. Die Fiithrung zum Tische des Herrn ist daher eine
der wichtigsten Aufgaben der Jugendseelsorge. Diese Kleinschrift behandelt in sehr
ansprechender Weise, die den richtigen Ton trifft, alle Fragen um das im Untertitel
angegebene Thema. Bei der Besprechung des Niichternheitsgebotes (5. 50) ist zwar
das Motuproprio vom 19. Mirz 1957 schon beriicksichtigt, aber es ist doch einiges
stehengeblieben, was nicht mehr gilt. Beziiglich der Beichte fiir Oftkommunikanten
heiBt es: ,,Alle vierzehn Tage ist dann nicht zuviel. Liinger als einen Monat solltest
du nie warten“ (54).

Linz a.d.D. Dr. J. Obernhumer

Macht und Geheimnis Film. Von Dr. Rudolf Malik. (72.) Donauwérth, Verlag
Ludwig Auer, Cassianeum. DM 1.40.

Ein Priester fiihrt uns hinter die Leinwand und beantwortet viele Fragen iiber
die Entstehung eines Films, die tollen Tricks der Traumfabriken, fithrt uns durch eine
Filmstadt, stellt uns Schauspieler, Maskenbildner, Regisseur, Architekten, Kamera-
mann und Komparsen mitten in ihrer Arbeit vor. Das Gesagte wird durch 16 ganz-
seitige Bilder erliutert. Soweit zum ,,Geheimnis“. Was iiber die ,Macht” des Films
gesagt wird, iiber den ,Film — die groBe Gefahr?“, ist wohl zu optimistisch. Die
Antwort auf ,einige grofere Einwiinde* schiebt etwas leichtfertig den Léwenanteil
der Ver-Antwortung auf den Kinobesucher ab, dieser aber ist leider in sehr vielen
Fiillen nicht so reif und verniinftig, wie der Verfasser sich ihn wiinscht.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Weisheit des Glanbens. Sinnspriiche aus allen Jahrhunderten, handgezeichnet
mit Miniaturen in Rot und Gold. (52.) Miinchen 1957, Verlag Ars sacra. Japanisch
gebunden, Geschenkausstattung DM 4.20.

Das handliche Biichlein reiht sich wiirdig den bereits frither erschienenen Biind-
chen (Weisheit des Abendlandes, Weisheit des Herzens und Lebensweisheit) an.
Eine ganze Reihe wertvoller Sinnspriiche von Aungustinus, Guardini, Rilke u. a. laden
zum Nachdenken ein und geben fiir unser Tagewerk anregende Gedanken. Die Aus-



263

stattung des Biichleins, die handgeschriebenen Texte, die prachtvoll ausgefiihrten
Initialen verraten viel Liebe und Sorgfalt, und deshalb kann man es auch zu Geschenk-
zwecken fiir besinnliche Menschen bestens empfehlen.

Linz a. d. D. Prof. Franz Steiner

Frohe Botschaft fiir deinen Tag. Von Franz Mahr. 56 Blitter; zweifarbiger,
glanzkaschierter Umschlag, Wiirzburg 1957, Echter-Verlag. DM 1.—.

Fiir jeden Tag wird, entsprechend dem Kirchenjahr, ein kurzes Stiick aus dem
Neuen Testament ausgewihlt. Dazu kommt fiir jede Woche eine wohliiberlegte,
richtunggebende Einfithrung. Wir haben hier eine echte Hilfe fiir die tigliche Schrift-
lesung im Mitleben des Kirchenjahres, eine Hilfe zur echten Freude, die der moderne
Mensch so notwendig braucht.

Leonding bei Linz J. Silberhuber

Verkehr und Moral. Moralpsychologische und -theologische Uberlegungen von
Prof. Dr. Nikolaus Seelhammer. (40.) Trier 1957, Druck der Paulinus-Druckerei.
Brosch. DM —.60.

Jeder, der in verkehrsreichen Zeiten die StraBe benutzen muB, erfihrt die aktuelle
Bedeutung der moralischen Haltung im Verkehrsleben und wird es sicherlich begriilen,
daB iiber Gewissenhaftigkeit und Verantwortung im Verkehr ein ernstes Wort ge-
sprochen wird. Dies geschicht in diesem Heftchen in verstiindlicher und zugleich
ansprechender Form. Weil das heutige Verkehrswesen sittliche Aufgaben als besondere
Anwendung des natiirlichen und géttlichen Sittengesetzes stellt, so werden sich auch
Erzieher und Katecheten dafiir interessieren, ein praktisches Schriftchen fiir die
nétige Belehrung der Jugend zu kennen.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Pax Leitner

f“’”%‘% Hicchensitztapert

sowie alle Gibrigen Schilder in Porzellan, Email,
Aluminium usw.

Porzellan-Grabplatten, mit und ohne Foto-
grafie, fiir Grabkreuze und Grabsteine.

. “J JOSEF ENGLER, inHABER EDURRD SCHILLE

INM. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22
WUNT  MAVPTRLATE 09

Alois Dobretsberger R RELT:

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol
Ditzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und
Druck: 00O, Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.



264

Civitas Dei

das Thema des Pépstlichen Pavillons auf der Weltausstellung
in Briissel finden Sie auch in:

JUBERALL BIST DU ZU HAUSE*“

Ein dokumentarischer Bilderband aus dem Leben der
Weltkirche.

Zusammengestellt von Bertram Otto unter Mitwirkung von
Marlis Griinberg-Otto.

Mit Empfehlung des Heiligen Vaters Papst Pius XIIL

JUBERALL BIST DU ZU HAUSE*“

195 grofiformatige Bilder, davon 85 ganzseitig und zwei
doppelseitig mit kurzem, durchlaufendem Text und Bild-
erklirung. Ganzleinenband mit sechsfarbigem Schutzumschlag
in Kassette S 153.—.

Ein Werk, das bereits heute das ,Familienalbum® unserer Kirche
genannt wird und das weltweite Wirken der Kirche verlebendigt.

Inallen Buchhandlungen erhédltlich.

VERLAG STYRIA, GRAZ-WIEN-KOLN

Berufsschuhe

SCHUHHAUS StraBenschuhe

Sportschuhe
W Hausschuhe
Motorradstiefel
LINZ.HAUPTPLA2 Gummistiefel

REICHE AUSWAHL




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

106. JAHRGANG 1958 4. HEFT

»Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“

Eine theologische Meditation
Von Univ.-Prof. Dr. Michael Pfliegler, Wien

Es mii3te, denke ich, auffallen, vielleicht sogar aufregen, daBl
die Moraltheologen, die doch genau registrieren, was vom Himmel-
reich ausschlieBt, ein Wort des Herrn beharrlich iiberlesen, obgleich
in diesem Herrenwort eindeutig von einem siindhaften Zustand —
wir miissen schon so sagen — gesprochen wird, der vom Eintritt in
das Himmelreich ausschlieBt: ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kin-
der, konnt ihr ins Himmelreich nicht eingehen.* (Mt. 18, 1—4, und
Parallelen.) Ja, dieser Warnung schickt Jesus das beschworende:
,»Wabhrlich, wahrlich, ich sage euch, wenn ihr euch nicht bekehret®,
voraus. Ein einziger der Moralisten kommt meines Wissens auf die-
sen Satz zu sprechen, Bernhard Hiring (Das Gesetz Christi, Frei-
burg 1954, S. 398), aber auch er folgert nur daraus: ,,Bekehrun
bedeutet . . ., das Reich Gottes annehmen in schlichter Einfalt un
Demut, wie ein Kind die Gaben seiner Eltern annimmt®, lifit aber
die negative Fassung auBler acht: mit diesem Wort wird ein vom
Himmelreich ausschlieBender Zustand abgelehnt. Welcher ? Welche
Eodsiinde oder welche Todsiinden sind hier gemeint ? Das ist die

rage.

Es ist gerechtfertigt, daB dieser Zustand etwa in mangelnder
Demut gesucht wird. Denn das Wort ist eine Antwort auf die Frage
der ehrgeizigen und rivalisierenden (Mk. 9, 343 Jiinger: ,,Wer ist
wohl der Grofite im Himmelreich ?* und weil der Herr seine Ant-
wort begriindet: ,,Wer sich also gering achtet wie dieses Kind, der
ist der éiﬁﬁte im Himmelreich.” Deutlicher wird das noch in der-
Parallele Mk. 9, 35: ,,Wer der Erste sein will, der sei der Letzte
und der Diener aller.“

Es ist also richtig, hier eine Forderung nach Demut zu finden.
Aber damit ist dem Wort nicht ganz geniigt, weil das ungeheuer
Gewichtige des Wortes vom AusschluBl aus dem Himmel-
reich nicht in Betracht gezogen ist. Stellen wir andere, dhnliche
AuBerungen des Herrn daneben, dann kommen wir seinem posi-
tiven Anliegen niiher. So wenn der Heiland angesichts der Unbuf}-
fertigkeit trotz aller Wunder, die er wirkte, in das ihn selber
trostende Gebet ausbricht: ,,Ich preise dich, Vater, Herr des Him-
mels und der Erde, daf} du dieses den Weisen und Klugen verborgen,
den Kleinen aber geoffenbart hast* (Mt. 11, 25). Oder: ,Lasset



266 Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder. ..

die Kleinen zu mir kommen und wehret es ihnen nicht, denn fiir
diese ist das Himmelreich“ (Mt. 19, 14; Mk. 10, 14). Klar wie eine
These ist sein Wort: ,,Wahrlich, ich sage euch, wer das Reich
Gottes nicht aufnimmt wie ein Kind, wird nicht hineingehen®
(Mk. 10, 15). Nach diesem Wort kann das Kind-sein nicht nur ein-
geengt werden auf das Demiitig-sein allein.

Mit diesen Worten ist fiir uns Erwachsene, die wir Kinder zu
erziehen haben, gesagt, daB wir im Kinde selbst ein Ideal, ein Leit-
bild unserer eigenen Selbstbildung und Selbstheiligung haben, das
wir in uns immer wieder zuriickholen und wiederherstellen miissen,
wollen wir in das Himmelreich eingehen.

Um klar zu sehen, wollen wir zuerst das Vokabel ,,Kind* selbst
iiberpriifen. Die deutsche Ubersetzung ,,Kind“ ist ungenau. Deut-
licher ist schon das lateinische ,,parvulus®, denn im Urtext steht
nicht naic, sondern tawdiov (raudépiov), das heifit Kleinkind, Kind
im Spielalter, wir wiirden sagen, im vorschulpflichtigen Alter.
Damit ist also nicht mehr das Schulkind gemeint. Das Kind in der
Krippe wird raudiov genannt (Lk. 2, 21). Es gibt im Neuen Testa-
ment, besonders in den paulinischen Briefen, noch einen Ausdruck
fiir Kleinkind: viimoc (Hebr. 5,13; 1. Kor. 13, 11); der bedeutet
bei Paulus Kleinkind im juristischen Sinn: unreif und darum
unmiindig. Doch wird diese Bezeichnung (bei Mt. 21, 16) auch
im Sinne des maidiov genommen, ja sie erginzt es betrichtlich.
Die Pharisiier drgern sich iiber die Jubelrufe der Kindlein beim
Einzug in Jerusalem, und der Herr fragt: ,,Ja, habt ihr nicht
gelesen: Aus dem Munde der Milchlutscher und der Kindlein (&x
otoporog vomiov) hast du dir Lob bereitet 2 Niher noch fiihrt
uns ein Wort des Herrn an den Sinn heran, wenn er sagt, das
Geheimnis des Reiches Gottes sei den Kindlein (vijtio1) offenbarer
als den Weisen (cwyoi) und den Klugen (ovveroi), den mit ihrer
eigenen Gescheitheit Uberfiitterten. Kindsein heifit hier: un-
verbildet, unverbogen sein, offen fiir die Offenbarung, unbehindert
durch die eigene Gescheitheit sein. Wer auf seinen eigenen Scharf-
sinn und seine Gelehrtheit vertraut, verstellt sich den Zugang
zu Gott. Zu Gott fiihrt die fides, die durch keinen Anflug von Selbst-
sicherung verwirrte, eben kindliche Bereitschaft fiir Gott. ,,Herr,
hier bin ich, Du hast mich gerufen“ (1. Sam. 3, 6). ,,Rede, Herr,
denn dein Diener hort (V. 10).

Sollten wir nicht auch die Kinderpsychologie fragen, um
zu erfahren, was die seelische Eigenheit der Kindlein sei ? Ich glaube,
wir miiiten uns zuerst, eher von den ,,Errungenschaften” dieser
Wissenschaft freihalten. Jedenfalls von einer Psychologie, die sich
bewuBt auf das flichenhafte Phinomen (behavior) bescheidet;
sie steht mit dem Riicken gegen die Hintergriindigkeit der Seele
und des Daseins. Was wissen wir schon, wenn wir erfahren, wann
das Kind zum ersten Mal die Augen aufschligt, wann es zum ersten
Mal in der bisherigen Indifferenz seiner Umwelt jemand, meist die



Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“ 267

Mutter, fixiert, unterscheidet von anderen usf. Die Biihler-Hetzer-
Tests der friithkindlichen Entwicklung sind nicht uninteressant und
sind wertvoll, aber zu unserer Frage sagen sie nichts.

Verhiingnisvoll fiir die Erkenntnis der Kindesseele ist die
Freud’sche Betrachtung. Sie ist eine einzige und unerlaubte Pro-
jektion erwachsener Perversitit in die Kindesseele. Wenn dem
Kriechling der Lutscher entfallen ist und er in der groBlen Zehe
einen probaten Ersatz entdeckt, wird das als eklatanter Beweis
eines frithkindlichen Onanismus notiert usf.

Wir miissen schon iiber die wissenschaftliche Psychologie, die
keine vy, kennt, hinweg zu den genialen Sehern der kind-
lichen Seele kommen, z. B. zu Jean Paul (Levana § 36): ,Die
religiose Metaphysik schlift triumend im Kind. Wie wiren ihm
sonst die inneren Anschauungen von Unendlichkeit, Gott, Ewigkeit,
Heiligkeit usw. gegeben, da wir sie durch keine duflere (Anschauung)
vermitteln kénnen und zu jener nichts haben als das leere Wort 7

Das Kind hat eine gegebene Beziehung zu Gott. Viel-
leicht schon sehr frith. Wer kennt nicht das selige Licheln des
Wickelkindes ? Es ist kein sinnliches Grinsen, und das verbietet
allein jede andere Deutung. Als Ergebnis einer langen religions-
psychologischen Untersuchung iiber das Gotteserlebnis des Kindes
und seine Gottesvorstellung faBt E. Nobiling zusammen: ,Das
Kind erlebt Gott im Traum, im Gebet, in der %Tot, im Tod, in der
Krankheit, beim Gewitter, im Gefiihl der Furcht und der eigenen
Siindhaftigkeit“ (Archiv fiir Religionspsychologie und Seelen-
fiihrung, herausgegeben von Werner Gruehn, 4. Bd., Leipzig 1929,
43—216, S. 188). .Im Traum sehen die Kleinen sogar Gott. ..
ihr Gebet zum himmlischen Vater ist zumeist mit anschaulichen
Vorstellungen verkniipft . . . Gott ist ihnen vor allem der liebe Gott,
die lichtvollen Seiten seines Wesens stehen im Vordergrund“
(ebenda).

Niher kommen wir der Antwort, wenn wir Berichte iiber die
kindliche Frommigkeit auf ihr Wesen befragen. Darf ich mit einer
eigenen Erfahrung beginnen? Mein Vater nahm mich sehr frith
in die Kirche mit. Was er mir iiber die Vorginge gesagt haben mag,
davon weiB ich nichts mehr. Vielleicht hatte er mir nichts gesagt.
Ich sah und hérte. Was ich sah, war nicht viel. Zwischen den
Hosenbéden der Minner hatte ich Durchblicke auf den Altar. Aber
daran erinnere ich mich: wenn alle niederknieten, war das fiir mich
eine Offenbarung. Wenn der Pfarrer mit der Monstranz den Segen

ab, liutete es, und ich war lange Zeit des selbstverstindlichen

laubens, daB es dabei im Himmel liute. Ich war enttéuscht, ja
erschrocken, mehr noch, es war fiir mich richtig ein Glaubens-
zweifel mit umgekehrten Vorzeichen, als ich plotzlich entdeckte,
daB es nicht im Himmel liute — der Hauer Franzl schwang die
Glocke. Es war ein Glaubenszweifel an der Natur, ob das mit rech-
ten Dingen zugehen kann, wenn es nicht im Himmel, wenn der



268 Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“

Hauer Franzl liutet. Ich war empért, als hiitte er ein Sakrileg be-
gangen.

Da hitten wir ein Kennzeichen des Kinderglaubens: Das
Kind ist dem Wunder niher als dem Nichtwunder, es
traut dem unmittelbaren Eingreifen Gottes mehr als den eigenen
Augen.

gEin anderes: Schauen wir einmal Kindern zu, die eine heilige
Handlung, etwa die Taufe eines Briiderchens, verfolgen. Selbst-
verstindlich ,,wissen® die sonst Umstehenden mehr iiber das Sakra-
ment als das Kind. Aber es fragt sich dennoch, ob diese mehr ahnen
von dem geheimnisgeladenen Vorgang als die starr in die Handlung
schauenden Kinderchen. Die Kinder %alten die Hinde und schauen.
Es ist in diesen Augen eine Art intuitiver Erfahrung der Ubernatur,
eine Einfachheit und Unmittelbarkeit des Glaubens, von keiner
Reflexion getrieben oder bedringt.

Ein Pfarrer aus dem Burgenland (Deutsch-Kreuz) berichtet in
einer Dissertation folgendes: Die GroBmutter war gestorben. Das
vierjihrige Miidchen wird vom Vater zum Bett der Toten gefiihrt.
Das Kind hatte nie einen Toten gesehen. Der Vater sagt: ,,Die GroB3-
mutter schlift.“ Das Kind sagt wie geistesabwesend nach: ,Die
GroBmutter schlift.“ Aber auf einmal faltet es die Hinde. Was
geht im Kind vor ? Das kionnte es selber nicht sagen.

Das Phinomen selbst ist der Wissenschaft durchaus nicht unbe-
kannt, und dahinter stehen lange wissenschaftliche Beobachtungen
und Uberlegungen. G.van der Leeuw (er war Protestant und
Professor an der Universitit in Groningen) schreibt entgegen einer
Anzweiflung des Weihwassers oder der iibernatiirlichen Wirkung
der Taufe in seiner ,,Phinomenologie der Religion“ (Tiibingen 1933,
71): ,,Dichter und Kinder, denen es natiirlich ist, sich Macht
(Michtigkeit des Jenseitigen, mana) und Willen gegeniiber zu stel-
len, wissen, dafl der ,Irrtum‘ kein Irrtum ist, sondern eine
lebendige Anschauung der Wirklichkeit. Und Dichter wie
Kinder pflegen die Wirklichkeit tiefer zu durchschauen als Anthro-
pologen und Historiker.“ Dazu ein Wort von Georges Bernanos,
das mir vor einiger Zeit unter die Augen kam: Ein junges Midchen
bringt sein Album zu ihm. Er solle ihm etwas hineinschreiben.
Er wollte schon ablehnen. Auf einmal fiel ihm ein, daBl so ein
Album eigentlich etwas Riihrendes ist, ,,der Gedanke eines Kindes.
Und wie alle Kinderideen, wird auch diese meistens verlacht, weil
die Welt nichts von der Kindheit versteht.“ Und er schreibt dem
Midchen in das Buch: ,,Bleiben Sie den Dichtern treu, bleiben Sie
der Kindheit treu. Werden Sie nie erwachsen! Es gibt eine Ver-
schworung der groBen Leute gegen die Kindheit, und es geniigt,
das Evangelium zu lesen, um das zu erkennen. Der liebe Gott hat
den Kardiniilen, Theologen, Historikern, Essayisten, Schriftstellern,
kurz allen Leuten gesagt: ,Werdet wie die Kinder‘, und die Kar-
diniile, Theologen, Historiker, Essayisten und Schriftsteller wieder-



Pfliegler, ,Wenn ihr nicht wendet wie die Kinder... 269

holen Jahrhundert um Jahrhundert der verratenen Kindheit:
,Werdet wie wir‘.“

Wir werden das Wort cum grano salis lesen miissen, werden
aber den ungeheuren Ernst und das Richtige, das hier in einem Wort
des Herrn gefunden wird, nicht iibersehen.

Wie kénnen Kinder beten! Wenn ihnen das kindliche
Beten — und es gibt kein anderes! — nicht durch die gutgemeinte
fromme Plapperei ausgetriecben wird. Eine bekannte Begebenheit:
Zwei Knaben, offenbar Zwillinge, sind von der Mutter angehalten,
vorm Schlafengehen an den Bettchen, die einander gegeniiber an
den Wiinden stehen, niederzuknien, den lieben Gott um Verzeihung
zu bitten fiir die kleinen Untaten des Tages und mit dem Schutz-
engel schlafen zu gehen. Sie sollten aber immer gleichzeitig zu Bett
gehen. Aber einmal betet der Heini lénger als sonst, und der Rudi
schaut sich schon wiederholt um. Der Heini hort nicht auf. Da
kitzelt er ihn an der Fullsohle. Es niitzt nichts. Er kitzelt ihn noch
einmal. Da sagt Heini: , Lieber Gott, entschuldige mich einen
Augenblick, ich mufl dem Rudi eine herunterhauen.” Nicht sehr
schon ? Aber: Ich méchte so mit dem lieben Gott reden kénnen
wie der Heini.

Dieses Reden mit Gott kann uns Alten sachlich anfechtbar
scheinen. Der vierjiahrige Michael ist schon wach und kommt zur
Mutter ins Schlafzimmer nebenan. Die aber ist iiberniichtig — sie
ist das 6fter — und schreit ihn an. Da sagt ihm das fromme Kinder-
friaulein: ,,WeiBt, Michael, wenn du wach bist und die Mutter noch
schlafen will, dann erzihl dem lieben Gott etwas“. Ein paar Tage
danach berichtet er weinend: ,,Ich hab dem lieben Gott das Mirchen
von Hinsel und Gretel erzihlen wollen und, denk dir, ich hab auf
einmal nicht weiter gewullt.“ Selige Einfalt des Kindes Gottes!
Kénnten wir doch mit der gleichen Kindlichkeit Gott unsere un-
mirchenhaften Erlebnisse berichten!

Das Kind vertraut und nimmt alles wértlich. Gerade
darin offenbart sich sein offener, bedenkenloser Glaube. Eine
Schiilerin erzihlte mir einmal: Wir waren unser fiinf Geschwister,
und da ist es in der Wohnung des dritten Stockes, als wir klein
waren, oft recht laut hergegangen. GroBmutter warnte: ,,Die Partei,
die unter uns wohnt, wird heraufkommen und schimpfen.“ Jetzt
wuBte ich durch Jahre hindurch, wo der Heiland wohnte, als wir
beteten: ,,Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns
gewohnt.”“. .. Ein Katechet fragte (iiberfliissigerweise!) in der
1. Klasse die drei Sohne Noes ab. ,,Sie heiflen 7 Der Befragte ant-
wortet: ,,Sem, Chamund. .. ?*,Naund. .. ?* Der Nachbar springt
auf und sagt: ,,Meier”. ,Wie kommst du auf Meier ?“ ,Der Vater
hat gesagt, wo drei beisammen stehen, heifit sicher der Dritte Meier.*
Zum Lachen ? Von mir aus. Aber doch nein: ein Kind nimmt das
Y(}),rt des Vaters wortlich und hat keine kritischen Hemmungen

abei.



270 Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder..."

Das kleine getaufte und unschuldige Kind lebt noch im Pa-
radies, und vielleicht miissen wir das ernster als Ausgang unserer
Erziehung nehmen als bisher. Klemens Tilmann erzihlte einmal, er
hiitte an einem heilen Sommertag seine Schwester besucht. Thr
dreijidhriges Tochterchen lief im Nachthemd herum, und die Mut-
ter sagte: ,, Wenn der Onkel da ist, darf man nicht so herumlaufen®,
und die Kleine zog auch das Hemdchen aus. Dazu ein Wort von
Adalbert Stifter: ,,So iiber alle MaBlen kostbar ist das reine Werk
des Schopfers, die Menschenseele, daf3 sie, noch unbefleckt und
ahnungslos des Argen, das es umschwebt, uns unsiglich heiliger ist
als jede mit groBter Kraft abgerungene Besserung. Denn nimmer
tilgt eine Seele aus dem Antlitz den Schmerz iiber die einstige Zer-
storung.”

Ich will nun ganz beiseite lassen, daf3 die Kleinkinder im Frage-
alter (4—7) auch auf logischem Weg zur Erkenntnis Gottes kom-
men, wie die Psychologie des Kleinkindes (Charlotte Biihler,
William Stern u. a.) uns erweist.

Vielleicht stehen wir auf Grund dieser Zeugnisse bereits vor
dem — wir Erwachsenen bleiben semper iidem — Problem.
Halten wir uns dabei vorsichtig an das Bild einer Heiligen, die
in einer exemplarischen Weise uns die Vollgestalt einer vollendeten
Kindlichkeit vorgelebt hat: die kleine heilige Theresia vom
Kinde Jesu. (Ist es nicht schon eine Fiigung der Vorsehung, dafl
sie diesen Namen bekam ?) Ich halte mich dabei an die Biographie
der Ida Gorres-Coudenhove (,,Das verborgene Antlitz*, Freiburg
i. Br. 19462). Diese setzt als Motto an die Spitze des Buches ein
Wort R. M. Rilkes: ,,Glaubt nicht, Schicksal sei mehr als die Dichte
der Kindheit“ (,,Duineser Elegien“). Lassen wir das fiir Rilke
begreifliche Wort ,,Schicksal“ in dieser Untersuchung beiseite. Was
will dieser Vers besagen ?

Alles, was wir werden, ist in der ,,Dichte®, ist im Keime unseres
Kindseins gegeben. Nicht als Schicksal. Als Aufgabe. Daher: alles,
was wir werden kénnen und sollen, wartet als Entelechie, als
natiirliches und iibernatiirliches Ebenbild Gottes, mit der Emp-
fangnis und seit der Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Hei-
ligen Geiste vorgegeben, seiner Entwicklung und Vollendung. Aber
auch als ein dem von der Ursiinde belasteten Menschen aufgelaste-
ter Auftrag. Darum in seiner Klarheit und Reine selten voll er-
fiillter Auftrag. Aber das kleine Kind ist noch im Paradies und noch
unverwiistete Hoffnung Gottes. Ida Gorres zitiert dazu Henri
Bremond: ,,Die erste Kindheit hat in den Jahren, die unmittelbar
auf die Taufe folgen, keine Schwierigkeiten, die unsichtbare Welt
hinter dem Schleier der sichtbaren wahrzunehmen® (S. 67). Ein
gewichtiges Wort, Bestiitigung fiir alles, was schon gesagt wurde
und was noch zu sagen ist. Im kleinen Kind ist der Entwurf der
Meisterhand Gottes noch ungeschiindet, ist noch die Hoffnung des

.



Pfliegler, ,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“ 271

Schopfers. Das Geheimnis und die Grifle der Heiligkeit in der
Gestalt der kleinen heiligen Theresia wurzelt darin, dal} sie ,,von
der Kindheit ausgeht und in die neue Gestalt lauterster Kindheit
miindet“(34). Sie hat — und wir alle hitten — in den Jahren
2 bis 5 die ,,MaBlgestalt* gehabt. Sie hat sie auch bis zur Erfiillung
gelebt. Thr weiteres Leben war nichts als ,,eine Riickkehr zu dieser
fritheren, ganz gnadenhaft empfangenen Vollendung®(34).

Das Wort des Herrn an die Erwachsenen lautet: ,,Wahrlich,
wahrlich, ich sage euch® — welche Beteuerung und welche War-
nung! — ,wenn ihr euch nicht bekehrt®“ — inwieferne? —
wund nicht werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht
in das Himmelreich eingehen® (Mt. 18,3). Es geht also um
eine Bekehrung, um ein Kehrt, um eine Umkehr! Alle Erfiillung
der sittlichen Gebote, aller Sakramentenempfang hat eine wesent-
liche Mitte: das Ebenbild Gottes in uns, das seit der Kindheit der
Vollendung harrt, zum Vollalter Christi auszureifen, wie es jedem
in der Einmaligkeit seiner Person gegeben ist. Wir werden nicht
eingehen ins ewige Paradies, wenn nicht jeder als der Paradieses-
mensch in der Erfiillung der frithen Kindheit, die brennende Lampe
in Hinden, bereitsteht, wenn so der Ruf um die Mitternacht, die
jedes Erdenleben ist, erschallt: ,,Siche, der Briutigam kommt. Geht
ihm entgegen!® (Mt. 25,6). Es ist zu juristisch und zu &uBlerlich
gesehen, wenn einer meint, wir hiitten in diesem Leben nur die
Gebote zu erfiillen und die Sakramente zu empfangen, damit wir
sie am Tage des Gerichtes als volles Konto mit sorgfiltigster Buch-

riifung prisentieren. Wir haben das Bild Gottes in uns, das in der
Eeburt und der Wiedergeburt uns als Lebensaufgabe gestellt ist,
zu moglichster Vollendung zu bringen.

Und diese Aufgabe setzt im Leitbild des Kindes an (,Wenn
ihr nicht werdet wie die Kinder*), und wenn wir dieses Bild ver-
nachlissigt oder geschiindet hiitten: ,,Wenn ihr euch nicht be-
kehrt und (wieder) werdet wie die Kinder®, das heifit: wenn ihr
nicht wieder zuriickfindet zum reinen Urstand, dann ,,werdet ihr
nicht eingehen in das Himmelreich.“ Der Briutigam erkennt sich
nicht in unserem Torso oder als Zerrbild. ,,Wahrlich, wahrlich, ich
sage euch, ich kenne euch nicht“ (Mt. 25,12).

Das Kindsein gehort wesentlich zum Christsein. Ja, Kind-sein
ist Urbild und Endziel unseres Lebens. Die reine und frohliche
Frithkindheit ist groBtes Geschenk, das ein Mensch erfahren kann.
Und der ganze Jammer der Gegenwart ist, dal dies vergessen ist
und den jungen Ehepaaren nicht gesagt wird. Der fromme Greis
Sosima (Dostojewskij, Die Briider Karamassow, VI, 1b) gesteht
selig: ,,Aus dem Elternhaus habe ich nur kostbare Erinnerungen
mitgenommen, denn der Mensch besitzt keine Erinnerungen, die
kostbarer wiren, als die seiner ersten Kindheit.”* Und wie sehr ist
er selbst Kind geblieben: ,Die Kinderchen liebt im besonderen,
denn auch sie sind siindelos gleich Engeln und wie zur Belehrung



272 Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“

fiir uns. Wehe dem, der ein Kind drgert!“ Und er erzihlt, wie sein
eigener Meister, der Greis Vater Anfim, war: er kaufte von den
paar Groschen, die man ihm schenkte, Honigkiichlein fiir Kinder
und verteilte sie. ,,Er vermochte nicht, ohne geriihrt zu sein, an
den Kinderchen voriiberzugehen, so ein Mensch war er.“

Woher kommt das ritselhafte Liicheln des Polsterkindes? In
der Deutung kommt der Volksmund wohl der Wahrheit am nich-
sten, wenn er sagt: ,,Die kleinen Seelen spielen noch mit den Engeln
auf den himmlischen Wiesen.“ Warum tun Tiere oft den Kindern
nichts ? Wir hatten daheim einen bissigen Hund, den nur der Vater
anriihren konnte — und wir Kinder. Und ich war richtig stolz
darauf, als er zum ersten Mal nach mir, dem Sechsjéhrigen,schnappte.
Ich fiihlte mich erwachsen, wie nach einem Ritterschlag.

Héren wir dazu das Wort eines Dichters, eines Halbgliubigen,
mit einem Weltbild im Hintergrund, das durchaus nicht unseres ist,
aber er sieht das Geheimnis des Kindes: ,,Das Kind, das aus der
Siuglingsdimmerung hervorwiichst, weill nicht, daf} der allgemeine
Weltstoff (!), dem es entnommen ist, sich lingst gefihrlich von ihm
fortentwickelt hat, es lichelt jedem Wesen zu, es kennt weder Mit-
leid noch Furcht, es langt nach den strahlenden Augen von Men-
schen und Tieren und wiirde den Tiger streicheln und die Flamme
umarmen.* Also wie einst im Paradies! ,,Jmmer in der Weltmitte
fiithlt sich das Kind, und unter den Erwachsenen besteht die
stille Ubereinkunft, ihm darin recht zu geben. Die starrsten Men-
schen beugen sich vor ihm, ja, wenn ihnen voreinander graut,
fliichten sie zum Kind. Alle scheinen etwas von ihm zu er-
warten, jeder traut ihm heimlich zu, dal es eine neue Offenba-
rung des Menschen bedeute und nicht etwa auch nur ein Biirger-
meister oder Arbeiter werden wird oder ein durchschnittlicher
Fiirst.“ (Hans Carossa, Fithrung und Geleit, Leipzig 1943, S.5;
die Sperrungen stehen nicht im Original.)

Also auch auBlerhalb der Offenbarung gibt es ein Ahnen, dafl
mit jedem Kind eine neue Hoffnung gegeben ist. Ist das Kleinkind
der uns gegebene Zeuge des Paradieses ? Oder noch kiihner gefragt:
Stellt die kurze Phase seines Lebens im Sinn einer Ontogenese das
fritheste, eben das paradiesische Stadium des menschlichen Ge-
schlechtes vor, phylogenetisch gesprochen ?

Aus all dem gibe es Forderungen an uns Erwachsene und
Forderungen an uns als Erzieher. Fiir uns ,,Grofle® ist jedes
Kleinkind im Sinne von Mt. 18,3 ein existentieller Anruf und ein
Verhaltensmuster des eigenen Lebens; eine stindige Mahnung,
vielleicht ein Vorwurf von zentralster Bedeutung. ,,Wenn ihr nicht
werdet wie die Kinder!“ Der Dichter Marcel Proust gestand, dal3
er sein ganzes Leben auf der Suche nach seiner fernen Kindheit sei.
Auf dem Wege zu dieser Kindheit haben wir alle zu sein. Ange-
sichts der Kinder haben wir den Bestand oder Restbestand unseres



Pfliegler, , Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“ 273

eigenen Kindseins vor Gott zu iiberpriifen: Wir miissen uns immer
wieder fragen, ob wir den echten, schlichten Glauben haben, ob
wir dem Wunder offen bleiben, ob wir mit Gott im Gebet reden wie
ein Kind mit dem Vater, ob wir die Unmittelbarkeit der reinen
Haltung haben. ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, werdet
ihr nicht eingehen ins Himmelreich.“ Sagen wir nicht, es sei das
eine unmégliche Forderung. Gott ist der Forderer des Unméglichen,
ja, mul es sein: ,,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist* (Mt. 5, 48). Hier ist eine Forderung von einer ein-
deutigen Unerfiillbarkeit und lebten wir tausend Jahre. Und bleibt
dennoch ein Wort, das nicht vergehen wird, wenn auch Himmel und
Erde vergehen. Vielleicht deckt sich Mt. 5,48 mit Mt. 18,3.

Der groBe J. H. Newman hat es ausgesprochen, daB die Einfalt
des Kindes die Einheit jener Vollendung sei, die dem para-
diesischen Menschen zugedacht war und deren Ahnung in
jedem kleinen Kind transparent wird. Die frithe Kindheit ist nur
die Andeutung unserer Vollkommenheit. ,So ist jedes Kind ein
Pfand der Unsterblichkeit, denn es trigt in sich im Bilde jene
hohen, ewigen Herrlichkeiten, darin die Seligkeit des Himmels
liegt, von denen der allmichtige Schopfer uns nicht ein Schatten-
bild vorausgegeben hiitte, wiirde nicht eines Tages die Wirklichkeit
folgen® (Parochial and Plain Sermons, II. 67; Ubersetzung Przy-
wara-Karrer). ,,Kindheit ist das Bild des vollkommenen
Christenstandes. Unser Heiland machte sie dazu, da er sagte,
wir miiBten alle wie Kinder werden, um in sein Reich einzugehen. . .
Es ist in der Tat ein viel klarerer und engerer Zusammenhang
zwischen dem Stand Adams im Paradies und unserem Kindheits-
stand. . .: einfach, ungekiinstelt, unerfahren im Bésen, ohne Be-
rechnung, ohne Verniinftelei, ohne Gedanken an die Zukunft, ohne
Reflexion. . . jene Gabe, die Adams Heiligkeit ausmachte und der
Kinder Heil, wird auch das Grundgesetz des Christen, wenn er zur
Vollkommenheit hinansteigt* (ebenda).

,Kinder sind fiir die Eltern eine Briicke zum Himme “, sagt
das Sprichwort. Auch fiir die Erzieher, auch fiir die Seelsorger.
Und das nicht nur in dem Sinne, daB wir uns durch die Miihen
der Erzichung den Himmel ,,verdienen® kénnen. Kinder sind eine
Briicke zum Himmel.

,,Es wiire gut viel nachzudenken, um

von so Verlornem etwas auszusagen,

von jenen langen Kindheitsnachmittagen,

die so nie wiederkamen — und warum ?* (Rilke)

Diese Vollendung ist als Entelechie das Gesetz unseres ganzen
Lebens: &v téloc £xei, der Christ trigt das Ziel seines Lebens
in sich. Haben wir vor allem heilige Ehrfurcht vor dem Kinde. Im
Mittelalter hatten die Monche die Weisung, aus Ehrfurcht vor dem
unschuldigen Kind bei einer Begegnung zur Seite zu treten.



274 Pfliegler, , Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder .. .“

Und dennoch bleiben wir Erzieher und Seelsorger auch dieser
Kinder, unmittelbar, meist durch die Eltern, vor allem durch die
Mutter.

Welch unsagbar grofie Bedeutung hat die Kinderstube fiir jeden
Menschen! Nur in einer selbstverstindlichen Luft der Ordnung und
Frommigkeit entfaltet sich der paradiesische Keim unseres Daseins.
Nichts, so lange ein Mensch auch noch leben kann, baut so grund-
legend an seinem Bild Gottes, das er ist, wie die ersten Jahre seiner
Kindheit.

Was wir zu entfalten haben, ist Leben. Und Leben kann nur
in einer Zwischentemperatur gedeihen. Kilte ldBt es unentwickelt
oder tétet es, iibergroBe Hitze versengt es. Eine religiose Uberfor-
derung kann ebenso verheerend wirken, wie eine Vernachlissigung.
Das Phinomen Rainer Maria Rilkes, dieses eminent religios ver-
anlagten Menschen, ist in seiner Abneigung gegen die katholische
Form der Gottbezogenheit kaum anders zu deuten, als daB seine
iiberfromme Mutter ihn in einer Weise iiberfordert hat, die eine
Verwundung (ein Trauma) zuriicklief3, die nie heilte.

Verwundungen in diesem Alter kénnen zum eigenen Verhingnis
und damit auch zum Verhiingnis fiir andere werden. Joseph Lortz
geht dem Urerlebnis von Luthers Sola-fides-Lehre nach und
schreibt: ,,Es ist durchaus wahrscheinlich, daB8 auch Luthers sen-
sible und singulire seelische Veranlagung zeitlebens Spuren friiher
Jugendeindriicke zu tragen hatte. Seine Gewissens- Siinden- und
Gerichtsschrecken, kurz das Zentralerlebnis der Angst, prigte so
stark sein seelisches Gesicht, dal man bei seiner sonst ungewéhnlich
robusten seelischen Gesundheit mit einer Seelenbelastung aus seiner
Jugend wohl rechnen darf“ (Die Reformation in Deutschland,
Freiburg 1940, 1. 154).

Ehrfurcht vor dem Kinde und Liebe zu ihm heit nicht, es ver-
zirteln. Verzirteln heit verzerren. Es ist noch unschuldig, aber
dennoch belastet und darum in Gefahr vom Stamme Adams her
und von den Siinden seiner niheren Ahnenreihen. ,,Die Kinder
darf man nicht Engel nennen, sonst sterben sie“, sagt das Sprich-
wort. Das ist nicht als aberglidubisches ,,Fatum* (fari) zu verstehen,
sondern als Gefihrdung gerade ihres paradiesischen Anfangs.

~ Das Kindwerden hat aber fiir uns Erwachsene ein Grenze,
vielleicht auch eine Gefahr in sich. Diirfen wir, was eindeutig in
einem Wort des Herrn ausgesprochen ist, in Frage stellen? Nur
mit Zittern konnen wir unsere Bedenken (vielleicht sind es nur
Selbsttiuschungen eines Kleingldubigen, der dem Wort des Herrn
auf der Fahrt iiber den See nicht traut, Mt. 8, 26) vorbringen.

J. H. Newman gibt uns eine Handreichung: In beiden Stén-
den, im Stand des Paradiesesmenschen und im Stand der friihen
Kindheit, ,,fehlt die Erkenntnis des Guten und des Bosen—
was immer auch der Sinn dieses Wortes sein mag —, weil der Herr



Pfliegler, ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder...“ 275

unser Licht ist und in seinem Lichte wir das Licht schauen. Nach
dem Falle ieht unser Weg durch Siinde, Leid, Liuterung, Besserung
— wir gehen riickwirts zum Himmel.*

Ida Gorres kennt eine andere Grenze, die sie am Leben der
kleinen heiligen Theresia abliest: ,,Die Kindlichkeit ihres heiligen
Lebens macht die Einfachheit ihres Wesens aus, aber auch ihre
Zerbrechlichkeit“. , Wunderkinder werden nicht alt*, sagt der
Volksmund. Das Wunderkind der kindlichen Heiligkeit kann ohne
Widerspruch mit sich selbst erst recht nicht alt werden. (Darf man
den Satz nach dem oben Gesagten wagen ?)

Eine Gefahr kindlicher Frommigkeit im ,status naturae repa-
ratae“ wollen wir an einem geschichtlichen Beispiel begreiflich
machen. Einer der kindlichsten, unbekiimmertsten, schlichtfrom-
men Menschen war als Priester und Erzihler mit aller lieben Schalk-
heit eines Kindes Joseph Wittig. In seiner Kindlichkeit lag die
ergreifende Macht dieses religiosen Erzihlers, in ihr lag auch seine
Gefahr. In ihr finde man wohl auch weithin seine subjektive Ent-
schuldigung. Er blieb sein Lebtag ein argloses Kind. Er hatte keine
seelische Beziehung zu Bedenken. Er war selber arglos und konnte
nicht begreifen, da} viele das nicht seien. Aus dieser Haltung emp-
fand er die Indizierung einiger seiner Schriften als eine personliche
Lieblosigkeit — wie ein Kind. Seine Reaktion auf die kirchliche
Zensur war die eines trotzigen Kindes. Und es kam ihm nicht zum
BewuBtsein, daB dieses Kind die Argumentation eines sehr ge-
lehrten Universititsprofessors besafl. Viele seiner ebenso arglosen
Leser vermuteten in seiner Indizierung ein Miflverstandnis. gicher
lag eines bei seiner Wiederaufnahme in die Kirche vor. Wir kénnen
uns nur freuen dariiber, daB} er wieder aufgenommen wurde. Aber
seine seelische Reaktion auf dieses Ereignis ist unkritisch kindlich.
(Roman mit Gott, Stuttgart 1950, 221.) Er hat das nie bemerkt.
Und ist mit diesem MiBlverstindnis gestorben.

Hier liegt das Problem: der Erwachsene mufl erwachsen und
muB Kind sein. Er kann nicht ohne inneren Widerspruch nur
Kind sein. Auch jedes sittliche Wagnis des Alteren, Kind, reines
und unschuldiges Kind zu sein, scheitert daran, daB fiir ein Kind
dies keip Wagnis ist, sondern natiirlicher Ausdruck, und daf} duller-
lich gleiches g\17]:*,1-]:1:111.en fiir den Erwachsenen eine affektierte Un-
befangenheit, d. h. eine Unnatur darstellt.

Noch ein Wort iiber die Macht des Kindes: ,,Es gibt Leute, die
tausendmal die Wahrheit ldstern — und doch, wenn Kinderaugen
sich auf sie richten, treibt es sie, unwiderstehlich Zeugnis abzulegen
fiir das, was sie verlidstert und verleugnet haben. Ja, wir sehen, wie
hiufig sogar entschlossene Verbrecher in Grimm geraten, wenn sie

die Anfinge des Lasters in ihren eigenen Kindern entdecken.®
(Fr. W. Foerster, Lebensfiihrung, 1909, 104.)



276 Weber, Die religitse Kinderweihe

Und ein letztes schweres Wort, ich glaube nicht, daB es ange-
zweifelt werden kann: die einzige ,natiirliche®, namhch gesunde,
gegebene Macht des Erwachsenen, des Erziehers, des Seelsorgers
auf die Kinder, aber nicht nur das: auf die Menschen iiberhaupt,
hingt an dem MaB, in dem er sich das Kindsein gewahrt oder das
Auge des Kindes meder gerettet hat; besser gesagt, daran, wie
nahe er jener Vollkommenheit ist, die der Herr meint, wenn er
sagl: ,,Wenn ihr euch nicht bekehret und werdet wie die Kinder,
werdet ihr nicht eingehen ins Himmelreich.“ Keine pidagogische
Bildung, kein Raffinement kann diese Gabe ersetzen. Wir diirfen
ohne Bedenken das heilige Wort des Herrn fiir uns so fassen:
Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, kénnt ihr auch mit all eurer
padagogischen Gerissenheil oder theologischen Weisheit kein Kind
und keinen Erwachsenen ins Himmelreich fiihren.

Das Wort des Herrn, vergessen wir das nicht, ist die Antwort
auf eine Frage der ambitionierten Jiinger: ,,Wer ist der Griofite im
Himmelreich ?* Damit ist auch die Richtung signalisiert, woher die
Gefahr fiir unser Kindsein droht.

Die religiose Kinderweihe
Von P. Hugo Web er SDB., Ensdorf/Amberg (Oberpfalz)

Von einer furchtbaren Gefahr sehen wir seit einiger Zeit die
christliche Jugend der deutschen Ostzone bedroht. Ich meine die
»Jugendweihe®, deren Form nach der Erklirung der Bischife einen
wahren Abfall vom Glauben und vom Taufgeliibde darstellt. Zwar
besteht dazu noch kein eigentlicher Zwang, aber die Propaganda
dafiir ist doch so aufdringlich, dal schon im Jahre 1956 60.000
Jugendliche diese ,,Weihe®, die sie Gott und der Kirche die Treue
brechen liaf3t, vorgenommen haben. Dal} diese ,,Weihe“ wirklich die
Einreihung in das Heer der Gottlosen plant, macht nebst anderem
das schon ausgestattete, reich illustrierte Buch ,,Weltall, Erde,
Mensch®, das am ,,Weihetag® dem Jugendlichen zum Geschenk ge-
macht w:rd mehr als deutlich, wird doch darin der Eingottglaube
als ,,naive Persomﬁzlerung der Gesamtheit der vom Menschen noch
unerkannten GesetzmilBigkeiten seines eigenen gesellschaftlichen
Lebens“ dargestellt und ebenso dem Gespiott preisgegeben wie die
einstige Vielgotterei der Heiden. Der Mensch, so wird darin aus-
gefiihrt, sei urspriinglich ein Affe gewesen, habe sich dann eines
schonen Tages aufgerichtet, richtige Hinde und Fiifle, ein Menschen-
hirn und eine Sprache bekommen, und dies alles .,,auf der Grund.lage
der gemeinsamen Arbeit gesellig lebender Wesen“. Zwar ist das
Buch in einer Sprache geschrieben, als wende es sich an Universi-
titsstudenten und nicht an kaum dem Kindesalter entwachsene
Jugendliche, aber daf} es ganz andere Lehren enthilt als Katechis-
mus und Bibel, ja diesen (fiametral entgegengesetzte Anschauungen



Weber, Die religitse Kinderweihe 277

bietet, sieht auch der unreifste Jugendliche auf jeder Seite, und
das predigen ihm auch ohne Worte die Illustrationen.

Wir diirfen nicht vergessen, dal auch die Jugend anderer Lin-
der, nicht zuletzt auch der Deutschen Bundesrepublik, zum Teil
schon dem praktischen Materialismus verfallen ist, zum Teil ihm
zu verfallen droht, wenn sie auch nicht férmlich gedriingt wird, sich
ihm durch eine feierliche ,, Weihe* zu verschreiben. Auflerdem macht
sich der Einflul des Ostens immer mehr bemerkbar, und wir wissen
nicht, ob die Gefahren fiir den Glauben nicht auch bei uns an
Stirke noch zunehmen werden. Auch in Westdeutschland wird teil-
weise eine ,Jugendweihe“ propagiert, die von freidenkerischen
Kreisen getragen wird. So haben in Hamburg allein in diesem Jahre
2500 Jugendliche an den értlichen Feiern teilgenommen. Den Vor-
bereitungsunterricht erteilten 90 Freidenkerfunktionire.

Eine wirksame Abwehr und ein kriftiger Schutz fiir die Jugend
tun da dringend not. Auf eine solche SchutzmaBnahme méchte
diese Arbeit hinweisen. Der Gedanke der Kinderweihe ist ja auch
der wahren Religion nicht fremd, und sowohl die HI. Schrift als auch
die Kirchenlehre versichern uns ihrer Gottgefilligkeit und ihrer
segensreichen Wirkungen. Sollte nicht gerade in unserer Zeit diese
religiose Kinderweihe und damit ein festerer Anschlul an Jesus
Christus und seine heiligste Mutter eines der besten Gegenmittel
sein gegen den Mibrauch, der heute zum Teil mit der christlichen
Jugend getrieben wird ?

1. Allgemeines

a) Wie ist die religiése Kinderweihe zu verstehen?
Sie entspringt aus dem Gedanken, den sich glaubige Eltern zu eigen
gemacht haben, daBl ihre Kinder Gottes Geschenk sind; daB} Gott
ihr héchster Eigentiimer und Herr ist, der sie jederzeit, wie es ihm
beliebt, wieder zu sich nehmen kann. Die Bejahung dieses Gedankens
ist ein vorziiglicher Akt des Glaubens und der Anbetung. Ferner
geht die Weihe hervor aus dem Wunsche der Eltern, ihre Kinder
mochten, wenn sie in das Unterscheidungsalter kommen, Gottes
Herrschaft iiber sich anerkennen und seine Gebote halten, und dies
ist ein Akt der Liebe zu Gott. Dazu kann sich noch die Befiirchtung
gesellen, trotz guter Erziehung kinnten die Kinder bei der angebo-
renen menschlichen Schwiiche und der Verdorbenheit der Welt im
spiiteren Leben ihrem Taufgeliibde untreu werden und verloren-
gehen. Die Eltern setzen ihr Vertrauen auf Gott und weihen ihm
ihre Kinder in der Zuversicht, er werde durch seine allmichtige
. Gnade sie in allen Gefahren beschiitzen und vor dem Verderben
bewahren. Somit iiben die Eltern bei der richtigen Weihe ihrer
Kinder an Gott die erhabensten Tugenden, den Glauben, die Hoff-
nung und die Liebe, und darauf beruht auch der Segen, den die
Kinderweihe bringt; denn diesen lebendigen Glauben, dieses de-

,Theol.-prakt. Quartalschrift" IV. 1958 20



278 Weber, Die religitse Kinderweihe

miitige Vertrauen auf seine unendliche Giite und diese Liebe kann
Gott unmaiglich unbelohnt lassen.

b) Diese Weihe sollte so frith als méglich vollzogen
werden. Im Alten Testament hat Gott sogar manchen Eltern die
Geburt eines Kniibleins, mit dem er groB3e Dinge vorhatte, vorher
angekiindigt, gewil auch in der Absicht, dal die Eltern durch
Gebet und tugendhaften Wandel schon vor seiner Geburt dessen
Heiligung vorbereiten halfen. Dem Abraham und seiner Frau Sara
wurde die Geburt des Isaak schon 25 Jahre vorher mitgeteilt, und
bei einer dieser Offenbarungen, welche die Ankunft des spiiteren
Erben zum Gegenstand hatte, mahnte der Herr den Patriarchen:
»Wandle vor mir und sei vollkommen® (Gn 17, 1). Wir wissen alle,
in welch heroischer Weise Abraham in diesem Vierteljahrhundert,
das von der ersten Ankiindigung bis zur Geburt seines Sohnes ver-
strichen ist, den Glauben und die Hoffnung betitigte. Und gewill
hat er auch schon zum voraus sein Kind, das er ja nur dem Ein-
greifen des Allmichtigen verdankte, diesem hingegeben und geweiht,
sonst hiitte er spiiter nicht die Kraft gehabt, dem Gebot Gottes,
ihm den einzigen Sohn zum Opfer zu bringen, dem Willen nach zu
gehorchen. So erschien auch der Mutter des Richters Samson, der
so grofle Taten zur Rettung Israels vollbringen sollte, eines Tages
ein Engel und kiindets ihr, die bis dahin unfruchtbar gewesen war,
die Geburt eines Knibleins an, doch nicht ohne die Eltern zu ge-
wissen religiosen Akten zu verpflichten, die zur Heiligung des zu
erwartenden Kindes beitragen sollten (Richt 13, 1—6). Eine andere
unfruchtbare Frau namens Anna unternahm eine Wallfahrt zum
heiligen Zelt und machte dort das Geliibde, wenn Gott ihr ein
Kniblein schenke, dieses ihm weihen zu wollen alle Tage seines
Lebens. Gott belohnte ihr Vertrauen und ibr Gebet mit der Geburt
eines Gnadenkindes, das zum Richter und Propheten auserschen
war (1 Sam 1, 1ff.). Diese Kinder wurden also schon vor ibrer Geburt,
ja schon vor ihrer Empfingnis Gott geweiht.

Dies ist natiirlich nicht méglich, wo keine Offenbarung Gottes
vorliegt. In den gewdhnlichen Fillen wird also der fritheste Zeit-
punkt fiir die Weihe der sein, wenn die Mutter fiihlt, dal sie ein
Kind unter ihrem Herzen trigt. Dann sollte sie es gleich dem Schép-
fer darbringen, es segnen im Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes und vom ganzen Herzen wiinschen, daB sein
Leben zur Ehre des dreieinigen Gottes gereiche. Der gldubige Vater
seinerseits wird diese Weihe bestitigen. Nach der Geburt, am besten
am Tag der heiligen Taufe, an dem der neue Erdenbiirger ein Kind
Gottes und Erbe des Himmels wird, mége sie erneuert und spiiter,
wenn das Kind zum Gebrauch der Vernunft gelangt ist, vielleicht
am Tage seiner ersten heiligen Kommunion, auch diesem mitge-
teilt und von ihm mitvollzogen werden.



Weber, Die religiose Kinderweihe 279

c) An wen soll die Weihe gemacht werden ? Wir haben
es im vorstehenden bereits angedeutet, miissen aber doch zum
besseren Verstindnis und zur Erginzung noch etwas hinzufiigen.
Der wohlunterrichtete Katholik weil3, daBl ,,dem Herrn die Erde
gehort und was sie erfiillt“, wie der Psalmist sagt (Ps 23, 1). Er hat
alles erschaffen, er allein ist Gott und darum der Anfang und das
Ende der ganzen Kreatur. Thm allein kann und darf darum auch
in letzter Linie ein Menschenkind geweiht werden. Wer sich vom
grofften Geheimnis unseres Glaubens hesonders angezogen fiihlt,
der weihe sich und seine Kinder der Allerheiligsten Dreifaltigkeit.
Aber auch j:der einzelnen géttlichen Person kann damit eine Ver-
ehrung erwiesen werden. Wie passend wire es, wenn ein Kind
Gott dem Vater geweiht wiirde! Der hl. Evangelist Johannes
begliickwiinscht in seinem ersten Brief die christlichen Kinder dazu,
daf} sie ,,den Vater erkannt haben“ (1 Jo 2, 14). Ihn recht kennen-
zulernen und zu lieben, wiire dann eine besondere Ehrensache fiir
solche Kinder, die ihm geweiht sind. Ebensogut kénnen die Kinder
Gott dem Sohne etwa als dem Worte, das fiir uns Fleisch geworden
ist, oder seinem heiligsten Herzen geweiht werden. Ebensogut diir-
fen sie dem Heiligen Geiste dargestellt werden. Arnold Jansen, der
Griinder der Stey%er Missionsgesellschaft, scheint von seinem Vater,
der ein groBer Verehrer der dritten Person Gottes war, dem Heiligen
Geiste geweiht worden zu sein.

Hiufiger als die unmittelbare Weihe an Gott scheint freilich die
mittelbare zu sein, bei der das Kind der allerseligsten Jungfraun
Maria, unserer Frau, Mittlerin und Fiirsprecherin, geschenkt wird
in der Erwartung, daB sie das Kind an ihrer Hand zu Gott fiihre.
Diese Schenkung an Gott durch Mittelspersonen, namentlich
durch die Mutter des Erlgsers, ist im Siindenfall begriindet, der
uns nicht mehr so zuversichtlich und freundschaftlich dem unend-
lich heiligen Gott nahen liBt und uns lehrt, uns vor allem an die
zu wenden, die infolge eines auBerordentlichen Gnadenprivilegs
allein von allen Menschen ohne Siinde geblieben ist. Mit Recht
bedienen sich daher fromme Eltern vorzugsweise ihrer Vermittlun
bei der Erziehung ihrer Kinder, erwihlen sie zu deren Herrin un
Mutter und vertrauen darauf, dal die Mutter der Barmherzigkeit
etwa entgleiste Kinder wieder auf den Weg des Heiles zuriickbringe.
Je nach der bevorzugten Andacht kann nun jemand sein Kind zum
Beispiel der Unbefleckten Empfiingnis oder der Helferin der
Christen, der Konigin des heiligen Rosenkranzes oder dem Unbe-
fleckten Herzen Marii oder der Muttergottes unter sonst einem
Titel weihen. Bei mehreren Kindern empfiehlt sich Abwechslung.
Angstlich braucht man in der Wahl nicht zu sein, viel wichtiger ist
es, daf} dieser Weihe auch die ganze Erziehung entspricht.

d) Um sich selber immer wieder an die vorgenommene
Weihe zu erinnern und sie méglichst nachhaltig za machen,

20*



280 Weber, Die religitse Kinderweihe

mogen die Eltern alljihrlich den einen oder anderen Gedenktag mit
hl. Messe und hl. Kommunion begehen, eigens in der Absicht, die
Weihe zu festigen und Gottes Gnade noch reichlicher zu verdienen.
Womaéglich sollten auch die Kinder daran teilnehmen. Als solche
Tage, die mit dem Gedanken, daf} die Eltern samt den Kindern
Gott angehoren, im Zusammenhang stehen, nenne ich: das Fest der
Alierheiligsten Dreifaltigkeit, durch die wir erschaffen, erlést und

eheiligt wurden; das Fest Marid LichtmeB am 2. Februar, denn an
giesem Tag hat Maria ihr gottliches Kind im Tempel Gott darge-
stellt und aufgeopfert; das Fest der Geburt des hl. Johannes des
Téufers am 24. Juni, der schon im Mutterleib geheiligt wurde und
nach dessen Geburt die Leute einander verwundert fragten: ,,Was
wird wohl aus diesem Kinde werden, denn die Hand des Herrn ist
mit ihm*“ (Lk 1, 66); den jihrlich wiederkehrenden Tauftag, den
man aber auch am Geburts- oder Namenstag begehen kionnte. Eine
ausgezeichnete Ubung wire auch der Kommunionempfang an jedem
ersten Freitag und Samstag des Monats mit jeweiliger Weihe an
das heiligste Herz Jesu und das Unbefleckte Herz Mariens.

2. Beispiele aus der Kirchengeschichte

Nun mége noch ein Biindel von Beispielen folgen, die das bisher
Gesagte beleuchten und den Segen einer solchen Kinderweihe ans
Licht setzen. Zuerst einige Fille, die eine Weihe zu einer voll-
kommeneren Lebensform betreffen, wie sie der Ordensstand dar-
stellt.

Von der hl. Scholastika, der Schwester des grolen Ménchs-
vaters Benedikt, versichert der hl. Papst Gregor der GroBle, sie
sci von frithester Kindheit an Gott geweiht gewesen (Brevier,
10. Febr.). Damit will er aber wahrscheinlich nicht nur sagen, daf3
gie in dem allgemeinen Sinne, den wir bisher annahmen, Gott ge-
weiht war, sondern daB sie von ihren Eltern schon als Kind Kloster-
frauen iibergeben wurde in der Ahsicht, daf} sie spiiter selber dieses
in einem hoheren Sinn gottgeweihte Leben erwihle. In dhnlicher
Weise wurden auch die beiden lieblichen Heiligengestalten Placi-
dus und Maurus schon als kleine Knaben von ihren vornehmen
Eltern unter die Obhut des hl. Benedikt gestellt (Brevier, 5. Okt.
und 15. Janner). Nicht anders war es bei unserer grolen deutschen
Abtissin und Seherin Hildegard von Bingen. Da Hildegard das
zehnte Kind derritterlichen Familie war, so weihten sie die Eltern aus
Dankbarkeit, gleichsam als Zehnten, dem Dienste Gottes im klister-
lichen Leben. Natiirlich behalten solche Kinder, die ihre Eltern
in diesem besonderen Sinne Gott geweiht haben, wenn sie zu den
Jahren der Unterscheidung gelangt sind, ihre Freiheit, ob sie das
Ordensleben iibernehmen wollen oder nicht. Im letzteren Falle bleibt
den frommen Eltern dennoch das Verdienst ihrer guten Absicht
und ihres Opfers.



Weber, Die religiose Kinderweihe 281

In den folgenden Beispielen ist nur noch die Rede von der
Weihe im allgemeinen Sinn, bei der es sich nur um eine Lebensweise
handelt, die gen Geboten Gottes entspricht, zu der also jeder Mensch
sowieso schon verpflichtet ist.

Die Reihe moge eroffnet werden mit der schonsten Zierde der
deutschen Fiirsten, Kaiser Heinrich II., der in jungfriulicher
Ehe mit seiner Gemahlin, der hl. Kunigunde, lebte. Das hier
Erzihlte ist dem Buche von P. Miiller S. V. D., Das heilige Kaiser-

aar Heinrich und Kunigunde, entnommen. Gisela, des Heiligen

utter, hatte die l6bliche Gewohnheit, von Regensburg aus ifier
die auf einem nahen Hiigel gelegene einfache Marienkapelle zu
Abbach zu besuchen. Exfiillt von inniger Liebe zur unbefleckt emp-
fangenen Gottesmutter, quiilte sie oft der Gedanke, Maria in der
schonsten ihrer Figenschaften, in der ewigen Jungfriaulichkeit,
nicht dhnlich werden zu konnen, weil sie, dem Wunsch ihrer Eltern
gemil und dem Drang der Verhiltnisse sich fiigend, in den heiligen
Ehestand hatte treten miissen. Da weihte sie, sobald sie sich bewuf3t
war, dafl sie Mutterfreuden erleben werde, ihr Kind der jung-
friulichen Gottesmutter. Gisela wurde durch die Geburt eines
Sohnes begliickt. Der Vater, dessen Herz dariiber mit Freude er-
fiillt war, traf Anstalten, den neugeborenen Prinzen durch die
Hand des Bischofs in der Kathedrale durch die heilige Taufe in die
Kirche Gottes einfiihren zu lassen. Nun war die Stunde gekommen,
in der die gliickliche Mutter eine Vision, die sie in der Marienkapelle
gehabt hatte, enthiillen zu diirfen glaubte, verbunden mit der Bitte,
an diesem Gnadenorte dem Prinzen auch die Taufe spenden zu
lassen. Mit Staunen vernahm Heinrich den Bericht seiner Gemahlin
und gewihrte gern im Einverstindnis mit dem hl. Wolfgang
Giselas Bitte. Und so wurde am 21. Mai 973 unter groBem Gepringe
in der Muttergotteskapelle zu Abbach der neugeborene Erbprinz
auf den Namen Heinrich getauft.

Im Anschlufl an diese Erzihlung macht P. Miiller noch folgende
Bemerkung, die ich wortlich hierher setze: ,Méchten doch alle
Eltern, besonders die Miitter, erkennen, wie iiberaus wichtig es ist,
fiir ihre Kinder bereits fleiBig zu beten, bevor sie noch das Licht der
Welt erblickt haben. Wie segensreich ist es, diese hiufig dem heiligen
dreieinigen Gott aufzuopfern, sie der michtigen Fiirbitte der Mutter-
gottes zu empfehlen und sie unter den Schutz der lieben Engel und
Heiligen zu stellen! Nicht genug kann jeder christlichen Mutter vor-
gehalten werden, sie méchte sich doch wiihrend dieser Zeit schon aus
Riicksicht auf ihr Kind immer in einer gottgefilligen Gemiitsver-
fassung erhalten, hie und da aus Liebe zu Gott und zu ihrem Kinde ein
kleines Opfer und eine kleine Uberwindung sich auferlegen und
aus demselben Grunde mehrmals die heiligen Sakramente empfangen.
Denn alles dies kommt in hohem Grade ihrem Kinde zugute und
ist von groflerer Bedeutung als die meisten Eltern ahnen, fiir
dessen zeitliches und ewiges Gliick.*



282 Weber, Die religidse Kinderweihe

Fiigen wir diesem Beispiel gleich noch ein anderes hinzu, das
ebenfalls der deutschen Geschichte angehort. Die hl. Elisabeth,
Landgrifin von Thiiringen, gebar drei Kinder, einen Knaben und
zwei Midchen. Thr erster Gang nach der Geburt war der in das
Gotteshaus. Dabei ging sie barful und trug selber das Kind. Im
Gotteshause opferte sie es samt einer Wachskerze Gott auf. Dabei
betete sie: ,,0 Herr Jesus Christus! Dir und deiner liehen Mutter
opfere ich die teure Frucht meines Leibes. Hier, mein Gott und mein
Herr, so wie du sie mir gegeben hast, so gebe ich sie wieder von
ganzem Herzen dir, dem Gebieter und huldvollen Vater der Mutter
wie der Kinder. Nur um eines bitte ich dich heute, nur um diese
eine Gnade flehe ich dich an, daBl du dies von meinen Tiénen be-
netzte Kindlein unter deine Diener und Freunde annehmen und
ibm deinen heiligen Segen verleihen mégest.” In das Fiirstenschlo3
zuriickgekehrt, schenkte sie das Kleid, das sie auf dem Kirchgange
getragen hatte, einer armen Frau und verteilte reichliche Almosen.
Wie ihr Gebet erhiért wurde, zeigt die Tatsache, dal} eines ihrer
Kinder namens Gertrud auch selber eme Heilige wurde. Sie wurde

tissin im Kloster Altenberg. Die zwei anderen Kinder scheinen
im Christentum nicht iiber das gewiohnliche MaBl hinausgekommen
zZu sei)n. (Vgl. Colli S. J., Marienbuch, und Alban Stolz, Die hl. Elisa-
beth.

Das folgende Beispiel mag jene trosten, die sich vielleicht von
ihrem Gottvertrauen, in dem sie ihr Kind Gott und seiner heiligsten
Mutter weihten, mehr erwartet hatten. Ich berichte nach dem
Brevier, das am 4. Februar vom hl. Andreas Corsini erzihlt:
»~Andreas stammte aus der Adelsfamilie der Corsini in Florenz.
Seine Eltern hatten ihn durch inniges Gebet von Gott erlangt und
ihn der allerseligsten Jungfrau geweiht. Ehe er noch geboren war,
wurde schon durch ein himmlisches Zeichen angedeutet, was aus
diesem Kinde werden sollte. Denn als die Mutter es noch unter
ihrem Herzen trug, kam es ihr im Traume einmal vor, sie wiirde
einen Wolf zur Welt bringen, der zum Kloster der Karmeliten
lauft und an der Schwelle der Kirche plétzlich in ein Lamm ver-
wandelt wird. In seiner Jugend wurde Andreas fromm und sittsam
erzogen, doch allmihlich wandte er sich einem leichtfertigen Leben
zu und muflte daher 6ftervon seiner Mutter zurechtgewiesen werden.
Als er aber hérte, er sei von seinen Eltern der jungfriulichen Gottes-
mutter geweiht worden, da entbrannte wieder die Liebe zu Gott in
ihm. Und als er von dem Traumgesicht seiner Mutter erfuhr, trat
er in den Orden der Karmeliten ein.“ Wir sehen: Auch Gott durch
die Vermittlung der allerseligsten Jungfrau geweihte Kinder konnen
ohne Schuld der Eltern auf Abwege geraten, da sie ja ihren freien
Willen bewahren. Wie trostlich ist es aber auch, dall doch der Gedanke
an diese Weihe sich als ein so machtiger Antrieb zur Umkehr erweist !

Die Lebensgeschichte des hl. Nikolaus von Tolentino,
dessen Fest die Kirche am 10. September begeht, macht uns auf



Weber, Die religibse Kinderweihe 283

einen Umstand aufmerksam, der neben der Weihe, die hier nicht
ausdriicklich erwihnt ist, aber doch vorausgesetzt werden kann,
fiir den Lebenslauf des Kindes von groler Bedeutung ist. Ich meine
die Namensgebung, durch die das christliche Kind angeleitet wird,
auf einen Heiligen seines Namens als Vorbild zu schauen. Lassen
wir wieder das Gebetbuch des Priesters erzihlen, soweit es der
Zweck erfordert: ,,Nikolaus von Tolentino wurde zu Sant’ Angelo
in Picenum von frommen Eltern geboren. Da sie sich nach Kindern
sehnten, machten sie auf Grund eines Geliihdes eine Wallfahrt nach
Bari und erhielten dort vom hl. Nikolaus, dem einstigen berithmten
Bischof dieser Stadt, die Zusicherung, daf} sie ein Kind bekommen
wiirden. Dem Sohn, den sie nun erhielten, gaben sie auch dessen
Namen. Schon von Kindheit an war dieser ein Vorbild in vielen
Tugenden, besonders in der Abtétung. Denn kaum sieben Jahre alt,
ahmte er auch das Beispiel des hl. Nikolaus nach und fastete mehrere
Tage in der Woche. Diese Gewohnheit behielt er auch spiiter bei
und begniigte sich dabei mit Wasser und Brot.“ Mogen doch alle
christlichen Eltern Wert darauf legen, ihren Kindern ein heiliges
Vorbild zu sein, das sie anregt, gleich ihm ein gottgefilliges
Leben zu fiihren!

Zum Vollkommenheitsstreben eines der liehenswiirdigsten Hei-
ligen, des hl. Franz von Sales, hat auch ohne Zweifel seine
frithzeitige Weihe an Gott durch seine Mutter, die Grifin von Sales,
seinen Teil beigetragen. Einer franzosischen Biographie entnahm ich
folgendeshieriiber :,,Die Grifinvon Salesbefand sichnochinden ersten
Monaten ihrer Schwangerschaft, als sie bei Gelegenheit der Uber-
tragung des heiligen Schweiituches Christi von Chambery nach
Anneey, der sie beiwohnte, von den Gefiihlen der Andacht ganz
iiberwiiltigt wurde. Da war es, dafl sie die Anregung verspiirte,
nach dem Beispiele Annas, der Mutter des Propheten Samuel, ihr
Herz vor Gott auszugie8en und ihr Kind, das sie in ihrem SchofBe
trug, Gott aufzuopfern. Instindig bat sie den Herrn, sein Vater
sein zu wollen, es vor dem Verderben der Welt zu bewahren und
sie eher der Mutterfreude an ihrem Kind zu berauben als zuzu-
lassen, daB sie ein Kind zur Welt bringe, das die Taufgnade wieder
verlieren und Gottes Feind werden sollte. Dieses heifle Gebet ver-
fehlte seine Wirkung nicht. Gott erhiorte die Mutter und goB} iiber
das Kind eine solche Fiille von Gnaden und Segnungen aus, dafl
aus ihm einer der heiligsten Bischife jener Zeit wurde.

Um jedoch die Aufzihlung gottgeweihter Kinder nicht allzu
lange werden zu lassen, sei jetzt nur noch auf die jiingste Vergangen-
heit hingewiesen, die ebenfalls herrliche Friichte aus dieser Ubung
der Frommigkeit und des Glaubens erwachsen lie. In Oberitalien
lebte von 1870 bis 1897 Andreas Beltrami, einfacher, aber from-
mer Eltern Kind, der spiter in die vom hl. Johannes Bosco ge-
stiftete Ordensgesellschaft eintrat und im Rufe der Heiligkeit
starb. Gleich nach der Geburt weihte seine Mutter das Kniblein



284 Weber, Die religitse Kinderweihe

dem Herrn und bat oft die allerseligste Jungfrau, sie mége dafiir
sorgen, daf} ihr Kind gottesfiirchtig werde. ,,0 Gott®, sprach sie,
,nimm es mir lieber, afs daB} es schlecht wird, dir schenke ich es.*
Zwar lieB sich Andreas in seinen Schiilerjahren eine Zeitlang von
leichtsinnigen Kameraden etwas beeinflussen; aber dann erkannte
er das Abschiissige der Bahn, auf die er geraten war; und als er in
eine der Erziehungsanstalten des hl. Johannes Bosco getreten war,
machte er solche Fortschritte in der Tugend, daf er bald alle iiber-
fliigelte (Don Barberis, Andrea Beltrami).

Als zweites Kind einer Bauernfamilie in Herrngiersdorf in
Niederbayern am 4. Janner 1930, einem Samstag, geboren, war
Bernhard Lehner von seiner Mutter, die ihn nicht ohne Sorge
erwartet hatte, schon vorher der Muttergottes von Altétting an-
empfohlen und geweiht worden. Sichtlich war denn auch der Knabe
ein Schiitzling Mariens. Da er studieren und Priester werden wollte,
kam er in das bischéfliche Knabenseminar zu Regensburg, starb
aber schon am 24. Jinner 1944. War Bernhard schon immer ein
folgsamer, sittenreiner und frommer Junge gewesen, so trat doch
seine auflergewohnliche Tugend erst wihrend seiner Krankheit
zutage, so daB schon bald nach seinem Tode die nétigen Schritte
zur Einleitung des Seligsprechungsprozesses getan wurden. Zahl-
reiche Gebetserhérungen, die auf seine Anrufung erfolgten, schei-
Eendsc)aine Heiligkeit zu bestitigen. (P. Jos. Kunz S. J., Unser Bern-

ard.

Diese Serie von Beispielen konnte nun vielleicht zu der Annahme
fithren, Kinder, die Gott entweder unmittelbar oder mittelbar
durch seine heiligste Mutter geweiht wurden, wiirden fast alle
Heilige. Es ist jedoch zu beachten, daBl man vom Tathestand einer
solchen Weihe eben meistens nur in Heiligenbeschreibungen er-
fihrt. Daneben gibt es zweifellos noch eine viel grifiere Anzahl
von solchen, die threr Weihe durch ein echt christliches Leben ent-
sprechen, ohne die hichste Stufe der Heiligkeit zu erklimmen. Ja
es konnte, da jeder Mensch schlieBlich infolge seines freien Willens
seines eigenen Gliickes oder Ungliickes Schmied ist, sogar der Fall
eintreten, daB ein gottgeweihter Mensch verlorengeht. Diese Mog-
lichkeit, die jedoch, so diirfen wir annehmen, nicht leicht zur Wirk-
lichkeit werden wird, darf aber gliubige Eltern nicht abschrecken,
sondern muf} fiir sie ein Ansporn sein, es mit der religios-sittlichen
Erziehung ihrer Kinder ganz ernst zu nehmen und nichts zu ver-
nachlissigen, was diese fordern kann.

3. SchluBbemerkung

Zum Schlusse sei noch einiges gesagt iiber Segnungen und Kin-
derweihen, die nicht von den Eltern, sondern im Namen der Kirche
gewohnlich vom Priester vorgenommen werden.



Weber, Die religiése Kinderweihe 285

Da nenne ich zuniichst die Benedictio mulieris praegnan-
tis, in der nicht nur fiir die Mutter Hilfe erfleht, sondern auch Gott
fiir das Kind gebeten wird, er mége es behiiten und vor jeder
List und Unbill des grausamen Feindes beschiitzen; mit Hilfe
seiner Barmherzigkeit mége das Kind gliicklich zur Welt kommen,
die Wiedergeburt erlangen, Gott stets in allem dienen und das
ewige Leben zu empfangen verdienen. Ebenso enthiilt die Bene-
dictio mulieris post partum neben Bitten fiir die Mutter
auch solche fiir das Kind. Sollte nicht auch ein seeleneifriger
Priester die Erkrankung eines Kindes gerne dazu beniitzen, um
von der Benedictio puerorum aegrotantium Gebrauch zu
machen und dem Kinde auBler dem Gebet fiir die Wiederherstellung
der leiblichen Gesundheit auch seelische Stirkung zu bringen,
»damit es an allen Tagen seines ihm verlingerten Lebens an Gnade
und Weisheit vor Gott und den Menschen zunehme, in Gerechtig-
keit und Heiligkeit Gott diene und ihm fiir seine Barmherzigkeit
den gebiihrengen Dank sage“? Besondere Empfehlung verdient
auch die Benedictio puerorum, cum praesertim in eccle-
sia praesentantur. Ich habe diese eindrucksvolle Segnung, der
nach dem Wunsche der Kirche Eltern und Lehrer beiwohnen sollen
und auf die ,brevissimo ac simplici sermone“ vorbereitet werden
moge, mehrere Jahre hindurch jeweils am Fest der Unschuldigen
Kinder an den Schiilern eines Internats vorgenommen. Es sei mir
die Anregung gestattet, die Texte dieser Segnungen mégen, soweit
sie nicht dem Diener der Kirche vorbehalten sind, auch den Fltern
und Erziehern zugénglich gemacht werden, damit sie die so schénen
von der Mutter Igirche vorgelegten Gebete nach Belieben und Be-
darf benutzen kénnen.

Da die religiose Kinderweihe in dem oben dargelegten Sinne
wohl nur selten und nur von tiefreligiésen Eltern vorgenommen wird,
so diirften die eben genannten kirchlichen Segnungen einen gewissen
Ersatz bieten, wihrend sie in den wenigen Fillen, wo sie stattfand,
eine willkommene Verstirkung bedeuten werden. Ahnliches wiire
zu sagen von Weihen, die fiir das heranwachsende Alter etwa am
Tag der ersten heiligen Kommunion, bei der feierlichen Schulent-
lassung oder bei der Aufnahme in die Pfarrjugend unter aktiver
Beteiligung der Buben und Miidel vollzogen werden kénnen. Wenn
die Jugend ins Leben eintritt, schon mehr sieht und hért, selb-
stindiger zu urteilen beginnt, wiire ein solcher Akt, der aber gut
vorbereitet werden miiite, besonders zu begriien.

Werden diese Weihen und Segnungen wirklich ernst genommen,
so werden sie bestimmt zu einem Garanten tausendfachen Segens
und zu einem michtigen Damm gegen die heranbrausende Flut des
praktischen Materialismus.



286

Gedanken zur religionspsychologischen Situation der
werktiitigen Jugend

Von Religionsinspektor Dr. Josef W. Binder, Linz a, d. D.

Einleitung

Darf ich an den Anfang eine ganz allgemeine Erkenntnis
(= Sorge) setzen ? Man kann und muf} leider seit dem Jahre 1945
eine stindig abnehmende Bereitschaft fiir religiose Probleme fest-
stellen. Vielleicht war es nach dem Zusammenbruch kein echtes
religitses Suchen, daBl die Menschen unsere Gotteshiduser mehr als
heute besuchten und dem Seelsorger und seinem Wort sich aufge-
schlossener und weniger widerstrebend zeigten. Vielfach war es ein-
fach nur seelische Erschiitterung, Ratlosigkeit, Suchen nach neuen
Ufern, nachdem die alten Ideale oder was man eben dafiir ansah,
zusammengebrochen waren. Rein optisch und gefiihlsmillig zeigte
sich daher vielen sicherlich die Religion, speziell in ihrer Erscheinung
als katholische Kirche, als eine Rettungsplanke, die erwiesener-
mafBen Festigkeit und Zuflucht bedeuten konnte.

Inzwischen haben sich die Verhiltnisse geiindert, normalisiert.
Man sieht, dafl im Bereich des Natiirlich-Menschlichen anscheinend
doch nichts zusammengebrochen ist, dal man wieder mit den alten
Halbheiten, Streitigkeiten, Flachheiten auskommt. Es ist sogar fiir
die grof3e Masse ein so angenehmes ,,Auskommen®, wie man es sich
gewill vor zehn Jahren nicht hiitte triumen lassen; ein so sattes
Auskommen, dafl man das Ausgeliefertsein an die UngewiBheit und
Trostlosigkeit in den Tagen des Zusammenbruches schon wieder
fast oder ganz vergessen konnte, Man fiihlt sich daher nicht mehr
gezwungen, und das ist fiir viele gleichbedeutend mit nicht mehr
~bewogen®, sich mit religiosen Problemen auseinanderzusetzen.
Man hat kein ,,Bediirfnis“ mehr danach. Das Leben ist ausgefiillt
mit dem Erobern des notwendigen, gleichbedeutend mit als not-
wendig erachteten, Lebensstandards. (Ich brauche wohl nicht hin-
zuzufiigen, daf} es nicht ,,alle“ bedeutet, wenn ich behaupte, dall
dieser gewill sehr vereinfachte — und oft nie durchgedachte —
ProzeB sich bei vielen Menschen von heute gleichsam von selbst
vollzogen hat.)

Was war bei der werktiitigen Jugend in dieser Zeit festzustellen ?
Zuerst waren da die dlteren Jahrginge, die immerhin schon
einiges von den vergangenen Kriegsjahren verstindigeren Geistes
miterlebt und zumindest manches von dem Ideengut aufgenommen
hatten. Sie wullten in den Jahren nach dem Krieg nicht recht, wo
sie hingehorten. Sie waren den religiosen Fragen gegeniiber nicht



Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend 287

ablehnend, sie erschienen mir eher wie ratlose, fragende und ein-
fach abwartende, also passive Sucher, denen man, ohne daf} sie ver-
standen, wie es zuging, den Boden unter den Fiillen weggezogen
hatte und die nun darauf warteten, dal man ihnen wieder Bretter
unter die Fiile schob.

Bei einem ganz respektablen Prozentsatz dieser Jugend von
damals konnte man sogar echte Bereitschaft zum Uberlegen, Dis-
kutieren und auch zur Annahme des als richtig Erkannten fest-
stellen. Es ist leider vieles nicht zur Bliite und zur Frucht gekommen,
was damals hoffnungsvolle Knospen zeigte. Dal} sich diese Ent-
wicklung nicht fortsetzte, ist keineswegs allein oder auch nur in
erster Linie auf irgendwelches Versagen von uns Priestern zuriick-
zufiihren, sondern die Welt der Erwachsenen, der ilteren Gene-
ration, hat mit dem Friedlicherwerden der Welt unbekehrbar und
unbelehrbar alle Scheinideale einer gott- und religionsfremden
Lebensbetrachtung wieder erhoben, die sich vorher als untragbar
und unhaltbar erwiesen hatten. Und es wird leider immer ein
trauriges Gesetz der Tatsachen bleiben, dafl eine groBle Menge
immer die einfachste — wenigstens scheinbar einfachste — Lésung
sucht und nicht die an sich richtige, wenn sie nur mit personlichen
Opfern zu finden ist.

Schwieriger noch erscheint es, die Haltung der jiingeren
Jahrginge in der Riickschau zu zeichnen, die als Dreizehn- bis
Fiinfzehnjihrige in den ersten Nachkriegsjahren in die Berufsarbeit
und damit auch in die Berufsschulen eintraten. Entscheidend war
natiirlich die Haltung des Elternhauses. Stammten die jungen Men-
schen aus einer ,,echt* katholischen Familie, so war das Problem
meist nicht allzuschwer zu losen. Wenige nur waren trotzdem von
antireligisem oder antikirchlichem Geist angesteckt worden —
durch Zugehorigkeit zur staatlich begiinstigten damaligen Jugend-
gemeinschaft. Der Priester konnte nun freier und ungehemmter als
bisher unrichtige Anschauungen bekimpfen.

Bei den jungen Menschen, die aus nichtpraktizierenden Fami-
lien stammten, war es viel schwieriger. Man mufite erkennen, daf}
die religitse Erziechung im Elternhaus und der meist hochst mangel-
hafte Religionsunterricht in den Pflichtschuljahren in der Lebens-
stufe von vierzehn bis siebzehn Jahren kaum zu ersetzen oder nach-
zuholen.war. Es war keine Feindseligkeit dem Religiésen gegeniiber
feststellbar, aber selten durfte man sich iiber eine echte Hinbe-
kehrung zu einer durch den Glauben geformten Lebensanschauung
und Lebensgestaltung freuen. Es war ein hinnehmendes Erdulden,
ein blofles Anhoren und Abwarten. (Damit soll nicht bestritten
werden, daB} vielleicht oder sogar gewifl da oder dort spiiter Friichte
kamen. Das ist in seltenen Gliicksfillen feststellbar.) Von den Eltern
her war der Einflul auf den jungen Menschen beziiglich Religions-
unterricht eher positiv, jedoch meist nicht aus edlen Beweggriinden.
Man wuBlte nicht, wie sich die ,,Macht*“-Verhiltnisse in Zukunft



288 Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend

gestalten wiirden, ob nicht doch der Kirche (oft gleichgesetzt mit
einer bestimmten politischen Richtung) ein grofler Lebensraum
anheimfallen wiirde. Da sollte nichts verbaut werden. Einen wirk-
lich positiven Einflufl auf den jungen Menschen im religiosen Sinne
konnte man natiirlich nicht erwarten; diese Eltern konnten nicht
mehr geben als einen sehr erniichternden Zweckpositivismus.

Da wir in Osterreich seit Jahren in der Schule und in der Jugend-
erzichung mit nicht klaren Rechtsverhidltnissen arbeiten miis-
sen, fragt man sich hiiufig, ob nicht fiir die Kirche, konkret fiir
den Religionsunterricht, in der damaligen Situation mehr an
rechtlichen Sicherheiten zu erlangen gewesen wire. Dariiber kann
und will ich nicht urteilen, da ich mir nicht anmaflen kann (viel-
leicht ist das iiberhaupt unméglich),iiber die ,,Fischer-Ara*“in dieser
Beziehung ein Urteil zu fillen. Die Kirche war vielleicht zu vor-
nehm, zu respektvoll und zuversichtlich in bezug auf die Wahrun
der persénlichen Freiheit, zu optimistisch in der Hoffnung, d
sich alte Gegensiitze in der Not der vergangenen Jahre endgiiltig
gelost oder mindestens gelockert hitten. Auch miifite man sich die
schwierige Frage stellen, wieweit solche rechtliche, gesetzlich ver-
ankerte Sicherungen wirklich begriiBenswert sind. Von katholischer
Seite wurde in der letzten Zeit in Deutschland iiber ,,Klerikalismus®
manche in Erstaunen versetzende Gewissenserforschung gehalten.
Vielleicht sieht man in manchen Dingen zu kritisch nur gleichsam
»kiinstliche Stiitzungen einer morschen Fassade®.

Dagegen méchte ich doch immer wieder zu bedenken geben,
daBl man gerade im erziehlichen Bereich ohne rechtliche Stiitzen
nicht auszukommen vermag. Der junge Mensch kann die rechte
Einsicht und Erkenntnis in das, was niitzlich und unabdingbar
notwendig ist, nicht haben, sonst wiirde jede Erziehung proble-
matisch und iiberfliissig. Nur wenige junge Biume wachsen ohne
Stiitze gerade. Deswegen kann ich nur bedauern, dafl es damals
und bis heute nicht gelungen ist, gerade fiir die werktitige Jugend
diese oder jene Stiitze —als Berufsschulkatechet habe ich da vor
allem natiirlich den Religionsunterricht an den Berufsschulen im
Auge — zu schaffen.

Bevor ich auf die Frage nach der Bereitschaft — oder dem
Gegenteil — der Jugend von heute fiir das Religidse eingehe,
méchte ich noch kurz (wegen dieser Kiirze natiirlich vereinfachend
und damit problematisch) zu iiberlegen geben: Wir Seelsorger
miissen fiir den Menschen von heute wohl ganz allgemein erkennen,
daB diese Bereitschaft wenig zutage tritt. Dies ist wohl immer so —in
%ten Tagen. Wir befinden uns in einer noch immer wachsenden

elle des praktischen Materialismus (wenn dieser auch von den
Spitzen der Wissenschaft her als Irrweg abgetan ist, wenigstens
weithin in der westlichen Welt), anders ausgedriickt: in der stets
weiter voranschreitenden Behaglichmachung des Erdenlebens
durch die fortschreitende Zivilisation. Trotz allen Schimpfens und



Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend 289

einer — oft nur kiinstlich hervorgerufenen — Unzufriedenheit hat
die grofle Masse der Menschen (wieder nur im Westen) ein sehr
behagliches, angenechmes Leben, was die dufleren Lebensgewohn-
heiten anlangt. Gewil}, es gibt Lebenséngste —vielleicht besser gesagt
Zukunftsingste; es gibt gewaltige Probleme zu lésen — aber der
Mensch von heute fliichtet sich davor in den meisten Fillen in eine
oberflichliche Sorglosigkeit, sucht eben nur das sehr annehmbare
Jetzt zu erleben. ,.Es wird schon gut gehen®; es geht ja schon er-
staunlicherweise trotz allem so lange gut. Und die groBen Probleme
kann der einzelne kleine Mann ja doch nicht lésen. Vielleicht ist
der dsterreichische Volkscharakter fiir diese ,,Losung® besonders
zuginglich. Sorgen sollen sich andere machen. Man ist nicht gewillt,
es ist zu unbequem, sich mit ernsthaften Uberlegungen und Lésun-
gen zu plagen. Man kann dies sogar im Bereich des politischen
Geschehens feststellen: grofle Interesse- und Ahnungslosigkeit, der
wenig aufregende Wille zum — Weitermachen und zum Auf-
schieben ernsthafter Probleme. Fiirwahr, kein besonders geeigneter
Boden fiir die Auseinandersetzung mit den letzten, entscheidenden
Lebensfragen.

I. Wie ist nun die Situation der Jugend von heute ?
A) Vom Elternhaus her gesehen

Tm allgemeinen kommen unsere jungen Werktiitigen aus einem
vor materiellen Sorgen gesicherten Elternhaus. Wird iiber materielle
Sorgen gesprochen, so sind sie meist nicht ernsthafter, wesentlicher
Natur. Unsere jungen Menschen sind in materiellen Dingen ver-
wohnt,sielernten, in dieser Beziehung wenig oder nichts zu entbehren,
kommen dafiir aber meist aus einem weithin ungeistigen ,,Heim".
Vergniigungen gehoren in reichlichstem Ausmafl zur Selbstver-
verstindlichkeit. Man braucht nur die Haufigkeit von Kinobe-
suchen bei Volks- und Hauptschiilern nachzukontrollieren. Sie ver-
fiigen iiber Taschengeld, wie man es sich friither in diesem Alter
nicht einmal im Traum zu hoffen gewagt hitte. Die Abfallkiibel in
den Schulen sind ein sprechendes Beispiel fiir den materiellen Wohl-
stand in unseren Familien. Dafiir sind aber die Kinder in diesem
Alter samt ihrem reichlichen Taschengeld meist so gut wie unbe-
treut und unberaten in ihrer Freizeit. Gerade in den Kreisen, aus
denen unsere werktitige Jugend stammt, kommt es heutzutage
hiufig vor, daf beide Elternteile verdienen oder dafl die Mutter der
einzige Verdiener ist, weil der Vater fehlt. DaBl durch diese Ver-
hiiltnisse die Erziehung leidet, ist eine allgemein anerkannte Tat-
sache. Auch begegnet man in diesen Kreisen dem ,,Verwiéhnen“ der
Kinder sehr hiufig. Man hat — wirklich oder wenigstens scheint es
in der Riickschau so — eine harte, wenig angenehme Jugend gehabt.
SchlieBlich war das Leben in einer Arbeiterfamilie rein finanziell-
materiell frither wirklich ziemlich entbehrungsreich und hart, und



290  Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend

jetzt méchte man den Kindern eine ,,schinere® Jugendzeit bieten.

an mutet den Kindern keine wirkliche Anstrengung mehr zu,
weder korperlich noch geistig. Die Mutter putzt auch der zwolf-
und vierzehnjihrigen Tochter noch die Schuhe und macht alle
Hausarbeit allein, wihrend die Tochter spazierengeht. Man hat
Mitleid mit den Kindern, die angeblich in der Schule iiberfordert
werden; bei Versagern ist nur die Lehrkraft schuld. Gerade auch
in den sozial niedriger gestellten Kreisen, wenn man bei den alten
Begriffen bleibt, werden die Kinder mit Nischereien verwéhnt, und
es wird ihnen in dieser Hinsicht viel mehr zugestanden, als es in
anderen Bevilkerungsschichten der Fall ist, die sonst als ,,bessere
Kreise“ gelten. Das liegt auf derselben Linie mit der Tatsache, dafl
sich die Arbeitersfrau heute in den Geschiften die teuersten Dinge
anhingen 1iBt, nur um zu zeigen, daf} ,,man es heute hat und es sich
leisten kann“. In einem falschen ,,Psychologismus®“, der auf dem
pidagogischen Gebiet zu den Zeitkrankheiten gehort (vgl. den
Beitrag ,,Disziplin und Lehrverfahren in den Berufsschulen®;
diese Zeitschrift, Jg. 1957, 3. Heft, S. 214 f.), weicht man der not-
wendigen Strenge in der Erziehung aus, man hat ,,Verstéindnis*
und Entschuldigungen fiir alle Fehler der Kinder. Gewifl driickt
sich in dieser Weichheit der Erziehung wenigstens unbewuBlt das
Schuldbewuf3tsein der Eltern aus, daf} sie den Kindern eben von
klein auf nicht die richtige Erziehung angedeihen liefen.

Im Berufsschulalter, wo der junge Mensch in die Werkstitten
und Industriebetriebe kommt, hat man nun das Ergebnis dieser
Verhiltnisse im Elternhaus vor sich. Man mufl immer wieder sehr
bedenkliche charakterliche Entwicklungen der jungen Menschen
feststellen — und daneben die absolute Hilflosigkeit dieser Eltern
erleben. Dazu kommt noch das mangelnde gute oder gar das
schlechte Beispiel der Eltern in religioser und oft auch in moralischer
Hinsicht; dariiber haben wir Seelsorger alle schon oft unsere
schmerzliche Betrachtung angestellt.

B) Die religiose Situation am Ende der Pflichtschule

Wir alle tduschen uns wohl nicht mehr iiber die wirkliche Lage,
wenn wir auch sehen, dafl die Abmeldungen vom Religionsunter-
richt auch in den obersten Klassen ganz unbedeutend sind. Gliaubig
sind — ich habe hier vor allem groBstiddtische Verhiltnisse im Auge
— von den Elfjihrigen aufwiirts nur mehr wenige, wenn wir als in
die Augen springendes Kriterium den Besuch der Sonntagsmesse
und den freiwilligen Sakramentenempfang hernehmen. Erschrickt
nicht jeder Katechet oft dariiber, dafi er solche Schiiler aus Haupt-
schulklassen und Abschlulklassen der Volksschulen zum Sakrament
der Firmung zulassen soll ? Religionsunterricht an den Pflicht-
schulen wird von den Eltern gewiinscht, aber er wird in vieler
Hinsicht nicht ernst genommen. Der Katechet darf nichts fordern,



Binder, Die religionspsychologische Situation der werktéitigen Jugend 291

er darf vielfach nur keine schlechten Noten geben. Schlechte Noten-
gebung wird als skandalés empfunden, nicht aber, daB3 das Kind im
Religionsunterricht absolut nichts leistet. Fast muf3 man aber
noch dariiber froh sein, dal} sich die Eltern wenigstens iiber die
Benotung noch aufregen. Diese Aufregung hat auch oft nur sehr
wenig edle Beweggriinde; man fiirchtet, dal das Zeugnis durch die
schlechte Religionsnote ,,verpatzt* werde und es bei der Posten-
suche dann Schwierigkeiten geben kiénnte. Sonst gibt man den
Kindern zu verstehen, daf3 natiirlich Rechnen, Deutsch usw. weit
wichtigere Gegenstinde seien, denn ,,die braucht man im Leben®.

In den oberen Klassen der Pflichtschulen wirkt auch das
schlechte Beispiel der Klassenkameraden und Altersgenossen mehr
als bisher ein, und es zeigt sich so auch bei Kindern aus ,,gutem*
(in unserem Sinne!) Haus dadurch oft eine bése Entwicklung. DaB
auch das Beispiel der Lehrkrifte grofen Einflul ausiibt, wissen
wir alle. Sehr schlimm ist es, wenn der areligiése oder sogar anti-
religiose Lehrer fachlich und menschlich gut ist, der Vertreter
unserer Weltanschauung dagegen fachlich oder rein menschlich
versagt. Beziiglich der werktitigen Jugend ist noch zu
beachten, dafl am Ende der Volksschule schon — im groBlen und
ganzen sicher richtig! — eine Auslese in die Mittelschulen abwan-
dert; von Ausnahmen abgesehen, eben die lernwilligere und auch
begabtere Gruppe. Das Ende der Hauptschule bringt nochmals
einen solchen Aderlafl: Gewerbeschulen, Handelsakademien, Frauen-
berufsschulen.

Die Gruppe, welche in das Gewerbe und in die Industrie ein-
strémt, ist also oft die weniger begabte oder lernunwillige Jugend.
Gott sei Dank! stimmt das bei weitem nicht immer, weil auch die
Verhiltnisse im Elternhaus usw. eine Rolle spielen, daB dieser oder
jener junge Mensch sogleich in die Lehre kommt; manchmal liegt
natiirlich auch ein ausgesprochener Berufswunsch des jungen
Menschen vor. Oft liegt aber nur die bloBe Notwendigkeit zum
Geldverdienen der Berufs-,,wahl* zugrunde. ,,Lernen wolltest du
nicht, also mufit du eben verdienen gehen.“ Welcher Beruf dann
gewihlt wird, hiingt vielfach von den gebotenen Moglichkeiten ab.
Bei den Midchen streben die intelligenteren nach einer Biirolehr-
stelle oder werden Verkiduferin. Bei den Burschen sucht der in-
telligentere Teil ebenfalls nach Biiroposten oder strebt nach gut
bezahlten, aussichtsreichen Berufen, wie Mechaniker, Elektriker.
Zum Handwerk kommen besonders von der Burschenseite nur die
schlechtest begabten Schiiler, mit Ausnahme von Meisterséhnen.
Avuf der ungiinstigsten Seite liegen in dieser Beziehung Fleischhauer,
Bicker und Schuhmacher, auch Schneider. Das Handwerk ist
gezwungen, auch solche Lehrlinge aufzunehmen, die absolut den
Anforderungen nicht entsprechen; es bekommt in der Zeit der
wirtschaftlichen Konjunktur eben keine anderen.



292 Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend

C) Der Einflufl der Arbeitsstitte

Man muB sich also vor Augen halten, daB viele junge Menschen,
die mit vierzehn Jahren in das Berufsleben eintreten, schon rein
vom Erziehlichen in der Familie und der Schule her nicht gerade
die besten sind, begabungsmiBig meist mittel oder sogar unter dem
Durchschnitt, also junge Menschen, die den Einfliissen der neuen
Umwelt viel mehr ausgesetzt sind als andere. Dazu kommt das

lstzliche Hineinversetztwerden in den Kreis der Erwachsenen, oft
£ommen die Jugendlichen aus der Familie weg auf irgendeinen
Schlafplatz. Der Einflul der Erwachsenen ist nun leider oft nicht
giinstig—wir haben ja am Anfang deswegen die tatsichliche Situation
unter den Erwachsenen kurz zu kennzeichnen versucht. Durch die
Atmosphire des Arbeitsplatzes wird oft noch das wenige Gute zersetzt,
das bisher geblieben ist. Durch Wort und Beispiel werden nicht blof}
ungewollt, sondern oft bewuflt Religion und gittlichkeit im jungen
Menschen zerstort oder zumindest ins Wanken gebracht. Wir haben
heute eine umfassende Sozialgesetzgebung; was charakterliche
Haltung anlangt, lernt der Lehr%ing oft aber sehr wenig Gutes und
viel Schlechtes an der Arbeitsstiitte. Wie soll da aber eine Besserung
kommen, wenn die Erwachsenen in den entscheidendsten Fragen
der Moral vielfach vollstiindig entgleist sind ?

Ein feines Midchen hat es in den Betrieben meist nicht leicht.
Manchmal verbiinden sich iltere Arbeitskollegen und -kolleginnen
und der Chef, um so ein junges Ding in Verwirrung zu bringen.
Biiros sind in dem Punkt nicht weniger schlimm als meinetwegen
eine Fabrik, vielleicht noch #rger. Hier tritt das Schlechte oft in
derber und abschreckender Form auf, dort aber in dem verfeinerten
und oft fiir den Unerfahrenen bestechenden Gewand von hoch-
zivilisiertem Lebensgenuf. Wir wissen doch, daf} viele Menschen
sich nur mit ,,Zweideutigkeiten® ,,unterhalten konnen; es wire
eine Utopie, zu meinen, daB man sich im Betrieb wegen des Lehr-
lings in diesem Punkt eine Hemmung auferlegt, im Gegenteil.

Was beispielsweise in manchen Frisier,,salons* Kundinnen an
sexuellen Ordinirheiten von sich geben, sollte man kaum fiir mog-
lich halten. In einem gro8en Betrieb mit vielen Biiros sagte mir
ein Beamter: ,, Wenn ich eine Tochter hiitte, in eines unserer Biiros
kime sie mir nie, und wenn sie ihr Leben lang arbeitslos wiire.”
Der Mann war keineswegs ,.kirchentreu®, sondern nur rein mensch-
lich anstindig. — Ein zufillig abgehortes Gesprich: ,,Was sagst
du zur neuen Sekretirin ?“— ,, Tiichtig, nett! Bei uns wird sie sich
aber nicht lange halten konnen. Sie ist eine, die dem Chef nicht auf
den Schof} geht . . .“

Ich brauche nicht weiter zu schildern; wir wissen es, ,,man®
weill es vielfach auch. Aber was soll man tun ? Wie soll man die
Erwachsenen umkrempeln ? Was wir fiir selbstverstindlichste und
minimalste Sittlichkeit halten, wird von vielen als moralinsaures



Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend 293

Muckertum bezeichnet. Ich erwiihne diese Dinge nur, um zu zeigen,
wie schwer es unsere werktitige Jugend hat. Wir kénnen dies viel-
fach nicht nachfiihlen, weil wir in diesen kritischen Jugendjahren
von idealen Studienkameraden umgeben und noch dazu mit dem
soliden Fundament einer tiefgliubigen Familie ausgeriistet waren.

Der junge Werktiitige hat noch dazu verhiltnismiBig viel Geld—
billige Vergniigen sind zu haben, meist allerdings sehr zweifel-
haften moralischen Wertes, beim Film beginnend. Durchschnitt-
lich geht der Lehrling wenigstens zweimal wéchentlich ,,ins Kino®,
nicht wenige an einem Sonntag sogar zweimal. Wird die Durch-
schnittsqualitéit unserer Filme in Betracht gezogen, ist kein Kom-
mentar notwendig. Dazu kommt noch die mangelnde Urteils-
fahigkeit der Jugend. Aullerdem verpéppelt man sie in vieler Be-
ziehung, indem man ihr immer mehr ,bietet”, um sie fiir diese oder
jene Organisation oder Richtung zu gewinnen; man fordert nur
mehr wenig. Es ist eine Schattenseite der Wirtschaftskonjunktur,
daB auch die mindere Leistung noch angenommen und manchmal
sogar die leistungsmiBig am wenigsten abfordernde Titigkeit un-
verhiltnisméBig gut bezahlt wird.

Das sind Tatsachen, welche die Bereitschaft fiir das Religiose
sehr herabsetzen. Es fehlen Ehrgeiz, Leistungswille, Zwang zur
Charakterbildung. Ein junger Mensch, der moralisch Schiffbruch
gelitten hat, ist nur selten fiir religiose Gedanken zuginglich. Dazu
kommt oft mangelndes Schuldbewufltsein, weil die schlechten Bei-
spiele zu allgemein sind. Uberdies wird auch heute noch manchmal
l{'eligionsfeindlichkeit bewullt an den jungen Menschen herange-
bracht. Man darf leider hier nicht zu optimistisch sein. Alte Fronten
brechen nicht so leicht, auch wenn da und dort eine bessere Einsicht
sich anzukiindigen scheint. Gerade in der Masse der Werktiitigen
bestand die Zugkraft mancher politischen Idee in ihrer Religions-
feindlichkeit, von mir aus Kirchenfeindlichkeit, oder anders ge-
sehen in der direkten oder indirekten Verkiindigung eines satani-
schen Freiheitsideals, ndamlich der Freiheit von sittlichen Bindungen.
Wie einfach und bequem erscheint ein ,,Humanismus® als Ideal,
wenn er frei ist vom Theismus.

Die Folge solcher Theorien und Praktiken ist eine leider nicht
kleine Zahl junger Menschen von 15 und 16 Jahren, die religios und
sittlich abgehaust haben. Wieder nur ein Beispiel: In einer Klasse
von fiinfzehnjidhrigen Madchen vertrat die groBle Mehrzahl die
Anschauung, dafl ein Midchen sittlich in Ordnung sei, wenn sie es
nur mit einem Freund halte, schlecht sei sie nur, wenn sie mit
mehreren zu tun habe. Religiosen Pflichten kommt man nur dann
und wann, nach Laune, nach, aus einer erkannten und erfiihlten
Notwendigkeit sehr selten. Nicht einmal das Gefiihl der Ver-
pflichtung in dieser Beziehung ist bei vielen vorhanden.

»~Theol.-prakt. Quartalschrift* IV, 1958 21



294  Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend

II. Wodurch und wie weit wirkt nun die Seelsorge auf diese jungen
Menschen ein ?

Der normalen Pfarrseelsorge entzieht sich der junge
Werktiitige weithin. Der Besuch der Sonntagsmesse und damit der
Predigt hilt sich nach meiner Erfahrung in Stadtverhiltnissen im
Durchschnitt bei den auch fiir die Erwachsenen iiblichen dreilig
Prozent. Durch unsere pfarrliche Jugendseelsorge erreichen
wir von der werktitigen Jugend einen noch viel geringeren Prozent-
satz; immerhin erfiillt doch eine Reihe Burschen und Midchen
ihre Sonntagspflicht, die man zu einer Pfarrjugendgruppe nie be-
kommt. Man darf daher nicht zu optimistisch in bezug auf die
Auswirkung unserer pfarrlichen Jugendseelsorge sein. Sie wird
immer nur eine ,,kleine Herde* im Verhiltnis zur Zahl der Abseits-
stehenden bleiben. Auch die KAJ (Katholische Arbeiterjugend)
wird das Wunder einer schnellen Riick- und Heimkehr der Scharen
unserer jungen Werktitigen nicht wirken kénnen. Ein bewufit
christlich geformtes Leben verlangt so viel, daf} sich nur wenige zu
dem Versuch dieser Lebensgestaltung werden gewinnen lassen. In
anderen Lindern ist dieser katholischen Jungarbeiterbewegung nur
deshalb eine stirkere und schnellere Erfassung maoglich gewesen,
weil die ,,Startbedingungen® giinstiger lagen. Sie hatte dort weithin
Aufgaben zu erfiillen, und das zu ihrem Nutzen, die bei uns die
Gewerkschaftsbewegung, im anderen Lager der AAB (Arbeiter- und
Angestelltenbund) schon lingst als ihre Domine und ihre Wirk-
maoglichkeit erkannt haben.

Bei uns ist die KAJ daher von allem Anfang an auf das rein
religivse und ethische Gebiet gedringt worden. Sicherlich liegt
hier die grofte und wichtigste Aufgabe, aber naturgemif gibt es
hier keine solche Breitenwirkung. Die grole Masse unserer werk-
titigen Jugend ist, wie oben ausgefiihrt wurde, zu wenig von dem
BewuBtsein der Erlésungsbediirftigkeit erfiillt, ist zu wenig hungrig
nach der Ubernatur, weil die rein natiirlichen Positionen verhiltnis-
miBig zu gut stehen. Und die groBe Masse sieht leider die Not-
wendigkeit der Religion nur als Hilfe in Notlagen ein, wobei die
seelische Not zu wenig erlebt wird. Gewerkschaft und AAB haben
es leichter, sie haben rein praktische Ziele und auch Erfolge.

Die Fiihrung der Aktivisten und die Aktivistenrunden sind daher
bei uns viel schwieriger als anderswo, denn die echte religiose
Weiter- und Hoherfiihrung ist fiir den Seelsorger und fiir die jungen
Menschen aktiv und passiv die schwierigste Aufgabe. Im Vorfeld
lieBe sich leichter diskutieren und arbeiten. Hier %iegt meiner Mei-
nung nach auch der Grund, warum Methoden, die anderswo mit
viel Erfolg durchgefiihrt werden konnten und konnen, speziell in
den Aufgaben der Aktivistenrunden, bei uns wesentlich schwieriger
sind und auch wesentlich mehr persénlichen Einsatz des KAJ-
Seelsorgers fordern. Gratia supponit naturam — eine Wahrheit, die



Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend 295

immer hart durchzudenken ist. Die Lehre Jesu ist fiir die ,,Miih-
seligen und Beladenen®, aber es ist bestiirzend und fiir uns schwie-
rig, wenn man oft erleben muB}, daB gerade ein GroBteil der ge-
weckteren, rithrigen und lebenstiichtigeren Jugendlichen fiir un-
sere Gruppenarbeit nicht zu haben ist.

Gott sei dank, haben wir auch—und verglichen mit den anderen
ist dieser Prozentsatz der Guten in unseren Reihen immer noch
sehr erfreulich — viele wirklich tadellose Burschen und Médchen.
Eine Gefahr fiir diese sehe ich darin, daB sie leicht iiberheblich
werden; sie meinen, jetzt den ,religiosen Betrieb® auch schon zu
beherrschen. SchlieBlich sprechen sie ja in ihren Runden auch bei-
spielsweise iiber das Evangelium. Es fehlt dann die Erkenntnis,
daB3 schlieBlich bis zu einer Predigt oder einer Katechese noch ein
weiter Schritt ist. Umgekehrt scheint mir die Gefahr zu drohen,
daB3 gerade gute und strebsame Leute spiter umfallen, nicht blo83,
daB sie dann fiir eine aktive Betitigung in der Katholischen Aktion
nicht mehr zu haben sind, sondern dal3 sie auch innerlich schwere
Krisen durchmachen, weil man Anfangseifer und Anfangserfolge
iiberschiitzt und den spiiter geradezu notwendigerweise kommenden
Riickschligen, Depressionen und Erkenntnissen gegeniiber nicht
gewappnet ist. Es ist eine sehr verantwortungsvolle und schwierige
Aufgabe fiir den Seelsorger, diesen Aktivisten so viel wahre Inner-
lichkeit suchen und erreichen zu helfen, daf} sie nicht ein zu schwan-
kes Geriist des bloflen Eifers ins Leere bauen.

Daf} wir feine Leute unter den Jungarbeitern haben, sehen wir
auch aus der stattlichen Anzahl von Priesterbrufen, die aus ihnen
kommen. Man mag mich als zu rationalistisch schelten,ich bin
trotzdem von dieser Erscheinung nicht restlos erbaut. Mir kommt
das wie ein gefihrliches Blutspenden vor; gerade diese Eifrigsten
und Begabtesten fehlen uns dann wieder in der Reihe der Arbeiter-
fiihrer, der Betriebsrite und Gewerkschaftsfiihrer. Es ist rationa-
listisch gedacht, denn ein Priester vermittelt ganz andere iiber-
natiirliche Hilfsquellen, als selbst der agilste Arbeiterfiihrer seinen
Mitarbeitern geben kann; aber wir sehen doch, dafl wir diese so
bitter notwendig brauchten wie das tigliche Stiick Brot. Ich denke
hier an einen selbsterlebten ,,Fall“, wo ein junges Midchen, das
in einem GroBbetrieb stand und sich gerade durch seine Begabung,
Tiichtigkeit, charakterliche Haltung und kompromiflose Gliubig-
keit allgemeine Achtung errungen hatte, pli)‘tzlli,ch der Berufung in
ein Kloster folgte. . . Dariiber kann mich nur die Hoffnung tristen,
daf} ihr Opfer schlieBlich erreicht, da} andere ihre Aufgabe in der
Fabrik iibernehmen kénnen.

Es bleibt noch als seelsorgliche Beeinflussung die wichentliche
Religionsstunde in der Berufsschule. Uber die tatsich-
lichen Verhiiltnisse und Moglichkeiten habe ich meine Erfahrungen
und Uberlegungen vor kurzem in dieser Zeitschrift dargelegt. Ich
mochte heute nur hinzufiigen, dal ich manchem Mitbruder wiin-

21"



296 Binder, Die religionspsychologische Situation der werktitigen Jugend

schen mochte, damit er Einblick in die realen Gegebenheiten be-
kime, nur ein einziges Mal die sogenannten ,,Werbewochen® am
Beginn eines neuen Schuljahres mitzumachen; wenn man nimlich
von Klasse zu Klasse geht, um fiir diese Religionsstunde zu werben.
Diese zwei Anfangswochen kosten mehr an Nerven und Einsatz-
bereitschaft als ein halbes Schuljahr. Was einem da an Ablehnung
und Uninteressiertheit, deutlich oder doch indirekt ablesbar, wider-
fihrt, zeigt, wie der Durchschnittsmensch wirklich dem Religiésen
gegeniibersteht. Der Seelsorger in der Pfarre erlebt dies kaum, weil er
ja nur zu den noch irgendwie Bereiten spricht. Was wiirden wir er-
leben, wennwir tatsichlich alle Einwohner einerstidtischen Gemeinde
vor uns auf dem Stadtplatz versammelt hitten und nun unsere
Predigt halten miiiten ? Wenh wir zu Menschen sprichen, die nicht
kamen mit dem Willen, eine Predigt zu hiren, sondern die von Amts
wegen einfach dahin entboten wurden ? Uns fehlt der Raum, die
Zeit, die Moglichkeit zu diesem Missionieren; aber wir wiirden viele
Dinge realer sehen lernen. Wie weit die Méglichkeiten dann bei
dem freiwillig verbleibenden Teil der jungen Menschen reichen,
wurde in dem angefiihrten Artikel dargelegt.

II1. Was ist zu tun ?

Vielleicht wurde mancher beim Lesen dieser Zeilen schon un-
geduldig: Die Lage ist uns bekannt, auch wenn wir uns manchmal
vor einem so schonungslosen Durchdenken unbewufit fliichten; was
ist zu tun ?

Als erstes mochte ich betonen, dafl wir nach wie vor, ohne uns
von der echten Besorgnis oder auch dem miBlverstandenen Schlag-
wort ,,Klerikalismus® zuriickdringen zu lassen, soweit als moglich
um eine klare rechtliche Méglichkeit der Verkiindigung besorgt
sein miissen. Ohne rechtlich-biirgerliche Bindung und damit Siche-
rung das Evangelium zu verkiinden, war einmal notwendig und ist
da und dort wieder durch feindselige Verhiltnisse aufgezwungen.
Erstrebenswert erscheint mir dies nicht, denn wir leben nun einmal
im zwanzigsten Jahrhundert in — vielleicht zu eng und ausschlief3-
lich — abgesteckten Rechtsverhiltnissen. Und mein Standpunkt
ist der schon angefiihrte, dal nur wenige junge Bidumchen ohne
Pfahl geradewachsen konnen.

Ungeheuer wichtig ist die Intensivierung der Erwachsenen-
seelsorge. Wo sind, besonders in den Stidten, die Ménnner von 25
bis 40 oder sogar 55 Jahren? Wie hoch ist der Prozentsatz der
Kirchentreuen in dieser Altersschichte selbst bei den Frauen?
Religios erfaBit sind vielfach nur die ,,Randbezirke” des Menschen-
lebens: Kind und Greis. Wir werden in der Jugendseelsorge nur
sehr fragwiirdige Fortschritte machen, wenn wir die Luft rund-
herum nicht bessern. Das gelingt uns wiederum nur durch den Um-
weg iiber die Jugend: ein circulus vitiosus. Erstes Problem der



Pastoralfragen ' 297

Seelsorge bleibt heute Ehe und Familie. Die ,,Standesseelsorge®
gsieht oft diese Aufgabe fast zwangsliufiz zuwenig. Wir ersticken
heute geradezu in unseren pflichtgemiflen ,,Amtsverrichtungen®.
Kaum ein Konfrater hat noch Zeit und Nerven fiir das ,,Dasein®,
wenn es rein personliche Probleme aufzuspiiren und da zu helfen
gibe. Es ist auch trotz allem leichter, eine Unsumme von Arbeit
zu iibernehmen und auch zu bewiiltigen und so das Bewulltsein zu
gewinnen, dal man mehr getan hat, als irgend jemand verlangen
konnte, als jene religiose Tiefe auszustrahlen, die wir da und dort
geben miilten. Ein sehr iibernatiirliches und schwieriges Programm
fiir uns Seelsorger!

Manchmal ist gewil die Organisation und das Bemiihen darum
nur Ersatz und daher weniger im Vergleich mit der voll geleisteten
Normalseelsorge. Diese ist schwieriger und birgt leicht die Gefahr,
dann wirklich zuwenig Arbeit zu leisten. Ich méochte geradezu
behaupten, die Lage der Jugend sei die hektische Fieberkurve der
allgemeinen seelischen Lage und daher natiirlich fiir sich isoliert in
ihren tiefsten Problemen unlésbar.

Ich hoffe, kein Pessimist zu sein, sondern nur ein niichterner
Realist. Das Christentum ist allerdings, menschlich gesehen, immer
hoffnungslos und war es jederzeit, obwohl in ihm allein die eigent-
liche und letzthin allein giiltige Hoffnung liegt. Die Erde lieben,
ist ein religioser Grundgedanke, und das menschliche Leben lieben,
ist christlich (vgl. die ,kleine* hl. Theresia). Es ist schwer, das
richtig auszudriicken; wir wollten vielleicht zu sehr den Menschen
zum éi‘itt]ichen erheben, wir miiten mehr das Gottliche zu uns
Menschen herabziehen. Unsere Aufgabe ist, selbst die wahren Werte
zu sehen und fiir sie zu leben und den Menschen das Gespiir dafiir
zu vermitteln, dafiir zu sorgen, dal die Gnade unter uns Menschen
nicht stirbt.

Pastoralfragen

Nichterfiillung der Osterpflicht und Verweigerung des kirchlichen Begriib-
nisses. Der Redaktion wurde die Frage vorgelegt, unter welchen Voraussetzun-
gen einem Katholiken wegen Nichterfilllung der Osterpflicht das kirchliche
Begriibnis zu verweigern sei. Bei Beantwortung dieser Frage miissen wir etwas
weiter ausholen. ,,Propter iniquitatis abundantiam, refrigescente charitate mul-
torum®, wie der hl. Thomas sagt (S. th. 3, q. 80, a. 10, ad 5), hat der grofle
Papst Innozenz III. (1198—1216) auf dem 4. allgemeinen Konzil im Lateran
im Jahre 1215 das Doppelgebot der jihrlichen Beichte und der jdhrlichen
Osterkommunion gegeben: ,,Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad annos
discretionis pervenerit, omnia sua solus peccata saltem semel in anno fideliter
confiteatur proprio sacerdoti, et iniunctam sibi poenitentiam pro viribus
studeat adimplere, suscipiens reverenter ad minus in Pascha Eucharistiae
sacramentum® (D 437). Die Kirche wiinscht bekanntlich dringend einen viel
hiufigeren Empfang der hl. Sakramente, vor allem der hl. Kommunion, aber
sie hat bis heute auch an der Mindestforderung des 4. Laterankonzils festge-



298 Pastoralfragen

halten. Sie findet sich, im wesentlichen sogar mit denselben Worten, auch im
Kodex, und zwar im can. 859 § 1 fiir die Osterkommunion und im can. 906
fiir die jiihrliche Beichte.

Das Laterankonzil enthilt auch eine Strafsanktion:,, ... alioquin et
vivens ab ingressu ecclesiae arceatur et moriens christiana careat sepultura®.
In dem im Auftrag des Konzils von Trient herausgegebenen sog. Catechismus
Romanus heiit es diesbeziiglich: ,,Practerea constitutum est ab ecclesia, ut
qui semel saltem singulis annis in Paschate non communicaverit, ab ecclesia
arceatur* (P. I, cap. IV, n.59). Spiiter lesen wir: ,, ... decretum est in Latera-
nensi concilio, ut semel ad minus singulis annis in Pascha fideles omnes sacrum
Domini corpus acciperent; qui vero id neglexissent, ecclesiae aditu prohiberen-
tur® (L. c. n. 61). Nach Ausweis alter Kirchenbiicher wurden Selbstmorder und
solche, die jahrelang die Sakramente nicht empfangen hatten, vielfach auBerhalb
des Friedhofes begraben. ,,MuBite im Hausgarten beerdigt werden, weil er jahre-
lang den Sakramenten ferngeblieben war“. Solche und éhnliche Bemerkungen
begegnen uns in alten Totenbiichern. Die besonderen Strafsanktionen wurden
im Laufe der Zeit fallengelassen. Der Kodex enthilt diesbeziiglich keine
Bestimmung mehr. Die Behauptung, die man gelegentlich horen kann, dafl
jemand aus der Kirche ausgeschlossen sei, wenn er die Osterpflicht nicht er-
fiillt, entspricht nicht den Tatsachen.

Heute besteht nur die Moglichkeit der Verweigerung des kirchlichen
Begribnisses auf Grund des can. 1240 §1: ,,Ecclesiastica sepultura privan-
tur, nisi ante mortem aliqua dederint poenitentiae signa: 6° Alii peccatores
publici et manifesti.“ Zu den ,,anderen dffentlichen und offenkundigen Siin-
dern“, denen unter Umstinden das kirchliche Begribnis zu verweigern
ist, werden gewdhnlich auch die gerechnet, von denen es dffentlich bekannt
ist, daB sie lingere Zeit ihre Osterpflicht nicht erfiillt haben. Das Wiener Pro-
vinzialkonzil vom Jahre 1858 z. B. hatte dariiber folgende Bestimmung:
»Sepultura ecclesiastica pariter denegetur iis. .. de quibus publice constet,
quod non susceperint semel in anno Sacramenta Confessionis et Communionis
et absque ullo contritionis signo obierint“ (Tit. ITI, cap. XIV). Bei den heuti-
gen Verhiltnissen liBt sich freilich der Empfang der Ostersakramente schwer
kontrollieren. Niemand ist mehr verpflichtet, sie in seiner Pfarrkirche oder
Pfarre zu empfangen. Nach can. 859 § 3 ist den Gliubigen allerdings zu raten,
daB sie dem Gebot der Osterkommunion in ihrer Pfarre entsprechen. Wihrend
es frither Pflicht war, die Osterkommunion in der Pfarrkirche zu empfangen,
spricht unser Kanon nur mehr von der Pfarre (paroecia) und gibt nur mehr
einen Rat. Es heiBt dann weiter: ,,Die diesem Gebot in einer fremden Pfarre
entsprochen haben, sollen es sich angelegen sein lassen, den eigenen Pfarrer
von der Erfiillung des Gebotes zu verstindigen®. Manche Autoren sehen auch
in der letzteren Vorschrift nur einen Rat (z. B. Cappello; vgl. Jone H., Gesetzb.
der lat. Kirche, 112, S. 110).

Neuere Dibdzesanbestimmungen verlangen daher als Grundlage fiir die
Verweigerung des kirchlichen Begriibnisses, daB zur Nichterfiillung der Oster-
pflicht noch andere erschwerende Umstinde dazukommen, z. B. noto-
rischer Nichtbesuch des Gottesdienstes, dffentlich bekannte glaubens- und
kirchenfeindliche Einstellung.



Pastoralfragen 299

In zweifelhaften Fillen ist nach can. 1240 § 2 wenn moglich der Ordinarius
zu fragen. Bleibt der Zweifel bestehen, soll ein kirchliches Begribnis gewahrt
werden, aber so, daB ein Argernis vermieden wird. Zum Schlusse seien die
Worte wiederholt, die Erzbischof DDr. Franz Konig von Wien vor Jahren in
dieser Zeitschrift geschrieben hat: ,,Was nun jene betrifft, die den Empfang
der Ostersakramente lingere Zeit hartnickig verweigern, so kann man hier
einwenden, daB es in der heutigen Zeit nicht leicht moglich ist, festzustellen,
ob jemand die Ostersakramente empfiingt. Daraufist zu antworten: Man darf
keine inquisitorische Untersuchung anstellen, um diesen Tatbestand zu -er-
mitteln; es muB sich um Menschen handeln, bei denen es allgemein bekannt
ist und die sich dessen wiederholt und tffentlich vor anderen gerithmt haben.
Das wiren also die abgestandenen Katholiken, die aus ihrer feindseligen
Einstellung gegeniiber der Kirche kein Hehl machen. Solche gibt es nicht
wenige“ (Jg. 1949, S. 153).

Linz a. d. D. ‘ Dr. J. Obernhumer

Privilegium Paulinum. Titius, rom.-kath., akademischer Maler aus Buda-
pest, hat in Graz, wo er sich studienhalber aufhielt, die mosaische Caja aus
Wien kennengelernt. Als er wieder nach Budapest zuriickgekehrt war, wollte
er sie dorthin nachkommen lassen, um sie zu ehelichen. Seinem Vorhaben
widersetzte sich aber sein Vater. Da Titius noch minderjihrig war, konnte
er die Ehe nicht schlieBen. Um zu verhindern, dal Caja auf Betreiben des
Vaters aus Ungarn polizeilich ausgewiesen werde, veranlaBte Titius durch
Vermittlung eines Rechtsanwaltes eine Scheinverbindung der Caja mit dem
mosaischen Sempronius. Nach der standesamtlichen Trauung wurde dem
Sempronius ein groBerer Geldbetrag ausbezahlt. Hernach gingen die Leute
auseinander, ohne jemals miteinander zu verkehren. Zwei Monate spiter nahm
Titius die nunmehrige ungarische Staatsbiirgerin Ca]a zu sich und lebte mit
ihr im Konkubinat. Dem Verhiltnis entsprossen zwei Kinder, von denen eines
kirchlich getauft wurde. In einer gefihrlichen Situation taufte Titius an Hand
des Katechismus seine Lebensgefiihrtin und das zweite Kind mit Brunnen-
wasser. Spiiter fliichteten Titius und Caja mit ihren Kindern nach Osterreich
und mochten nun hier eine kirchliche Ehe schlieBen. Was ist zu tun ?

Die standesamtliche Verbindung zwischen Sempronius und Caja wiire als
Ehe von Ungetauften (matrimonium legitimum) eine wahre, vor Gott giiltige
Ehe gewesen, wenn nicht der beiderseitige Ehewille gefehlt hitte. Die Heirat
erfolgte ja nur, um der Frau die ungarische Staatsbiirgerschaft zu verschaffen.
Die Ehe konnte also, wenn der entsprechende Nachweis erbracht ist, durch das
zustiindige kirchliche Gericht fiir ungiiltig erklirt werden. Da aber Sempronius
véllig verschollen ist und alle beteiligten Zeugen in der Welt verstreut sind,
ist ein EheprozeB nahezu undurchfiihrbar. Da aber Caja durch die von Titius
gespendete Taufe katholisch geworden ist, kann sie nach erlangter pipstlicher
Dispens vom Hindernis der geistlichen Verwandtschaft (und dem gegebenen-
falls eingetretenen impedimentum criminis) auf Grund des Privilegium Pau-
linum zur kirchlichen EheschlieBung mit Titius schreiten.

Graz Univ. Prof. Dr. Josef Trummer



Mitteilungen

Einige wichtige Unterscheidungen zum Problem Berufung - Beruf. 1. Die
Lateiner gebrauchen fiir die beiden in der Uberschrift genannten Begriffe
das eine Wort ,,vocatio®, und dhnlich ist es in den romanischen Sprachen,
withrend wir im Deutschen die aktive ,,Berufung“ von dem passiven ,,Beruf*
zu unterscheiden pflegen.

Wenn im NT ,vocatio® (griech. ,klesis*) gebraucht wird, dann hat das
Wort, mit alleiniger Ausnahme von 1 Kor 7, 20, wo es die ,,Stinde“ der Freien-
_ Sklaven und der Beschnittenen-Unbeschnittenen bezeichnet, stets den aktiven
Sinn von ,Berufung®; so Rém 11, 29; 1 Kor 1, 26; Eph 4, 1,4; Phil 3, 14;
2 Thess 1,11;2 Tim 1, 9; Hebr 3, 1; 2 Petr 1, 10. Stets ist die Berufung zum
wahren Glauben gemeint, wie an der erstgenannten Stelle: ,,Gottes Gnaden-
gaben und Berufung sind unwiderruflich®.

Der CIC. gebraucht das Wort ,,vocatio® unseres Wissens nur dreimal,
und zwar im Abschnitt iiber die Seminare (Lib. III, Tit. XXI). Zweimal steht
das Wort im can. 1353, und zwar zuerst in der Bedeutung von ,,Beruf®.
Wenn bei Knaben ,,Zeichen von Priesterberuf* (indicia vocationis ecclesia-
sticae) erkennbar gind, sollen sie von der Geistlichkeit, namentlich von den
Pfarrern, gepflegt und entwickelt werden. Wenn aber gleich daraufvon ,,divi-
nae vocationis germen“ die Rede ist, dann ist dies doch wohl mit ,Keim
gottlicher Berufung® zu iibersetzen. Aber welchen Sinn hat das Wort an
der dritten Stelle, im can. 1357 § 2 ? Danach soll der Bischof sich bemiihen,
bei seinen hiufigen Besuchen in seinem Seminar ,de alumnorum indole,
pietate, vocatione ac profectu pleniorem sibi comparare notitiam®“. Ist damit
»Priesterberuf” gemeint im Sinne von Tauglichkeit und rechter Absicht
oder eine klar erkannte ,,gottliche Berufung® ? Wir wagen die Frage nicht
zu entscheiden. Auffallenderweise ist aber in dem ganzen Abschnitt iiber das
Weihesakrament (can. 948 —1011) niemals von ,,vocatio® die Rede, auch nicht
im can. 974, wo sieben kanonische Vorbedingungen fiir den erlaubten Emp-
fang der Weihen aufgeziihlt werden.

Um so hidufiger begegnet uns das Wort ,,vocatio® in der sonstigen kirch-
lichen Literatur. In der ,,Enciclopedia del Sacerdozio“ (Firenze 1953), an der
verschiedene Theologen aus dem Welt- und Ordensklerus unter Leitung des
sizilianischen Redemptoristen Giuseppe Cacciatore eintrichtig (cum grano
salis!) zusammengearbeitet haben, triigt gleich das erste lange Kapitel (S.3
—90) die Uberschrift ,La vocazione®. Und hier erhebt sich auch sofort die Frage:
Wie ist dieses italienische Wort im Deutschen wiederzugeben ? Ist die aktive
gottliche und kirchliche Berufung zum Priestertum gemeint oder der passive
Priesterberuf, etwa im Sinne von can. 968 § 1: ,,Die heilige Weihe empfiingt
erlaubterweise derjenige, der nach dem Urteil des eigenen Ordinarius die von
den heiligen Kanones geforderten Eigenschaften besitzt und frei ist von
Irregularititen und anderen (kanonischen) Hindernissen“? Hochst wahr-
scheinlich bezeichnet das eine Wort beides: die aktive Berufung und den
passiven Beruf oder vielmehr bald das eine und bald das andere.



Mitteilungen 301

2. DaB8 dasselbe Wort Verschiedenes, mehr oder weniger Zusammen-
hingendes bezeichnen kann, ist nichts Seltenes, kann aber immerhin leicht
zu MiBverstindnissen oder Meinungsverschiedenheiten fiihren. Wohl auch
deshalb wird namentlich seit einem halben Jahrhundert in Theologenkreisen
8o viel iiber die ,,vocatio sacerdotalis“ oder ,religiosa“ herumdisputiert, weil
man keine klaren Definitionen vorausschickt und nicht sagt, in welchem Sinne
man das Wort versteht.

Da ist von wohltuender Klarheit ein Dokument des Heiligen Stuhles aus
dem Juli 1912, das aber nur zu oft (nicht in jener Enciclopedia del Sacerdozio!)
mit Stillschweigen iibergangen wird. So wird es unseres Wissens nie zitiert
in einer Sondernummer der wissenschaftlichen Zeitschrift ,,Salesianum®
(Turin), 1953, wo auf 313 Seiten das Problem ,Berufung— Beruf* sehr aus-
fithrlich behandelt wird: auch nicht in dem Artikel ,,vocazione* der neuen
Enciclopedia Cattolica, SchluBband (Citta del Vaticano 1954), Sp. 1575
—1579, von Monsignore Pier Carlo Landucci.

Der hl. Papst Pius X. hatte die drei Kardinile Pompili, Bisleti und van
Rossum beauftragt, zwei vielumstrittene Schriften des franzgsischen Kanoni-
kus Joseph Lahitton iiber ,la vocation sacerdotale zu priifen, und hat ihre
Entscheidung spiiter ,,voll“ approbiert. Die Kardinalskommission stimmte
jenem Theologen bei, wenn er das Wort ,,vocatio” nicht als innere gottliche
Berufung nahm. Sie moge zuweilen vorkommen, sei aber nicht notwendig
und nicht die Regel (,,. . . nequaquam consistere, saltem necessario et de lege
ordinaria, in interna quadam adspiratione subiecti, seu invitamentis Spiritus
Sancti, ad sacerdotium ineundum®); vielmehr geniigt, auler der Berufung
bzw. Annahme durch den weihenden Bischof, das, was wir im Deutschen
sechten Priesterberuf“ nennen, niimlich ,reine Abgicht sowie natiirliche und
iibernatiirliche Tauglichkeit, schon bewiihrt durch untadeliges Leben und die
Aneignung des ndtigen Wissens“ (,,. .. nihil plus[!] in ordinando, ut rite
vocetur ab episcopo, requiri quam rectam intentionem simul cum idoneitate
in iis gratiae et naturae dotibus reposita, et per eam vitae probitatem ac
doctrinae sufficientiam comprobata, quae spem fundatam faciant fore ut
sacerdotis munera recte obire eiusdemque obligationes sancte servare queat?).“

3. Diese so klare Erklirung der Kardinalskommission erhielt dadurch
hochstes Ansehen, daBl der hl. Papst Pius X. ihr seine volle Zustimmung er-
teilte und den Text in die Acta Apostolicae Sedis, das offizielle Organ des
Heiligen Stuhles, aufnehmen lieB. Aber in der Folgezeit riickten nicht nur
manche Theologen von jener Erklirung ab, sondern scheinbar auch die bei-
den letzten Pipste, indem sie wiederholt die Notwendigkeit einer inneren
gutthchen Berufung zum Priesterstande betonten, die unbedingt jeder duleren
Berufung durch den weihenden Bischof vorangehen miisse. Die bis 1953 er-
folgten AuBerungen der beiden Pipste finden sich zusammengestellt in der
Enciclopedia del Sacerdozio, S. 66 —69. Im Jahre 1956 kam dann die Aposto-
lische Konstitution ,,Sedes sapientiae®, in der am Anfang eine Art Defini-
tion der ,,vocatio sacerdotalis et religiosa“ gegeben wird: sie sei eine innere
und gewissermafBen mystische Stimme Christi, der zu diesen Stinden den

1) AAS IV (1912), 485.



302 Mitteilungen

einzelnen individuell berufe. ,,Maximo Dei Providentis beneficio factum est,
ut iugiter decursu saeculorum Christus Redemptor animis a se praedilectis,
interiore ac quasi mystico sermone, invitamentum illud inspiraverit, quod iam
voce viva adulescenti de vita aeterna interroganti porrexerat: veni, sequere
me?)“,

So darf also nach der Uberzeugung Pius’ XII. jeder Priester und jede
Ordensperson frohlocken in dem BewuBtsein: Christus der Herr hat mich
individuell ,,gerufen und aus Tausenden und Abertausenden meiner Mit-
menschen auserwihlt, und auch mir gelten die Worte, die er einst zu seinen
geliebten Aposteln gesprochen hat: ,Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern
ich habe euch erwihlt* (Joh 15, 16). Diese gottliche Berufung ist ein ganzer
Komplex von kostbaren aktuellen Gnaden. Wie lang ist meistens
der Weg vom ersten Aufleuchten jener gottlichen Berufung bis zum vollen
Mittag der Priesterweihe oder der OrdensprofeB! Also wie viele aktuelle
Gnaden sind erfordert, um den Weg bis zu Ende zu gehen und sich zu ent-
schlieBen zur Ubernahme schwerer Pflichten fiir das ganze Leben, weit iiber
das allen Christen Gebotene hinaus!

4. Aber nun erhebt sich die Frage : Miissen diese ,,Berufsgnaden® notwendig
dem von Gott Berufenen bewuBt werden ? MuB er im besonderen ein klares
BewuBtsein haben von jener ,inneren und gewissermaBen mystischen Stimme*
gottlicher Berufung? Es ist doch im allgemeinen so, daB Gottes Gnaden-
wirken in unserer Seele nicht in unser BewuBtsein tritt, Wir wissen es z. B.
durch Gottes Offenbarung und der Kirche unfehlbare Lehre, dafl bei jedem
iibernatiirlichen Heilswerke, wie bei jedem Akte des Glaubens, der Hoffnung,
der Liebe und Reue, eine aktuelle Gnade des Heiligen Geistes mitwirkt und
daB bei jedem wiirdigen Sakramentsempfange die habituelle Gnade entweder
der Seele eingegossen oder ex opere operato vermehrt wird. Das alles glauben
wir fest, aber was wissen wir davon auf dem Wege der Exrfahrung ?

Nun scheint freilich das Wort ,,vocatio® in seiner urspriinglichen Bedeu-
tung als aktive Berufung im niichstliegenden Sinne etwas fiir den Gerufenen
Wahrnehmbares zu bezeichnen, und erst recht der von Pius XII. gebrauchte
Ausdruck ,innere Stimme“. Ebenso unterstellt die in neuester Zeit in Italien
wieder heftig entbrannte Kontroverse iiber die Gewissenspflicht, der gdtt-
lichen Berufung zum Priester- und Ordensstande zu entsprechen, dafl der von
Gott Gerufene auch mit geniigender Sicherheit wisse: Ich bin von Gott
gerufen,

In der genannten Enciclopedia del Sacerdozio liest man zuniichst Seite
49—65 eine Abhandlung des Passionistenbischofs P. Geremia di San Paolo
della Croce zugunsten der milderen Ansicht, eine wirklich unter Siinde ver-
pflichtende Berufung gebe es nicht, héchstens per accidens. Gleich darauf
folgt eine Abhandlung des deutschamerikanischen Redemptoristen P. Edu-
ard Wuenschel (S. 69—88), die fiir die entgegengesetzte These eintritt. Nun
mag der Leser wihlen!

Nach unserer unmaBgeblichen Ansicht bezieht sich die Kontroverse auf
einen Fall, der gar nicht so hiufig und sicher nicht die Regel ist. Wann hort

%) AAS LVIII (1956), 354.



Mitteilungen 303

man je im Beichtstuhl die Anklage: ,,Ich habe der gottlichen Berufung zum
Priester- oder Ordensstande keine Folge geleistet. Wie viele gute Priester
und Ordensleute gibt es, die vorher nie eine innere Stimme gottlicher Berufung
klar vernommen haben, denen aber trotzdem der geistliche Berater im Namen
Gottes erklirt hat: ,,Du bist von Gott berufen!*

Und selbst die Apostel, die klar und deutlich Christi Anruf horten:
»Komm, folge mir!“ haben sich in jenem Augenblick schwerlich gefragt: Bin
ich im Gewissen verpflichtet, diesem Anruf des Nazareners zu folgen ?
Vielmehr leitete sie wohl nur der eine Gedanke: Ich darf also nun in der
unmittelbaren Umgebung des groBen Lehrers und Wundertiters von Naza-
reth leben. Dasselbe geschieht sicherlich sehr oft, wenn einer sich frei ent-
schlieft zum Eintritt in den geistlichen Stand oder den Ordensstand; er sagt
sich nicht: ,,Ich muB*, sondern: ,,Jch darf!*

Dazu kommt die grofie Schwierigkeit, Gottes innere Stimme von eigenen
Gedanken klar zu unterscheiden, woraus man folgern darf: Das ist fiir eine
gute Standeswahl auch gar nicht nétig. Deshalb schreibt Pius XI. in seiner
berithmten Enzyklika ,,Ad catholici sacerdotii vom 20. Dezember 1935, in
der er wiederholt von der ,,durch gbttliche Eingebung® entstandenen Neigung
zum Priestertum gesprochen hatte: ,,Wer dieses heilige Priesteramt aus der
einen edlen Absicht erstrebt, um sich (ganz) dem gottlichen Dienst und dem
Heil der Seelen zu widmen, wer zugleich gediegene Frommigkeit und be-
withrte Sittenreinheit und das notwendige Wissen erworben hat oder zu er-
werben sich bemiiht, der ist offenbar von Gott zum Priestertum be-
rufens).“ Aber ist das nicht dasselbe, was der hl. Pius X. 1912 durch jene
Kardinalskommission erklirt hatte ?

Wenn also ein Seminarist oder ein Klosternovize die rechte Absicht hat
und von seinen Vorgesetzten als wirklich ,,tauglicher” Anwiirter des Priester-
oder Ordensstandes befunden wird, dann hat er eben echten Priester- bzw.
Ordensberuf, und niemand braucht sich den Kopf dariiber zu zerbrechen, ob
auch eine ,,innere gottliche Berufung” vorliegt. Nach diesem Grundsatz haben
auch die Apostel gehandelt, als sie der jungen Christengemeinde von Jerusalem
Diakone geben wollten. Es wurde nicht nach inneren mystischen Stimmen
geforscht, sondern nur nach der in foro externo feststellbaren Eignung: ,,Liebe
Briider, wiihlt aus eurer Mitte sicben Ménner aus, die in gutem Rufe stehen
und voll des Heiligen Geistes und der Weisheit sind“ (Apg 6,3). Diese Sieben
hatten sich nicht selber um die neue, ehrenvollere Stellung bemiiht, wie das
jetzt bei den Bewerbern um das Priestertum der Fall zu sein pflegt, und des-
halb braucht auch die Schrift nichts von ihrer ,,rechten Absicht“ zu sagen,
sondern nur von ihrer ,Tauglichkeit“; aber daB sie der auf sie gefallenen
Wahl frei zugestimmt haben, ist selbstverstindlich.

5. Auf die ,,kanonische Tauglichkeit* (can. 973 § 3), mit anderen Worten,
auf den ,,echten Beruf®, ist also viel mehr zu achten als auf die ,jinnere
gottliche Berufung“. Uber diese mogen Zweifel bestehen, aber der echte
Beruf muBl moralisch sicher sein. Ist er zweifelhaft und bleibt er auch nach
verlingerter Probezeit zweifelhaft, dann gilt der Grundsatz: ,,Vocatio dubia

%) AAS XXVIII (1936), 40.



304 Mitteilungen

vocatio nulla.“ Umgekehrt, hat jemand nichts anderes im Sinn, als spiter ein
guter Priester oder Religiose zu werden, und besitat er jene Geistes- und
Herzenseigenschaften, die fiir die Zukunft das Beste hoffen lassen, dann
darf er von der zustindigen Autoritit zur Weihe oder ProfeB zugelassen
werden, und er selber darf den entscheidenden Schritt tun.

Aber muB er ihn tun? Wie schon vorher bemerkt, ist in unserem Fall
diese Frage eigentlich gegenstandslos; denn es wird unterstellt, daBl wohl sein
»Beruf* sicher ist, aber nicht eine klar bewuBlte gottliche ,,Berufung®. Lige
sie sicher vor, dann brauchte die rechte Absicht und die kanonische Tauglich-
keit eigentlich gar nicht gepriift zu werden ; denn der von Gott Gerufene braucht
keine andere Absicht zu haben als eben die, dem gottlichen Ruf zu folgen,
wie ein Katholik, der zur Sonntagsmesse geht, keine andere Absicht zu haben
braucht als die, dem Kirchengebot zu gehorchen. Und wird Gott je einen
wirklich Untauglichen berufen ?

Uns will scheinen, es liege dem Bestreben, vor jeder Standeswahl eine
vorhergehende gottliche Berufung ausfindig zu machen, die Angst vor dem
damit stets verbundenen groBien Risiko und vor der eigenen Verantwortung
zugrunde. Es ist wahrlich kein Risiko, einem klar erkannten gbttlichen Anruf
zu folgen, und Gott selber wiirde so das Geschopf von aller Verantwortung
entlasten. Eine eigentliche Wahl des Standes von seiten des Geschdpfes
gibe es iiberhaupt nicht, da Gott selber diese Wahl schon vorher getroffen
hiitte. Die beriihmten Regeln des hl. Ignatius ,,de electione 4)“ wiiren also fiir
den Eintritt in einen Stand iuberfliissig.

6. Der Verfasser dieses Artikels hat nie verstehen kdnnen, was seinen
groBen Ordensvater, den hl. Kirchenlehrer Alfons von Liguori, bewogen hat,
in seinem fiir Priester bestimmten Werke ,.Selva® aus dem Jahre 1760, parte
I, capo X, ohne weitere Begriindung die so schwerwiegende allgemeine Be-
hauptung aufzustellen: ,,Um in irgendeinen Lebensstand einzutreten, ist die
gottliche Berufung notwendig; denn ohne sie ist es, wenn nicht unmbglich,
so doch wenigstens sehr schwer, den Pflichten jenes Standes nachzukommen
und sich zu retten®)“, In dem ein Jahrzehnt vorher versffentlichten Schriftchen
»Avvisi spettanti alla vocazione religiosa®) hatte der Heilige schon dasselbe
geschrieben, aber zur Stiitze dieser These auch zwei Paulus-Texte (1 Kor 7, 7
und Rom 8,30) angefiihrt: Indes konnen sie die These unmdglich stiitzen, da
der Literalsinn ein ganz anderer ist. Wenn es wirklich so wire, dal Gott
selber jedem seinen Stand vorherbestimmt und dafl jeder sein ewiges Heil
schwer gefihrdet, der dieser gottlichen Berufung nicht folgt, dann diirfte
also auch einer, den Gott zum Ehestand berufen hat, nicht den Rat des hl.
Paulus befolgen und ehelos bleiben. Und wen Gott zum Weltpriesterstand
berufen hat, der wiirde sich der Gefahr ewiger Verdammnis aussetzen, falls
er Ordenspriester wiirde.

%) Exercitia spiritualia sancti Patris Ignatii de Loyola. Offizielle romische Ausgabe,
NN. 169 — 188.

%) Gesamtwerke, Ausgabe Marietti, III, 78.

¢) A. a. 0. IV, 396.



Mitteilungen 305

Als dem hl Paulus das Dilemma: ,,Ehestand oder Zolibat ?“ zur Ent-
scheidung vorgelegt wurde, da hat er nicht geantwortet: ,Du mufit unter-
suchen, zu welchem der beiden Stinde Gott der Herr dich oder deine
heiratsfihige Tochter berufen hat“, sondern er hat einfach den allgemeinen
Grundsatz proklamiert: ,Heiraten ist keine Siinde; aber Gott zuliebe nicht
heiraten ist besser und begliickender” (1 Kor 7, 25-40).

DaB Gott der Herr dem Menschen seinen Stand und Beruf bestimmen
kann und es im Einzelfalle auch tut, ist klar. Da Maria und Joseph im
jungfriiulichen Ehestand lebten, war direkt von Gott gewollt. Aber daf Gott
fiir jeden einzelnen Menschen eine solche Bestimmung trifft, ist schwerlich
zu beweisen. Gott hat den Menschen frei erschaffen und will, dafl er in weitem
Umfange frei iiber sich verfiigen konne, natiirlich immer nach den Regeln der
Klugheit.

In einem anderen Schriftchen aus dem Jahre 1750, ,,Conforto a’novizj*,
driickt sich der hl. Alfons ganz im Sinne des hl. Pius X. aus. Er unterstellt
einen Novizen, dem der Teufel zuraunt: ,,Aber wer weil, ob deine vermeint-
liche Berufung echt war und nicht vielmehr eine personliche Grille? Und
wenn du nicht wirklich von Gott berufen worden bist, wirst du auch nicht
die Kraft zum Aushalten haben. Vielleicht wird es dich nach Ablegung der
Geliibde gereuen, und du wirst austreten; und withrend du dich in der Welt ge-
rettet hiittest, wirst du hier verlorengehen.” Der hl. Kirchenlehrer fihrt fort:
,Um diese Versuchung zu bekimpfen, muBl man bedenken, wie und wann
jemand iiber seine Berufung (zum Ordensstand) sicher sein kann. Eine echte
Berufung liegt vor, wenn drei Dinge zusammenkommen. Das erste ist die gute
Absicht, nimlich um die Gefahren der Welt zu flichen, das ewige Heil mehr zu
sichern und sich enger an Gott anzuschlieBen. Das zweite ist das Fehlen
positiver Hindernisse, wie Mangel an Gesundheit, an Talent oder die Pflicht,
die Eltern zu unterstiitzen; und hieritber mufl der Novize, nachdem er den
Oberen alles wahrheitsgemil und klar gesagt hat, diesen das Urteil anheim-
geben. Das dritte ist die Aufnahme von seiten der Oberen. Wo diese drei Stiicke
_ vorhanden sind, darf der Novize nicht an der Echtheit seiner Berufung
zweifeln 7). Jeder sieht, wie wichtig diese Stelle ist, um die wahre Ansicht des
hl. Lehrers kennenzulernen; und doch findet man sie kaum je zitiert®).

7. Wer den Hauptakzent nicht auf den passiven Beruf, sondern auf die
aktive gottliche Berufung legt, wird Bedenken tragen, fiir Priester- und
Ordensberufe zu werben, um, wie man sagt, Gott dem Herrn nicht in das
Handwerk zu pfuschen. Aber die Erfahrung lehrt, daBl der Allerhtchste, der
alles allein wirken kbnnte, auch in dieser Sache die Mitwirkung seiner freien
Geschopfe will. Es ist eine durch viele konkrete Beispiele zu belegende Tat-
sache, daB gerade aus jenen Pfarreien mehr Priester und Religiosen kommen,
wo die Geistlichkeit hiufiger und begeisterter iiber die Vorziige des Priester-
und Ordensstandes und gottgeweihter Jungfriulichkeit predigt (vgl. unsere
Mitteilung in dieser Zeitschrift, 1950, S. 243 £.) und auch im privaten Verkehr
junge Leute, die Zeichen echter Berufung bzw. echten Berufes an sich haben,
7) A. a. 0. IV, 439.

8) Vgl. ,.Die Anregung* (Kéln-Junkersdorf), 8 (1956), Nr. 10, 8. 12. Wir haben dort
7 Artikel iiber ,,Christliche Standeswahl* verdffentlicht.



306 Mitteilungen

ganz in Ubereinstimmung mit can. 1353 fiir diese idealsten Lebensstinde zu
gewinnen sucht. Wir diirfen doch wohl erwarten, Gott werde unsere wohl-
gemeinten Priesterworte mit den Einsprechungen seiner Gnade, die bei einem
solchen eminenten Heilswerke absolut notwendig ist, wirksam unterstiitzen.

Dazu sollte dann die hidufige und dringende Aufforderung an alle Gliu-
bigen kommen, oft und instiindig um viele und gute Priester- und Ordens-
berufe zu beten, entsprechend der Mahnung Jesu: ,Bittet den Herrn der
Ernte, daB er Arbeiter in seine Ernte sende“ (Mt 9, 38). Aber wie erfolgt dann
spiter eine solche ,,Sendung® ? Sicherlich geniigen da nicht innere Berufungen
und ,,mystische innere Stimmen*. Die Entscheidung der Kardinalskommission
von 1912, die vom hl. Pius X. voll bestiitigt wurde, bleibt in Kraft: ,,Niemand
hat irgendein Recht auf den Empfang der Weihe vor der freien Wahl des
Bischofs?®)“, Der Herr der Ernte ,.sendet® die Arbeiter durch die Organe seiner
Kirche, insofern diese die Predigterlaubnis und Beichtjurisdiktion geben. In
diesem Sinne spricht can. 1328 von ,,missio”. Auch die Volksmissionare, die
eine sogenannte ,,Mission“ predigen (can. 1349 § 1), verkiinden schon durch
diese Worte ,,Missionar“ und ,,Mission®, daB sie rechtmiBig ,.gesandt® sind
(vgl. Is 61,1; Lk 4, 18). Kurz und biindig fragt der Volkerapostel: ,,Wie kann
man predigen, wenn man nicht gesandt ist ?*“ (Rém 11, 15.)

8. ,Berufung und Beruf zum Priester- und Ordensstande® ist ein unge-
heuer weites Thema, iiber das schon sehr viel geschrieben wurde, namentlich
in unserem 20. Jahrhundert. Aber manches — so will uns bediinken — hiitte
ungeschrieben bleiben kénnen, wenn man immer klar unterschieden hiitte
zwischen aktiver gottlicher (und kirchlicher) Berufung und passivem Beruf.
Ferner hat man zu oft die Unterscheidung beiseite gelassen zwischen dem
Gnadenwirken Gottes, dessen sich der Mensch nicht bewuBt wird, und den
viel selteneren Fillen, wo eine auch in das BewuBtsein tretende, mehr oder
weniger wunderbare Berufung vorliegt. Der heiligmiiige Redemptorist Karl
Clemens aus Dresden (1816—1886), ein Konvertit, erzihlt iiber die Zeit, als
er noch als Laie in Trier lebte: ,,Als der Priester (beim Hochamt in St. Paulin)
die Prifation sang, iiberfiel mich etwas, das ich bis heute nicht (natiirlich)
erkliren kann. Eine unbeschreibliche innere GewiBheit, einer dringenden
Einladung gleich, durchdrang mich, daB ich die Welt verlassen und in den
geistlichen Stand eintreten miisse. Ich zerfloB in Trinen. Das war ein inneres
Ereignis, welches schnurgerade meinen Wiinschen zuwiderlief19)“,

Auch hat man oft nicht genug beachtet, wie grundverschieden diese zwei
Seelenhaltungen sind: Ich darf in den Priester- oder Ordensstand treten,
denn man versichert mir, ich sei tauglich, und ich bin mir bewuBt, daB mich
reine Absicht leitet; ich mufl Priester werden oder ins Kloster gehen. So
leicht das erste zu erkennen ist, wenigstens verhiiltnismiiBig leicht, so schwer
ist es, das zweite wirklich zu beweisen; handelt es sich doch um etwas, das
iiber das allen Christen Gebotene weit hinausgeht: um lebenslinglichen Ver-
zicht auf die an sich allen Menschen zustehenden Rechte: zu heiraten, ir-
disches Gut fiir sich zu erwerben und zu besitzen, frei iiber seine Person,
seine Zeit und seinen Besitz zu verfiigen usw.

%) AAS IV, 485; Enchiridion Clericorum, n. 860.
10) F. Ratte, Der Redemptorist Karl Clemens. Mainz 1891, S. 34 f.



Mitteilungen 307

Zu oft hat man sich endlich damit begniigt, Klage zu fiithren iiber jene,
die ohne ,,vocatio® in den Priester- oder Ordensstand treten, ohne deutlich
zu sagen, welche damit gemeint sind. Sicherlich derjenige, der ohne reine
Absicht einen dieser Stiinde erwiihlt, etwa vor 1803 ein nachgeborner deut-
scher Adeliger, der so hoffte, als reichsunmittelbarer Bischof oder Abt reich
und angesehen zu werden. Sicherlich auch derjenige, dem es an der kanonischen
Eignung fehlt. Aber wer beides hat, canonica idoneitas und recta intentio,
jedoch nicht klar erkennt, ob je eine direkte goéttliche Berufung an ihn er-
gangen ist, muf} auch er sich zu denen rechnen, die ,,sine vocatione® einen so
erhabenen Stand wiihlen ?

Gerade aus diesem Grunde hatte der edle Bischof Johannes Theodor
Laurent aus Aachen vor seiner Subdiakonatsweihe am 22. Mirz 1828 schwere
innere Kimpfe zu bestehen, wie man aus folgender Aufzeichnung von seiner
Hand ersieht: ,,Womit ich mich von Jugend auf getragen, was ich in der
Tollheit der Leidenschaft mehrmals versucht war aufzugeben, wozu ich von
hoherer Hand und auf nicht selbst gebahnten Wegen zuriickgekommen bin,
was mir unerreichbar fern entriickt zu sein schien, das steht jetzt auf einmal
vor mir! Darf ich hinzutreten ? Kann ich zuriickbleiben ? War ich berufen ?
Bin ich es noch ? Alles schweigt 11)!*

Solch veringstigten Weihekandidaten mogen die oben angefiihrten Worte
Pius’ XI. und des hl. Alfons Beruhigung gewiihren sowie folgende Stelle der
»lnstructio pro tonsuram et ordines recepturis® des Kamillianers P. Camillo
De Carlo, die von den rémischen Ordinanden bei der Vorbereitung fiir die
Weiheexamina so viel benutzt wird (4. Aufl., Rom 1950). Er schreibt klipp und
klar auf S. 12: ,,Unde quilibet idoneus, i. e. nullo canonico impedimento
detentus, congrua scientia et virtute praeditus, qui ad clericatum amplecten-
dum recta intentione, nempe ob motiva supernaturalia fertur, is de divina
vocatione securus esse potest.”

Hiemit wollen wir unsere ,,theologisch-praktischen“ Ausfiihrungen iiber
das vielumstrittene Thema der ,vocatio® beschlieBen. Mége der Himmel
ihnen den Segen der Fruchtbarkeit verleihen!

Rom P. Dr. Clemens M. Henze C. Ss. R.

Neues aus biblischen Zeitschriften. In zwangloser Auswahl seien hier
einige ,,Zibeben“ — das Wort ist iibrigens arabischen Ursprungs — aus wissen-
schaftlichen biblischen Zeitschriften herausgegriffen, die sonst nur den Fach-
mann erreichen, aber doch fiir den Mann des Kerygmas und der Praxis an-
regend’sein diirften.

l.Auf den Fliigeln des Adlers. Im Buch des Auszuges (Ex 19,4) lesen
wir den anschaulichen, u.nvelfgeﬁi.ichen Satz: ,,Ihr habt gesehen, wie ich euch
auf des Adlers Fliigeln aus Agypten trug.“ Der gleiche Gedanke kehrt im
Moseslied (Dt 32, 11) in dichterischer Sprache wieder. Henne iibersetzt den
Vers: ,,Wie ein Adler, der seinen Horst bewacht, schwebend ob seiner Brut
sich breitet, seine Fittiche spannt,sie packt und hintrigt mit michtigem

1) K. Méller, Leben und Briefe des Bischofs J. Th. Laurent, I (Trier 1887), S 118.



308 Mitteilungen

Fliagelschlag, so geleitet der Herr allein (Israel).“ Doch in dieser Ubersetzung
geht der schonste Vergleichspunkt unter. Die unklare Wiedergabe des Ur-
textes rithrt sicher daher, daB man die genaue Naturbeobachtung der Alten
nicht mehr kannte.

Nun hat Professor G. R. Driver von Oxford mehrere Studien iiber die
,Vogel in der Bibel“ versffentlicht. Im Abschnitt iiber die Adler bringt er
folgenden Augenzeugenbericht aus Schottland: ,Unser Fiihrer beobachtete
einen Goldadler, der seinen Jungen das Fliegen beibrachte. Die Adlermutter
flog vom Horst auf mit dem Jungen in den Fiingen. Nach kurzer Zeit lief sie
das Junge etwa 90 FuB fallen, flog dann unterhalb hin, breitete die Schwingen
und lieB es aufsitzen. Dies wiederholte sie dfter. SchlieBlich rastete sie etwa
eine Viertelstunde auf einer Felszacke aus, stief dann das Junge in die Tiefe
und holte es wieder auf seinen Schwingen ein.*

Der Ausdruck der Bibel ist daher nicht dichterische Erfindung, sondern
beruht auf genauer Naturbeobachtung. Daher wiire der Text genauer so zu
iibersetzen: ,,Wie ein Adler — seinen Horst bewacht er, iiber seinen Jungen
schwebt er; da breitet er seine Fligel aus und nimmt sie auf, auf seinen
Schwingen trigt er sie hin, — so fiihrt Jahweh allein sein Volk®. (G. R. Driver,
Birds in the Bible. Palestine Exploration Quarterly 90, 1958, 56.)

2. Wie wurden die Handschriften am Toten Meer gefunden?
Die Literatur iiber die Handschriftenfunde am Toten Meer ist bereits Legion
geworden. Zwar wuBlte man von Anfang an, dafl die Beduinen des Ta’amire-
stammes die ersten Finder waren, aber man war sich nie klar dariiber, wie es
eigentlich zugegangen ist. Daher kam von seiten einiger Gelehrter von Anfang
an ein schwer zu iiberwindendes MiBtrauen. Handelte es sich doch nicht um
Filschung und Betrug ? Nun ist es gelungen, den Mann zu ermitteln, der die
Hohle I entdeckte. Es ist der Ta’amire-Beduine Muhammad ed-Deeb (,, Wolf“).
Er erziihlte Herrn Khoury in Bethlehem folgendes: Im Jahre 1945 betrat er
allein die Hohle I und fand dort verschiedene Kriige. Neun zerschlug er mit
seinem Stab. Als er den zehnten zerschlug, fand er darin eine Lederrolle, die
innen beschriehen war. Die Lederrolle nahm er mit, da er dachte, man kénnte
daraus wohl gut Sandalen schneiden lassen. Auch seinen zwei Begleitern gab
er ein Stiick fiir Sandalen. Heimgekommen, warf Muhammad das Biindel in
eine Ecke seiner Behausung, wo es zwei Jahre liegenblieb. Als dann sein
Onkel nach Bethlehem hineinging, gab er ihm auch den Fund mit, damit er
bei einem Altertumshiindler frage, ob die Sache etwas wert sei. Dieser besah
die Schrift, konnte sie aber nicht lesen, Da er meinte, es handle sich um
syrische Texte, schickte er den Mann weiter zu einem syrischen Kaufmann;
der wies ihn wieder weiter an den syrischen Erzbischof nach Jerusalem. Und
damit begann die erregende Entdeckung der Handschriften, die ihresgleichen
in der Geschichte nicht hat. Der Beduine dachte, er kénnte sich Sandalen
machen, aber auf diesen ,,Leder-Sandalen® konnte die Wissenschaft den Weg
ein Jahrtausend zuriickschreiten, der bisher verschlossen war. Eine sehr zu
empfehlende Zusammenfassung des Ideengutes der neuen Schriftfunde bringt
das Buch von Kurt Schubert, Die Gemeinde vom Toten Meer. Ihre Ent-
stehung und ihre Lehren. Reinhardt-Verlag, Miinchen 1958. (W.H.Brownlee,



Mitteilungen 309

Muhammad ed-Deeb’s own story of his scroll discovery. Journal of Near
Eastern Studies, Oct. 1957, 236 —239).

Ferner diirfte noch nicht allgemein bekannt sein, daB trotz genauer Ab-
suchung des ganzen Kiistengelindes am Toten Meer nach Abschlufl der Such-
aktionen durch Zufall wieder eine neue Hohle entdeckt wurde. So fand man
im Jahre 1956 in der Niihe von Hohle I in Hohle XI ein gut erhaltenes groBeres
Fragment des Buches Leviticus in althebriischer Schrift, dazu einen ara-
maiischen Job, ein vollstindig erhaltenes Psalmenbuch und eine Apokalypse
des neuen Jerusalem. Wihrend der Suezkrise waren die fritheren Funde vom
Palidstina-Museum in Jerusalem nach Amman gebracht worden, wo sie in den
Sicherheitsschrinken der Ottomanenbank aufbewahrt wurden, aber wegen
der Feuchtigkeit etwas Schaden gelitten haben diirften. Heute stehen sie
wieder in Jerusalem der internationalen Forschungsgemeinschaft zur Ver-

fiigung,.

3. Ein Bronzeschwert auf dem Flugfeld in Amman. Das Miindig-
werden der arabischen Staaten brachte es mit sich, daBl auch die leitenden
Posten in den wissenschaftlichen Instituten an einheimische Kriifte iibergin-
gen. So wurde auch der langjihrige Direktor der Altertiimerverwaltung in
Amman, G. Lankester Harding, durch einen Jordanier abgelést. Als er auf
dem Flugfeld im Amman bereits nach England startbereit war, kam ein
Arbeiter, der in ein paar Fetzen eingehiillt Stiicke eines eben gefundenen
Bronzeschwertes vorzeigte. Eine kurze Priifung ergab, daBl der Fund in die
spite Bronzezeit (1600—1200 v. Chr.) gehoren miiBite, eine Periode, fiir die
man bisher im Ostjordanland nur sehr spirliche Funde aufweisen konnte.
Harding verstiindigte vor seinem Abflug noch seinen technischen Assistenten
Mohammed Saleh, er solle der Sache nachgehen. Nun zeigte es sich, daB die
Bulldozers bei der Einebnung des Flugplatzes bereits erschreckende Arbeit
geleistet hatten. Das Bronzeschwert war nicht der einzige Fund. Er gehorte
zu einem Gebdude, 16 m im Geviert, von dem ein Teil bereits wegrasiert war.
Die barbarische Arbeit wurde eingestellt, und nun machten sich die Archio-
logen an das Ritselraten. Was erstand unter ihren im Schutt der Vergangen-
heit wiithlenden Hinden? Aschenschichten zeugten von einer gewaltsamen
Zerstorung des Gebidudes. Aus der ganzen Anlage schlo man, daf} es sich um
einen Tempel handeln miisse. Es war aber kein armes Provinzheiligtum; vom
einstigen Reichtum berichten goldene Blitter und Ringe, Perlen aus Karne-
lian, Onyx und Quarz, elfenbeinerne Salbungsléffel mit feinen Graviiren. Fiir
die zeitliche Datierung sind aber die sonst wertlosen Tonscherben dufBlerst
wertvoll. Neben der eingefiihrten mykenischen und zyprischen Ware erreichte
die einheimische ,, Ton“-kunst einen hohen Grad der Vollendung. Am auffal-
lendsten sind Tongefille in der Art der Pilgerflaschen, mit ein- oder mehr-
farbigen Mustern verziert. Uber die Art des Tempelkultes liBt sich einstweilen
noch nichts Niheres sagen. Jedenfalls steht die eigenartige Tatsache fest, daB
es auberhalb einer Stadtsiedlung — denn das Gebiet ringsum war unbesiedelt
— ein groBes Wallfahrtsheiligtum gegeben hat, wozu sicher eine zahlreichere
Priesterschaft gehorte. Dadurch wird unser Geschichtsbild in einem Punkt
wieder korrekturbediirftig. Bis jetzt hat man angenommen, daB die Besied-

»~Theol.-prakt. Quartalschrift IV. 1958 22



310 Mitteilungen

lung von Amman erst in der Eisenzeit um 1200 v. Chr. begonnen hat. Man
sprach von der groBen ,Siedlungsliicke” im zweiten vorchristlichen Jahr-
tausend. Nun will es der Zufall, daBl ausgerechnet fiir diese Siedlungsliicke
der Spiitbronzezeit ein iiberaus florierender Tempel entdeckt wurde, was
natiirlich eine zahlreichere Beviblkerung in der Gegend voraussetzt. Es ist
nicht ausgeschlossen, daB die Zerstérung dieses Tempels mit dem Eindringen
der Israeliten zusammenhiingt. Doch bevor wir etwas Sicheres dariiber aus-
sagen konnen, miissen wir genauere Publikationen abwarten. Bewahrheitet
sich aber unsere Annahme, so wiirde dadurch wieder ein Abschnitt der Bibel,
die Landnahme Israels, in neuem Licht aufleuchten. (Lankester Harding,
Recent Discoveries in Jordan. Palestine Exploration Quarterly 90, 1958,
10—12).

4. Steinzeit und Wassersuche in Jordanien. Der gleiche Direktor
Harding berichtet noch folgendes: Das Konigreich Jordanien ist auf Gedeih
und Verderb auf das kostbare Wasser angewiesen. Wire geniigend Wasser
vorhanden, konnten weite Landstriche der Landwirtschaft erschlossen wer-
den. In der christlich-byzantischen Bliitezeit des Landes waren Flichen
kultiviert, die heute vollstindig verfallene Wiiste sind. Im Wirtschaftspro-
gramm Jordaniens steht also an vorderster Linie die ErschlieBung neuer
Wasserquellen, womit einige amerikanische Gesellschaften betraut sind.

Etwa zwei Autostunden 8stlich von Amman liegt die kleine Oase Azraq,
am Anfang des Wadi Sirhan, das sich bis nach Saudiarabien weitererstreckt.
Da es viele offene Wassertiimpel gibt, versammeln sich auf ihrer Wanderung
hier sehr viele Vogel. In Point 4 war man gerade daran, eine Quelle zu er-
weitern und zu kanalisieren. ,.Eines Tages brachte mir Mr. Purnell, der die
Arbeiten zu iiberwachen hatte, drei schin erhaltene paliolithische Steiniixte
in mein Biiro. Er meinte, man hiitte sie einen Meter unter der Erde beim Aus-
weiten der Quelle gefunden, und lud mich zu einem Ortsaugenschein ein. Der
amerikanische Gesandte Mr. Mallory, ein begeisterter Amateur-Archiologe,
bot sich freundlich an, uns an Ort und Stelle zu bringen. Als wir in Point 4
aus dem Wagen stiegen, muB auf meinem Gesicht Entsetzen und Uberraschung
zugleich aufgeblitzt haben, weil Mr. Purell sagte: ,Sie haben sicher nicht er-
wartet, so etwas zu sehen!* Sicher nicht! Schon siuberlich lagen da auf einem
Tisch hundert und mehr schéne Steinixte. Dies sei nur eine kleine Auswahl.
Bei der ,Lowenquelle‘ (Ain el-Asad) hole man deren zu Dutzenden heraus.
Als wir hinkamen, bot sich uns ein seltsamer Anblick. Rund um die Quelle
lagen in Menge die frisch aus dem Grund heraufgeholten Steiniixte und Stein-
keile verschiedener GrioBe und Bearbeitung. Der Arbeiter, der knietief im
Wasser stand und sich immer wieder biickte, um aus der Tiefe der Quelle etwas
herauszufischen, griff wahrlich in das Dunkel der Jahrtausende zuriick.”

Weiter berichtet Harding, daBl bei seinem Weggang 600 bis 700 Fund-
stiicke vorlagen. Welcher steinzeitlichen Periode nun niherhin die Funde zuge-
ordnet werden miissen — die Spanne reicht vom unteren Paliolithikum bis
in das Neolithikum —, liBt sich auf den ersten Blick genauso wenig entschei-
den, wie ein Arzt iiber das Telephon eine genaue Diagnose stellen kann. Wenn
einmal auch die Knochenfunde untersucht sind, wird sich auch leichter eine
Chronologie erarbeiten lassen. Einstweilen steht fest, dal die ,.Léwenquelle”



Mitteilungen 311

im Wadi Sirhan zu den ergichbigsten steinzeitlichen Fundorten iberhaupt
gehort. Die Quelle war Rast- und Lagerplatz fiir den steinzeitlichen Jiger in
einem Gebiet, das heute Wiiste ist. (Palestine Exploration Quarterly 90,
1958, 7—9).

- 5.Mystischer ,,Leib“ —mystisches ,,Volk“. Nun noch eine philolo-
gische Zibebe mit biblisch-theologischen SchluBfolgerungen! Zum Character
distinctivus des dsterreichischen theologischen Doktors gehtrt das Studium
der biblisch-orientalischen Dialekte. Wenn spiiter davon auch nicht mehr als
eine ,tinctura amara® iibrigbleibt, so ist doch nicht zu tibersehen, dafl auch
durch eine kurze Beschiiftigung mit den ,Dialekten® der Horizont erweitert
wird. Die Sprache der Bibel steht nicht mutterseelenallein und verlassen da,
sie ist Glied der groBen semitischen Sprachfamilie, aus der immer wieder neue
Anleihen genommen werden konnen zum Verstindnis dunkler biblischer
Worte und Begriffe. In der Zeitschrift ,,Vetus Testamentum® 8, 1958, 161 —
215, behandelt L. Kopf aus Jerusalem 85 arabische Wurzeln zur Aufhellung
biblischer Stellen. Nummer 10 ist mir besonders interessant vorgekommen.
Unser heutiger Kirchenbegriff ist ja von der Idee des Mystischen Leibes
geprigt. Das neutestamentliche Gottesvolk ist also ,,Leib“. In der neutesta-
mentlichen Exegese wurde dariiber schon viel gearbeitet; es wurden Parallelen
aus dem Hellenismus angezogen usw., aber viel zu wenig auf semitisches Volks-
empfinden zuriickgegriffen. Es ist doch auffallend, daB die biblische Psycho-
logie ganz und gar organgebunden ist. Der Mensch wird in seinem ,,Gebein“
erschiittert, sinnt nach in seinen ., Innereien®, meditiert mit der ,,Leber®,
denkt mit dem , Herzen®, ist als Ganzer nur ,Fleisch“. Eine solche organ-
gebundene Vorstellung scheint nun auch der Bezeichnung ,,Volk* zugrunde zu
liegen. Kleinere Stammesgruppen werden im Arabischen mit batn (= Bauch,
Mutterleib) oder fahd (= Oberschenkel, Zeugungsteil) bezeichnet. Im He-
briischen heifit nun Volk als ,,Nation“ (von nascere, Geburtsgemeinschaft)
goj, das von den Philologen einstimmig mit gew = ,Riicken* als Haupt-
bestandteil des Korpers in Verbindung gebracht wird. Volk wiire also Leib
einfachhin. Die Vorstellung ist iibrigens unserem Denken nicht ganz fremd,
da man doch auch von einem gesunden oder kranken ,,Volkskdrper redet.
Vielleicht spielten diese organgebundenen Vorstellungen auch bei der For-
mulierung des neutestamentlichen Gottesvolkes als ,,Leib“ wenigstens im
UnterbewuBtsein mit. Aber gerade in dieser Gegeniiberstellung werden auch
die Unterschiede deutlicher sichtbar. Das alttestamentliche Gottesvolk war
eine biologische Einheit aus Fleisch und Blut, durch Zeugung und Geburt zum
Volks+,,Leib“ oder -,,Korper” heranwachsend; das neutestamentliche Gottes-
volk ist ebenfalls eine Einheit, aber geistgewirkter Art, ein Leib aus Gnade
und Glauben. Dort herrscht das biologische Lebensprinzip vor — Wachstum des
Volksleibes durch Zeugung und Geburt —, hier aber das pneumatologische.
Das Einheitsprinzip ist dort bios (leibhaftes, erdgebundenes Leben), hier der
erhohte Christos, der durch die Sendung des Hl. Geistes (hebriisch ruach=
Lebensmacht) den iiber-,,natiirlichen®, d. i. den iiber den Bereich der natura,
des Zeugens und Gebirens, hinausragenden und daher geheimnisvollen Leib
des neuen Gottesvolkes schafft.

22+



312 Rémische Erlidsse und Entscheidungen

Die Vorstellung der Kirche als mystischer Leib bricht also nicht als plstz-
lich Neues herein, sie wird vielmehr aus altsemitischem Sprachgeiste heraus
sehr leicht verstindlich in der Gegeniiberstellung des alten, natiirlichen, an
die Grenzen der Nation gebundenen Volksleibes und des neuen, himmlischen,
ja kosmischen Leibes der Kirche Christi.

Graz Univ.-Prof. DDr. Claus Schedl CSsR.

Romische Erlisse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Linz a. d. D.

Biicherverbot. In der allgemeinen Sitzung der Kongregation des HI. Offiziums

vom 4. Juni 1958 haben die dafiir zustiindigen Kardiniile nach Anhérung eines Gutachtens
der Konsultoren folgende Biicher des Schriftstellers Henry Dum éry verurteilt und auf
den Index der verbotenen Biicher gesetzt:
1. Philosophie de la religion ; Presses Universitaires de France, Paris, 1957, 2 Biinde.—
2. Critique et Religion; Sedes, Paris, 1957. — 3. Le probléme de Dieu en philosophie
de la religion; Desclée de Brouwer, Bruges, 1957. — 4. La Foi n’est pas un cri; Caster-
man, Tournai, 1957.

Am 12, Juni d. J. hat der HL. Vater Papst Pius XII. in der Audienz des Prosekre-
tirs des HI. Offiziums diese Entscheidung der Kardinile gebilligt und ihre Versffent-
lichung angeordnet.

Dazu schreibt ,,I.’Osservatore Romano® u. a.: Auch andere Schriften desselben
Autors sind nicht frei von den niimlichen Abweichungen in der Lehre. Es ist notwendig,
dies festzuhalten. Wenn er auch glaubt, sich iiber dem Atheismus zu befinden und zu
halten, wenn er auch eine richtige und gesunde Mitte zu beziehen sucht einerseits
gegen den Modernismus und anderseits gegen den Integralismus unter dem Zeichen
einer gesunden philosophischen Kritik des katholischen Glaubens (siehe ,,Philosophie
de la religion“, Bd. 2, Seite 242, Note 4), so verpflichtet uns die Wahrheit zu sagen,
daB der Autor ganz und gar Modernist ist in dem Sinne, in welchem diesen Ausdruck
die Enzyklika ,,Pascendi* versteht.

Es ist sicher vollkommen richtig zu behaupten, daB} in einem gewissen psycholo-
gischen und praktischen Sinn der Verfasser keine Glaubenswahrheiten leugnet, sondern
daB er alle annimmt und bewahrt, — fiir ihn bleibt das Christentum einzig dastehend,
transzendent und unendlich achtenswert, — aber von einem anderen Gesichtspunkt
aus ist es leider notwendig hinzuzufiigen, dal der Glaube und die Dogmen von ihm
vollig ihrer inneren, lebendigen und tiefen Substanz beraubt sind. So kénnen diese
nicht mehr jene objektiven Crundsiitze von Sicherheit und Priizision darstellen als
welche sie immer in besonderer Weisc anerkannt wurden, wie dies zum Ausdruck kommt
in der katholischen Tradition, in der Enzyklika ,,Pascendi®, im Antimodernisteneid
und in der Enzyklika ,,Humani generis“ von 1950. So war es nicht zu umgehen, diesen
integralen Modernismus des Duméry zu verurteilen. Fs ist nur zu wiinschen, dall die-
jenigen, denen das schwere und verantwortungsvolle Amt der Bildung der zukiinftigen
Priester in den Fakultiten, Seminarien und #hnlichen Studienanstalten obliegt, das
nie vergessen, was der Apostolische Stuhl viele Male mit Entschiedenheit und Klarheit,
besonders nach dem Pontifikat von Leo XIII., beziiglich des Unterrichtes der schola-
stischen Philosophie im allgemeinen und jener des hl. Thomas im besonderen dargelegt
hat. Eine schlechte Philosophie kann nur zu einer schlechten Theologie fithren. Dafiir
haben wir hier wieder einmal ein schmerzliches Beispiel vor uns. (,L’Osservatore
Romano* Nr. 142 vom 21. Juni 1958.)

Der 1920 geborene und 1944 zum Priester geweihte Henry Duméry aus der Did-
zese Limoges lebt in Paris, wo er als Mitarbeiter am Nationalinstitut der Wissenschaften
tiitig war, Sein viertes indiziertes Buch, ,,La Foi n’est pas un cri*, stand noch im Februar
auf der Liste der 50 besten katholischen Biicher in Frankreich.



Roémische Erlésse und Entscheidungen 313

Warnung vor einem Buch. In einer Zuschrift an die Ortsordinarien und an die
Rektoren der kirchlichen Fakultiiten warnt die Seminar- und Studienkongregation
vor der Verwendung folgenden Buches als Lehrbuch und als Unterlage fiir Vorlesungen:
wIntroduction & la Bible“, tom. L., Introduction generale, Ancien Testament (Ein-
fithrung in die Bibel; 1. Band: Allgemeine Einfiihrung, Altes Testament), Ed. Desclée
et Cie., 1957, Dieses Buch entspricht weder den Vorschriften einer verniinftigen Pid-
agogik noch einer geeigneten Methode.

,,L'Osservatore Romano* bemerkt iiber diesen Band, der fast 900 Seiten umfaflt,
u. a.: Die Verfasser, 11 an der Zahl, unter deren Fiihrung und durch deren Zusammen-
arbeit dieser Band erschienen ist, kennen und zitieren die piipstlichen Dokumente und
ignorieren in keiner Weise jene erhabene Tradition, die vom hl. Hieronymus bis zu
den ernsten und anerkannten Gelehrten in den verschiedenen Sprachen reicht. Wer
aber diese Seiten mit einem wachen und bereitwilligen Geist, mit jener groBlen Liebe,
von der in ,,Divino afflante* die Rede ist, durchliest, ist sofort enttiiuscht von einem
Stil, welcher die Lektiire zwar nicht schwierig gestaltet, aber nicht der einer genauen
und ernsten Arbeit ist. Man fiihlt sich nicht mehr im FluBlbett und im Strom der Bibel-
wissenschaft, welcher freudig bereit ist, jeden Reichtum an neuen, legitimen und fried-
vollen Nebenfliissen aufzunehmen. Nein, durchaus nicht. Es sei hier festgestellt —
trotz aller Achtung vor den guten Absichten des anderen —: Es kommt einem vor,
auf einem anderen Ufer zu sein: ein Versuch, der iiberrascht und verwirrt, nimlich der,
Theorien und Systeme vollinhaltlich in die Kirche als definitive Wahrheiten zu iiber-
nehmen. Besonders wird hingewiesen auf die Probleme der Pentateuchfrage, der
Formgeschichte und der Inspiration. (,,L’Osservatore Romano* Nr. 151 vom 2. Juli
1958.) :

Erneutes Verbot von Anderungen liturgischer Texte. Der Kongregation des HI.
Offiziums wurde bekannt, daB} in gewissen Ubersetzungen der Texte der neuen Kar-
wochenliturgie in die Volkssprache die Worte ,Mysterium fidei* bei den Konsekrations-
worten iiber den Kelch ausgelassen wurden. AuBerdem wurde bekannt, daBl gewisse
Priester diese Worte sogar bei der Zelebration der Messe selber auslassen. Aus diesem
Grunde macht die genannte Kongregation anfmerksam, daB es nicht erlaubt sei, in
einer so heiligen Sache eigenmiichtige Anderungen einzufiihren und die Ausgaben der
liturgischen Biicher zu verstiimmeln oder mit Einschiebungen zu versehen (vgl. Can.
1399 n. 10 CIC.). Die Bischife mogen daher Sorge tragen, daB nach der Mahnung
des HI. Offiziums vom 14. Februar 1958 (vgl. das vorhergehende Heft dieser Zeitschrift
S. 224) die Vorschriften des kirchlichen Gesetzbuches iiber den hl. Kult strikte
eingehalten werden. Sie mégen aullerdem sorgsam dariiber wachen, daB niemand es
wage, auch nur die kleinste Anderung in Bezug auf Materie und Form der Sakramente
einzufiihren. (Monitum des Hl. Offizinms vom 24. Juli 1958; AAS, 1958, Nr. 12, S5.536) .

Neues piipstliches Pastoralinstitut in Rom. Unter dem Datum vom 3. Juni 1958
wurde die Apostolische Konstitution ,,Ad uberrima vitae pascua® veriffentlicht, welche
die Errichtung eines neuen piipstlichen Pastoralinstitutes in Rom zum Inhalt hat.
Dieses Institut wird an der pipstlichen Lateran-Universitit errichtet und dient der
Einfithrung des Klerus aus dem Weltpriester- und Ordensstand — vor oder nach der
Priesterweihe — in die praktische Seelsorge. In einem einjihrigen Kurs sollen alle
Absolventen von theologischen Fakultiiten, Seminarien und #hnlichen Schulen mit der
praktischen Durchfiihrung der Seelsorgearbeit unter Anwendung zeitgemiifler und
moderner Methoden vertraut gemacht werden. Der zweijihrige Kurs ist in besonderer
Weise fiir jene berechnet, die spiiter einmal das Amt eines Lehrers der Pastoraltheologie
an theologischen Fakultiiten, Seminarien und Hochschulen ausiiben sollen. Die theo-
logischen Fakultiiten der piipstlichen Universitiiten in Rom wurden auBlerdem ange-
wiesen, die Hauptkurse am Pastoralinstitut allen Studenten anzurechnen, die aka-
demische Grade erwerben wollen. Absolventen der Hauptkurse kénnen auflerdem das
theologische Doktorexamen iiber Pastoraltheologie ablegen. Das neue Institut soll
neben den in Can. 1365 §3 CIC. aufgefithrten Ubungen vor allem jene praktischen
Kenntnisse vermitteln, welche die Seelsorge in unserer Zeit erfordert. Deshalb werden
dort Studienfiicher eingerichtet, die bisher nur vereinzelt auf den Lehrplinen der
theologischen Fakultiiten standen, wie Katechetik, Kerygmatik, und Homiletik, Hode-
getik, Volksliturgie, religitse Soziologie, Seelsorge-Statistik, pidagogische Psychologie



314 Romische Erlisse und Entscheidungen

und Medizin sowie pastorelle Psychiatrie. Die Theorie soll durch praktische Kurse
ergiinzt und vertieft werden. Die praktische Arbeit umfaBt auch die Ausbildung in
der Publizistik, im Vereinswesen, in der sozialen Aktion und in der Seelsorge innerhalb
der verschiedenen Berufsgruppen, wie Arbeiter, Bauern, Hirten, Seeleute, Soldaten
und Akademiker. Diesem Institut, das unter der Autoritit und Aufsicht der
Konzilskongregation gemeinsam mit der Religiosen- und Studienkongregation steht,
wird auch ein ,,Zentrum fiir pastorale Orientierung und Koordinierung* angeschlossen,
d. h. eine Fortbildungsstiitte fiir Geistliche, die bereits in der praktischen Seelsorge
titig sind. Das ganze Institut wird unter den besonderen Schutz der allerseligsten
Jungfrau unter dem Titel ,,Regina Apostolorum® sowie der zwei heiligen Seelsorgerpiipste
Gregor d. Gr. und Pius X. gestellt. (AAS, 1958, Nr. 10,S. 460 —464.)

Statuten fiir das ,,Apostolat des Meeres“. Das Werk mit dem Namen ,,Apostolat
des Meeres* wurde zur geistlichen, moralischen und sozialen Hilfe der Seeleute zuniichst
— im Jahre 1920 — in der Stadt Glasgow in Schottland gegriindet, wurde von Papst
Pius XI. approbiert und auf Anordnung von Papst Pius XIL. hinsichtlich seiner Leitung
der Konsistorialkongregation unterstellt.

Unter dem Namen ,,Seeleute” werden alle diejenigen verstanden, welche die See--
schiffahrt oder die Fischerei ausiiben und in leitender oder untergeordneter Stellung
Dienst versehen und daher nur selten und unter Schwierigkeiten einer geregelten Seel-
sorge teilhaftig werden konnen. Aus dem umfangreichen Dokument seien nur einige
Punkte herausgehoben : Bei der Konsistorialkongregation in Rom wird ein internationales
Generalsekretariat fiir die Leitung des ,Apostolates des Meeres* errichtet. In allen
Nationen soll eine bischéfliche Kommission zur Leitung des Seemannsapostolates ge-
bildet werden. Wo jedoch dies nicht moglich erscheint, soll wenigstens ein Bischof mit
dieser Aufgabe betraut werden. Natiirlich kommen in erster Linie solche Bischéfe in
Frage, deren Bistum am Meere liegt. Die bischifliche Kommission oder der jeweilige
Bischof soll der Konsistorialkongregation einen Priester namhaft machen, welche
diesen approbieren und als Direktor fiir das Seemannsapostolat bestitigen wird.
Als Kapline werden diejenigen Priester bezeichnet, die von den Ordinarien vorgeschlagen
und dann von der Konsistorialkongregation durch ein besonderes Reskript approbiert
und ernannt sind. Das Amt eines Direktors oder Kaplans des Seemannsapostolates
bewirkt keine Exemption vom eigenen Ordinarius oder vom hoheren Ordensoberen.
Ihre Aufgabe ist die Seelsorge unter den Seeleuten. Den Direktoren obliegt die Pflicht,
iiber die Haltung und das Wirken der Kapline zu wachen und Bericht zu erstatten.
Die Kapline sind verpflichtet, Matriken zu fiihren, und zwar Tauf-, Firm- und Toten-
buch, und diese dem Direktor zur Aufbewahrung zu iibergeben. Ehesachen sind eigens
ausgenommen. Fiir die Ausiibung der Seelsorge werden ihnen besondere Vollmachten
erteilt: Fiir die MeBfeier und das Breviergebet kinnen sich alle Priester zur Zeit der
Seereise des Kalendariums (Direktoriums) der Gesamtkirche bedienen; im Kanon der
Messe wird nur der Name des Papstes genannt, der des Bischofs ausgelassen; die
Kapliine haben die Vollmacht,die Firmung zu spenden nach den Normen des Dekretes
iiber die Notfirmung, nicht nur an Kinder, sondern auch an Erwachsene; sie haben das
Privilegium des Tragaltars (altare portatile), ferner die Vollmacht, eine Mitternachts-
messe zu Weihnachten zu feiern, ebenso am JahresschluB, ferner das Privileg der Feier
einer Messe am Griindonnerstag; die Vollmacht zu binieren und zu trinieren an allen
Sonn- und Feiertagen, und wann immer es die Notwendigkeit und das geistliche Wohl
der Seeleute erfordert; die Vollmacht, von den Kirchenstrafen nach Can. 2350 § 1,
ebenso nach Can. 2314 § 2 CIC. zu absolvieren; die Vollmacht, kirchliche Gewiinder
und Geriite zu weihen, ebenso die Vollmacht, Rosenkriinze und Andachtsgegenstiinde
zu weihen und mit den Ablissen zu versehen, die der Apostolische Stuhl zu verleihen
pflegt. Die Seeleute kionnen das ganze Jahr hindurch ihrer Osterpflicht geniigen, sie
konnen auch unter den iiblichen Bedingungen auf dem Schiff den Portiunkula- und
den Allerseelen-Abla8 gewinnen. (Gegeben von der Konsistorialkongregation am
21. November 1957; AAS, 1958, Nr. 8, S. 375—383.)

Schutzpatrone. Der hl. Erzengel Michael wurde von Papst Pius XII. zum
himmlischen Patron aller italienischen Bankbeamten und Bankangestellten erklirt.
(Litterac Apostolicae vom 3. September 1957; AAS, 1958, Nr. 8, S. 355 {.)



Vom katholischen Missionswerk 315

In gleicher Weise wurde der hl. Abt Benedikt zum hixﬁ.mlisch Schutzherrn
aller italienischen Ingenieure und Architekten erklirt. (Litterae Apostolicae ,,Techni-
carum artium® vom 19, November 1957; AAS, 1958, Nr. 9, S. 443 f.)

Neue Gebete mit Ablissen. Papst Pius XII. hat neuerdings einige Gebete selbst
verfaBt und mit Ablissen versehen:

1. Gebet fiir die Volksmissionen ; im Original italienisch. Der HI. Vater gewihrt
allen Priestern, welche zur Zeit der hl. Missionen Predigten an das Volk halten, und auch
den Gliubigen, die diesen Predigten beiwohnen, jedes Mal einen unvollkommenen Ab-
laB von drei Jahren, wenn sie dieses Gebet wenigstens mit reumiitigem Herzen und
andiichtig verrichten.(Sacra Paenitentiaria Apostolica vom 21. Mai 1958; AAS, 1958,
Nr. 10, S. 490 f.).

2. Gebet fiir den nationalen Eucharistischen KongreB in Catania; im
Original italienisch. Auch dieses Gebet wurde vom HI. Vater mit einem unvollkommenen
AblaB von drei Jahren versehen, der von allen Gliubigen gewonnen werden kann, die
es withrend des nationalen Eucharistischen Kongresses, der im kommenden Jahr 1959
zu Catania in Sizilien abgehalten werden wird, wenigstens mit reumiitigem Herzen
verrichten. (S. Paen. Apost. vom 24. Juni 1958; AAS, 1958, Nr. 11, S. 547 {.)

Vom katholischen Missionswerk

Die groBe Gefahr in den Missionslindern*)
Von P. Johannes Bettray SVD., St. Gabriel, Médling b. Wien

I. Allgemeiner Teil

1. Die Ausbreitung der kommunistischen Partei ist heute eines der ernstesten
Phiinomene, denen sich die freie Welt gegeniibersieht. Die Moskauer kommunistische
Zeitschrift fiir Parteigeschichte gibt an, daB es in 76 Lindern 33 Millionen eingeschrie-
bene Mitglieder gibt, wiihrend es vor dem zweiten Weltkrieg nur vier Millionen waren.
Davon entfallen allerdings 28 Millionen allein auf die kommunistischen Parteien der
wsozialistischen Linder in Europa und Asien®, AuBerhalb des kommunistischen Macht-
blocks zihlt man demnach fiinf Millionen Mitglieder!). Der Kommunismus beherrscht
heute iiber 900 Millionen Menschen. Sie wohnen meist in Lindern, deren wirtschaft-
liche Entwicklung erst am Beginn steht. In diesen Léndern lebten 1954 insgesamt
65,219.000 Katholiken®?). Der unter ihnen wiitenden Verfolgung waren bis 1955
186 Qberhirten zum Opfer gefallen: ermordet, eingekerkert, ausgewiesen oder auf andere
Weise an der Ausiibung ihres Amtes gehindert?).

*) Abkiirzungen in den FuBnoten

F = Internationaler Fidesdienst.

FC = Fede e Civilta, Zeitschrift der Xaverianermissionare von Parma.

Hyde = Douglas Hyde — Who leads Communism ? In ,,The Far East“, Oct. 1957.
KM = Die katholischen Missionen.

MB = Mission Bulletin, Hongkong.

MBJ = Missionary Bulletin, Japan.

MD SVD = Missionsnachrichtendienst SVD.

M Schw = Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1957.

SE = Sunday Examiner, Hongkong.

WM = Worldmission, Vierteljahresmissionszeitschrift, USA.

1) MB, Jan. 1958, 53.
) Vom Missionsfeld der Kirche, Aachen, Nov. 1954, 2399.
3) MD SVD, 1955, Nr. 22, 1.



316 Vom katholischen Missionswerk

2. Die Methoden des Kommunismus sind ein einziger Angriff auf den freien Men-
schen, der von Gott geschaffen und Gottes Ebenbild ist. Letztes Ziel ist die totale
Umformung dieses Menschen durch entsprechende ,,Reedukation®. Alle Mittel sind
hiefiir recht, angefangen von anscheinend harmlosen Vereinigungen iiber alle For-
men einer intensiven und konsequenten Hetze bis zur offenen Revolution und der
Liquidierung aller mif3liebigen Elemente. Man scheut sich nicht, Kriifte einzusetzen,
die grundsiitzlich andere Zielsetzungen haben. Es ist eine bekannte Tatsache, daB der
Kommunismus die nationalen Bestrebungen des Islams und der arabischen Welt
kalt rechnend fiir seine Ziele ausniitzt. In Ceylon sind zahlreiche buddhistische Ménche
vom Kommunismus infiziert. In China driingt man mit aller Macht auf den Ausbau
der ,nationalen Kirche*. Der Kommunismus zwiingt sich in alles Trennende und
Differenzierende ein, um es fiir dauernd zu seinen Zwecken zu miBbrauchen. Auch
die Freimaurerei wird zur Verwandten der roten Revolution. SchlieBlich kommen ja
beide in Ursprung, Technik und Ziel weitgehend iiberein®). Eines der wirksamsten
Instrumente des Kommunismus in der Durchsetzung seiner Ziele sind die Gewerk-
schaften. Fast iiberall in den unterentwickelten Lindern sind kommunistische Gewerk-
schaften als erste auf dem Plan, und zwar vor jeder christlichen oder auch nur ,neu-
tralen*?).

3. Weil es dem Kommunismus um die diesseitize Umformung des Menschenbildes
und um die rein materialistische Gesellschaftsordnung geht, sind die Verteidiger der
Menschenwiirde und der Religion seine Hauptgegner. Lenin sagt, daf} die Religion ein
Hindernis ist fiir die marxistische Kultur und die sozialistische Gesellschaftsordnung,.
Im 8. Band der ,,Kleinen leninistischen Bibliothek* liest man: ,,Der Marxismus ist
Materialismus. Darum ist er gegeniiber der Religion so unversghnlich eingestellt wie
der Materialismus der Enzyklopiidisten des 18. Jahrhunderts oder der Materialismus
von Feuerbach. Wir miissen die Religion bekimpfen. Das ist das ABC des Materialis-
mus. . .“ (Aus dem Franzosischen iibersetzt.) Demnach ist es ein verhiingnisvoller Irrtum,
im gottlosen Marxismus und Leninismus ,diskutable Elemente” finden zu wollen.
Religion und Kirche gehéren nach kommunistischer Auffassung zum Uberbau des
ausbeuterischen Kapitalismus. Die Religion stirbt in der sozialistischen Gesellschaft
ab, wenn jene sozialen Bedingungen und Erscheinungen verschwunden sein werden,
welche die Religion hervorgebracht haben®). Ein Sieg des Kommunismus bedeutet
daher notwendig iiberall den Versuch der Vernichtung der Kirche?), RuBland, China,
Nordkorea und Nordvietnam sind Beweise dafiir. Wenn es richtig ist, daB ,,der Kom-
munismus ein Gift ist, dessen Kraft alles iibersteigt, was man bis jetzt unter der Sonne
erlebt hat, dann ist es ein ,,tédlicher Wahn*, an ein Gespriich mit den Kommunisten
zu denken®). Die Piipste haben ja auch gewarnt. Pius XI. sagt, daB der Kommunismus
zuinnerst pervers ist und dafl auf keinem Gebiet Menschen, die die christliche Kultur
retten wollen, mit ihm zusammenarbeiten konnen. Pius XII. weist in seiner Weih-
nachtsbotschaft von 1957 aunf das in Ungarn vergossene Blut hin, das alle zogernden
Geister iiberzeugen miilte.

4. Ob man trotzdem von gewissen Wandlungen®) im Kommunismus etwas er-
hoffen darf, bleibe dahingestellt. Sicherlich vermag das Eindringen westlicher Ideen,
Moden usw. den gewiBl nur auf ténernen Fiilen stehenden roten KoloB nicht ernstlich
in Gefahr zu bringen. Man kann den Teufel nicht mit Beelzebub austreiben.

4) A. WeiB S. J., Freemasonry and Communism, Manila 1955.

5) Prof. Dr. Joh. Beckmann SMB, Der Wandel der Missionslage seit dem zweiten
Weltkrieg, Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, Schoneck-Beckenried,
Schweiz, 1958, 2, 83.

%) Orbis catholicus, April 1957, 310: Die besondere Rolle der Religion im Marxismus
und Leninismus.

) Hyde, 5. Eine Zusammenstellung der Literatur iiber den Kampf des Kommunismus
gegen die Kirche im Fernen Osten, s. M Schw, 74—76.

8) Vgl. Dufay-Stierli, Gesetz und Taktik des kommunistischen Kirchenkampfes,
China als Modell. Frankfurt a. M. 1956; Albert Galter, Le Communisme et L’église
catholique, Ed. Fleurus, Paris 1955.

" golrtgund Wahrheit, Okt. 1957, 569—572: Wandlungen in der kommunistischen

elt?



Vom katholischen Missionswerk 317

5. Es ist vielmehr nétig, daB der Westen jene Elemente beseitigt, an denen sich
die kommunistische Revolution immer wieder in jenen Liindern zu entziinden sucht, in
denen noch Freiheit herrscht, und daB der Westen die positiven Elemente fordert,
die allein einen gerechten Frieden in Freiheit sichern:

a) Abschaffung der sozialen Mifstinde, méglichste Beseitigung der Armut, ge-
rechte Verteilung der Gtiter dieser Welt und groBziigige wirtschaftliche Hilfe an die
unterentwickelten Linder.

b) In der freien Welt sollen die christlichen Grundsiitze und womdglich die
Forderungen der Bergpredigt zur Durchfiihrung gelangen. Ein Kommunist hat gesagt:
» Wir wiiren nicht Kommunisten, wenn ihr wirklich Christen wiiret.”

¢) Der Kommunismus kann und muf als Zuchtmittel Gottes angesehen werden.
Gott reinigt und ldutert seine Kirche durch ihn.

d) Uberwindung des Kommunismus mit Maria. Sie stellt der Auflehnung gegen .
Gott den Geist demiitigen Gottdienens gegeniiber!?). Es geschah ja nicht von ungefiihr,
daB in der Zeit des Werdens des Kommunismus die hohe Frau von Lourdes erschien,
und daB zur Stunde, da der Kommunismus grofl zu werden begann, Maria von Fatima
aus zur Welt sprach.

II. Die groBen Hoffnungen der roten Fiihrer konzentrieren sich auf noch beste-
hende und ehemalige Kolonialgebiete sowie auf wirtschaftlich unterentwickelte Liinder.

Auf der Konferenz der kommunistischen Parteien im Bereich des ,,Britischen
Imperialismus® wurde gesagt: ,,Die koloniale Front ist heute der wichtigste Kampf-
platz gegen den Imperialismus!*“). Douglas Hyde meint, dal die alten kolonialen
Gebiete weit offen sind fiir die kommunistische Durchdringung!?). Die einfache Fol-
gerung daraus ist, daB} die Entscheidung um die Zukunft der Welt in jenen Gebieten
fallen wird, die wir Missionsgebicte nennen. Sie decken sich mit den Gebieten des
kommunistischen Interesses'®). Angeblich geht es den Kommunisten um die Hebung
dieser Linder und Vélker. In Wirklichkeit dienen sie ihnen nur als Mittel zur Verwirk-
lichung ihrer Weltmachtpline. Das beweisen die Strome des vergossenen Blutes und
die Millionen von Fliichtlingen aus aller Welt. Hongkong nahm fast zwei Millionen
chinesische Fliichtlinge auf, Formosa 1,5 Millionen. Vier Millionen Nordkoreaner
flohen in den Siiden. Aus Nordvietnam zogen 875.000 Menschen eine arme Freiheit im
Siiden der unertriiglichen Bedriickung des Kommunismus im Norden vor. Trotz dieser
aller Welt bekannten Tatsachen sind die kolonialen Gebiete fiir den Kommunismus
sehr anfillig. Wie mag das kommen? Eine jiingere Studie'?) zeigt, dafl das soziale
System, in dem sich der Kommunismus entwickeln kann, jenes ist, in dem die indu-
strielle Entwicklung einen nachhinkenden Rhythmus aufweist. Die Missionslinder
hinken aber nicht nur nach. Sie haben vielfach noch kaum den Anfang einer industriel-
len Entwicklung gemacht. Nun stehen sie plotzlich dem Verlangen nach Besserstellung
des Lebensstandards gegeniiber. Dieses Verlangen niitzt der Kommunismus fiir seine
Propaganda. Die Anfilligkeit ist also wohl zu verstehen, Moskau weill das. Mit groem
Propagandaaufwand macht es daher den jungen Staaten Geschenke und gewiihrt
Wirtschaftshilfen. Die Thailinder erhalten eine Kobaltkanone zur Bekimpfung des
Krebses. In Bangalore helfen russische Wissenschaftler den indischen Kollegen bei
der Heranbildung qualifizierter Kriifte. Der Universitiit Teheran wird eine Bibliothek
gewidmet. In Afghanistan baut Rullland eine Brotfabrik usw.5).

10) P, Adolf Lenz, Kommunismus und Kommunisten, in ,,Bethlehem* 1956, 1, 16.

1) M Schw, 31; ebd. W. Biithlmann, Die farbigen Vilker zwischen Christentum und
Kommunismus, 82 —89.

12) Hyde, 3. 4.

13) KM 1957, 3, 67—70: P. Leppich S. J., Ein Gespenst geht um.

14) Social Compass, vol. V, Number 1, 1—8: Dr. Giorgio Braga, Esquisse d'une
typologie des adhésions au communisme.

15) F 29, 3. 1958, 83.



318 Vom katholischen Missionswerk

IIL. Die Lage in den einzelnen Liindern

1. Unter den kommunistischen Staaten nimmt die Chinesische Volksrepublik
heute eine ganz hervorragende Stellung ein. D. Hyde sagt in richtiger Einschitzung
der Situation, daB die Fiihrer des roten China die Fiihrung des internationalen Kom-
munismus anstreben!®). Was das fiir die Kirche in Ostasien bedeuten kinnte, ist un-
schwer zu erkennen. Die geheimen Anweisungen zur Vernichtung der Kirche in China
sprechen eine harte, illusionslose Sprache'’). Eindrucksmichtiger aber reden die
Statistiken. Nach einer Meldung vom 6. Juni 19581%) lebten in China an auswiirtigem
Missionspersonal noch ein Bischof, vier Priester und neun Schwestern. 1948 waren es
75 Bischife, 3015 Priester, 475 Briider und 2351 Schwestern. Sie arbeiteten mit einem
chinesischen Personal von zusammen 8442 Priestern, Briidern und Schwestern'?).
Von den damals etwa 2500 chinesischen Priestern sollen bis 1956 iiber 800 ihr Blut
vergossen haben?®?). Wenn diese Zahl stimmt und wenn an den kommunistischen
»Indoktrinationskursen* tatsiichlich 111 Bischéfe und ,acting Bishops® sowie mehr
als 1300 Priester teilnahmen?®!), so wiiren wahrscheinlich alle chinesischen Priester
so oder so dem roten Terror zum Opfer gefallen. Man kann nicht zweifeln, daB es so
ist, denn auf Grund sorgfiltiger Erhebungen betrug die Zahl der vom Kommunismus
in China bis Anfang 1956 Liquidierten 20 Millionen, die Zahl der Zwangsarbeiter
25 Millionen??). Da nun die katholische Kirche Staatsfeind Nr. 1 ist, wird sie einen
besonders hohen Blutzoll entrichtet haben. Der Kommunismus hat mit verschiedensten
Mitteln die Vernichtung der Kirche angestrebt. Seit neuestem mit dem gefihrlichsten,
dem Schisma. Man wiitet gegen den Vatikan, der die von der ,,patriotischen Vereini-
gung* gewiihlten Bischéfe nicht anerkennen will®®). Tatsiichlich scheint es zu Bischofs-
weihen ohne Erlaubnis Roms gekommen zu sein. Die erste soll von Msgr. Li Tao Nan
von Puchi am 13. April in Hankow zwei chinesischen Franziskanern erteilt worden
sein®), Weitere Weihen sollen durch Msgr. Xaver Chao Cheng-sheng S. J. von Sienhsien
am 20. April ebendort und durch Msgr. Pi Shu-Shi, Erzbischof von Mukden, am 1. Juni
in Tsinan erteilt worden sein. Letztere hiitten je vier Priester zu Bischifen geweiht®).
Damit giibe es jetzt in China zehn ohne rémische Erlaubnis geweihte Bischife. Kenner
der Verhiiltnisse meinen, daB die konsekrierenden Bischife unter dem ungeheuren
Druck der Roten gesagt haben kénnten: , Eher weihen wir, wenn auch unerlaubter-
weise, uns genehme Bischéfe, und kommen damit entgegen, als dal wir durch nicht-
geweihte Priester der ,patriotischen Vereinigung* Verwirrung stiften lassen.*

Von uniibersehbarer Bedeutung fiir die Ausbreitung des Kommunismus in
Ostasien sind die Auslandschinesen. Man schiitzt sie auf 12 Millionen. Als Hiindler,
Geschiiftsleute, Unternehmer, Bankiers usw. sind sie die riihrigsten Elemente Siid-
Ostasiens. Thre Presse ist vorwiegend kommunistisch orientiert. Von ihren 3000

16) Hyde, 4. Von den 12 Millionen Mitgliedern der Partei sind acht Millionen Bauern,
zwei Millionen Arbeiter und zwei Millionen Intellektuelle (F 9. 11. 1957).

17) F 25. 1. 1958, 21.

18) SE 6. 6. 1958.

1) F 8. 2. 1957, 33.

20) Nach einer Mitteilung aus Singapore vom 1. Juli 1956, M Schw, 66.

#1) SE 4. 4. 1958, China’s compulsory Indoctrinations.

2) Qrientierung, Katholische Blitter fiir weltanschauliche Information (Ziirich),
21. Jg. 1957, Nr. 18, 195.

2) F 21. 6. 1958, 160.

) Nach einer rotchinesischen Nachrichtenagentur, F 26. 4. 1958, 112.

2%) F 26. 7. 1958, 200. In der Enzyklika ,,Ad Apostolorum Principis* vom 29. Juni d. J.
an das chinesische Volk befaBt sich der Heilige Vater, Pius XII., ausdriicklich mit
diesen Vorkommnissen. Danach stehen die verbotenen Bischofsweihen als wirklich
geschehen wohl eindeutig fest. Der Heilige Vater sagt: ,, Wir haben erfahren, daB man
bereits zu nicht wenigen solchen miBbriiuchlichen Wahlen geschritten ist und dafl
man iiberdies, entgegen einer ausdriicklichen und strengen Mahnung, die von
diesem Apostolischen Stuhle an die in Frage Kommenden ergangen ist, sogar ge-
wagt hat, einigen Klerikern (viris ecclesiasticis) die bischifliche Weihe zu erteilen.*
(Private Ubersetzung; ,,L’Osservatore Romano*, 8./9. Sept. 1958, 1)



Vom katholischen Missionswerk 319

Schulen stehen 2000 unter kommunistischer Kontrolle. Die Katholiken unter ihnen
besitzen nur 30 Schulen. 10% der Auslandschinesen sind aktive Parteigiinger und
Bewunderer des Kommunismus, In manchen Gebieten sind es bis 20 %, denen nur 1%
Antikommunisten gegeniiberstehen®). Das Festlandchina iibt einen fast zauberhaften
EinfluB auf sie aus. Der Aufstieg des Mutterlandes beeindruckt aber auch solche, die
nicht kommunistisch eingestellt sind. 256.371 der Auslandschinesen sind katholisch, meist
sehr gut katholisch?”). Unter der Jugend dieser Chinesen scheint es neuerdings zu einem
Abriicken vom Kommunismus zu kommen. Die Erfahrungen, die diese, durch ungeheure
Propaganda nach China gelockt, im Mutterlande macht, sind denkbar schlecht®).
Nimmt man dazu das Gestiindnis der Parteifiihrung, daB in China nahezu 300 Millionen
Menschen untererniihrt sind, und bedenkt man die ungeheure Zahl der durch die Ver-
folgung direkt oder indirekt Betroffenen, dann wird klar, daB der Kommunismus sich
nur durch einen unvorstellbaren Terror hiilt, dessen Ende allerdings, menschlich
gesprochen, nicht abzusehen ist.

2. Von einer Krise im japanischen Kommunismus?®) zu sprechen, mag in etwa
richtig sein. Aber eine innere Krise im Kommunismus mufl nicht notwendig &uBere
Folgen haben. Der japanische Expremier Yoshida sagte einmal: ,Nur Blinde kénnen
iibersehen, daB Japan der begehrte Preis der Eroberung der Kommunisten in der
Pazifikzone ist.* Man hat von einer ,,Schlangentaktik® des japanischen Kommunismus
gesprochen®?), die sich allen Wechselfillen anzupassen versteht. Die ungarische Revo-
lution rief groBe Erschiitterungen innerhalb der Partei hervor. Die Auflage der Zeitung
»Akahata* ging im Zeitraum Dezember 1955 bis Dezember 1956 von 200.000 auf 67.700
zuriick. Was verschligt es? Man vertauscht die Gewalt mit dem Liicheln und geht
entsprechend behutsamer zu Werke. Man wei} sehr gut, daBl das japanische Volk in
seiner geistigen Ausrichtung einem steuerlosen Schiff auf wildem Meere gleicht, daB der
Kommunismus in den Kreisen der Studenten und Professoren daheim ist®!), dafl die
Werke der kommunistischen Klassiker Riesenauflagen erleben, dafl die Lehrergewerk-
schaft kommunistisch beherrscht ist, und daB es vor allem noch kaum eine katholische
Arbeiterbewegung mit einer intensiven Propagierung der katholischen Soziallehre
gibt?), 1954 zihlte die kommunistische Partei 100.000 eingeschriebene Mitglieder®).
Die Mittel der Partei kommen aus dem einprozentigen Monatsopfer der Mitglieder
und aus auswiirtigen Zuschiissen. 1956 verfiigte man iiber 20 Millionen Dollar®).

3. Der Kommunismus in Indonesien hat unleugbare Fortschritte gemacht.
Schon die letzten Parlamentswahlen machten die Partei zur viertstiirksten des Landes.
Nach den Angaben einer kommunistischen Zeitung konnten bei den Regionalwahlen
auf Java allein 6,38 Millionen Stimmen erreicht werden®). Das kommunistische Ge-
werkschaftskartell umfat 38 Syndikate mit 2,7 Millionen Mitgliedern®), wiihrend die
christlichen Gewerkschaften kaum einige Tausend Mitglieder zihlen. Nach Moskauer
Angaben gehoren der Partei 1,5 Millionen Mitglieder an®*"). Haupttriger sind die Chi-
nesen, die wirtschaftlich sehr stark sind. Ihre fiihrenden Zeitungen sind kommunistisch.

2) KM 1957, 3, 77.
) XME:Winter 1957, 35 f.: Msgr. C. van Melckebeke C. I. C. M., The Chinese cover
e Earth.

%) Ein Artikel, der fiir viele andere mit #hnlichem Erleben spricht, SE 23. 5. 1958:
New China as seen by an Overseas Chinese.

#) FC 1957, 203—206: E in Crisi il Partito communista Giapponese ?

30) Vgl. MBJ, July 1956, 470—473.

31) MBJ, Nov. 1956, 716 — 717, Besprechung des Werkes ,,Cultural Freedom in Asia®,
Tokyo 1956.

) KM 1955, 5, 152,

8) F 6. 3. 1954, 77.

#) FC 1957, 203—206. Zum Vergleich damit die Einnahmen aller Pipstlichen Werke
fiir alle Missionsgebiete aus den Spenden von 460 Millionen Katholiken fiir 1956:
25 Millionen Dollar.

%) MB, Dec. 1957, 679, Communist Gains in Java.

%) M Schw, 44—48.

37) MB, Jan. 1958, 53 f.: Directive to World Communism.



320 Vom katholischen Missionswerk

Ihre Schulen sind Instrumente roter Hetze. Die Konferenz von Bandung war rot
orientiert. Von den 26 vertretenen Nationen waren 13 kommunistenfreundlich, nur
gieben neutral. Der Aufruf an die asiatischen und afrikanischen Nationen zum Kampf
gegen den Kolonialismus trug rotes Gepriige®®). Der Vorteil der Situation darf aber
nicht fibersehen werden. Islam und Christentum treffen sich im Kampf gegen den
gemeinsamen Feind®®), Das giibe eine solide Basis fiir die Zukunft dieses so wichtigen
Staates.

4, Nach der Genfer Konferenz, die iiber das Schicksal Vietnams entschied,
begann fiir die Nordvietnamesen ein furchtbarer Kreuzweg. Von den insgesamt
875.085 Fliichtlingen??), die wegen der kommunistischen Gefahr Heimat und Existenz
opferten, waren 633.667 Katholiken, 239.383 Buddhisten, 2035 Protestanten. Berichten
vom April 1958 zufolge leben noch 250.000 Katholiken in Nordvietnam?®!), Das wiirde
allerdings bedeuten, daBl inzwischen noch sehr viele in den Siiden abgewandert sind.
Im ganzen ist die Lage der Katholiken des Nordens sehr schwierig’®). Man hat das
rote Vietnam mit Recht ein ,,Laboratory of terror* genannt®),

Fiir das iibrige Hinterindien ist der Kommunismus eine stets drohende Gefahr.
In Malaya ist die Partei verboten, aber der kommunistische EinfluB in den Gewerk-
schaften und chinesischen Schulen ist sehr stark*), In Kambodscha sind alle chine-
sischen Schulen kommunistisch, ebenso alle chinesischen Zeitungen aufler einer®®).
In Thailand hat sich eine von Peking unterstiitzte Untergrundpresse entwickelt*),
An der birmanischen Universitit von Rangoon erhielt die kommunistische Partei
bei den letzten Wahlen zwei Drittel aller Stimmen, obwohl nur 400 aktive Kommunisten
an der Schule sind*?). Birma wiire fiir China von der grifiten Wichtigkeit, ist es doch
die Reiskammer Siidostasiens. Damit hiitte China die wirksamste Kontrolle iiber 160
Millionen Menschen in der Hand.

5. Die Ursachen fiir den Kommunismus in Indien liegen auf der Hand. Man
hielt es fiir paradox, daB dieses Land mit seinen reichen religiésen, kulturellen und
geistigen Schiitzen vom Kommunismus bedroht sein sollte. Aber wenn in Pakistan
909, der Menschen in menschenunwiirdigen Verhiltnissen leben, wenn 609, der .
Bevilkerung lungenkrank sind; wenn man bedenkt, daBl in Indien die Mehrzahl der
Bevilkerung in einer verzweifelten Situation in Hinsicht auf Nahrung, Kleidung und
Wohnung lebt, wird die kommunistische Bedrohung verstiindlicher*®). Und doch ist
der Kommunismus noch kaum in die Massen eingedrungen. Studenten, Lehrer, kleinere
' Staatsangestellte, stiidtische und lindliche Arbeiter, Advokaten, Professoren sind die
Triiger kommunistischer Gedanken®®). In den Jahren 1942 bis 1954 stieg die Zahl der
eingeschriebenen Mitglieder von 7000 auf 70.000, ein schlagkriiftiger Kader, der mit
allen Mitteln versucht, die bestehende Ordnung zu stiirzen. Bei den letzten Parlaments-
wahlen eroberte die Partei mit 29 Sitzen (6 9%, der Stimmen) die zweitstiirkste Position
im Parlament®?). In Kerala erhielt sie sogar die absolute Mehrheit, konnte aber dann
den geplanten Streich gegen die dortigen Privatschulen nicht durchfiihren, da er nach
dem Entscheid Nehrus gegen mehrere Grundgesetze der Verfassung verstieB’!). Trotz
dieser Niederlage wird der Kommunismus in Kerala alles tun, um vor der Nation ein

38) MD SVD Nr. 39, 4.

39) Cfr. F26. 10. 1957, 241,

40) F 10. 11. 1956, 252.

41) SE, 4. 4. 1958.

42) F 14. 6. 1958, 157.

43) WM, Summer 1957, 29 f.

44) F 28. 6. 1958, 171. Cfr. MB, Nov. 1957, 620, Communism presents real threat
to Singapore.

45) MB, March 1957, 195; efr. KM 1957, 4, 115—117.

46) MB, Jan. 1958, 58.

47) F 19. 1. 1957, 14—15.

48) WM, Winter 1957, 103: Fr. Sales C. D., The red peril in India.

49) P, A. Nevett S. J., India going red ? Soziales Institut, Poona.

59) Rythmes du monde 1957, T. V, Nr. 3 et 4, 285.

51) F 21. 6. 1958, 155. ;



Vom katholischen Missionswerk 321

gutes Gesicht zu bekommen, denn Kerala soll Sprungbrett fiir die Eroberung der
Macht in ganz Indien werden. Ein Gliick, daB Nehru nicht mit dem Kommunismus
sympathisiert. Er weil um die unheimliche Bedrohung Indiens durch RuBland und
China. AuBenpolitisch mag er manchmal zu Konzessionen genétigt sein. Innenpolitisch
bekimpft er den Kommunismus®?). Hoffentlich ist der Preis dieses gefiihrlichen Spieles
nicht zu hoch.

6.DalB Moskan sichbesonders fiir die R AU (Vereinigte Arabische Union) interessiert,
ist nicht zu verwundern. Die Suezkrise und die jiingste Nahostkrise machten dieses Inte-
resse uniibersehbar. Wer die Methoden Moskaus kennt, weil3, dal das Kulturabkommen
zwischen RuBland und der RAU fiir letztere eine todliche Bedrohung darstellt®®). Die RAU
will jihrlich 300 Studienmissionen nach der Sowjetunion zum Studium in Spezial- und
Fachkursen schicken. Die Sowjetunion schickt ihrerseits Professoren an die Hochschulen
der RAU. Diese sollen russisch dozieren, wiihrend Professoren der RAU in RuBland ara-
bisch dozieren sollen. Eine klare Angelegenheit. In diesem Zusammenhang muf iiberhaupt
auf die Stellung Moskaus zum Islam hingewiesen werden. Die christlichen Religionen
werden in RuBland brutal unterdriickt, aber die 35 Millionen Islamiten der Union
genieBen eine auffallende Beriicksichtigung ihrer religiosen und kulturellen Bediirfnisse.
Sie haben eigene politische Wiirdentriiger, kénnen Wallfahrten zu russisch-islamischen
Heiligtiimern und nach Mekka machen. Moskau erhofft sich durch die freundliche
Behandlung der Islamiten im eigenen Staat ein freundliches Verhiiltnis zu den iibrigen
mohammedanischen Staaten. Dabei geht es nicht um die Hebung der Massen, sondern
nur um die Unterstiitzung der fiir den Kommunismus anfiilligen Mittelschicht®).

7. Wenn es Moskau gelinge, sich im Vorderen Orient und in Agypten festzu-
setzen, wire Afrika eine leichte Beute. Europa konnte von der schwachen Siidflanke
her leicht aufgerollt werden. Diesen letzten Plinen dienen alle Infiltrationsversuche in
Afrika.Dabei sind die jungen, freien Staaten besonders anfiillig fiir den Kommunismus.
Ob es sich um Lybien, Ghana, Agypten, den Sudan, um Athiopien oder um Siidafrika
handelt, iiberall arbeiten starke russische Botschaften daran, Afrika fiir den Kommunis-
mus reif zu machen®). Damit dies um so eher gelingt, sucht man alle kommunistischen
und nationalistischen Organisationen genau zu erfassen. Jede Form von Aufstand und
religiosem Fanatismus soll unterstiitzt werden. Die immer hiufiger werdenden Streiks
beweisen, daBl Moskau die Gewerkschaften erfolgreich fiir seine Ziele ausniitzt®). Fiir
die Schulung der kommenden roten Fiihrer wurde bei Prag das , Kommunistische
Institut fiir Schwarz-Afrika“ geschaffen. 2000 schwarze Studenten sollen dort unter
unvorstellbar harten Bedingungen geschult werden. Die Kaderbildung mufl absolat
zuverlissig sein®’). Man wird schon heute von einem Einflu@ Rufllands an allen be-
deutenden Zentren des Kontinents sprechen miissen. Einige Gebiete aber erregen sein
besonderes Interesse. In Franzisisch-Westafrika spricht man bereits von einer kom-
munistischen Unterwanderung®®). In Siidafrika spielt sich das Moskau giinstige ,,Drama
des schwarzen Proletariates” ab. Die KP ist zwar verboten, wirkt aber aus dem Unter-
grund um so intensiver®®).

8. In Siidamerika sind der Gefahren fiir die Kirche Legion. Aber , die groBte
Gefahr fiir den Glauben und die Wohlfahrt der ibero-amerikanischen Vélker stellt
auch hier der Kommunismus dar. Die allgemeine Bischofskonferenz Lateinamerikas
hat alle Katholiken energisch vor den Gefahren und Fallstricken der marxistischen
Lehre und der kommunistischen Propaganda gewarnt und auf die Notwendigkeit der

52) M Schw, 41. Uber die marxistischen Fithrungszentren an den Grenzen Nordindiens,
iiber Belieferung mit Propagandamaterial aus RuBland und China, iiber Personal-
austausch s. Hyde, 2.

53) F 28. 6. 1958, 168.

54) K. Graf Strachwitz, Moskan und der Islam,in , Deutsche Tagespost®, 25.7.1956.

5) M Schw, 35.

56) M Schw, 34.

57) M Schw, 31.

58) F 3. 5. 1958, 114; efr. M Schw, 25—29: L’action communiste en Afrique frangaise.

59) Feststellung der 27. Missiologischen Woche von Léwen.



322 . Literatur

Verteidigung und des geschlossenen Vorgehens hingewiesen“®?). Die Weltstrategie
Moskaus wird auch hier sichtbar. Die Bolschewisierung Brasiliens wiirde die Kontrolle
iiber Stidamerika sichern, wiire eine Flankenbedrohung Afrikas und bedeutete das
Abschneiden der USA von Afrika. Darum tut man gerade in Brasilien das ,,Menschen-
magliche®. Die Partei hat iiberall ihre Vertreter. Trotz Verbot gibt sie 20 Tageszeitungen
und 30 Zeitschriften heraus. Propagandamaterial wird tonnenweise im Lande verteilt.
Schriftsteller und Dichter lassen sich fiir die Mitarbeit gewinnen. Drei Verlage sorgen
fiir Druck und Verbreitung kommunistischer Literatur. Alle Gewerkschaften stehen
unter kommunistischer Leitung, ebenso zahlreiche freie Berufsvereinigungen und
Studentenverbindungen. Die Zahl der auslindischen Kommunisten wird auf iiber
20.000 geschiitzt. Der EinfluBl auf die Offiziere des Heeres, auf die Mannschaften der
Marine und auf beide bei der Luftwaffe diirfte sehr groB sein. Und doch sagt man, dafl
909, der Kommunisten iiber die eigentlichen Ziele des Kommunismus nichts wissen.
Wesentliche Ursachen der roten Fortschritte sind der laizistische Geist in den héheren
Schichten der Gesellschaft, die furchtbare Priesternot Siidamerikas (33.000 Priester
fiir 170 Millionen Menschen, jihrlich nur 625 Neupriester)®!), die katastrophalen sozia-
len Zustinde. In der Aufzihlung dieser Miingel liegen auch die Heilmittel beschlossen.
Ein Beispiel: Im Industriegebiet ,,El Siglo XX* in Bolivien, einer Hochburg des
Kommunismus, bauten Oblatenpatres eine Kirche, dann einen Pfarrsaal, ein Pfarrhaus,
ein Schwesternkloster und Sportanlagen. Direkt an den Eingang des Bergwerkes
stellte man eine Lourdesgrotte. Eine schlieBlich sorgfiltig vorbereitete Volksmission
wurde ein groBer Erfolg. Sogar der Fiihrer der Kommunisten von ,,Siglo XX* bekehrte
sich kurz vor Schlul der Mission®?),

Das Volk ist im Grunde genommen kindlich christlich., Man muB} in seine Not
hinabsteigen und ihm zu einem menschenwiirdigen Dasein auf der Grundlage der christ-
lichen Soziallehre verhelfen. Eine Forderung, die nicht nur fiir Siidamerika gilt.

€0) F 21. 6. 1958, 163.

1) SE 23. 5. 1958. SE bringt auch einen Bericht iiber den Kommunismus in Guatemala
(6. 6. 1958). M Schw, 19.

2) Weinberg, Monatsblitter der Hiinfelder Oblaten fiir Deutschland und Osterreich,
Mai 1958, 155.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige und Besprechung

eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese Anzeige bedeutet noch keine Stellung-

nahme der Redaktion zum Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare

Raum und der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen veranlaBt.
Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Baumert Herbert Erich, Die Wappen der Stiddte und Mirkte Ober-
osterreichs. (90.) 13 Fiinffarben- und 2 Einfarbtafeln. 3 Farbreproduktionen von
Wappenbriefen und 1 Siegeltafel. 1 zweifarbige Ubersichtskarte. (Schriftenreihe des
Institutes fiir Landeskunde von Oberdsterreich. Herausgegeben von Dr. Franz
Pfeffer/10.) Linz 1958, Oberésterreichischer Landesverlagin Kommission. Brosch. 548. —.

Beck Eleonore und Miiller Gabriele, Frauen vor Gott. Gedanken und Gebete.
(352.) Mit 16 Bildseiten. Kevelaer MCMLVIII, Verlag Butzon & Bercker. Zweifarbiger
Druck, Taschenformat, Plastikeinband. DM 5.40.

Bertsche, P. Leopold S.0.Cist., Directorium Sponsae. Rosenkranzbuch fiir
die gottgeweihten Jungfrauen. 3. Bindchen. (238.) Kevelaer MCMLVIII, Verlag Butzon
& Bercker. Leinen DM 4.80.

Bestler, Dr. Max, Der Papst und die atomare Verteidigung. (16.) Kéln-
Miingersdorf, Verlag Wort und Werk. Geb. DM —.30.



Literatur 323

Biss Peter, Pfarrer, Selig bist Du. Marienpredigten aus Bibel und Liturgie.
(88.) Mainz 1958, Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 4.80.

Bodamer Joachim, Der Mensch ohne Ich. (Herder-Biicherei, Bd. 21.) (138.)
Freiburg, Verlag Herder. DM 1.90, sfr 2.30, S 12.90.

Boniface E., Therese Neumann. Die Stigmatisierte von Konnersreuth. Ein Be-
kenntnis. Aus dem Franzdsischen iibersetzt von Josef Probst. (205.) Mit 29 Fotos.
‘Wiesbaden 1958, Credo-Verlag. Kart. DM 8.40, Leinen DM 9.80.

Bonnet Georges, Das Brot Gottes. Die Ubersetzung aus dem Franzésischen
besorgte Anneliese Lubinsky. (112.) Mainz 1958, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen
DM 6.80.

Boylan Eugéne, Der allgewaltig Liebende. Vom Mpysterium der Liebe
Christi. Aus dem Englischen iibertragen von Josef Hosse. (424.) Paderborn 1958,
Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen DM 18.50, S 125.80.

Das Gewissen. Mit Beitriigen von E. Blum, E. Béhler, C. G. Jung, J. Rudin,
H. Schiir, R.I.Z. Werblowsky, H. Zbinden. (208.) (Studien aus dem C. G. Jung-Institut,
Ziirich, VIL) Ziirich und Stuttgart MCMLVIII, Rascher-Verlag.

De Lubac Henri, Uber die Wege Gottes. Ubersetzt von Robert Scherer. (358.)
Freiburg 1958, Verlag Herder. Leinen DM 15.80.

Ford John C.S.J. and Kelly Gerald S.J., Contemporary Moral Theology.
Volume I. (Questions in Fundamental Moral Theology.) (X and 370.) Westminster,
Maryland 1958, The Newman Press. Doll. 4.50.

Franz von Sales, Uber die Gottesliebe. Gedanken aus dem Traité de 'amour
de Dieu. Mit einem Lebensbild des Heiligen von Reinhold Schneider. Ausgewihlt und
frei ins Deutsche iibertragen von Elisabeth Nikrin. (Licht vom Licht. Eine Sammlung
geistlicher Texte. Neue Folge, Band IX.) (182.) Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1958, Benziger-
Verlag. Leinen sfr 8.60.

P. Gabriel a S. Maria Magdalena 0.C.D.,Geheimnis der Gottesfreundschaft.
Betrachtungen iiber das innere Leben fiir alle Tage des Jahres. Ubersetzung aus dem
Italienischen vom Karmel St. Josef-Mayerling. Dritter Band: Vom zehnten bis letzten
Sonntag nach Pfingsten. (X u. 442.) Freiburg, Verlag Herder. Leinen DM 17.80.

Gaechter Paul S. J., Petrus und seine Zeit. Neutestamentliche Studien. (458.)
Innsbruck-Wien-Miinchen 1958, Tyrolia-Verlag. Leinen S 125.—, DM 22.—,

Hécht Johannes Maria, Lourdes, wie es wirklich war und ist. Mit Beriick-
sichtigung iiberraschender Aktenfunde aus der Friihgeschichte seiner Erscheinungen.
Zur Hundertjahrfeier 1858 —1958.(256.) Mit Bildern. Wiesbaden 1958, Credo-Verlag.
Kart. DM 7.50, Leinen DM 9.50.

Hommes Jakob, Krise der Freiheit. Hegel-Marx-Heidegger. (332.) Regens-
burg 1958, Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 15.50, Leinwand DM 18.—.

100 Jahre Lourdes 1858/1958. Heft II. (56.) Herausgegeben in Verbindung mit
dem Deutschen Lourdes-Verein. Kéln, Verlag fiir kirchliches Schrifttum im Verlag
Wort und Werk. DM 2.—.

Hiinermann Wilhelm, Geschichte des Gottesreiches. Bilder aus der Kirchen-
geschichte fiir Jugend und Volk. Vierter Band: Fels in der Brandung. Von der franzo-
sischen Revolution bis zur Gegenwart. (344.) Luzern/Miinchen 1958, Rex-Verlag.
Kart. sfr 14.80, DM 14.30; Leinen sfr 16.80, DM 16.20.

Jacob, P. Josef SVD., Passiones. Ihr Wesen und ihre Anteilnahme an der Ver-
nunft nach dem hl. Thomas von Aquin. (St. Gabrieler Studien, XVII. Bd.) (XVI u.
104.) Kart. S 60.—, Halbleinen S 66.—.

Lefébvre, Dom Gaspar, 0.5.B., L’Esprit de Dieu dans la sainte Liturgie.
Je sais- je crois. Encyclopedie du Catholique au XXéme sit¢cle. Dixiéme partie: L’
Eglise dans Liturgie et ses Rites. (128.) Librairie Arthéme Fayard. Paris XIV, 18, Rue
du St. Gothard.

Mariazeller Karmelkalender 1959. (112.) S 13. —.

Mayr Igo S. J., Die groBe Freude. Betrachtende Lesungen aus dem Evangelium
nach Lukas. (238.) Wien 1958, Fiihrmann-Verlag. Kart. S 45.—, Ganzleinen S 53.—.

Messner Johannes, Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staats-
ethik und Wirtschaftsethik. Dritte, neubearbeitete, wesentlich erweiterte Auflage.
(1206.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1958, Tyrolia-Verlag. Leinen S 290, —, DM u.sfr 53.—.



324 Literatur

Mette und Laudes fiir die Verstorbenen. (Lateinisch und deutsch.) (32.) Berlin 1958,
Morus-Verlag. Brosch. DM 1.—.

Meyer Hans, Systematische Philosophie. Band II: Grundprobleme der
Metaphysik. (X u. 504.) Paderborn 1958, Verlag Ferdinand Schoningh. Brosch. DM 24.-,
Leinen DM 28.— : Subskriptionspreis DM 25.20.

Nordhues Paul, Der Kirchenbegriff des Louis de Thomassin in seinen dog-
matischen Zusammenhiingen und in seiner lebensmiiBigen Bedeutung. (Erfurter theo-
logische Studien. Im Auftrag des philosophisch-theologischen Studiums Erfurt heraus-
gegeben von Erich Kleineidam und Heinz Schiirmann, Band 4.) (XVIII u. 250.)
Leipzig 1958, St.-Benno-Verlag GMBH. Kart.

Notscher Friedrich, Gotteswege und Menschenwege in der Bibel und in
Qumram. (133.) (Bonner Biblische Beitriige. Herausgegeben von Dr. Friedrich
Nétscher und Dr. Karl Th. Schiifer, 15.) Bonn 1958, Peter Hanstein Verlag GMBH.
Brosch. DM 15.—. -

Oberisterreich. Landschaft, Kultur, Wirtschaft, Fremdenverkehr. 8. Jahr. Heft 1/2,
Sommer 1958. (94.) Linz, Oberdsterreichischer Landesverlag. Einzelpreis S 20.—, im
Abonnement S 12.—.

Oster Heinrich, DaB sie in Deinem Lob verharren. Ein Versuch iiber Geist
und Form der Familienliturgie. (116.) Mainz 1958, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen
DM 6.50.

Pereira Clemente S.J. (Herausgeber), Jugend hért. Ansprachen und Predigten.
(368.) Kevelaer MCMLVIII, Verlag Butzon & Bercker. Leinen DM 12.80.

Picard Max, Die Flucht vor Gott. (Herder-Biicherei, Band 18.) (152.) Frei-
burg 1958, Verlag Herder. DM 1,90, sfr 2.30, S 12.90.

Pieper Josef, Uber den Begriff der Tradition. (Arbeitsgemeinschaft fiir
Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Geisteswissenschaften. Heft 72.) (66.)
Kioln und Opladen 1958, Westdeutscher Verlag. Brosch. DM 3.70.

Pieper Josef und Raskop Heinrich, Christenfibel. (Herder-Biicherei, Bd. 20.)
(148.) Freiburg, Verlag Herder. DM 1.90, S 12.90, sfr 2.30.

Pohlmann Constantin, Ich bin der Anfang und das Ende. Heilstheologische
Predigten und Betrachtungen. (360.) Paderborn 1958, Verlag Ferdinand Schéningh.
Kart. DM 11.80, S 80.20; Leinen DM 14.80, S 100.60

Rahner Karl, Uber die Schriftinspiration. (88.) Brosch. DM 5.20.—. Zur
Theologie des Todes. Mit einem Exkurs iiber das Martyriam. (106.) Brosch. DM
5.80. (Quaestiones disputatae. Herausgegeben von Karl Rahner und Heinrich Schlier,
Heft 1 und 2.) Freiburg 1958, Verlag Herder.

Rauscher Anton, Subsidiarititsprinzip und berufsstindische Ordnung
in ,Quadragesimo anno*. Eine Untersuchung zur Problematik ihres gegenseitigen
Verhiltnisses. (Schriften des Instituts fiir christliche Sozialwissenschaften der West-
fiilischen Wilhelms-Universitiit Miinster. Herausgegeben von Joseph Héffner. Band 6.)
(156.) Miinster/Westfalen 1958, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. Kart. DM 9.80,
Leinen DM 11.80.

Resch, Mons. DDr. Joseph, Innsbruck als Stitte der Priesterbildung.
Aus der Festschrift des Verlages Felizian Rauch zum Jubilium der Theologischen
Fakultiit und des Theologischen Konviktes Canisianum in Innshruck. (48.) Brosch.

Savonarola, Miserere. Fra Girolamos letzte Betrachtung, niedergeschrieben vor
seiner Hinrichtung im Kerker am 23. Mai 1498. Ins Deutsche iibertragen von James
Schwarzenbach. (60.) Thomas-Verlag, Ziirich; Ferdinand Schéningh, Paderborn-Wien.
Kart. DM 2.20, Leinen DM 3.60.

Scharbert, Lic. bibl. Dr. theol. Josef, Solidaritit in Segen und Fluch im
Alten Testament und in seiner Umwelt. Band I: Viiterfluch und Vitersegen. (XIV u.
294.) (Bonner Biblische Beitriige. Herausgegeben von Dr. Friedrich Nétscher und
Dr. Karl Th. Schiifer, 14.) Bonn 1958, Peter-Hanstein-Verlag. Brosch. DM 32.—.

Schlier Heinrich, Michte und Gewalten im Neuen Testament. (Quae-
stiones disputatae, Heft 3.) (64.) Freiburg 1958, Verlag Herder. Brosch. DM 4.80.

Seeliger Stephan, Pfingsten. Die AusgieBung des Heiligen Geistes am fiinfzigsten
Tage nach Ostern. (Lukas-Biicherei zur christlichen Ikonographie, Band X.) 48 8.
Text, 10 Abbildungen im Text, 32 Bildseiten mit 34 Abb. und 1 Farbtafel. Diisseldorf
1958, Verlag L. Schwann. Halbleinen DM 12.80.



Literatur 826

Stolpe Sven, Warum wir katholisch wurden. Berichte schwedischer Kon-
vertiten. (202.) Heidelberg 1958, F. H.-Kerle-Verlag. Leinen DM 9.80.

Striiter Paul S.J., Maria im Reiche Christi. Einfithrung in das Gedankengut
der neueren Marienkunde. (144.) Paderborn 1958, Verlag Ferdinand Schéningh.
Leinen DM 9.40.

Truhlar, P. Carolus Vladimirus S.I., Antinomiae Vitae Spiritualis. (Collec-
tanea Spiritualia 4.)(282.) Romae 1958, Apud Aedes Universitatis Gregorianae. L. 1800.

Unitas Christiana. Studien zur Gesellschaftsidee des Nikolaus von Kues. Von Gerd
Heinz-Mohr. Herausgegeben von Professor Dr. Joseph Lenz. (424.) Trier 1958,
Paulinus-Verlag. Kart. DM 19.80.

Vezin August, Das Evangelium Jesu Christi. Zusammenschaun und Er-
liuterung. Vierte, verbesserte Auflage. (XII u. 533.) Mit einer Karte von Palistina
und einem Plan von Jerusalem. Freiburg 1958, Verlag Herder. Leinen geb.

Weg des Lebens. SonntagsmeBbuch. Taschenausgabe mit Liedern. Herausgeber:
Msgr. J. Huber-Dr. Karl Kammelberger. (544.) Linz an der Donau, Verlag Veritas.
Flexible Plastikfolie S 25.—, (ohne Liederanhang S 22.—); Leinen S 46.— (S 42.—);
Ziegenleder mit Rotschnitt S 76.—(S 72.—); mit Goldschnitt S 98.— (S 92.—).

Kleinschriften
Verlag Veritas, Linz a. d. Donau

Auf und davon mit Gott! Ein Trappist spricht zu jungen Midchen. Autorisierte
Ubersetzung von M. Bernarda Bankowska, Ursuline. (72.) S 6.—.

Dérflinger, P. Dr. Josef S.A.C., Sinn oder Unsinn des Lebens ? (40.) S 3.50.

Englinder Elsa, In sehr grofer Freude... Dr. Ilse Hofer, ein rastloser Laien-
apostel. (56.) S 4.—.

Malik Rudolf, Die Welt, dein Weg zu Gott! Sinn und Bedeutung der Welt
und der Arbeit in der Sicht Gottes. (54.) Brosch. S 6.—, kart. S 8.—.

Reiterbeck Hans Rudolf, Halte mich fiir entschuldigt! Der junge Mensch
und die éftere Kommunion. Lizenzauflage fiir Osterreich mit Genehmigung des Ver-
lages Ludwig Auer, Donauwirth. (60.) S 5.—.

Verlag Christkénigsbund, Miltenberg am Main

Pauleser, P, Saturnin O.F.M.: Mit dem Leben fertig werden! — AlsMensch
unter Menschen.— Aufstieg. Gedanken iiber Freizeit und Festzeit (Sonntag). —
Menschen wie Du. — Geburtstag, Tauftag, Namenstag. Gedanken und An-
regungen. — MeBfeier, Lebensfeier. Ein Bildheft. (Der ganze Christ. Kleinschriften-
reihe fiir Jugendliche und Erwachsene.) (Je 32.) Preis je Heft DM —.60. Bei Mehrbezug
ErmiBigung.

Buchbesprechungen
Philosophie

Das Sein. Von Hedwig Conrad-Martius. (142.) Miinchen 1957, Kisel-Verlag.
Leinen DM 12, —.

Es sind feinsinnige Analysen des Seinsbegriffes, seiner Kategorien und Modi,
welche die betagte Miinchener Philosophin (Freundin der { Edith Stein) darbietet:
in diesem Buche gliicklicherweise schiirfer als in friiheren rein gedankliche und sach-
begriindete Unterschiede beachtend. Die phiinomenalistische Methode Husserls be-
herrscht sie meisterlich. Es fragt sich nur, ob diese Intuitionen so zwingend sind, daB
sie Allgemeingiiltigkeit beanspruchen kionnen., Immerhin ergeben sich neue Gesichts-
punkte, die mit anderen zusammen eine wertvolle Vorarbeit darstellen fiir eine eigent-
liche Metaphysik des Seins, die immer noch aussteht und iiberzeugend wohl nur in
echt transzendentaler Methode begriindet werden kann, wie sie vor allem Emmerich
Coreth (Innsbruck) herauszuarbeiten bemiiht ist. Auffillig ist, daB die Verfasserin bei
der Analyse des menschlichen Personseins neben der Sphiire des Verstandes und Willens
und der Sphire des Gefiihles nicht auch die in der Psychologie gegenwiirtig so stark
betonte Sphiire der Antriebe beriicksichtigt. Auch wiirde ein wenigstens kurzes Stich-

w~Theol.-prakt. Quartalschrift” IV. 1958 23



326 Literatur

wiorterverzeichnis die Bewiiltigung des stellenweise schwierigen Buches betriichtlich
erleichtern.
Linz a. d. D. Prof. Josef Knopp

Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse. (304.) Von Albert Gérres.
Miinchen 1958, Késel-Verlag. Leinen DM 19.80.

Der Autor betrachtet zuniichst den primiren analytischen Zugang zum mensch-
lichen Seelenleben, die freie Assoziation. Die Dimensionen der Analyse werden in
phinomenologischer, genetischer und struktureller Sicht betrachtet. Daran schlieit
sich eine ontologische Orientierung iiber die Neurose selbst und iiber die Elementar-
befunde der psychoanalytischen Charakterpathologic wie Ausfallserscheinungen,
Spontaneitiitsverlust, Ambivalenz, Desintegration der Triebe, Infantilismus, latente
Perversionen, neurotische Komplexe, Odipus- und Kastrationskomplex usw., ferner
iiber psychische Strukturen wie Verdringung, Projektion, Sublimierung usw. Dann
faBt der Autor die Analyse selbst ins Auge nach der Korrelation zwischen Analysanten
und Analytiker, ferner die Einsichten, die aus der Analyse gewonnen werden und
letztlich die Wirkungen der Analyse.

Mit anerkennenswerter Sachkenntnis, unter Bezugnahme auf die jeweilige Fach-
literatur und mit gewissenhafter Sorgfalt, tastet der Autor in diesen Richtungen die
Psychoanalyse ab, priift die Voraussetzungen und die philosophischen Hintergriinde
und wertet mit wissenschaftlicher Erkenntnis und reicher Erfahrung. Dabei gewinnt
er auch das abgewogene Verhiltnis zu S. Freud, die positive Wertung und iiberlegene
Abgrenzung bzw. Richtigstellung. Mit tiefem Ernst weist der Verfasser hin auf die
Gefihrlichkeit des Analogieprinzips in der Deutung von Handlungen des Neurotikers
und auf die abwegige Ansicht, als wiiren alle Neurosen irgendwie Sexualneurosen. Sehr
gewissenhaft hebt er auch das grole Wagnis einer Analyse und die Verantwortlichkeit
des Analytikers hervor. Die Bedeutung der Familienatmosphiire in der Prigung des
Menschen geht aus vielen Analysen hervor. Der Traumanalyse liegt etwas Wesentliches

de, die Hereinnahme der Zeichnungen in die Analyse wird allerdings iibergangen.
Eine iibersichtliche Darstellung der Wirkungen einer korrekten Analyse schlieBt die
Arbeit. Wer sich iiber die Psychoanalyse von einst und heute ein zuverlissiges Bild
verschaffen will, der greife nach dieser griindlichen und sauberen Abhandlung.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Heilige Schrift

Das Heilige und Gute im Alten Testament. Von Othmar Schilling (54.) Mainz 1957,
Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 2.50.

In einem schmalen Biindchen bringt der Paderborner Alttestamentler einen knap-
pen Uberblick iiber das doppelte Strahlungsfeld (S.38) des Heiligkeitsbegriffes im
Alten Testament: das Heilige und das Gute. Die Auswahl der biblischen Texte und die
Form der theologischen und philosophischen Erliuterung ist aber so treffend (z. B. in
der Abhandlung iiber die ,,Furcht des Herrn®, S. 28 f.),dal man diesem kleinen Heilig-
keitsbrevier viele Leser und Betrachter wiinschen darf.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Christusgeheimnis — Glaubensgeheimmis. Von Wolfgang Trilling. (60.) Mainz
1957, Matthias-Griinewald-Verlag. Kart. DM 2.80.

Das Biichlein will auf wenig Seiten Vieles und Schweres unterbringen: eine form-
geschichtlich orientierte Einleitung in das Mk-Evangelium, die ,Spannungen“ im
Mk-Evangelium sowie Glaubensgeheimnis und Christusproblem. Daher liuft es Gefahr,
vom Laien, an den es gerichtet ist, nicht verstanden oder mifiverstanden zu werden.
AuBerdem sind die ,Spannungen® teilweise iiberhéht und manche Ziige, die als Eigen-
gut des Mk angefiihrt zu sein scheinen, sind in Wirklichkeit Allgemeingut der Synop-
tiker. Wer das Mk-Evangelium bereits kennt, der wird auch aus diesem Biichlein Nut-
zen ziehen. :

Stift St. Florian ' Dr. Johannes Zauner

Die Abschiedsreden Jesu. Problem und — Losung? Von P. Paul Dérpinghaus
8SS. (52.) Rottweil am Neckar 1957, Emmanuel-Verlag. Kart. DM 1.80.

Der Eucharistiner-Pater Dérpinghaus sucht in einer mit viel FleiB und Scharfsinn
verfaBten Schrift, hinter der vielleicht eine Lebensarbeit steht, das Problem der Ab-
schiedsreden Jesu (Jo 13, 31—17, 26) in recht eigenwilliger Weise zu lésen. Er be-



Literatur 327

hauptet, die einzelnen Versgruppen der Rede wiiren von Jesus jeweils als Vor- oder
Nachspruch zu den rituellen Paschagebeten gesprochen worden. So gehdrten z. B.
Jo 13, 31—33 zu Ps 115, Jo 15,1—17 zu Ps 128, Jo 17, 1—26 zu Ps 132. Zur Stiitzung
der Ansicht nimmt er unter anderem die Judaskommunion an, ferner eine geplante
Verhaftung des Herrn im Abendmahlssaal, die nur durch Jesu vorzeitigen Fortgang
verhindert wurde. AuBerdem setzt er einen fast auf die Minute berechneten Ablauf
der Paschafeier voraus (z. B. Seite 7, 13, 37; Dauer der FuBBwaschung 20 Minuten,
Dauer der Paschagebete 22 % Minuten) und dazu die Auslassung mancher Hallel-
Psalmen. So erwiichst dieser originelle Lésungsversuch zu einem komplizierten System
und zerreiBt zudem die Einheit der Herrenreden. Daher kinnen wir mit den (S. 50)
aufgeziihlten Folgerungen der Entdeckung nicht in allem einverstanden sein. Wir
stimmen aber dem Verfasser zu, wenn er (S. 52) sagt: ,,Viele Augen sehen mehr als zwei
Augen. Darum unterbreiten wir diese Arbeit der Offentlichkeit, damit das Ergebnis
anrege und Frucht trage.”
Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Der Glaube und das Leiden. Nach den Zeugnissen des Alten und Neuen Testaments.
Von Edmund F. SutcliffeS.J. Ubersetzt von Ch. Edelstein. (218.) Freiburg 1958,
Verlag Herder, Leinen DM 12.80.

Sutcliffe geht der Leidensfrage vorerst im auBerbiblischen Raum nach und bringt
»Einige iltere Anschauungen* (S. 1—23). Ausgehend von der Tatsache, da} die Welt
ein ,,Tal der Trinen* ist, zeigt Kap. I wie Brahmaismus und Hinduismus nach dem
Gesetz des Karma Leiden nur als ,verdiente Vergeltung® betrachten und was fiir
Lésungen Buddhismus und jiidische Kabbala versuchen. Interessant ist, daB sich (vgl.
S. 11) in den Dualismus des Mazdasystems und in die Religion Zarathustras am Ende
doch ,.ein monotheistisches Element* einschleicht. Fiir die Agypter scheint die Lei-
densfrage zwar auch brennend, aber weniger bedriickend gewesen zu sein, weil man
das Leid dort in den Plan einer unabéinderlichen Weltordnung hineingeordnet weil}.
In Griechenland bedriingte besonders das Riitsel des unverdienten Leidens die denken-
den Geister, und man kam zu einer Herabsetzung des Ansehens der Gétter. Man denke
nur an den Satz des Theognis: ,Welcher Sterbliche, der solchem zusieht, kinnte da
noch die Gétter ehren ?* Daneben findet sich allerdings auch der Gedanke, dall Leid
und Priifung den Menschen vor der Hybris bewahren und sehr lehrreich sein kénnen.
Den Hihepunkt in der Leidensphilosophie hat im alten Rom wohl Seneka erreicht,
freilich unter Beimengung einer gewissen (unvermeidlichen) Hybris: ,,Erdulde tapfer,
darin iibertriffist du Gott; denn er hat am Ertragen des Ubels keinen Anteil“ (S. 22).
Da die Assyrer und Babylonier als Nachbarn auch geistig in engerer Bezichung zu den
Hebriiern standen, wird der Erdrterung der Leidensfrage hier grofSerer Raum gegeben
(S. 24—53) mit dem Endergebnis: ,,Der Mensch mufl sich mit seinem Unwissen be-
scheiden und sein Vertrauen in die unerschiitterliche Weisheit der Gotter setzen® (S.46).

Mit Kap. III (die Numerierung mit VIII ist wohl ein Druckfehler) geht die Ab-
handlung iiber auf die Hebriier und damit auf unsere Offenbarungsquellen. Das Ubel
im Weltenlauf wird als Folge der Siinde des Menschen, d. h. als Konsequenz freier
menschlicher Entscheidung erkléirt. Aus dem Gedanken der korporativen Solidaritit,
der Familienhaftung (vgl. Blutrache) und der nationalen Solidaritiit findet der Autor
eine Briicke zu den ,Leiden der Unschuldigen® (Kap. IV), zu den ,Leiden ob der
Viitersiinden® und niihert sich immer mehr der Frage des stellvertretenden Siihnelei-
dens, welche spiiter im Kap. VII eingehend behandelt wird. Dafl der Lehre der Psal-
men und der individuellen Vergeltung gedacht wird, ist klar (Kap. V und VI), und man
ist froh dariiber, daB hier aus der Hl. Schrift erwiesen wird (S. 117): ,,Kein Sohn soll
biiBen fiir der Viiter Schuld®. Jobs Leid bildet den Stoff fiir Kap. VIIIL. Job gehért zu
den unschuldig Leidenden. Das Leid hat hier nicht nur den Sinn von Strafe, sondern
dient vielmehr der Bewiihrung, es hat ,.einen heilenden und korrektiven Wert® (S. 155).
Aber wenn auch Job den Leidensbegriff des AT. gewissermafBlen iibersteigt, bleibt er
ihm dennoch verhaftet (vgl. S. 154). Von den ,,Leiden im Lichte des ewigen Lebens*
handelt das Kap. IX, unter Heranziehung des Martyriums der Makkabiiischen Briider
und des Weisheitzsbuches in aller Klarheit. Die Gerechten, ,.ein wenig nur geziichtigt,
empfingen groBe Wohltaten®, und so sind ihre Triibsale und Leiden nicht linger mehr
AnlaB zum Murren und Klagen (S. 164).

23+



328 : Literatur

Aber erst das NT. bringt letztes Licht in die Frage nach dem Leiden, nach dem
Ubel, nach Armut und Elend, Krankheit und Not. Geradezu wselig sind sie, die da
arm sind und hungern und diirsten und trauern und verfolgt werden um des Guten
willen. . .“ Alles Leid wird letztlich iiberwunden dadurch, dafl der Mensch daraus einen
Segen macht fiir andere, wie Christus es selber vorhergesagt und vorgetan hat (vgl.
Jo 3, 14 £.). Ja, das Leiden wird eine Quel'e der Freude. Die Apostel gehen voll Freude
hinweg vom Hohen Rat, weil sie gewiirdigt worden waren, um des Namens Jesu willen
Schmach zu leiden (S. 176). Nachfolge des Herrn in seinem Kreuz, aber auch in seine
Herrlichkeit hinein, innerste Schicksalsgemeinschaft mit Christus in Leid und Freud:
Das ist der Trost und die Kraft und das innerste Geheimnis der Zeugenschaft der ersten
christlichen Jahrhunderte, und jenes Zeugnis war mit Blut geschrieben. In neutesta-
mentlicher Leidenstheologie leuchtet das Kap. X.

Das letzte Kapitel XI setzt dem Werke Suteliffes die Krone auf. Mit wertvollen
Querverbindungen zum Gebiet christlicher Askese in Fasten, Jungfriulichkeit, Armut
und Selbstverleugnung bis hin zur Vision des Sehers auf Patmos, wo die erscheinen, die
da stehen in weillen Kleidern des Triumphes und kommen aus der Triibsal, nachdem
sie im Blute des Lammes ihre Kleider gewaschen haben (S. 197), wird in einer ,,Zusam-
menfassung® Ursprung, Fortschritt und Vollendung des Leidensproblems nochmals
geschickt resumiert.

Das Buch ist zur eigenen Vertiefung wie auch besonders im Aussprachekreis, am
Krankenbett und in der Predigt sehr gut zu verwenden und verdient weiteste Ver-
breitung. Die Ausstattung, besonders auch der Schutzumschlag mit den ,,Zwei Blinden*
aus einem alten Glasfenster (um 1240), verdient dankbare Anerkennung.

Linz a. d. D. Max Hollnsteiner

Dogmatik

Verniinftiger Glaube. Die geschichtlichen Grundlagen des Glaubens an Christus.
Von Werner Bulst S.J.(143.) Berlin 1957, Morus-Verlag. Kart. DM 3.80, Leinen DM 6.40.

Das kleine Biindchen bietet ein ganzes theologisches Kompendium, das dem Chri-
stusglauben gewidmet ist. Es behandelt die Vorgeschichte, die Quellen und die Be-
griindung des Glaubens an den Herrn. Kurze, fast im Telegrammstil gehaltene Artikel
bringen sehr sachlich das wesentliche apologetische Material zu den einzelnen Stich-
worten, die zu einem theologischen System gefiigt sind. Zur Vertiefung der einzelnen
Fragen dient am SchluBl ein literarischer Wegweiser. Die Behandlung der Fragen
ist sehr gedriingt, aber ziemlich umfassend und kritisch solid. Ob allerdings der Satz
ganz stimmt: ,,Aber die Gebete der Menschheit sind Worte in ein grofles Schweigen,
aus dem keine Antwort kommt* (8) 7

Das Buch bietet eine solide Einfithrung in den angegebenen Fragenbereich fiir
die Laien, ein Repetitorium fiir den Klerus.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber

Schipfungsglaube und Entwicklung. 2., durchgesehene Auflage. (24.) Kart. DM 1.90.
Christus und Maria. Dogmatische Grundlagen der marianischen Frémmigkeit. 2.,
durchgesehene Auflage. (44.) Kart. DM 2.40. Beide von Hermann Volk. Miinster/
Westf., Verlag Aschendorff.

Beide Arbeiten gehoren irgendwie zusammen. Abgesehen von der gleichen Art
der spekulativen Behandlung geht es dem Verfasser um die Herausstellung der dog-
matischen Grundlagen und um die interessante Beleuchtung der Grundform theolo-
gischer Problematik, wie sie im ,.et“, ,und“, ,,auch* ausgesprochen ist. In unseren
Fiillen wird das ,und* zwischen Erschaffung und Entwicklung, Christus und Maria,
Gott und Kreatur, gottlicher Wirksamkeit und menschlicher Titigkeit, Erstursache
und Zweitursachen unter die theologische Lupe genommen. Dabei werden Ahnlichkeit
und Uniihnlichkeit, Verbindung und Spannung, Beziehung und geheimnisvoller Aus-
gleich der Doppelglieder aufgehellt und festgestellt. Es ist ein Genul3, den zielstrebigen
Ausfithrungen zu folgen.

St. Pélten (NO.) Dr. J. Prits

Das Geheimnis der Erlosten. Von Adalbert Hamann. Aus dem Franzésischen

iibersetzt von Nora Scheitgen. (X u. 240.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen
DM 10.80.



Literatur ' 329

Die Erneuerung der Osterliturgie riickte die Erlésung, das Geheimnis des Heils,
wieder in den Mittelpunkt des religiosen BewuBtseins. Der franzésische Autor, der
Dogmatikprofessor in Besangon und Paris ist, stellt das Erlésungswerk Christi in der
Heilsgeschichte, in seiner Verwirklichung durch Tod und Auferstehung Christi, in
seiner eschatologischen Wirkung und Vergegenwiirtigung in der Eucharistie dar. Der
Autor folgt der Bibel und ist vom Geist der Viiter und groen Theologen inspiriert.
Er schreibt in einer Sprache, die der heutige Mensch spricht und die thn anspricht.
Das Buch ist aus Vortriigen entstanden, die vor einem interessierten, modernen und
kritischen Publikum in Paris gehalten wurden. Die Behauptung, daf} die ersten Kapitel
der Genesis, die von der Siinde Adams erzithlen, ,,nach der einstimmigen Aussage der
Exegeten* kein Werk des Moses seien, sondern erst vom 9. Jahrhundert an zusammen-
gestellt wurden, wirkt in dieser abrupten Art vielleicht doch etwas frappierend. Dem
Seelsorger, der die ,,alten Wahrheiten” aus der Gegenwart und vom heutigen Menschen
her immer neu durchdenken und darstellen mufl, kann das Buch sehr wertvolle An-
regungen bieten.

St. Pélten A. Stiger

Textos eucaristicos primitivos. Jesis Solano, S. 1. Edicion bilingiie de los con-.
tenidos en la Sagrada Escritura y los Santos Padres, con introducciones y notas.
(Bibliotheca Autores Cristianos. Declarada de interés nacional.) I Hasta fines del
siglo IV. (XL w. 764.) — II (ultimo) Hasta el fin de la época patristica (s. VII—VIIL.)
(XX u. 1020.) Madrid MCMLII/IV, La Editorial Catolica, S. A. Pesetas 75.— u.85.—.

In diesen zwei Biinden sind 2534 eucharistische Texte zusammengestellt. Den
60 Texten aus der Hl. Schrift des Alten und Neuen Bundes folgen in zeitlicher Auf-
reihung Texte der Viiter von Clemens Rom. bis Isidor von Sevilla bzw. Johannes Damas-
cenus. Die Zusammenstellung ist nicht etwa bloB eine Anthologie, sondern will — so
weit als méglich — eine vollstindige Sammlung aller Texte sein. Die obere Hilfte einer
Seite bringt den Text in Spanisch, die untere in Griechisch bzw. Lateinisch. Das Werk
ist daher auch fiir solche verwendbar, die Spanisch nicht verstehen.

Eingestreut — ohne sichtbaren Zusammenhang mit den Texten — sind eine
Anzahl Abbildungen, im 1. Band 42, im 2. Band 39. Besonders hiiufig begegnen uns die
Bilder von den Broten und den zwei Fischen sowie Darstellungen des Abendmahles
und der frithchristlichen Agape. Hochinteressant im ersten Band ist Bild 26: ein
libellus aus der Decischen Verfolgung, auf dem von zwei Zeugen und einem Hierarchen
bestiitigt wird, dafl der Christ (Name nicht genannt) ein Libationsopfer gebracht und
vom Blut und Fleisch der Gotzenopfer gekostet hat, mit der Bitte, die Zeugen méchten
bestitigen. Das Zeugnis, auf Papyrus geschrieben, befindet sich in der Universitiits-
bibliothek zu Hamburg. Bild 32 bringt eine Darstellung des Mithras beim Hinschlachten
des Stieres, Bild 34 die Grabinschrift fiir Tarzisius. Band II enthilt ein Verzeichnis der
Bilder, das in Band I leider vergessen wurde.

Am Ende des zweiten Bandes findet man vier Indices: Sachindex, Schriftindex,
bibliographischen Index und Namenindex. Erstaunlich genau ist der Sachindex auf
nicht weniger als 162 Seiten.

Stift St. Florian Dr. Alois Nikolussi

Maria, Mutter der Glaubenden. Von Eugen Walter, Zweite, durchgesehene Auf-
lage. (156.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 7.50.

Aus exegetischer Durchdringung und Meditation der neutestamentlichen maria-
nischen Texte entsteht ein Marienbild, das vor allem die Mutter Gottes als Mutter der
Glaubenden zeigt. Auch sie lebte wie alle Christen im Helldunkel des Glaubens. Gerade
dies herausgearbeitet zu haben, macht das Biichlein sehr wertvoll. Der Verfasser ist
mit allen exegetischen Problemen vertraut, verfiillt aber nie dem doktriniiren Ton oder
der Sucht, um jeden Preis Neues zu bringen. Die Sprache ist schlicht und nicht ohne
religiose Glut. Fiir Marienpredigten und Vortriige ist das Buch wegen seiner aktuellen
Themastellung sehr zu empfehlen. Fiir Mailesungen ist es nicht fiir jede Pfarre geeignet.

St. Pélten A, Stéger

Du bist voll der Gnade. Eine kleine Marienlehre von Alois Miiller. (96.) 4 Bilder.
Olten und Freiburg im Breisgau, Walter-Verlag. Brosch. sfr 4.90.

Dem Verfasser ist durchaus zuzustimmen, wenn er meint, da man keine ,,ver-
wegenen und verstiegenen Pfade* zu gehen braucht, um ebenso weit entfernt von

/
J
i/

A
|
{

b

| A

e



330 Literatur

»bloBen Ausrufen der Bewunderung® wie von ,malender Volksphantasie“, in der
wgesunden Norm und Entwicklung der Marienlehre® ein Marienbild als ,,Schliissel des
Verstindnisses der Erlosungslehre® zu finden, das durch seine GréBe und Tiefe Verstand
und Gemiit ergreift.

Linz a. d. D. Rudolf Gébl

Die Lehre von der Gnade. Von Johannes Brinktrine (265.) Paderborn 1957,
Verlag Ferdinand Schioningh. Brosch. DM 14.—, Leinen DM 16.—, Theologenausgabe
DM 14.—.

Die allseits anerkannten Vorziige der neuen Brinktrine-Dogmatik zeichnen auch
den vorliegenden Band aus. Es sind dies vor allem: echte Kirchlichkeit, klare Stellung-
nahme zu den Problemen, Ausgewogenheit des Urteils bei quaestiones disputatae,
kluges Festhalten am Erbgut der Theologie, iibersichtliche Gliederung des Stoffes und
nicht zuletzt eine durchsichtige Sprache. Besonders freudig begriiit man an diesem
Bande die umfangreiche Literaturangabe. Wenn Wiinsche geiufBert werden sollten,
wiire es vielleicht das Verlangen nach stiirkerer Heranzichung der biblischen Gnaden-
lehre, welche wiederum zu einer gréfleren Beachtung der gratia increata und damit
wohl auch zu einer groleren Harmonie der einzelnen Elemente des Gnadenlebens fiihrte.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer

Moral- und Pastoraltheologie

Christliche Lebensgestaltung. Eine Moraltheologie von Jacques Lecler ¢ q. Band I1:
Wegbereitung fiir Gott. Die christliche Askese. (176.) Kart. sfr 5.80, DM 5.50; Ganz-
leinen sfr 7.80, DM 7.50. Band III: Leben in Gott. Das innerliche Leben. (214.) Kart.
sfr. 9.50. DM 9.— ; Ganzleinen sfr 11.50, DM 11.—. Band IV: Lebensordnung in Gott.
Das gottgeordnete Leben. (285.) Kart sfr 11.—, DM 10.50 ; Ganzleinen sfr 13.—, DM 12.40.
Luzern-Miinchen 1956/58, Rex-Verlag.

Im ersten Bande der Moraltheologie von Leclercq wurde von der ,,Begegnung mit
Gott" gesprochen und damit die Grundlage zur christlichen Lebensgestaltung geschaf-
fen. In diesem zweiten Bande geht es darum klarzustellen, welche Aufgabe der
Mensch zu erfiillen hat, um zu Gott zu gelangen. Uber Anlage und Art des Werkes von
Leclercq wurde bereits bei der Besprechung des 1. Bandes in dieser Zeitschrift (1957,
2. Heft, S. 164) das Notige erwiihnt. Auch in diesem zweiten Band findet sich keine
Aufzihlerei von Einzelgeboten oder einer Serie von ,,Du darfst nicht!“, sondern nach
der entscheidenden Bejahung der gottgesetzten Ordnung (Kap. 1) und Kenntnisnahme
von den uns innewohnenden Kriiften (Kap. 2) stehen wir bereits ,,auf der Schwelle der
Askese” (Kap. 3), lernen deren Geist und ,,Werkzeug* (Abtétung und Bufle) kennen
(Kap. 4 bis 6) und lassen uns vom Verfasser gerne fiihren zur Befreiung von Siinde,
‘Welt und eigenem Ich (Kap. 7). Das Wort Askese macht vielleicht einen ungemiitlichen
Eindruck bei manchen Menschen, denn man denkt dabei an aullergewiéhnliche Abté-
tungen und harte BuBiibungen. Diese Gedanken mag auch der Untertitel des Buches
erwecken. Aber Leclercq versteht unter Askese ,,die Anstrengung, die wir auf uns
nehmen, um uns von allem Widergéttlichen zu reinigen* (S. 76). Um das ist dem er-
fahrenen Seelsorger zu tun, daf sich der Mensch zur Tat aufrafft, sich bemiiht und mittut,
daB er mit Gottes Gnade durch diese Wegbereitung fiir Gott zum Leben in Gott kommt.

Ist im zweiten Band besondere Betonung auf das gelegt, was auf dem Weg zu
Gott zu lassen ist (Befreiung von Siinde, Welt und Ich), so wird im dritten Bande
aufgezeigt, was zu tun ist, um zum Leben in Gott oder, wie der Untertitel besagt,
gum innerlichen Leben zu kommen. Das vollzieht sich in einem geheimnisvollen Zu-
sammenspiel gottlichen und menschlichen Tuns, in einer gnadenhaften Begegnung
Gottes und des Menschen im sakramentalen Geschehen, in Gottes Einsprechungen
und des Menschen Antwort, in Tat und Gebet. Demgemif} sind die einzelnen Kapitel
dieses Bandes angeordnet und gestaltet. Nach einer Abhandlung iiber ,,Gottliches und
menschliches Tun®* verbreitet sich der Autor iiber tiitiges und inneres Leben und fiigt
das Kapitel an: ,,Uberblick iiber das innerliche Leben*. Es folgen dann die ausgezeich-
neten Darlegungen iiber das miindliche und &ffentliche Gebet, iiber Eucharistie,
besondere Andachten, inneres Gebet, Betrachtungsmethode und Beschauung. Auch
dieser Band ist wissenschaftlich solid fundiert und, obwohl schwierige Themen zur



Literatur 331
4

Behandlung stehen (Betrachtung, Beschauung), weil} sich der Verfasser stets so einfach
und zugleich so eindringlich auszusprechen, daBl auch der einfache Christ ihm leicht
und gerne folgen wird.

Der AbschluBBband steht inhaltlich und formell seinen Vorgiingern ebenbiirtig
zur Seite, ja iibertrifft sie sogar, insoferne, als er noch konkreter in die christliche
Lebensgestaltung eingreift und sie formen lehrt. So ist denn schon der erste Teil des
Buches mit ,,Die Probleme der Ordnung* iiberschrieben. Was hier unter Ordnung zu
verstehen ist, lesen wir S. 26: ,,Die sittliche Ordnung, von der unser Gliick und unsere
Vollkommenheit abhiingen, ist jener Teil der Gesamtordnung, der unserer Willenslen-
kung untersteht”. Diese Ordnung umfalt zwei Aspekte: Ordnung in uns selbst zu
bringen und dann unsere Bezichungen zu Gott, zum Mitmenschen und zur ganzen
Schipfung zu ordnen. Damit ist eigentlich schon der ganze Inhalt dieses vierten Bandes
der Moraltheologie Leclercqs skizziert. Es gilt nun, auf die ,,Ordnungssuche® zu gehen.
Dem ist der zweite Teil des Werkes gewidmet. Er behandelt ,Die Tugenden der Ord-
nung*: Demut, Klugheit, Zucht und Maf}, die Armut, den Gehorsam, Geduld, Gerechtig-
keit usw. Diese neue, durchaus positive Behandlung der Sittenlehre war seit jeher das
Anliegen des Verfassers, schreibt er doch in Anlehnung an den hl. Thomas: ,,Gegen-
stand der Moral ist, gut zu werden durch Aneignung der Tugend. Die Kasuistik sucht
nur zu bestimmen, was Siinde ist. Mit der Tugend beschiiftigt sie sich nur sehr beildufig™
(Moralprobleme im Umbruch der Zeit, S. 5). Wenn noch etwas besonders hervorge-
hoben werden soll zur Empfehlung dieses Moralbuches, dann ist es des Autors Liebe
zum Konkreten. Er begniigt sich nicht mit reinen Definitionen, Einteilungen und
Wertungen, sondern steht mitten im wogenden Leben, jedem, der guten Willens ist,
die Hand reichend zum Ordnungmachen mit sich selbst, mit Gott und mit den Mit-
menschen.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Leitner

Wabhre Sittlichkeit und Situationsethik. Von Dietrich von Hildebrand. Deutsche
Aunsgabe besorgt von Heinrich Stephan. (194.) Diisseldorf 1957, Patmos-Verlag.
Leinen DM 13.80.

Der bekannte Verfasser nennt als Ziel seiner Arbeit ein Zweifaches: ,erstens,
jenen Elementen in der Situationsethik, die einen gewissen Wert haben, gerecht zu
werden nach dem Grundsatz: ex stercore aurum; zweitens, bis ins einzelne jene ver-
derblichen Irrtiimer zu widerlegen, die in der Situationsethik und in der Siinden-
mystik verkérpert sind. Beide Bemiihungen werden unserem letzten Ziel dienen:
einen Beitrag zur klaren Herausarbeitung der christlichen Moral zu leisten® (S. 18).
Der ersten Aufgabe dienen die Kapitel: ,,Der Pharisier”, ,.Selbstgerechtigkeit®, ,,Der
tragische Siinder*, ,,Geist und Buchstabe*, dann die Abhandlungen iiber ,Freiheit
des Geistes* und ,felix culpa®. In diesen Fehiformen des Sittlichen liegen die Griinde
fiir eine gewisse legale Kritik, die Quellen fiir die Ideen und Thesen der Situations-
ethik. So richtig die Proteststellung gegen die abgriindige Verkehrung des Sittlichen
im Pharisdismus, in der Selbstgerechtigkeit, im sittlichen Biirokratismus usw. sind,
so unberechtigt und irrig sind die von der Situationsethik aufgestellten sittlichen
Normen. Dies genau aufzuzeigen, ist des Buches zweite Aufgabe, die in den Kapiteln:
»Person und Handlung®, ,,Siindenmystik*, ,,Die christliche Haltung gegeniiber Siindern*
und ,,Grundirrtiimer der Situationsethik® ihre klare Lésung findet. Das SchluBkapitel
,»Christliche Moral*“ ist eine glinzende Apologie der christlichen Sittenlehre. Uber die
Aktualitét dieses mit griindlichem Wissen und in ansprechender Form geschriebenen
Buches braucht nicht gesprochen zu werden, hat doch Pius XII. selbst die Seelsorger
eindringlichst auf die Gefahren von seiten der Situationsethik hingewiesen (siche
Buchbesprechung in dieser Zeitschrift 1957, S. 80 f.). Aber nicht nur im Kreise der
Seelsorger, auch in den Kreisen der gebildeten Laienwelt mochte man diesem aus-
gezeichneten Buche weiteste Verbreitung wiinschen.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Pax Leitner

Geist und Buchstabe der Sonntagsruhe. Eine historisch-theologische Untersuchung
iiber das Verbot der knechtlichen Arbeit von der Urkirche bis auf Thomas von Aquin.
Von Hans Huber. (Studia theologiae moralis et pastoralis, edita a professoribus
Academiae Alfonsianae in Urbe, Tomus IV.) (246.) Salzburg 1958, Otto-Miiller-Verlag.
Leinen S 82.—, DM 13.80, sfr 14.50, '



332 S

In der Geschichte der Sonntagsruhe und ihrer Gesetzesformel ist schon viel miihe-
volle Forschungsarbeit geleistet worden. Sie findet nun einen gliicklichen krénenden
AbschluB in vorliegendem Werk, das einen Ordensbruder P. Bernhard Hirings zum
Verfasser hat. Nicht, als ob dieses Buch wesentlich Neues sagen kionnte. Aber die
Akzente, die in Einzelforschungen nur allzuleicht etwas verschoben erscheinen, werden
wieder richtig gesetzt. Und das ist in allen Fragen der Sonntagsheiligung sehr wichtig.
»Wesentlicher als eine neue Grenzsetzung scheint uns die Geisteshaltung, die zur
Wesensmitte des Herrentages vorstBt und von dieser Wesensmitte aus alles Periphere
zu durchdringen und zu beseelen sucht. Wesentlicher als eine neue Grenzsetzung ist
das Offensein fiir das erlésende Freudengeheimnis des Kyrios, das den Diesseits-
menschen frei macht fiir den Herrn, fiir den gemeinsamen Kult, fiir die tiefe Sonntags-
freude . . .* (S. 11 £.). Dieses Wesentliche wird vor allem im 1. Kapitel ,,Die Theologie
des Herrentages* aufgezeigt, wo der Sonntag an Hand vieler Viiterzeugnisse dargestellt
wird als Tag des auferstandenen, wiederkommenden und gegenwiirtigen Kyrios. Die
iibrigen Kapitel beschiiftigen sich mit der Arbeitsruhe selbst, zuniichst bei den nicht-
christlichen Viélkern (hier hitte es noch bessere Literatur gegeben), sodann in der
Formel der knechtlichen Arbeiten in ihrem geistigen und materiellen Sinn im Laufe
ihrer Geschichte von der Urkirche bis in die Zeit der Hochscholastik. Dabei wird jeweils
gut der Kampf zwischen Geist und Buchstaben des Gesetzes bzw. die Verselbststiin-
digung der Sonntagsruhe oder ihre Kultbezogenheit je nach der theologischen Tiefe
oder Untiefe einer Epoche an vielen Zeugnissen dargestellt. Besonders wertvoll sind
neben dem 1. Kapitel, dem ,,Riickblick und Ausblick* am Schlusse, neben dem sorg-
filtig gearbeiteten Literatur-, Personen- und Namensverzeichnis die kurzen Zusam-
menfassungen der sechs dargestellten Perioden.

Diese wissenschaftlich genaue und sorgfiiltige Studie ist micht nur fiir Moral-
theologen von groBer Bedeutung, wenn sie die Pflicht der Sonntagsheiligung richtig
darstellen wollen (s. S. 34), sondern auch fiir Prediger und Katecheten, denen herrliche
Sonntagsgedanken aus zwei Jahrtausenden geboten werden.

Klagenfurt (Kiirnten) P, Dr. Franz Pettirsch S.J.

Die Sakramente im Leben des Christen. Von Marie-Michel Philipon O. P. Ins
Deutsche iibertragen von Dr. phil. Herbert P. M. Schaad. (X u. 322.) Freiburg 1958,
Verlag Herder. Leinen DM 16.20.

Der Dominikanerpater Philipon ist einer der bekanntesten Dogmatiker und reli-
gibsen Schriftsteller Frankreichs, In dem vorliegenden Werke, das im franzgsischen
Original den Titel trigt: ,,Les Sacraments dans la vie chrétienne®, behandelt er den
sozialen Charakter der Sakramente. Gerade in unserer Zeit, wo die Gemeinschaftswerte
iiberall stark betont werden und die Kirche als der mystische Leib Christi in ihrer
ganzen Tiefe erfaBt wird, kommt dieser Schau der Sakramente eine grofle Bedeutung zu.
Tatsichlich gibt es kein Sakrament, dessen Wirkungen nicht wenigstens indirekt dem
ganzen mystischen Leibe der Kirche zukommen, Zuerst werden in der traditionellen
Reihenfolge die ersten vier Sakramente behandelt. Besonders ausfiihrlich werden dann
Ehe und Priesterweihe besprochen, die ja in erster Linie den Nutzen der Gemeinschaft
zum Ziele haben. Den krénenden AbschluB bilden die Kapitel: Unser Heimgang zu
Christus, Unser ewiges Leben in Christus.

Das tiefschiirfende Buch ist nicht nur fiir eine lebensnahe dogmatische Behandlung
der Sakramentenlehre wichtig, sondern bietet auch dem praktischen Seelsorger viele
Anregungen. _

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Das herrliche Mahl. Anleitung zur tieferen Erfassung der Kommunion. Von
P. Anton Loetscher. (202.) Luzern 1957, Verlag Riber & Cie. Kart. sfr 9.15, DM 8.80;
Leinen sfr 12,20, DM 11.80.

Wir haben nicht viele Anleitungen zur Pflege der &fteren Kommunion, deshalb
kénnen wir diese Erscheinung aufrichtig begriien. Sie ist aus eucharistischen Wochen
entstanden und bietet eine griindliche und ansprechende Hinfiihrung zum griBeren
Verstiindnis des Herrenmahles. Den Predigern und Katecheten bringt das Buch schén
gegliederten Stoff zum Unterricht iiber das heiligste Sakrament, dem gliubigen Leser
eine kriiftige Aufmunterung zum vertieften und fruchtbareren Empfang des Sakramentes.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.



Literatur 333

Der Krenzweg des Kranken. Von Otto Hophan. 4. Aufl. (221.) Luzern 1957,
Verlag Riber & Cie. Leinen sfr 9.80, DM 9.40.

Jedes Kapitel dieses Buches behandelt unter Heranziehung der Hl. Schrift, der
Theologie und schéner Beispiele und Vergleiche eine Kreuzwegstation unseres gott-
lichen Meisters, der uns alles bis zum letzten ,,Es ist vollbracht!“ vorgelebt und vor-
gelitten hat. Der Verfasser war selber lange schwer krank, darum war er auch
berufen, ein so feines und besonders fiir den Seelsorger brauchbares Werk zu verfassen.
Wer es einem Kranken schenkt, damit er es langsam Seite fiir Seite iiberdenke, liBt
iiberirdisches Licht in seine bedriingte Seele fluten. Man kann dem Buch nur weiteste
Verbreitung wiinschen.

Kronstorf (00.) Pfarrer L. Arthofer

Mut und Zivilcourage des Christen. Von Max Pribilla SJ. Mit einem Vorwort
von Oskar Simmel SJ. (158.) Frankfurt am Main 1957, Verlag Josef Knecht, Carolus-
druckerei. Leinen DM 6.80.

P. Pribilla war jahrzehntelang Mitarbeiter und Schriftleiter der ,,Stimmen der
Zeit*. Das Vorwort zu diesem Buche ist ein Nachwort fiir diesen 1956 heimgegangenen
»Griibler* und ,,bohrenden Geist“. Den Hauptinhalt des Buches bilden Pribillas klare,
aus Schrift und bester Tradition geniihrten Gedanken iiber Begriff und Eigenschaften der
christlichen Tapferkeit und ihre Stellung innerhalb der christlichen Lebensauffassung.
Die Kapitel ,Mut und Wagnis“, ,,Die Gewohnheitschristen* und ,,Opportunismus*
sind ein lauter Weckruf an Hirten und Herde zu christlicher Selbstbesinnung, das
Argernis eines schwiichlichen, furchtsamen, unkémpferischen, oft verbogenen und
verlogenen Christentums aus der Welt zu schaffen. Pribillas personliches Beispiel
christlicher Tapferkeit in harter Zeit gibt ihm das Recht, MittelmiBigkeit, Gleichgiiltig-
keit und Trigheit anzuprangern. Ein Drittel des Buches nimmt sein 1935 geschriebener,
aber zeitlos giiltiger Aufsatz ,,Fiirchtet euch nicht!* ein, eine iiberaus sachliche, freilich
nicht erschépfende Stellungnahme zu den Ideen und Methoden des NS-Regimes.

Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Bilder der Liebe. Erwiigungen fiir den Dienst im Caritas- und Pfarrapostolat.
Von Robert Svoboda. (129.) Regensburg 1958, Friedrich Pustet. Kart. DM 4.—.

Der bekannte Caritas-Fachmann bietet aus eigener Schulungsarbeit allen in der
Caritas und Fiirsorge arbeitenden Katholiken wie den sie schulenden Geistlichen in
diesem geschmackvollen Biichlein reiche, anschauliche, aus dem Neuen Testament
geschipfte Anregung in der Form von drei Bildergruppen: Urbilder (z. B. die Ausge-
sandten, die Laien-Helfer, die Anfinger, die Suchenden, die Gastfreunde), Vorbilder
(z. B. Maria, die Engel, die Diakone, die Gemeindemiitter) und Zerrbilder (z. B. die
Ungeeigneten, die Versager, die Verweltlichten, die Korrupten, die Phariséer). Jedes
dieser 24 ,Bilderkapitel® schliet mit einem Gebet oder Zitat, die allein das Biichlein
schon wertvoll machen. Es sei Priestern und Laien fiir besinnliche Lesung und Betrach-
tung wirmstens empfohlen.

Klagenfurt (Kirnten) P. Franz Pettirsch SJ.

Vor hundert Tiiren. Meine Erlebnisse als Laienapostel. Von Maria Ragazzi.
Die Ubersetzung aus dem Italienischen besorgte Nino Grassi. (254.) Luzern 1957,
Verlag Riber & Cie. Leinen sfr 11.80, DM 11.40.

So wie in diesem Buche sollte vom Laienapostolat éfter die Rede sein. Hier wird
nicht mehr oder weniger gut definiert und analysiert, sondern blutvolles Leben geschil-
dert. Gut, wir stellen nach der Lektiire, um mit dem Eindruck irgendwie fertig zu wer-
den, erniichternd fest, daB es sich um die erfreulichsten Erlebnisse einer zwanzigjihrigen
apostolischen Miihe handelt, aber der Geist, der da am Werke ist, vergliitht nicht. Die
Arbeit stammt aus dem Kreise der am 24, 12.1939 in Assisi mit bischéflichem Dekret
gegriindeten Laienbewegung PRO CIVITATE CHRISTIANA. Ein italienisches Bei-
spiel, daB jede Zeit ihr Laienapostolat findet, wenn nur die Herzen in Gotteslicbe
iiberquellen. Stichwort Assisi! Auch die franziskanische Bewegung war nicht Theorie
oder gar Schwiirmerei, sondern Bruderschaft aller Menschen in harter Erfahrung.
Maria Ragazzi hat uns etwas zu sagen und sie sagt es uns gut.

Linz a. d. D. Rudolf Gébl

~Theol.-prakt. Quartalschrift* IV. 1958 24



334 Literatur i Y
/ 7 t e

s Kirchenrecht -

<~ Pfarrei und Kirchgemeinde. Studie zu ihrem rechtlichen Begriff und grund-
siitzlichen Verhiltnis. Von Hans Beat Noser. (Freiburger Verdffentlichungen aus dem

Gebiet von Kirche und Staat, Band 13.) (XVI u. 175.) Freiburg/Schweiz 1957, Uni-

versitiitsverlag. Brosch. sfr 16.60, DM 16.—.

Diese Abbandlung gehért zu den verdienstvollsten und griindlichsten, die ich in
der monographischen Literatur zum CIC. gelesen habe. Sie geht den zahlreichen Schwie-
rigkeiten des Themas nicht aus dem Wege und versucht sie, ohne an den festen Be-
stimmungen des Kodex zu riitteln, unter Bedachtnahme auf die eigentiimlichen
gewohnheitsrechtlichen Verhiiltnisse der Schweiz einer annehmbaren Lésung zuzu-
fithren. Der erste Teil behandelt die Pfarrei (wir sagen Pfarre), ihre Begriffsbestimmung
und theologische Bedeutung, ferner das Pfarrgebiet, das Pfarrvolk, die Pfarrkirche,
das Pfarramt (paroecia), und zwar als religitses Amt und als beneficium, seine Rechts-
personlichkeit, seine Organisation und das Pfarrvermigen, wobei zwischen dem
Pfarrvermégen als Pfriinde und dem Vermiégen der Pfarrkirche unterschieden wird.
Der zweite Teil bespricht die Kirchgemeinde (wir sagen Pfarrgemeinde), erdrtert ihre

eschichtlichen, ideologischen und rechtlichen Grundlagen, ihre Aufgaben, ihr Ver-
tnis zum Staat, die Zugehorigkeit zur Kirchgemeinde, deren Organe, niimlich die
Kirchgemeindeversammlung und den Kirchgemeinderat, wobei die in der Schweiz je
nach den Kantonen verschiedene Stellung des Pfarrers zu diesen Organen und zum
Kirchenstiftungsrat (wo ein solcher besteht) eine besondere Beleuchtung erfihrt
(vgl. S.146—147). Die abschliefenden Kapitel befassen sich mit den Aufgaben der
Kirchgemeinde, vornehmlich mit der Kirchensteuer, der Vermigensverwaltung und
mit der ,,Wahl* des Pfarrers. Was diese Wahl anlangt, so hat bekanntlich can. 1452
nur eine Wahl unter drei vom Ordinarius loci designierten Personen fiir ,tolerierbar*
erklirt. Aber der Verfasser schreibt in diesem Belange: ,,Die Vorstellung, daf in einem
demokratischen Staat die Pfarrer vom Volk gewiihlt werden miiBten, ist im nicht-
katholischen Volksteil so stark verwurzelt, dal} nur selten die Bereitschaft geiuBlert
wird, auf diesbeziigliche Vorschriften fiir katholische Kirchgemeinden zu verzichten*
(S. 172). Es haben sich nicht nur kantonal verschiedene Gewohnheitsrechte iiber die
Wahl des Pfarrers und die Verwaltung des Kirchenvermdgens gebildet, der EinfluB
der reformierten Schweizer Gemeinden ist auch fiir die Entwicklung des katholischen
Staatskirchentums von besonderer Bedeutung gewesen. Nichtsdestoweniger hat der
Verfasser, stets bestrebt, auch unter diesen schwierigen Verhiiltnissen den positiven
Bestimmungen des Kirchenrechts treu zu bleiben, ausdriicklich hervorgehoben, dafl
das Pfarrvolk im Sinne des CIC. keine Rechtspersénlichkeit besitzt. Fiir Osterreich
ist diese Bestreitung der Rechtspersénlichkeit der Pfarrgemeinde von besonderem
Interesse, da § 35 des Gesetzes vom 7. Mai 1874, RGBI. Nr. 50, ausdriicklich verfiigte,
daB ,alle einen kirchlichen Gegenstand betreffenden Rechte und Pflichten, welche
in den Gesetzen den Gemeinden zugesprochen oder auferlegt werden, den Pfarrgemein-
den obliegen und gebiihren“. Uber die Rechtspersinlichkeit konnte nach &sterreichi-
schem Rechte ein Zweifel iiberhaupt nicht bestehen. Aber, so fiihrt unser Verfasser
fort, wenn auch der CIC. eine Rechtspersénlichkeit des Pfarrvolks nicht kenne, so sei
es nicht als ausgeschlossen zu betrachten, daBl ,,dem Pfarrvolk durch ein partikular-
rechtliches Dekret die kirchliche Rechtsfiihigkeit verliehen werde* (S. 30). Ein staat-
liches Kirchengesetz iiber Kirchengemeinden konne auch unter Mitwirkung oder
Zustimmung der kirchlichen Behérden erlassen werden (S. 38). Kirchgemeindesteuern
sind nach dem Verfasser nicht kirchliche, sondern staatliche Steuern (S. 151). Auch bei
diesem Punkte springt die abweichende osterreichische Auffassung in die Augen, da
die Kirchensteuer hierzulande nicht als Staatssteuer angesehen wird. Auf weitere Einzel-
heiten einzugehen, ist nicht méglich. Aber ich glaube, ochne auf Widerspruch zu stoBen,
behaupten zu diirfen, daB es auchim alten Osterreich bei einigem guten Willen auf beiden
Seiten mdglichgewesenwiire,zu einer Einigung iiber ein Pfarrgemeindengesetz zugelangen.
Die trefflichen Ausfithrungen des Verfassers diirften diese meine Meinung unterstiitzen.

Wien Otto Weinberger

_ Normae Generales. De Personis. Commentarius in canones 87—106. Bender
' Ludovicus, O, P, (VI u. 232). Roma — Parigi — New York — Tournai (Belgio) 1957,
Desclée & Cie. Editori Pontifici.



Literatur 335

Mit soliden und klaren Argumenten und mit echtem Blick fiir die Probleme er-
weist sich der Verfasser in diesem Buche iiber das kirchliche Personenrecht (Alter,
Wohnort, Verwandtschaft, Ritus, Juristische Personen und ihre Rechtshandlungen,
Beispruch und Beirat und die Prizedenz sind die groBen Kapitel des Werkes) als
Kanonist, der seine Aufgabe als Wissenschaft im besten Sinne des Wortes auffaBt,

- Trotz guter rechtsphilosophischer Fundierung bleibt P. Bender nicht bei der Speku-
lation stehen, sondern fiihrt immer wieder zur Praxis (in besonderer Weise bei den
fiir ein juristisches Werk kostlichen Siitzen gelegentlich der Behandlung der Vor-
schriften iiber die Priizedenz!). Sehr aktuell ist der kurze Anhang iiber den Inhalt der
can. 87—106 CIC. im Vergleich mit dem neuen Ostkirchenrecht. Das Buch ist kanoni-
stisch interessierten Praktikern und Kirchenrechtlern sehr zu empfehlen. Bei einer
Neuauflage ist eine stilistische Uberarbeitung der Latinitit wiinschenswert.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bécklinger

Aszetik
Ein Weg zur Verinnerlichung. Anleitung zu einer tiglichen Kurzbetrachtung,.

Von Ildefons Betschart. 2. wesentlich erweiterte Auflage. (102.) Salzburg, Erzabtei
St. Peter, Verlag Rupertuswerk. Flexibler Zellophaneinband S 24.—, DM 4.—, sfr 4.20.

Daf} die Betrachtung fiir Verinnerlichung, Tiefe, Leben aus dem Glauben grifte
Bedeutung hat, wird von niemand bezweifelt. Wie soll aber die Betrachtung angestellt
werden, damit sie fruchtbar sei? Wie findet man Zeit fiir sie? Der Verfasser bietet
eine leichte, die Freiheit des Geistes wahrende, aber doch nicht véllig formlose Betrach-
tung, die vor allem fiir Laien, die in der driingenden Arbeit des Alltags stehen, bestimmt
ist. Diese ,Methode™ ist aus der Erfahrung entstanden und in der Erfahrung erprobt,
wie das Biichlein selbst zeigt. GroBter Wert wird darauf gelegt, daB der Hauptgedanke
der Betrachtung zu einem kurzen knappen Satz geformt und daB dieser Kernsatz
ofter withrend des Tages kurz erneuert wird. Das ist fiir die Fruchtbarkeit der Be-
trachtung im Alltag und fiir den Wandel in der Gegenwart Gottes ohne Zweifel von
groBer Bedeutung. Im ersten Teil des Biichleins wird die Theorie dargelegt, im zweiten
werden Kernsiitze fiir die Betrachtung aus Bibel, Liturgie und religioser Literatur
geboten. Wer in die Betrachtung einfiihren will, sollte an diesem Biichlein nicht vor-
iibergehen.

St. Pélten A. Stoger

Entscheidung fiir Gott. Der Christ von heute und seine Welt. Von Fulton J. Sheen.
Ubersetzung von Dr. Andrea Loske und Ernst Pfiffner. (190.) Luzern 1957, Rex-Verlag.
Kart. sfr 11.80, DM 11.30; Ganzleinen sfr 13.80, DM 13.30.

Ein neues Buch von dem berithmten Fernseh-Bischof. Man staunt und freut sich
iiber die Anschaulichkeit, die Fiille von Bildern und Vergleichen, iiber den herzlichen
Humor, der auch die menschlichen Schwiichen nennt, ohne wehzutun. Wir Seelsorger
und Religionslehrer kénnen viel von diesem Meister lernen. Natiirlich sind es nicht
wissenschaftlich umfassende Abhandlungen, sondern eben Ansprachen, manchmal
mochte man fast sagen Plaudereien, in denen nie ein Thema erschopfend behandelt
;;rerden kann. Die Ubersetzung bleibt manchmal noch zu sehr am englischen Original

dngen.

Wels (00.) Dr. Peter Eder

Die Aszese des Christen in der Welt. Uberlegungen zum rechten Ansatz unserer
Aszese. Von Richard Egenter. (236.) Ettal 1957, Buch-Kunstverlag. Geb. DM 9.60,
kart. DM 8.70.

Das Buch ist aus Vortriigen entstanden, die der bekannte Verfasser in Miinchen
fiir Horer aller Fakultiiten gehalten hat. Das erklirt die Art und die Auswahl der
aufgeworfenen Fragen ebenso wie die Sprache des Werkes. Es ist schon erstaunlich
und erfreulich, dal heute der Laie sich mit Fragen der Aszese auseinandersetzt.
Anderseits ist diese Besinnung sicher sehr notwendig. Einmal, weil der Laie mehr als
frither als Vertreter der Kirche vor der Welt in Erscheinung tritt, dann aber auch,
weil die vielverflochtenen Verantwortungen von ihm groBe christliche Reife verlangen.
Und so legt der Verfasser die Bedeutung, den Wert und die Grundsiitze echter christ-
licher Aszese in einer Form vor, die den gebildeten Laien Vertrauen einfléBen muB.

24*



336 Literatur

Wenn etwa die bekannte ,Indifferenz* des heiligen Ignatius als ,schopferischer
Schwebezustand“ bezeichnet wird, so wird der Leser in einer neuen Form gern das

aufnehmen, was gemeint ist.
Linz a. d. D. Igo Mayr S.J.

Heilige sind anders. Von Karl Firber. (Herder-Biicherei, Bd. 14.) (188.) Freiburg,
Verlag Herder. DM 1.90; S 12.90.

Die fiinfzig Lebensbilder sind im ,,Christlichen Sonntag“ erschienen, Dem Ver-
fasser ist es zweifellos gelungen, auf kleinstem Raum die Gestalt eines Heiligen lebendig
darzustellen. Das allein ist schon eine Leistung, Wie er es aber versteht, dieses Leben
fiir uns heutize Menschen ansprechend und aufrufend hervorzuheben, das wird ihm
nicht leicht jemand nachmachen. Man liest jeden Abschnitt mit Freude und Ergriffen-
heit.

Linz a. d. D. Igo Mayr S.J.

Schule des Opfers. Besinnung und Rat zur tiglichen heiligen Messe. Von Pater
Odilo Altmann O.F.M. (160.) Mit Titelbild. Miinchen 1958, Verlag Ars sacra. Leinen
DM 8.50.

Hier spricht der echte Sohn des hl. Franziskus zu uns. Wer P. Odilo kennt, muf}
sagen: ,Das ist so richtig er selbst“. Nur der frohe Priestermdnch, der sein Leiden
nicht nur standhaft trigt, sondern positiv fiir seine Verinnerlichung auswertet, ist
imstande, so zu schreiben.

Im Zeitalter der Schulen, Schulungen und Kurse ist es eine gute Idee, das
hl. MeBopfer als Schule hinzustellen. Vor allem will uns das Biichlein die tiigliche Werk-
tagsmesse nahebringen. Nicht nur Lauheit und Leichtsinn, sondern auch eine vielfach
falsch verstandene liturgische Frémmigkeit lassen manchen heute die Werktagsmesse
als iiberfliissig erscheinen. Solchen soll man dieses Biichlein in die Hand driicken.

Herzogsdorf (00.) Joh. Hauthum

Die Messe in der Betrachtung. Von Theodor Schnitzler. Zweiter Band: Er-
#ffnung, Wortgottesdienst, Gabenbereitung, vom Hochgebet, Kommunion, Abschlu
und Nachhall. (XII u. 368.) Freiburg 1957, Verlag Herder. Leinen DM 9.80.

Der zweite Band des Betrachtungswerkes Prof. Dr. Schnitzlers erfiillt die Er-
wartungen, die man sich auf Grund des ersten Bandes von ihm machte. Er behandelt
die Teile der Messe, die der erste, ausschlieBlich dem Kanon und der Konsekration
gewidmete Band iibriglie und die der Untertitel des zweiten Bandes nennt.

Wieder werden die neuesten Erkenntnisse der Liturgiegeschichte iiber das Werden
der MeBfeier sowie die liturgischen Texte und Riten zur Betrachtung, zu persénlichen
und allgemeingiiltigen Heilserkenntnissen und Impulsen, die zum Zwiegespriich mit
Gott dringen. Und in der kostbaren Form betender Erkenntnis wird der Theologe
oder Seelsorger, der das Buch fiir sich gebraucht oder Vortriigen zugrunde legt, ebenso
mit liturgiewissenschaftlichen Ergebnissen vertraut wie in der Opfertheologie vertieft,
zur praktischen Gottesdienstgestaltung angeregt und zur gesunden Kritik an manchen,
weniger passenden Gepflogenheiten befihigt. Inhalt und wiirdige, handliche Gestal-
tung empfehlen den zweiten Band der MeBbetrachtungen nicht weniger als den ersten.

Mautern (Steiermark) P. Dr. Leopold Liebhart

Das Vaterunser. Von Reinhold Schneider. Neuausgabe mit einem Nachwort des
Verfassers und acht Illustrationen von Hans Holbein d. J. (100.) Freiburg 1957, Verlag
Herder. Pappbd. DM 5.—.

Jede Zeit betet ihr ,,Vaterunser®, jedes Alter betet sein ,,Vaterunser®, jede Stunde
hat ihr ,,Vaterunser®. Das Gebet des Herrn ist unerschépflich. Der verstorbene Dichter
Reinhold Schneider 1i8t uns unser ,,Vaterunser” mit neuer Kraft beten, erleben und
leben. Sein Wort ist ein Wort in unsere Zeit, dem wir Raum schaffen sollten.

Linz a. d. D. Rudolf G6bl

Das Vaterunser als Gewissenserforschung. Von Matthias Laros. (40.) Regensburg,
Friedrich Pustet. Kart. DM 1.80.

Es tut wohl, nach so manchem Feuerwerk funkelnder Gedanken diesen schlichten
Betrachtungen zu folgen und sich von ihnen zu jenem demiitigen, einfachen und all-
tiiglichen Tun fithren zu lassen, von dem der hl. Vinzenz von Paul einmal in seinen



Literatur 337

Briefen sagte, daBl es doch das niitzlichste sei. Das Biichlein, von dem der Verfasser
meint, daBl es vielleicht sein letztes sei, birgt kostbare Erfahrung des Alters.
Linz a. d. D. Rudolf Gébl

Sieben begnadete Sorgen. Das Vaterunser als Wort in den Tag. Von Albert Ohl-
meyer. (106.) Freiburg, Verlag Herder. Pappbd. DM 4.80.

Diese kurzen Betrachtungen des Vaterunsers strahlten zuerst als ,,Wort in den
Tag“ vom Siidwestfunk aus. Sie nehmen durch ihre feine, zu Herzen gehende Art sehr
fiir sich ein. Sie atmen wohltuende Ruhe aus und meiden jenes aufgeregte, nach

- Aktualitiit haschende Getue, das sich heute oft als besonders modern auch im geist-
lichen Bereich anbiedert.

Linz a. d. D. Rudolf Gébl

Die Kirche und die Ordensfrau. Von Johannes Bieker. (220.) Freiburg 1957,
Verlag Herder. Leinen DM 6.80.

Ein Buch zur geistlichen Lesung, das ein lebendiges Bild der Kirche zeichnet,
indem es gleichzeitig diese der Ordensfrau zum Vorbild macht. Das Ordensleben ist
ein Teilnehmen an der Brautschaft Christi, die in ihrer ganzen Fiille nur die Kirche
besitzt, darum ist das Ordensleben eine Manifestation des Lebens der Kirche. Ein
fruchtbarer Gedanke, der aber doch an die Leserin die Forderung stellt, eine Abstrak-
tion ins Leben zu iibersetzen. Die reiche psychologische Erfahrung des Verfassers
macht diesen Weg in den einzelnen Kapiteln dennoch gangbar und 148t ihn schlieBlich
einmiinden in den einfachsten und gréBten Weg alles Gottdienens, in das ,,ecce ancilla*
der Gottesmutter. i

Vielleicht wirkt an der duBleren Form der Darstellung das immer wiederkehrende
»Du* der Anrede auf manche Leser etwas beengend. Und sollte nicht das Beispiel
von der Tapferkeit des Ordenschristen angesichts der Grenzen des klésterlichen
Gehorsams (S. 170:,,. . . ich kann nicht gegen mein Gewissen und gegen den Willen
Gottes handeln. ..*) noch eine Ergiinzung finden, die die Uberlegung weniger sub-
jektiv erscheinen liBt ? (Etwa: ,,. . . es wiire Siinde, weil sich das gegen ein Gebot Gottes
und gegen den Geist der hl. Regel richtet®.)

Der Gedankenreichtum des kleinen Werkes ist bedeutend, eine groBe Zahl allzeit
aktueller Fragen ist in schlichter Form so behandelt, dal wohl jede Schwester diese
Lektiire dankbar als Bereicherung empfinden wird.

Linz a. d. D. Sr. Dr. M. Theresia Alpi

Katechetik

Zur Geschichte des biblischen Unterrichtes und der Formgeschichte des biblischem
Schulbuches. Herausgegeben von der Arbeitsstelle fiir religionspiidagogische Hilfs-
mittel im Verlag Herder, Freiburg, von Heinrich Kreutzwald (). Mit einem Vorwort
von Universititsprofessor Dr. Linus Bopp. (XII u. 305.) Freiburg 1957, Verlag Herder.
Kart. DM 19.80.

Eine ausfiihrliche, wissenschaftliche Behandlung der Geschichte des biblischen
Unterrichtes fehlte seit seiner ersten Einrichtung und Einfiihrung in den amtlichen
Lehrplan der Volksschule (VI). Auch zur Formgeschichte des biblischen Schulbuches
ist auller Biirgel (1890) keine Vorarbeit vorhanden (VII). Vom Beginn der Neuzeit
bis zur Einfiihrung des biblischen Geschichtsunterrichtes wird ein Uberblick gegeben,
dann stehen vor uns die groBen Wegbereiter Felbiger und Strauch. Wir erleben den
vollen Durchbruch des biblischen Geschichtsunterrichtes in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts, wir sehen die Hemmung und den Fortschritt in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts und das Werden und die Lage in der Gegenwart bis zum Jahre
1940.

Es ist Neuland, das uns erschlossen wird. Darin sehe ich den ersten Wert dieses
Buches. Mit emsigem Fleil, wie man ihn wohl selten findet, hat der Verfasser die Quellen
aufgesucht. Das zweite Verdienst ist, daB die Frage nach dem Verfasser des ,,Kerns
der Biblischen Geschichte des A. und N. T.* klar behandelt wird. Man muB} dem Ver-
fasser beistimmen, wenn er beweist, daB man das Buch mit Unrecht Felbiger zuschreibt;
es ist eine Arbeit Strauchs (68 —90). Den dritten Wert méchte ich in den klaren, jetzt
sehr aktuellen Darbietungen iiber die Buchfrage und Stofffrage sehen. (132—155):
ob also die rein heilsgeschichtliche Belehrung das Leitmotiv abgeben soll fiir die Aus-
wahl des Textes oder die heilsgeschichtliche Entwicklung; ferner ob der Verfasser mit



e

338 Literatur

eigenen Worten erzihlen oder moglichst getreu den Wortlaut iibernehmen soll (Bib-
lische Geschichte oder Schulbibel). Besondere Bedeutung kommt noch der Frage des
Verhiiltnisses der Biblischen Geschichte zum Katechismus zu (S. 132).

Wenn der Verfasser sagt, dal die Miinchener Methode von Weber und Stieglitz
ins Leben gerufen wurde, kann ich ihm nicht beistimmen (182). Man spricht gewéhnlich
von einem Dreigestirn: Géttler, Stieglitz und Weber; aber Géottler hier nicht zu er-
wiihnen, wiire unrichtig. Er wird zwar spiiter genannt, aber nicht als Begriinder. Der
groBe Theoretiker war unstreitig Gottler, ein Mann mit viel Geist. Stieglitz verstand
ihn und formte seine Ideen in die Praxis um; Weber drang mit seinem Schrifttum nicht
durch.

Der Verfasser der vorliegenden Arbeit, die als Doktordissertation eingereicht und
angenommen wurde, fiel im Jahre 1944 einem Bombenangriff auf Bonn zum Opfer.
Es wiire von Vorteil gewesen, sie bis in die Gegenwart herauf zu ergiinzen.

) Stift St. Florian Dr. Josef Hollnsteiner

Religion und Seele des Kindes. Die psychologischen Voraussetzungen des Reli-
gionsunterrichts in der Volksschule. Von D. Dr. Alfred' Burgardsmeier. (Schriften
zur katechetischen Unterweisung, Band 3.) (120.) Diisseldorf 1956, Patmos-Verlag.
Kart. mit Leinenriicken DM 6.50. \\ e b v 398 Y

Der Verfasser beniitzt die neueste Fachliteratur und hat auch eine reiche Erfahrung
aus der eigenen Praxis als Katechet. Er sucht sich auch durch Befragung der Kinder *
Kenntnisse zu verschaffen; so spricht er von der Befragung von 1000 (71), ja von 2300
(80 u. 108) Schulkindern. Das scharfe Urteil iiber Fugels Bilder (207) billige ich nicht.
Bei den Bildern sollen wohl auch die Flanellbilder zum A. T. und N. T. erwiihnt werden,
da doch schon 24 zur Verfiigung stehen, denen weitere 24 folgen werden. Bei manchen
Ratschligen muB man wohl vor Augen haben, daBl in Deutschland fiir den Religions-
unterricht mehr Stunden zur Verfiigung stehen als in anderen Lindern. So wird man
nicht iiberall 1 bis 2 Stunden zur Vorbereitung auf eine Sonn- und Feiertagsmesse
verwenden konnen (69); fiir eine Dramatisierung ist oft keine Zeit vorhanden. Auch
ist es nicht moglich, daB der Religionsunterricht in der 1. Klasse nicht linger als 20
Minuten dauert, wenn nicht der Klassenlehrer auch den Religionsunterricht erteilt (12).
Das Buch bictetals Ganzes den jungen Katecheten reichen Gewinn, wird aber auch den
alten Praktikern viele Anregungen geben.

{ Stift St. Florian Dr. Josef Hollnsteiner

i Das Bild in der katechetischen Unterweisung. Von Christian Pesch. (Schriften
- zur katechetischen Unterweisung, Band 4.) Diisseldorf 1957, Patmos-Verlag. Kart. mit
Leinenriicken DM 9.80. %

Im jiingsten katechetischen Friihling, den der neue deutsche Lehrstiickkatechis-
mus einleitete, darf das Bild nicht fehlen. Freilich muB in einer Zeit des Visualismus
beim Bildgebrauch im Unterricht die gegenwiirtize Problematik beachtet werden.
Das Buch von Pesch bietet dafiir eine griindliche Einfiihrung: daher die grundlegenden
Erwiigungen der Beziehungen von Verkiindigung und Bild, die tiefere biblische und
kirchliche Begriindung der Verkiindigung durch das Bild. Eine gediegene Erdrterung
der geschichtlichen Entwicklung und Auspriigung des christlichen Bildes nach Beson-
derheit, Zeitbedingtheit und Aussage erweitert den Blick. Immer muf} die Sprache der
Zeit gesprochen werden. Auf sie mul} auch die Kirche achten und besonders die christ-
liche Unterweisung. Die Problematik der letzten fiinfzig Jahre wird unter Bezugnahme
auf Darstellungen von J. Kriiger, R. Seewald, A. Burkart, H. Wilthelm herausgestellt.
Um heute den Bildgebrauch in der Katechese fruchtbar zu gestalten, bedarf es bei der
gewandelten psychischen Einstellung unserer Kinder zum Bilde eines VorstoBes in
tiefere seelische Schichten, der nicht durch ein Sehen, sondern durch ein Schauen ge-
leistet wird (70.) Diese Finalitiit stellt Forderungen nicht bloB an das Bild, sondern
auch an den Katecheten in der Einfithlung und richtigen Behandlung des Bildes.
A:lxﬂfiner Reihe von Darstellungen alter und neuer Meister wird der Vorgang durch-
geiibt.

Leider wird heute das Bild in der katechetischen Unterweisung viel zu stiefmiitter-
lich verwendet und nach dem kerygmatischen Erlebnisgehalt ausgeschipft. Das vor-
liegende Buch ist ein sehr wertvoller Behelf, diesen Mangel zu beheben.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber



Literatur 339

Liturgik

Drei lLiturgische Reimhistorien ans dem Kreis der Minderen Briider. Lateinisch
und deutsch. Eingeleitet und formgetreu iibersetzt von Franz Wellner. (155.) Miin-
chen, Kisel-Verlag. Geb, DM 7.50. ‘

Das Buch ist geschrieben fiir gebildete Laien, denen es die Schonheit der mittel-
alterlichen Hymnendichtung und des mittelalterlichen Chorgebetes nahebringen will.
Julian von Speyer, Papst Gregor IX., Bonaventura und andere haben daran gear-
beitet. Pius V. hat bei der Reform des Breviers die gereimten Teile des Offiziums
griBtenteils beseitigt, vielleicht zu radikal. Aber manches wiirde auch in unsere Zeit
nicht mehr passen, es spricht einen zu naiven und massiven Glauben; zum Beispiel die
1. Strophe des Hymnus aus der 1. Vesper zu Dreifaltigkeit:

In majestatis solio
tres sedent in triclinio . ..

Das ist ganz der mittelalterlichen Auffassung entsprechend, wie man sie finden
kann in einer Darstellung der drei gottlichen Personen: drei biirtige Manner nebenein-
ander sitzend, alle gekrént mit der Tiara (Antiquitiitengang des Stiftes St. Florian).
Manche Hymnen héren sich an wie die carmina burana. Die Verdeutschung ist manch-
mal banal, wie (36): Franziskus, wahrer Katholik,

Apostelhaft in jedem Stiick ...

Die Nachweisungen der Zitate finden sich im lateinischen, die Verweise auf die
Anmerkungen im deutschen Text. Aus der Einfiihrung und den Anmerkungen kann
man viel lernen.

Stift Klosterneuburg Dr. Adolf Kreuz

UnermeBlicher, wir preisen Dich. Gebete nach der Liturgie des hl, Johannes Chryso-
stomus, nach dem Metaphrastes und den Ungenannten. (32.) Paderborn 1957, Verlag
Ferdinand Schéningh. Kart. DM 2.20.

Die MeBgebete der Ostkirche sind von herber Schénheit und tiefer dogmatischer
Aussagekraft. Sie werden in diesem Biichlein sehr ansprechend in Zweifarbendruck
und in ihrer Anordnung dem Gebrauch des romisch-katholischen Christen angepaBt
dargeboten.

s Westendorf (Tirol) Josef Sterr

Erneunerung der Liturgie aus dem Geiste der Seelsorge unter dem Pontifikat Papst
Pius XII. Akten des Ersten Internationalen Pastoralliturgischen Kongresses zu Assisi.
Deutsche Ausgabe, herausgegeben vom Liturgischen Institut durch Johannes Wagner.
(362.) Trier 1957, Paulinus-Verlag. Leinen DM 14.80.

Der Kongre3, der vom 18. bis 21. September 1956 in Assisi stattfand und an dem
zahlreiche Kardinile und Bischife aus der ganzen Welt neben Vertretern der liturgischen
Forschung und der seelsorglichen Praxis teilnahmen, sollte vor allem die pastorale
Einstellung der liturgischen Bemiihungen unserer Zeit herausheben samt den Aufgaben,
die der Gegenwart und Zukunft noch zu lésen bleiben. Es ist sehr zu begriilen, daB
nunmehr die Akten des Kongresses und vor allem die dabei gehaltenen bedeutsamen
Referate (19 an der Zahl) sowie die Papstansprache vom 22. September 1956 in einer
autorisierten deutschen Ausgabe im Wortlaut veriffentlicht werden. Sie kéunen nun
in weiten Kreisen studiert und verwertet werden. Der Band ist unentbehrlich fiir alle,
die im Dienste der liturgischen Erneuerung stehen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklirung der rémischen Messe von Josef
Andreas Jungmann S. J. Vierte, erginzte Auflage. 2 Biinde. (XXIII u. 633; VI u.
659.) Wien 1958, Verlag Herder. Leinen S 280.—. Nachtriige zur dritten Auflage
(1952). Kart. S 9.—.

Prof. Jungmanns liturgisches Standardwerk iiber die hl. Messe wurde in dieser
Zeitschrift schon wiederholt gewiirdigt. In den zehn Jahren seit seinem ersten Er-
scheinen ist es in der ganzen Welt bekannt geworden; Ubersetzungen sind in englischer,



340 Literatur

franzisischer, italienischer und spanischer Sprache erschienen. Die vorliegende vierte
Auflage ist eine fototechnische Wiedergabe der dritten, ergiinzt durch 21 Seiten ,,Nach-
triige”, die dem zweiten Bande beigebunden sind. Da diese auch separat erschienen
sind, werden auch die Besitzer der dritten Auflage in die Lage versetzt, das Werk auf
den neuesten Stand zu bringen.

Schon eine fliichtige Durchsicht der ,,Nachtriige* zeugt von der unermiidlichen
Titigkeit des verehrten Autors. Nicht nur neue Verdffentlichungen wurden gewissen-
haft verzeichnet, sondern auch AuBerungen der berufenen Kritiker sowie Ergiinzungs-
und Verbesserungsvorschliige beriicksichtigt. Das Werk wird auch weiter seine grofle
Mission erfiillen und dazu beitragen, ,,dall Verstindnis und Liebe fiir das kostbarste
Vermiichtnis Unseres Herrn sich mehren und vertiefen“ (Vorwort).

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Liturgische Erneuerung in der Weltmission. Von Johannes Hofinger S. J. und
Joseph Kellner S. J. Mit einem Vorwort von Joseph Andreas Jungmann S. J. (455.)
Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-Verlag. Leinen.

Seit Jahren schon triigt P. Hofinger in den missionswissenschaftlichen und litur-
gischen Zeitschriften seine pastoralliturgischen Anliegen fiir die Weltmission vor. Von
ihm stammt auch der groBte Teil des vorliegenden Werkes, das ehemalige China-
missioniire der Gesellschaft Jesu, die in Manila (Philippinen) das ,Institute for Apolo-
getics” griindeten, als Gemeinschaftsarbeit herausgeben. Schon von den ersten Seiten
an merkt man, da} es nicht um spielerisches Asthetisieren geht, sondern um ein sehr
konkretes Problem, das heute die ganze Kirche bewegt: Wie kann der gemeinsame
Gottesdienst wieder zum Mittelpunkt und zur Kraftquelle des Christenlebens gemacht
werden ? Ein interessanter historischer Uberblick liBt erkennen, wo die Fehlentwick-
lungen begannen und wo nun eine liturgische Erneuerung anzusetzen hiitte. Eindring-
lich weist P. Hofinger dann hin auf den missionskatechetischen, missionspastoralen
und kultischen Wert des missionarischen Gottesdienstes. Daraus ergibt sich, welche
Forderungen an den missionarischen Gottesdienst gestellt werden miissen: Er mul
reichen Lehrgehalt aufweisen, mufl einfach und volksnahe sein, mufl dramatisch be-
wegtes, beseeltes Tun sein. Wie steht es aber damit in der heutigen missionarischen
Wirklichkeit ? P. Hofinger behandelt hier vor allem das Herzstiick der Liturgie, das
hl. MeBopfer. Ein besonderes Anliegen ist es fiir P. Hofinger, in der Katechese die hl.
Messe als Zentrum und Quell christlichen Glaubenslebens herauszustellen. Bedeutsam
ist der Abschnitt: ,,Wie feiern wir unsere Feste ?** Jeder weill, was es bedeutet, in der
heutigen Zeit, da tausend Eindriicke und Abwechslungen den Menschen tiglich iiber-
fallen, das christliche Fest als groBes Erlebnis, das fiir lange Zeit noch Glaubensfreude
und Kraft ausstrahlen soll, fiir die Christen zu gestalten.

Ein fiir die Mission sehr wichtiges Thema fiihrt P.Kellner aus: ,Der priesterlose
Gottesdienst®, Sechs Beispiele veranschaulichen die grundsiitzlichen Darlegungen und
bieten praktische Hilfe. So kann es gelingen, auch den Gottesdienst, den der Katechist
leitet, zur echten Gemeindefeier in geistiger Verbindung mit der ganzen Kirche werden
zu lassen. Ein &uBerst anregender Beitrag von P, Kellner iiber die Musik zeigt, belegt
mit Beispielen, wie die Missionskirche auch in der Kirchenmusik allmihlich vom Zeit-
alter der Europiisierung loskommt und sich eigene Formen schafft, um Gott mit den
Weisen zu loben, die aus der eigenen Seele steigen. Auch die Liturgie der Sakramenten-
spendung bedarf der liturgischen Erneuerung. Besonders der heutige Tauf- und Eheritus
hat fiir die Missionsliinder nicht immer die starke Aussagekraft, die er haben konnte
und miiBte, um die Bedeutung und den Sinn dieser Sakramente tief und unvergeBlich
einzuprigen,

Natiirlich stellt man sich die Frage: Wer ist nun der Triiger der liturgischen
Erneuerung, die so dringend erwiinscht ist? P. Kellner weist darauf hin, daB es vor
allem der Episkopat sei, der die bisherigen Erneuerungen, wie das neue Psalterium
und die neue Karwochenliturgie, erbeten habe und weiterhin sehr eifrig Vorschlige
unterbreite, die mit seelsorglichen Notwendigkeiten begriindet seien. Dabei ist aber
ebenso wichtig die liturgische Erziehung von Klerus und Volk, besonders auch in den
Missionsseminarien.



Literatur 341

Gut vorbereitet und begriindet vom Vorhergehenden, legt dann P. Hofinger im
letzten Abschnitt die ,,Wiinsche und Bitten an die Kirche* dar, die sich hauptsichlich
auf die drei Punkte konzentrieren: groBere Freiheit in der Verwendung der Volks-
sprache, Neuregelung der Riten im Sinne griBerer Einfachheit, mehr anpassende
Konformitit an Stelle strikter Uniformitit. Bei allen drei Bitten kann P. Hofinger
schon auf giinstige Ansiitze zu einer positiven Losung hinweisen. Sehr beherzigenswert
sind P. Hofingers Ratschlige zum Thema: ,Wie wir bitten sollen!“ Wir sollen nicht
in Ungeduld auf eigene Faust liturgische Neuerungen einfithren. Dies schadet dem
Ganzen und verzigert die Sache. Wir sollen instéindig und beharrlich bitten, die Bitten
solid begriinden, sie vor allem durch Bischife und Missionsobere vortragen. Den Ernst
der Bitte soll die volle Ausniitzung der bisher gegebenen Méglichkeiten beweisen.

Als Anhang werden noch die Bitten beigefiigt, die der Internationale liturgische
KongreB im September 1956 in Assisi nach dem bedeutsamen Referat Bischofs Wil-
helm van Bekkum SVD. von Ruteng (Indonesien) vorlegte. Wie kaum ein anderes
Beispiel zeigt gerade dieses Buch, wie doch die Probleme von Mission und christlicher
Heimat zusammenhiingen, wie die echten groBen Anliegen der Gesamtkirche sind.

Wohltuend ist die sachliche Art der Darstellung. Es werden keine sektenhaften
Sonderwiinsche fiir diese und jene Gruppe vorgetragen, sondern alles zeigt katholische
Weite und Objektivitit. Sehr vorsichtig in den Formuliernngen, will das Werk nichts
von dem iiberzeitlichen Wert der Liturgie irgendwelchen Zeitlaunen opfern, aber doch
klar das sagen,was an berechtigter Zeitforderung an die Liturgie gestellt werden darf.
Die Mission zwingt zur Ehrlichkeit — auch in Riten und Zeremonien. Was die Christen
nicht verstehen, ist fiir die Mission meist wertlos. Da der Priester den einzelnen Ge-
meinden sehr wenig Zeit widmen kann und anderseits die jungen Vilker Asiens und
Afrikas sich die Empfinglichkeit fiir Symbole und Riten noch bewahrt haben, muf}
alles darangesetzt werden, den Gottesdienst znm religiosen Erlebnis werden zu lassen,
wozu aber einige Erneuerungen in der Liturgie Voraussetzung sind. Besonders in Ver-
folgungszeiten — die ja auch bei uns nicht ausgeschlossen sind — muf} der Gottesdienst
in sich die Gemeinde einen und stirken. Bemerkenswert ist die Begriindung, die
P. Hofinger fiir seine Bestrebungen letztlich gibt: Es geht nicht in erster Linie darum,
die Heiden durch geformten und verstiindlichen Gottesdienst einzuladen und anzu-
ziehen, sondern darum, daf} die Christen Gott anbeten ,,im Geiste und in der Wahrheit*
(Jo 4, 24). Es geht um den Gottesdienst selbst! Es ist gut, wenn wir uns das bei allen
liturgischen Erneuerungsbestrebungen immer vor Augen halten: Gott sucht Anbeter
im Geiste und in der Wahrheit!

St. Gabriel/Médling bei Wien Klaus Klostermaier S. V. D.

In Liebe vollendet. Liturgie wird Leben. Von A. M. Graw. (215.) Trier 1957,
Paulinus-Verlag. Leinen DM 7.80.

Der Verfasser setzt sich zum Ziel, den Christen, der in der heutigen, so lauten und
unruhigen Welt lebt, das Héren auf Gottes Stimme zu lehren, ihn zur Innerlichkeit zu
fithren und ihm damit die Freude zu schenken, die Christus den Seinen verheillen hat.

In einem grundlegenden Einleitungskapitel werden die Strukturen der ,,Gottes-
stadt* gezeigt, die dem Christen zu bauen aufgegeben ist. ,,Der Grundstein: Christus“
legt dar, wie wir heute im Kirchenjahr dem lebendigen Christus begegnen. Als Funda-
ment christlicher Haltung und als Voraussetzung rechter Arbeit an der Gottesstadt
wird die Ehrfurcht herausgestellt, die Ehrfurcht vor dem Menschen als Geschopf und
Kind Gottes. Unter einigen grifleren Themen wie ,,Gemeinschaftsgeist”, ,,Adelnder
Gehorsam®, ,,Frohe Armut®, ,,Reinheit* usw. werden in kleineren Abschnitten recht
praktische und konkrete Gedanken zur christlichen Formung des Alltags geboten.

Man kénnte es eine Art Exerzitienbiichlein fiir den Alltag nennen, fiir aufrichtig
strebende Christen, die sich bemiihen, ihr Leben aus Christus zu gestalten. Mit reichen
Texten aus dem Neuen Testament und den Psalmen und vielen Hinweisen auf die
Liturgie zeigt Graw, wie alles im Leben des Christen sich ,,in Liebe vollenden* kann.

St. Gabriel Médling bei Wien Klaus Klostermaier S. V. D.

MeB- und Feiergestaltung. Ein Werkheft fiir Missionare und Seelsorger. Von
August Troidl. (96.) Mit Noten. Augsburg 1958, Verlag Winfried-Werk. Kart. DM 4.60.



342 Literatur

Der Verfasser, selbst Volksmissionar, geht von der These aus, daB die Haupt-
feier der Mission die hl. Messe sei. Von ihr kann eine missionarische Kraft ausstrahlen
auch auf die Randchristen, um die es Volksmissionaren vor allem gehen mufl. Voraus-
setzungen missionarischer Strahlungskraft sind eine volksnahe Liturgie und ein litur-
giefihiges Volk. ,Leider haben wir heute keines von beiden.“ ,Dall der Vermittler
(Celebrans) wieder einen Vermittler braucht im Vorbeter oder Ausleger der Messe, um
zum Volk durchzustoBen, ist nicht in Ordnung.* Erst eine volksnahe Liturgie macht
unser Volk auch liturgiefihiger.

Das Biichlein ist aber nicht ein Wunschkatalog, sondern ein Werkheft, das unter
Einhaltung der allgemeinen liturgischen Richtlinien die gegebenen Méglichkeiten fiir
eine volksnahe Feiergestaltung niitzt und konkret vorlegt. Anfangs werden die Stufen
der liturgischen Erneuerung angegeben und bis in die Einzelheiten fiir Prediger,
Schola, Vorbeter, Lektoren usw. besprochen. Die ,,Kleinigkeiten® werden sehr ernst
genommen. Die verschiedenen MeBformen werden kurz behandelt. Das levitierte
Hochamt wird fiir Volksmissionen nicht empfohlen, weil ,,bei Missionen grofBer Wert
auf die Mitbeteiligung des ganzen Volkes — auch der Randchristen (Weihwasserkessel-
kompagnie) — gelegt wird“. Im Hauptteil des Werkheftes folgen die Missionsfeiern
selbst. Predigt und Liturgiefeier sind als Einheit gedacht: das gehorte Wort soll erlebt
und vollzogen werden, Die einzelnen Themen sind: Kreuz und Erlésung, Des Christen
Auserwiihlung in der Taufe, Christus wird wiederkommen, Die Absage an die Siinde,
Die katholische Kirche, Das groBe Gebot, Das Liebestestament, Maria.

Linz a. d. D. Franz Schmutz

Miinner sprechen mit Gott. Gedanken und Gebete. Von Dr. Franz Josef Wothe.
(320 u. VIIL) 12 Bildtafeln. Kevelaer 1957, Verlag Butzon & Bercker. Diinndruck-
papier, biegsamer Plastikband, Taschenformat DM 5.40.

»An Gebetbiichern besteht zwar kein Mangel, aber sehr oft magst du schon gesagt
haben, es fehle ein Gebetbuch, das, aus dem Geist der Zeit geschrieben, gerade den
Mann anspricht* (aus der Einleitung). Diesem Mangel ist nun abgeholfen. Wir haben
hier ein Gebetbuch fiir den Mann, das so gar nicht nach ,,Gebetbuch* aunsschaut: ein
moderner Umschlag, 2-Farben-Druck, ansprechende Fotos, bequemes Format zum
»Einstecken®, Der Inhalt steht dem fuBeren Kleide nicht nach. Das Gebetbuch bietet
personliche und liturgische Gebete, es beriicksichtigt die Lebensriume des Mannes.
In den Gebeten zu ,,Beruf und Arbeit* (S. 185) wird wieder das Berufsleben der Ar-
beiter, Kraftfahrer, Unternehmer, Bauern, Kaufleute, Politiker, Publizisten, Wissen-
schaftler. . . im Lichte der groBeren Ehre Goties gesehen. Besonders hervorzuheben
sind die 58 Kurzbetrachtungen fiir Sonn- und Feiertage.

Denkbar wiire es, daB vielleicht manchem Mann, der nicht aus den Reihen der
»Jugend vor Gott* kommt (dies ist der Titel des ebenso ausgestalteten Gebetbuches
fiir die Jugend von A. Pereira S. J.), dieses Gebetbuch etwas zu jugendtiimlich erscheint.
Ein gut gegliedertes Inhaltsverzeichnis und Stichwirter erleichtern das Suchen der
Gebete zu einem bestimmten AnlaB, ein Namensverzeichnis mit biographischen No-
tizen macht mit den im Gebetbuch genannten Personlichkeiten bekannt. Alles in
allem: ein modernes Minnergebetbuch, eine wertvolle Anschaffung, ein wertvolles
Geschenk,

Linz a. d. D. Dr. Walter Suk

Verschiedenes

inalien zur Theologie. Von Erik Peterson. (102.) Miinchen 1956, Kosel-
Verlag. Kart. DM 5.50.

Eine Schrift von Peterson bedeutet immer Erquickung fiir Geist und Herz. Vor-
liegende ,,Randbemerkungen® stellen eine kleine Sammlung von Aufsiitzen dar, die
vorher bereits in Zeitschriften wie ,,Wort und Wahrheit* und ,,Hochland* veréffent-
licht worden waren. Miissen Themen wie ,,Theologie des Kleides*, ,,Das Lachen Saras®,
»Der HaB wider das Fleisch® nicht von selber zum Lesen verlocken ?

Linz a. d. D. Prof, Josef Knopp

Dokumente zur Geschichte der Kirche. Ausgewiihlt von Michael Pfliegler. 2., neu-
bearbeitete und vermehrte Auflage. (738.) Innsbruck-Wien-Miinchen 1957, Tyrolia-
Verlag.



Literatur 343

Diese Dokumente sind in der Praxis gesammelt worden; 1938 erschienen sie das
erstemal. Damals fand ihre Verbreitung durch die Zeitverhiltnisse eine jihe Beschrin-
kung. Darum hat sich der verdienstvolle Herausgeber unter Heranziehung von Mit-
arbeitern zu einer Neuauflage entschlossen, die um mehr als zwei Drittel des Umfanges
erweitert wurde. Das Buch fiihrt den aufmerksamen Leser durch das weite Reich der
Kirchengeschichte,und man merkt, wie beim Erzihler der Eifer in der Berichterstattung
umso mehr erwacht, je niher die eigene Zeit kommt; gewiB hort man in den Tagen,
da ein Sohn Bormanns die Priesterweihe empfing, die kirchenfeindlichen Anweisungen
des Vaters mit besonderem Interesse.

Das Werk sieht seine Aufgabe nicht darin, Quellen zur Kirchengeschichte im Sinne
eines wissenschaftlichen Handbuches zu bieten (es wird z. B. wohl das beriihmte
Enchiridion Symbolorum von Denzinger wiederholt erwiihnt, wiihrend auf das En-
chiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae von Kirch und Ueding kein Bezug
genommen wird). Es will auch kein , katholischer Mirbt* sein (iibrigens ein mit Recht
schon &fter erhobenes Desiderat!). Bei Beriicksichtigung dieser vom Herausgeber selbst
gemachten Vorbehalte wird man die getroffene Stoffauswahl verstehen, wenn auch
bedauert werden muB, da manchmal das innere Leben der Kirche weniger behandelt
wird und die zitierten Texte mitunter aus veralteten Ausgaben stammen. Eine Neu-
auflage wird gewiB z. B. auch die Zihlung der Piipste mit Namen Stephan (5. 91 u.
95) bzw. die sicherlich nur auf ein Versehen zuriickgehende Verwechslung Gregor IX.
mit Gregor XI. (S. 212) in Ordnung bringen.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

Lourdes, wie es wirklich war und ist. Mit Beriicksichtigung iiberraschender Akten-
funde aus der Friihgeschichte seiner Erscheinungen. Zur Hundertjahrfeier 1858 —1958.
Von Johannes Maria Hécht. (256.) 45 Kunstdruckbilder. Wiesbaden 1958, Credo-
Verlag. Ganzleinen DM 9.50, kart. DM 7.50.

Der Griinder des Credo-Verlages bereichert die Lourdes-Literatur des Jubildums-
jahres mit dem vorliegenden, auf griindlicher Kenntnis der Quellen und der Literatur
aufgebauten Werk. Der erste Hauptteil schildert in 23 Kapiteln die einzelnen Erschei-
nungen und die durch sie ausgelisten Aktionen und Reaktionen — bis zur groBen Wende.
Der zweite Hauptteil behandelt in 9 Kapiteln beriihmte Heilungen. Den Abschlufl
des Buches bildet die Enzyklika Pius’ XII. zur Jahrhundertfeier. Zahlreiche Bilder
veranschaulichen die geschichtlichen Orte und Ereignisse. Bischof Piérre Marie Théas
von Tarbes und Lourdes hat nach Einsichtnahme in das Manuskript den Verfasser
begliickwiinscht und damit dem Werke die beste Empfehlung mit auf seinen Weg
gegeben.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer

Adam und Eva, Siindenfall und Erlssung. Von Sigrid Esche. (68.) 14 Abbildungen
im Text, 32 Bildseiten mit 48 Abbildungen, 1 Farbtafel. Halbleinen DM 12.80. —
Maria im Rosenhag. Von Ewald Vetter. (48.) 9 Abbildungen im Text, 32 Bildseiten,
1 Farbtafel. Halbleinen DM 8.80. (Lukas-Biicherei zur christlichen Ikonographie,
Band VIII u. IX.) Diisseldorf 1956/57, Verlag L. Schwann.

Die Darstellung des Siindenfalles wird bis in die fritheste Zeit verfolgt. Die
jiidische Bibelillustration (Bilderzyklus von Doura Europos) kennt sie noch nicht.
Auch in der christlichen Kunst wird sie erst méglich, seit man im 4. Jahrhundert von
der felix culpa zu singen beginnt. Dabei flieBen anfangs Anregungen aus dem jiidischen
apokryphen Adamsbuch (die verlorene Quelle fiir verschiedene auch christliche Re-
daktionen entstand etwa um Christi Geburt), ja auch aus der heidnischen Mythologie
ein. Die eigentliche orthodoxe Quelle ist die Paulusstelle vom ersten Adam, der den
Tod bringt, und dem zweiten Adam, der ihn iiberwindet. Dazu bildet sich dann die
Gegeniiberstellung von Eva und Maria.

Auf einem Sarkophag des Lateranmuseums aus dem 4. Jh. ist neben der Erschaf-
fung der ersten Menschen durch Gott Vater die Szene zu sehen, wie Christus dem Adam
eine Getreidegarbe, der Eva ein Lamm darreicht (eine ihnliche Szene auf dem Sarko-
phag des Junius Bassus). Man denkt an die Zuweisung der Arbeitsbereiche: Feldarbeit
und Wollespinnen. Den tieferen Sinn vermochte man aber erst ikonographisch zu
deuten, als man in jiingster Zeit in einem #thiopischen Adamsbuch den Bericht fand, wie



344 Literatur

Gott dem vertricbenen Menschenpaar zeigt, auf welche Weise Brot und Lamm Gott
als Opfer darzubringen seien. DaB diese Unterweisung in der genannten Darstellung
durch Christus geschieht, gibt ihr iiberdies noch einen geheimnisvoll-eucharistischen
Sinn.

So triigt die Verfasserin, angefangen von der Sarkophagplastik, der Katakomben-
malerei und der Bibelillustration (dabei an erster Stelle unsere berithmte Wiener Genesis)
bis herauf in die Barockzeit, das in unzihligen Sonderdarstellungen verstreute Material
gut geordnet, mit deutlichen Zitaten und ausgezeichneten Abbildungen zusammen.
Das einst im Rahmen der groBen Heilszyklen (vgl. Gurk) so bedeutungsvolle Thema
hat allerdings fiir unsere Zeit an Aktualitiéit verloren, nicht zuletzt aus einem fiir das
religitse Bild néotigen Vorbehalt, der dort berechtigt ist, wo es sich um eine Darstellung
nur des schonen Menschen handelt wie bei Raphael, sodal wir es wohl verstehen, dafi
das jiingste Gericht von Rubens, seit 1617 am Hochaltar der Jesuitenkirche in Neu-
burg (es sollte bei diesem Bilde richtig heilen Abb. 47),in das Museum wandern mufte.
Doch ist bis auf weniges der Bilderteil auch im Religionsunterricht verwendbar.

Die Zeit um 1400 ist eine gliickliche, aber nur kurz dauernde Spanne des Unschul-
digen und Zirtlichen, das besonders im ,Paradiesgiirtlein® der Kunst jener Zeit er-
bliiht. Von der scholastischen Theologie tief durchdacht und der Mystik empfindsam
erlebt, sammelt sich ein grofler Symbolreichtum an; alles ist beziehungsreich, hat
einen tieferen Sinn und Zusammenhang. Aber die lauterste Liebe triigt zugleich ein
vollendetes Wissen um das Tragische. In dieser Zeit, da bei uns die schinste Maria
von Krummau neben dem Badener Vesperbild entsteht, ist die,,Maria im Rosenhag*
beheimatet als eine der vielerlei Formen des Andachtsbildes, dessen Begriff im vor-
liegenden Buch eingehend erldutert wird. Das Ruhen Mariens auf der Rasenbank
wird vorbereitet durch die sienesische umilta, Gegenstiick zur maestd und Gegensatz
zur Hybris der Eva. Als hortus conclusus ist sie eingehegt von Zaun oder Mauer und
von Rosen umrankt, sie selbst als einzig iibriggebliebene Parasiesesbliite, nach den
Kirchenviitern die Rose ohne Dornen. Schon diese Viiter sammeln und deuten die nun
im Bild wirksam werdenden Schriftstellen von der Wurzel Jesse mit dem Wortspiel
von virga und virgo, von dem nun auf Maria angewandten Vergleich der ewigen Weis-
heit mit der Rose von Jericho (hier miifite es in Anm. 54 richtig heilen: Hieronymus
ad Eustochium). Das Thema entwickelt sich aus der Miniatur und liebt die kleine
Form meist auch im Tafelbild. Nur selten wechselt es auf das Gebiet der Plastik iiber
wie im wundersamen Werk franzisischer Goldschmiedearbeit, dem Goldenen Ré81 zu
Altétting. Vor allem aber ist diese Darstellung am Rhein beheimatet, in den Zentren
der Mystik mit dem wahrhaftigen Paradies Stephan Lochners (Titelfarbdruck) und
als Ausklang mit dem schon vom Voranleuchten kommenden Gewitters durchzuckten
Garten der Stuppacher Madonna Griinewalds. Viele Literaturbelege aus der Zeit der
Mystik erhéhen den Wert der Arbeit.

Die rasch anwachsende Sammlung der Lukas-Biicherei bietet nicht nur die Még-
lichkeit fiir schine Geschenke, sie dient dem Katecheten und wird besonders in jenen
Themen, die auch unserer Zeit nahe sind, auch dem Priester und Kiinstler dienlich
sein, der mit dem Bau oder der Ausstattung einer Kirche zu tun hat.

Linz a. d. D. Josef Perndl

Seewald, Bilderbibel. Hundert Bilder mit Texten aus dem Alten und Neuen
Testament. (212.) Freiburg, Verlag Herder. Leinen DM 22.—, engl. brosch. DM 18.50.

Richard Seewald, der sich besondere Verdienste um die Wiederbelebung des
christlichen Symbols erworben hat, bietet hier in 100 Schwarz-Weill-Zeichnungen das
Ergebnis seiner langjihrigen Bemithungen um das zeitnahe Bibelbild. Wie die Kunst-
geschichte lehrt, ist nicht alles allen Zeiten und jedem Kiinstler moglich. Man wird
nicht von Michelangelo eine zarte Verkiindigung oder von Fra Angelico ein erschiit-
terndes Jiingstes Gericht erwarten. Darum gelingen auch Seewald nicht alle Themen
gleich gut. Vorziiglich liegen ihm Szenen aus dem Alten Testament, bei denen er
manchmal zu monumentaler GréBe gelangt. Die stark vereinfachte Komposition strebt
stets nach wesentlicher Ausdeutung der gut ausgewihlten Texte, ist unmittelbar ver-
stiindlich und dringt iiber die historische Darstellung hinaus in das Symbolhafte vor.



Literatur 345

Das Werk wird vielen ein willkommener AnlaB zu meditativer Bildbetrachtung sein.
Dem Verlag ist fiir die gute Ausstattung zu danken.
Linz a. d. D. Josef Perndl

Weltgeschichte als Weltgericht. Die Geheime Offenbarung in der Kunst. Von Josef
Himmelreich.(Credo-Reihe, Bd. 18.) (30 S. Text, 24 Bilder.) Wiesbaden, Credo-Verlag.
Kart. DM 1.60, geb. DM 2.20.

Ein schmuckes und wertvolles Bindchen mit 30 Seiten Begleittext zu 24 ganz-
seitigen Illustrationen der Geheimen Offenbarung, ausgewihlt aus Zyklen bekannter
Meister wie Cranach, Diirer, Fugel, Peiner u. a. Neben Fugels tiefen Darstellungen
sprechen besonders die fiinf Bilder Peiners an, der die Visionen des Sehers auf Patmos
originell und wiirdig in unsere Zeit iibersetzt. Man méchte nur wiinschen, daB ein Teil
der Bilder im Mehrfarbendruck wiedergegeben wiire. Auf Versuche oder Auswiichse,
wie Tafel Nr. 10 einen darstellt (Miiller: erster Engel st68t in die Posaune), kénnen wir
verzichten, denn die Kunst im religiésen Raum hat die Aufgabe zu erbauen und zu
erkliiren, nicht aber zu verbauen und zu verdunkeln.

Im Texte bringt der Herausgeber eine Uberschau iiber die Apokalypse in der
christlichen Kunst und eine kurze Einfiihrung in die wichtigsten Kapitel des biblischen
Buches, zu denen die Bilder beigegeben sind. Dazu sei vermerkt: In erster Linie ist
die Geheime Offenbarung das Buch vom Siegeszug des Gottesreiches in der Zeit — erst
in zweiter Linie wird es zum Trostbuch (S. 11). Bei Bibel- und Profanzitaten vermifit
man die Stellenangabe. Das Titelbild ,Johannes auf Patmos® (Fugel) wird unrichtig
als ,Das himmlische Jerusalem* bezeichnet (S. 4). Das Biichlein kann fiir viele An-
regung bieten, sich mit dem letzten Buche des Neuen Testamentes niiher zu beschiiftigen.

Stift St. Florian Dr. Johannes Zauner

Kirchenmusikalisches Jahrbuch. Herausgegeben vom Allgemeinen Ciicilien-Ver-
band fiir die Linder der deutschen Sprache in Verbindung mit der Gorres-Gesellschaft.
40, Jahrgang, 1956. Kéln, Burgmauer 1.

Der ACV (Allgemeine Cicilien-Verband) gibt auf katholischer Seite die einzige
groBere wissenschaftliche Arbeit iiber Kirchenmusik heraus. Das Jahrbuch ist jeweils
die Kronung der Monatszeitschrift ,Musica sacra“, die als Cicilien-Verbands-Organ
erscheint. Fiir die Schriftleitung zeichnet Karl Gustav Fellerer, dessen Name Wissen-
schaft bedeutet. Er selbst schrieb den ersten Artikel ,,Kirchenmusikalische Vorschriften
im Mittelalter*. Als weitere Mitarbeiter am vorliegenden Jahrbuch scheinen auf: Kunz,
Weiler, Nieméller, Dahlhaus, Kéllner, Gotzen (t), Klaus, Quioka, Oepen, Walter und
Theissen. Fiir die tatkriiftige Forderung des Jahrbuches ist vor allem Dr. Johannes
Overath (Generalpriises des ACV) zu danken.

Linz a. d. D. Joseph Kronsteiner

Ernte. Gedichte in oberésterreichischer Mundart. Von Karl Gattermeyer. (125.)
Linz a. d. Donau 1957, Oberést. Landesverlag. Halbleinen S 40.—.

Als lebendiger, wesenhafter Abglanz der Personlichkeit des Dichters atmen auch
seine Verse Liebenswiirdigkeit (‘s Hauserl im Grean, D’ Rorate, D’ Weihnachtszeit,
Der Heilige Abend in der Familie). Sie sind vielfach voller Humor (D’ Gelsenplag,
Die neue Bundeshymne, Aus meinem Soldatenbiiachl) und wollen fter in schonender
Weise belehren und ,,zan Nachdenka anreg’n* (’s Menschenlebn — a Buach u. a.).

Die Liebenswiirdigkeit erscheint dem Dichter angeboren, ist echt und unge-
kiinstelt; der Humor bringt meist Selbsterlebtes und wird nie verletzend und beilend,
und die Belehrung will dem Leser Leid und Freud als Spiegelbild menschlichen Lebens
vor Augen fiithren.

Die Sprache ist die Mundart des Traunviertels. Die Ausdruckskraft und Biindig-
keit des Innviertlerischen, wie sie uns etwa Stelzhamer bringt, ist dem Dichter nicht
eigen. Nichtsdestoweniger wiire es sehr zu wiinschen, daB diese ergicbige ,,Ernte" eines
liebenswiirdigen und lebenskundigen Dichters in die Heime zahlreicher Familien ein-
gebracht wiirde. Sie konnte wieder nihren und geben, was schon vielen Menschen
unserer Tage abhanden gekommen ist: ein freudiges Herz und Lebensbeherrschung in
ernsten und freudigen Tagen.

Stift Wilhering Emmerich Doninger



346

Del. Mensch Festgabe fir THEODOR MUNCKER ‘
unter Gottes Anruf und Ordnung

Herausgegeben von Richard Hauser und Franz Scholz.
270 Seiten, Leinenband mit Schutzumschlag, DM 18.—.

Theodor Miincker, der Freiburger Moraltheologe (,Die psychologischen
Grundlagen der katholischen Sittenlehre”, Band II des Tillmannschen
Handbuches der katholischen Sittenlehre, 4. Auflage, 334 Seiten, Leinen-
band, DM 18.—, Patmos-Verlag), hochgeschitzt als theologischer Forscher
und akademischer Lehrer, hat im vergangenen Jahr sein 70. Lebensjahr
vollendet. Kollegen, Freunde und Schiiler haben zu seiner Ehre gewichtige
Aufsétze zu drei grundlegenden Themen in dieser Festschrift vereinigt:

Anruf in Gesetz und Gewissen

Rudolf Hofmann: Gewissensfreiheit in theologischer Sicht / Franz
Scholz: Situationsethik und situationsgerechtes Verhalten im Lichte der
jlingsten kirchlichen Verlautbarungen / Joachim Giers: Epikie und Sitt-
lichkeit (Gestalt und Gestaltwandel einer Tugend) /| Ludwig Berg: Vom
theologischen Grund der Sozialethik / Adolph Geck: Zur sozialwissen-
schaftlichen Grundlegung der Moraltheologie

Zur psychologischen Grundlegung

Johann Josef Schulz: Die Aspekte der Psychologie im Dienste einer
bionomen Entfaltung der sittlichen Person / Werner Schéllgen: Zur
Psychologie der Frommigkeit und der Gottesfurcht / Alfons Bolley: Die
Seele in der Begegnung mit Gott / Hubert Berndt: Die Deutung der Be-
ziehungen zwischen Psychotherapie und Aszese |/ Anton Rohde: Zur
Frage der Zusammenarbeit von Psychotherapeut und Seelsorger

Zur Verwirklichung im personalen und sozialen Bereich

Josef Maria Nielen: Glaube und Leben des Christen im Lichte des Sonn-
tags [ Joseph H6ffner: Ethos der Freizeit / Gregor Miiller: Das Pro-
blem der Notliige bei Nicolai Hartmann und Karl Jaspers im Lichte der
Moraltheologie /| Joseph Fulko-Groner O.P.: Die Organverpflanzung
beim Menschen in moralischer Sicht / Josef Mandl: Das hierarchische
und solidarische Grundgesetz in Ehe und Familie in naturrechtlicher Sicht
| Wilhelm Heinen: Riicksichtslosigkeit — Riicksichtnahme im Verkehr
(Zur Psychologie und Ethik des StraBenverkehrs) / Richard Hauser: Das
christologische Motiv in der politischen Ethik der christlichen Konfessio-
nen | Josef Goldbrunner: Zur Methodik des modernen Religions-
unterrichtes

PATMOS-VERLAG DUSSELDORF



347

Civitas Dei

das Thema des Pipstlichen Pavillons auf der Weltausstellung

in Briissel finden Sie auch in:

wUBERALL BIST DU ZU HAUSE*“

Ein dokumentarischer Bilderband aus dem Leben der

Weltkirche.

Zusammengestellt von Bertram Otto unter Mitwirkung von

Marlis Griinberg-Otto.

Mit Empfehlung des Heiligen Vaters Papst Pius XIL

sUBERALL BIST DU ZU HAUSE“

195 grofiformatige Bilder, davon 85 ganzseitig und zwei
doppelseitig mit kurzem, durchlaufendem Text und Bild-
erklirung. Ganzleinenband mit sechsfarbigem Schutzumschlag

in Kassette S 153.—.

Ein Werk, das bereits heute das ,Familienalbum“ unserer Kirche
genannt wird und das weltweite Wirken der Kirche verlebendigt.

Inallen Buchhandlungen erhédltlich.

VERLAG STYRIA, GRAZ-WIEN-KOLN

SCHUHHAUS

Jenede

LINZ.HAUPTPLA2

Berufsschuhe
StraBenschuhe
Sportschuhe
Hausschuhe
Motorradstiefel
Gummistietel

REICHE AUSWAHL




348

DAS FACHGESCHAFT FUR OPTIK UND FOTO

Uclahe,
HAUPTSTRASSE 32
(an der Blegung)

LANDSTRASSE 10

(am Taubenmarkt)

S CHREIB MF.:A’.:“:Y':.:EN ERN

Reichhaltiges Lager in Schreib-, Rechen-, Biromaschinen
Imlelfiltigunqsmarma / Eigene Spezial-Reparatur-
werkstatte / SEmiliche Bilroartikel / Groke Auswahl
in Fiillhaliern / Reparaturen in eigener Werkstiite

Linz (Donau), BischofstraBe 11
Telefon 25 65 35

B i, Ricchewsitatopect

sowie alle iibrigen Schilder in Porzellan, Email,
Aluminium usw.

Porzellan-Grabplatten, mit und ohne Foto-
grafie, fiir Grabkreuze und Grabsteine.

: Ntu JOSEF ENGLER, inHABER EDUARD SCHILLE

INM. E. SCHILLE Linz, Melichargasse 4 a, Niederlage Hauptplatz 22
AUNZ © MAVPTPLATE §8

Leit 1860

DAS FUHRENDE KLEIDERHAUS IN LINZ, LANDSTRASSE 23

Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-theol
Didzesanlehranstalt in Linz, — Verantwortlicher Redakteur:
Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. — Verlag und
Druck: OOQ. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41. — Printed in Austria.

v










K. 6o £0Se 7. Feas 2P 2770




	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Wundergeschichten im Alten Testament
	Die religiöse Situation der katholischen Akademikerfamilien in der Großstadt
	Ignaz Seipel, Staatsmann und Priester
	Trauung ohne Dispens
	Trauung durch einen fremden Priester
	Begräbnis der Frühgeburten
	Die gleitende Arbeitswoche
	Die zentralen Gewalten des Priestertums
	Das landesfürstliche Plazet in den österreichischen Erbländern
	Römische Erlässe
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Haas, Johannes: Leben in Materie
	De Corte, Marcel: Das Ende einer Kultur
	Heidegger, Martin: Vom Wesen des Kunstwerkes
	Rops, Daniel: Was ist die Bibel?
	Rießler, Paul: Die Heilige Schrift des Alten und des Neuen Bundes
	Schilling, Othmar: Das Alte Testament heute
	Grill, Severinus: Das Alte Testament im Lichte der Literatur- und Textkritik
	Kierkegaard, Sören: Randbemerkungen zum Evangelium
	Molin, Georg: Lob Gottes aus der Wüste
	Schelkle, Hermann: Jüngerschaft und Apostelamt
	Merell, Jan: Bible v ceskych zemich od nejstarsich dob do soucasnosti
	Wikenhauser, Alfred: Die Christusmystik des Apostels Paulus
	Hänggi, Anton: Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639-1724)
	Karrer, Otto: Savonarola, letzte Meditationen über die Psalmen 50 und 30
	Seppelt, Franz Xaver: Die Vormachtstellung des Papsttums im Hochmittelalter
	Dörrer, Fridolin: Bistumsfragen Tirols nach der Grenzziehung von 1918
	Hartke, Wilhelm: Über Jahrespunkte und Feste
	Maringer, Johannes: Vorgeschichtliche Religion
	Schiffers, Robert: Die Einheit der Kirche nach John Newman
	Kierkegaards, Sören: Christentum und Christenheit
	Rahner, Hugo: Die Kirche Gottes, Kraft in menschlicher Schwäche
	Leuret-Henri Bon, Francois: Wunder, Wissenschaft und Kirche
	Lochet, Louis: Muttergotteserscheinungen
	Küng, Hans: Rechtfertigung
	Das übernatürliche Verdienst für andere
	Müller, Joachim Heinz: Die ganze Bekehrung
	Fichter, Joseph H.: Die gesellschaftliche Struktur der städtischen Pfarrerei
	Schurr, Viktor: Seelsorge in einer neuen Welt
	Duff, Frank: Wie man die Welt erobert
	Thibon, Gustav: Was Gott vereint hat, soll der Mensch nicht trennen...
	Schöllgen, Werner; Dobbelstein, Hermann: Gegenwartsfragen der Psychiatrie
	Flatten, Heinrich: Irrtum und Täuschung bei der Eheschließung nach kanonischem Recht
	Cronin, Kevin: Der Aufbau einer katechetischen Unterrichtsstunde
	Riquet, Michel: Der einzige Erlöser
	Weiger, Josef: Ravensburger Bilderbibel
	Von Sales, Franz: Predigten zum Feste Mariä Heimsuchung
	Guardini, Romano: Vom Geist der Liturgie
	Baker, Augustine: Die inneren Weisungen des Heiligen Geistes
	Bertram, Adolf: Veritati et Caritati
	Mistiaen, Emmanuel: Das Schweigen
	Horatczuk, Michael: Hier lacht der Aszet
	Betschart, Ildefons: Das heilende Büßen
	Claudius, Fenelon-Matthias: Wie Gott es fügt
	Portmann, Heinrich: Kardinal von Galen
	Von Hornstein, Felix: Mensch-Natur
	Loetscher, Anton: Folge mir nach!
	Berghoff, Stephan: An den zwei Ufern

	Werbung
	Heft 2
	Die Problematik des Laienapostolates nach dem zweiten Weltkongreß in Rom
	Aktuelle Probleme um die Sonntagsruhe
	Betriebsausflug und Sonntagsmesse
	Trau, schau, wem!
	Kostbarkeiten der Ursprache im Neuen Testament
	Irrige Übersetzung einer wichtigen Stelle der Herz-Jesu-Enzyklika vom 15. Mai 1956
	Römische Erlässe
	Vom katholischen Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Urs von Balthasar, Hans: Adrienne von Speyr: Korinther I.
	Schürmann, Heinz: Der Abendmahlsbericht Lucas 22, 7-38 als Gottesdienstordnung
	Gundlach, Anton: Verklärung des Herrn
	Reich Gottes
	Eichler, Friedrich: Der Weg zum Frieden
	Blieweis, Theodor: Sie alle liebten die Bibel
	Documenta pontificum romanorum historian Ucrainae illustrantia (1075-1953)
	Laures, Johannes: Geschichte der katholischen Kirche in Japan
	Geschichte der katholischen Kirche in Japan
	May, Georg: Die geistliche Gerichtsbarkeit des Erzbischofs von Mainz im Thüringen des späten Mittelalters
	Ferrara, Orestes: Alexander VI. Borgia
	Camus, Jean-Pierre: Vom Geist der Heiligkeit
	Perl, Carl Johann: Aurelius Augustinus, die wahre Religion
	Siegmund, Georg: Der Kampf um Gott
	Galot, Jean: Das Herz Christi
	Larbaud, Valery: Sankt Hieronymus, Schutzpatron der Übersetzer
	De Montcheuil, Yves: Kirche und Wagnis des Glaubens
	Algermissen, Konrad (hrsg.): Lexikon der Marienkunde
	Riedmann, Alois: Die Wahrheit über die vier Letzten Dinge
	Fischer, Gerard: Johann Michael Sailer und Immanuel Kant
	Liener, Josef: Leben aus Verantwortung
	Chenu, M.D.: Die Arbeit und der göttliche Kosmos
	Rudolf, Karl: Die Kirche und die Welt des Arbeiters
	Von Nell-Breuning, Oswald: Wirtschaft und Gesellschaft heute
	Tautscher, Anton: Wirtschaftsethik
	Mulders, Alph.: Missiegeschiedenis
	Loffeld, Edouard: Le probleme cardinal de la missiologie et des missions catholiques
	Mulders, Alphonso: Scientia missionum ancilla
	Bender, Ludovicus: Potestas ordinaria et delegata
	Krimmel, Arthur: Die Rechtsstellung der außerhalb ihres Verbandes lebenden Ordensleute
	Die pädagogischen Gezeiten im Ablauf der menschlichen Jugend
	Hollenbach, Johannes Michael: Der Mensch als Entwurf
	Pfliegler, Michael: Leben, Bildung, heilige Bildung
	Fank, Pius: Führung durch die Reifejahre
	Eismann, Peter: Der junge Tag
	Faßbinder, Heinrich: Des Kindes erste Schritte zu Gott
	Duploye, Pie: Rhetorik und Gotteswort
	Gerbert, Gustav: Werkbuch der Kanzelarbeit
	Newman, John Henry: Predigten
	Faßbinder, Heinrich: Sämann Gottes
	Schmidt, A. P.: Hebdomada Sancta
	Dillersberger, Josef: Das ist der Tag des Herrn
	Berghoff, Stephan: Ein Gang durchs Evangelium
	Schäfer, Thomas: Die Fußwaschung im monastischen Brauchtum und in der lateinischen Liturgie
	Schott, Anselm: Die Liturgie der Karwoche
	Baur, Johannes: Kleine Liturgie der heiligen Messe
	Merton, Thomas: Keiner ist eine Insel
	Richter, Friedrich: Meerstern, ich Dich grüße!
	Bulst, Werner: Wir beten an
	Pieper, Josef: Glück und Kontemplation
	Lebreton, J.; Monier-Vinard, H.: Rettet die Welt
	Welte, Bernhard: Vom Geist des Christentums
	Zürcher, J.: Die Gelübde im Ordensleben
	Von Hornstein, Xavier (hrsg.): Sendung der Stille
	Wessely, Friedrich (hrsg.): Mystische Theologie
	Höcht, Johannes M. (hrsg.): Joseph Görres, christliche Mystik
	Böhi, Alfons: Der spätberufene Priester
	Perlaky, Lajos: Der Gefangene von Savona
	Raymond, Fr. M.: Die weißen Mönche von Kentucky
	Pieper, Josef: Weistum - Dichtung - Sakrament
	Vecsey, Josef: Kardinal Mindszenty warnt

	Werbung
	Heft 3
	Österreich — Land ohne Heilige?
	Kirchliche Hoheitsgewalt als Stellvertretung Christi
	Der moderne Fremdenverkehr und seine seelsorglichen Probleme
	Meßstiftung
	Wiederholung des Kirchenbesuches bei Toties-quoties-Ablässen
	Privatoffenbarungen
	Ein Beitrag zur mittelalterlichen Frauenmystik
	Wladimir Solowjow - ein christlicher Philosoph
	Das „verratene Beichtgeheimnis" von Croix-Daurade bei Toulouse
	Wieder religionspädagogische Weiterbildungskurse in Donauwörth
	Römische Erlässe
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Rahner, Karl: Geist in Welt
	Kircher, Veronica: Die Freiheit des körpergebundenen Willens
	Spülbeck, Otto: Der Christ und das Weltbild der modernen Naturwissenschaft
	Muschalek, Hubert: Der Christ und die Schöpfung
	Nicolussi, Johann: Hat die Bibel recht?
	Tyciak, Julius: Untergang und Verheißung
	Sigge, Franz: Das Neue Testament
	Schäfer, Jakob: Das Neue Testament unseres Herrn Jesus Christus
	Heyder, Gebhard: Paulus, das Wort an die Welt
	Kuß, Otto: Der Römerbrief
	Barsotti, Divo: Christliches Mysterium und Wort Gottes
	Instinsky, Ulrich: Das Jahr der Geburt Christi
	Leitl, Emmeram: Johannes Fidanza Bonaventura, das Leben des heiligen Franz von Assisi
	Latreille, A.; Delaruelle, E.; Palanque, J.-R.: Histoire du Catholicisme en France
	Walterscheid, J. (hrsg.): Religiöse Quellenschriften
	Georg, J.E.: Die Frau und die Ehe
	Schilling, Otto: Handbuch der Moraltheologie
	Schamoni, Wilhelm: Glaubensbewusstsein und Kirchenentfremdung
	Schäufele, Hermann: Eucharistische Nüchternheit und Abendmesse nach dem geltenden Recht
	Guerre-Maurice Zinty, Rene: Beseelen statt befehlen
	Becker, Karl; Siegel, Karl-August: Rundfunk und Fernsehen im Blick der Kirche
	Kaps, Johannes: Das Testamentrecht der Weltgeistlichen und Ordenspersonen in Rechtsgeschichte, Kirchenrecht und Bürgerlichem Recht Deutschlands, Österreichs und der Schweiz
	Löbmann, Benno: Der kanonische Infamiebegriff
	Nicolussi, Johann: Gott und der Mensch ...
	Christmann, Heinrich Maria: Thomas von Aquin als Theologe der Liebe
	Betschart, Ildefons: Vorsehung und Weltvertrauen
	Courtois, Abbe Gaston: Vor dem Angesicht des Herrn
	Zeller, Hermann: Morgengedanken
	Delp, Alfred: Zwischen Welt und Gott
	Siebers, Bernhard: Von der Lanze durchbohrt
	Gräf, Richard: Mein Programm
	Gräf, Richard: Macht des Gebetes
	Thibon, Gustave: Nietzsche und der heilige Johannes vom Kreuz
	Freiheit in Erziehung
	Schipperges, Heinrich: Hildegard von Bingen, Geheimnis der Liebe
	Bartelt, Wilhelm: Handbuch zur Schulbibel
	Dreher, Bruno; Strittmatter, Hans-Dieter: Bildkommentar zum neuen Katechismus
	Zielbauer, Karl: Katechesen für das erste Schuljahr zum katholischen Religionsbüchlein "An Gottes Hand"
	Tauriae, J.M.: Wunder in Lourdes
	Estrade, J.B.: Bernadette, die Begnadete von Lourdes
	Gonzaga da Fonseca, L.: Maria spricht zur Welt
	Lüthold, Ida: Bernadette - Lourdes
	Laurentin, Rene: Der Sinn von Lourdes
	A Spiritu Saneto, Maria Baptista: Künstler und Karmelit
	Jantsch, Franz: Marianisches Österreich
	Lass, J.B.: Die Erscheinungen unserer Lieben Frau in Banneux
	Hopmann, M. Maria Victoria: Pastor Jakobs
	Kosnetter, Johann: Theodor Kardinal Innitzer zum Gedenken
	Altenhöfer, Ludwig: Mit Leib und Seele...
	Plotzke, Urban: P. Laurentius Siemer, Aufzeichnungen und Briefe
	Edith Stein
	L'Ermite, Pierre: In seiner Hand
	König, Franz: Ganz in Gottes Hand
	Lelotte, F.: Heimkehr zur Kirche
	Pritz, Josef: Franz Werner
	Hyde, Douglas: Anders als ich glaubte
	Der Große Herder
	Höfer, Josef (hrsg.): Lexikon für Theologie und Kirche
	Khil, Martha: Biographisches Lexikon von Oberösterreich
	Sertillanges, A. D.: Das Leben des Geistes
	Katholischer Glaube und Wissenschaft in Österreich
	Guardini, Romano: Hölderlin

	Kleinschrifttum
	Heft 4
	„Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder..."
	Die religiöse Kinderweihe
	Gedanken zur religionspsychologischen Situation der werktätigen Jugend
	Nichterfüllung der Osterpflicht und Verweigerung des kirchlichen Begräbnisses
	Privilegium Paulinum
	Einige wichtige Unterscheidungen zum Problem Berufung - Beruf
	Neues aus biblischen Zeitschriften
	Römische Erlässe
	Vom katholischen Missionswerk
	Eingesandte Werke
	Conrad-Martius, Hedwig: Das Sein
	Görres, Albert: Methode und Erfahrungen der Psychoanalyse
	Schilling, Othmar: Das Heilige und Gute im Alten Testament
	Trilling, Wolfgang: Christusgeheimnis - Glaubensgeheimnis
	Dörpinghaus, Paul: Die Abschiedsreden Jesu
	Sutcliffe, Edmund F.: Der Glaube und das Leiden
	Schöpfungsglaube und Entwicklung
	Bulst, Werner: Vernünftiger Glaube
	Hamann, Adalbert: Das Geheimnis der Erlösten
	Walter, Eugen: Maria, Mutter der Glaubenden
	Solano, Jesus: Textos eucaristicos primitivos
	Müller, Alois: Du bist voll der Gnade
	Brinktrine, Johannes: Die Lehre von der Gnade
	Leclercq, Jacques: Christliche Lebensgestaltung
	Von Hildebrand, Dietrich: Wahre Sittlichkeit und Situationsethik
	Huber, Hans: Geist und Buchstabe der Sonntagsruhe
	Loetscher, Anton: Das herrliche Mahl
	Philipon, Marie-Michel: Die Sakramente im Leben des Christen
	Ragazzi, Maria: Vor hundert Türen
	Pribilla, Max: Mut und Zivilcourage des Christen
	Hophan, Otto: Der Kreuzweg des Kranken
	Svoboda, Robert: Bilder der Liebe
	Noser, Hans Beat: Pfarrei und Kirchgemeinde
	Bender, Ludovicus: Normae generales. De personis
	Sheen, Fulton J.: Entscheidung für Gott
	Betschart, Ildefons: Ein Weg zur Verinnerlichung
	Egenter, Richard: Die Aszese des Christen in der Welt
	Schnitzler, Theodor: Die Messe in der Betrachtung
	Schneider, Reinhold: Das Vaterunser
	Färber, Karl: Heilige sind anders
	Altmann, Odilo: Schule des Opfers
	Laros, Matthias: Das Vaterunser als Gewissenserforschung
	Ohlmeyer, Albert: Sieben begnadete Sorgen
	Bieker, Johannes: Die Kirche und die Ordensfrau
	Kreutzwald, Heinrich (hrsg.): Zur Geschichte des biblischen Unterrichtes und der Ferngeschichte des biblischen Schulbuches
	Burgardsmeier, Alfred: Religion und Seele des Kindes
	Pesch, Christian: Das Bild in der katechetischen Unterweisung
	Wellner, Franz: Drei liturgische Reimhistorien aus dem Kreis der Minderen Brüder
	Wagner, Johannes (hrsg.): Erneuerung der Liturgie
	Unermesslicher, wir preisen dich
	Jungmann, Josef Andreas: Missarum Sollemnia
	Hofinger, Johannes: Liturgische Erneuerung in der Weltmission
	Graw, A.M.: In Liebe vollendet
	Troidl, August: Mess- und Feiergestaltung
	Peterson, Erik: Marginalien zur Theologie
	Wothe, Franz Josef: Männer sprechen mit Gott
	Pfliegler, Michael: Dokumente zur Geschichte der Kirche
	Höcht, Johannes Maria: Lourdes, wie es wirklich war und ist
	Esche, Sigrid: Adam und Eva ...
	Seewald, Bilderbibel
	Gattermeyer, Karl: Ernte
	Himmelreich, Josef: Weltgeschichte als Weltgericht
	Kirchenmusikalisches Jahrbuch

	Back matter

