21 Gruber, Theologie des Sexuellen

Liebe zeigen oder die Siinden der Menschen siihnen; das kam mir
immer wie eine schwulstige Freundschaftsbezeugung in den guten
Tagen vor. Jetzt kann ich sagen: ,Heiland, mir ist es Ernst‘. Die
Weihnachten waren so schon, wie noch nie im Leben. In der Jugend
ist man dort auch noch zu menschlich. Als Priester hat man zu viel
Arbeit. Heuer aber konnte ich mich nur mit der Weihnachtsliebe
des Erlosers beschiftigen, bei Tag und besonders viele Stunden der
Nacht, denn da ist man nicht gestort. Herrlich war es. Wenn ich
sage, ich sei die ganze Weihnachtszeit gliicklich gewesen, ist es
viel zu wenig. Der Neujahrstag begann wunderbar. Ich wurde
gerufen und in eine andere Zelle gefiithrt. Dort wartete ein Priester
und hatte zum Versehen hergerichtet. Als ich plotzlich vor dem
Heiland kniete, weinte ich wie ein Kind. Ich weif}, daB alles Gnade,
erbetene Gnade ist. — Nun komme ich zum Abschiednehmen. Das
erste sei ein ganz inniges Danken fiir alles Beten und Opfern. Um
das bitte ich weiter. Ich will auch beten fiir Euch hier und daheim.
Meine innigst geliebten Leute alle, lebt wohl! Im Himmel, in der
Heimat, sehen wir uns wieder. Wie bald wird es so sein. Gott sei
Dank! Wenn wir nur recht gelebt haben, alles andere geht voriiber.
Wie froh bin ich jetzt, dall mein Leben immer hart war. Weinet
nicht, wenn ihr diese Zeilen leset. Freuet Euch alle mit mir, der
Tag der Hinrichtung ist uns allen ein Festtag! Den Priestersegen
gebe ich Euch téglich mit gefesselten Hinden und schlieBe diese
Zeilen mit groBter Dankbarkeit und zirtlicher Liebe. Es segne
Euch der allmichtige Gott, der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist! Dieser Segen begleite Euch im Leben und helfe Euch im
Sterben. Er fithre Euch alle daheim zusammen! Amen.“

Theologie des Sexuellen

Von DDr. Alois Gruber, Linz a. d. Donan

Eine Theologie des Sexuellen nimmt ihre Erkenntnisse nicht
allein aus der Biologie, Medizin, Psychologie oder Pidagogik wie die
Sexualphilosophie und Sexualethik, sondern vielmehr aus der
Offenbarung. Von daher sollen die Erkenntnisse erweitert, vertieft
und der Blick fiir das Sexuelle geschirft werden. Unter ,,Sexuellem*
verstehen wir im engeren Sinn das spezifisch Sexuelle, das mit den
Geschlechtsorganen direkt in Beziehung Stehende, und im weiteren
das Geschlechtliche iiberhaupt, d. h. die Beziehungen von Mann
und Frau schlechthin. Wir beachten zunichst:

1. Einige Grundgedanken zur theologischen Anthropologie

Nach der Offenbarung zieht sich urspriingliches Geschehen wie
ein roter Faden so durch die Menschheitsgeschichte, dafl seine



Gruber, Theologie des Sexuellen 25

Auswirkungen auch das Geschlechtliche betreffen. Die ersten Blit-
ter der Hl. Schrift wissen noch:

a) Vom urspriinglichen Menschenbild

Der Mensch war zunichst geistseelisch von seinem Ursprung
nicht gelést und daher auch in sich noch integriert, noch harmo-
nisch geordnet, ein Ebenbild Gottes. Es sind keinerlei Anhalts-
punkte da, dafl dieser ,,Mensch® urspriinglich androgyn oder unge-
schlechtlich gewesen wiire, wie das in alter Zeit Plato, in neuerer
wieder Miiller-Eckhard!) behauptet. Es ist unsinnig zu sagen, die
geschlechtliche Liebe stamme aus der zweiten, d. i. nachpara-
diesischen Ordnung. Im Gegenteil, der Mensch war im Urzustand
bereits in seiner menschlichen Struktur da, mit der geschlechtlichen
Ansprechbarkeit, in voller ménnlicher und fraulicher Prigung,
allerdings in ungetriibter Ordnung und zwiespaltloser Harmonie?).
Der hl. Thomas sagt, dal die Wonnen der Liebe im paradiesischen
Zustand noch gréofler gewesen sein miissen als nach dem Siindenfall.

b) Vom Ursprung des Zwiespiltigen und Bosen im Men-
schenleben

Mythen und antike Religionen kiinden vom Ursprung des
Bosen, und Philosophen haben viel dariiber nachgesonnen. Der
geniale Plato nimmt abseits von der Offenbarung bereits der
scholastischen Philosophie die bedeutungsvolle Erkenntnis voraus:
»Omne ens est bonum.* Alles Geschaffene, alles Sein ist an sich gut.
Das Bose hat kein eigenes Sein, keinen Selbstand, es ist Mangel am
Sein und entsteht durch MiBbrauch des Seins. Durst und Hunger und
die Geschlechtskraft sind an sich gut. Erst im Mibrauch, in der Un-
ordnungliegt das Bése. Die Moglichkeit des Milbrauches ist durch die
Freiheit des Menschen gegeben, und nur dort, wo Bewulltsein und
Freiheit steht, kann neben dem Guten auch das Bose sein. Ein und
dasselbe Sein kann mit dem positiven Zeichen Gottes oder mit dem
negativen des Teufels versehen werden.

In bildhafter Einkleidung?) (Baum, Frucht, Schlange), aber
psychologisch sehr feiner Art wird ein tiefgreifendes inneres
Geschehen im Menschen des Schépfungsmorgens geschildert?). Vom
Widersacher Gottes versucht, wagen die ersten Menschen den
verhiingnisvollen Griff nach absoluter Autonomie, nach Unge-
bundenheit, Gottgleichheit. ,,Ihr werdet sein wie Elohim selber,
wohl kennend das Gute und das Bose®).” Und es regt sich stolzes,
lustbetontes Begehren. ,,Und das Weib sah, dal der Baum be-
kémmlich sei zum Genuf} (Fleischeslust) und schéon fiir die Augen
(Augenlust) und begehrenswert, um Wissen zu erwerben® (Hoffart

1) Miiller-Eckhard H., Grundlagen der Geschlechtserzichung 26.

%) Gn. 1, 31.

MieGn. 2, 153 3,1 £

4) Siehe dazu: Schedl Cl., Geschichte des Alten Testamentes, Bd. I, 77. Anm. 15.
%) Gn. 3, 5.



26 Gruber, Theologie des Sexuellen

des Lebens)®). Das Weib erliegt diesem dreifachen Anreiz und it
und gibt auch dem Manne davon, und er it mit ihr, d. h. in der-
selben Meinung und Absicht, um zu sein wie Elohim-Gott. So fiel
der Mann durch die Frau, nicht sosehr vielleicht von ihr ,,verfithrt*
(wie die Frau vom Teufel), sondern ihrem verhingnisvollen weib-
lichen Einfluf} erliegend. Augustinus?), der ein Kenner des Frauen-
herzens und der Macht des Weibes iiber den Mann war, bemerkt
hiezu: ,,Adam. . . noluit eam contristare, quam credebat posse sine
suo solatio contabescere, si ab elus alienaretur animo, et omnino
illa interire discordia.“ Diese geschichtlichen Tatsachen vorausge-
setzt, konnen wir in Anlehnung an Albertus Magnus die Siinde und
den inneren Umbruch in den Herzen der ersten Menschen etwa so
charakterisieren: Im Verlangen nach dem Ubermenschlichen ent-
scheiden die ersten Menschen gegen Gottes Willen und erfahren so
das Bése. Die in ihr eigenes Bild verliebte Eva achtet in hochmii-
tigem Verlangen nach mehr Schonheit nicht auf den Willen des
Herrn. Das liebe ,,Ich® schiebt sich so zwischen Eva und Gott?).
Und Adam, verliebt in sein Weib, macht sie zur Gebieterin und ver-
gift dariiber auch den Schépfer und sein Gebot?). So siindigen
Adam und Eva durch Ungehorsam gegen Gott: Eva in narzistischer
Verliebtheit, Adam durch anbetende Liebe zu einem Menschen!?).
Dieser inneren Loslésung von Gott folgte eine Triibung, eine Ver-
wundung der Menschennatur. Erschiitternd stellt diesen Vorgang
Michelangelo in der Sixtina dar. Zunichst leuchtet Schonheit und
Woeisheit in den Gestalten von Adam und Eva, dann aber merken
wir erschreckende Spuren der Schuld an Seele und Leib.

Die erbsiindige Belastung hat zwar die Natur des Menschen
nicht verandert, wie Luther meinte, wohl aber wverwundet. Der
gottliche Lichtstrahl, der alles im Menschen erhelite und harmoni-
sierte, war gewichen. In der Folge geriet der Mensch in eine eigen-
artige Zwiespiltigkeit. Im Grunde seiner Seele liegt das urspriing-
liche Wertempfinden, die Sehnsucht nach Vollendung, aber dem
Erleben fehlt die anfingliche Ordnung und Harmonie. Der unge-
ordnete Geist kann sich selbst zur Qual werden, und die,,Leibseele
kann wider die Geistseele begehren. Diese erbsiindige Belastung
wirkt sich auch verheerend im Sexuellen aus, und es wire ein Ver-
hé’;fgnis, sie nach Art Rousseaus in der Sexualpddagogik zu iiber-
sehen.

2. Der Naturalismus und die Theologie des Geschlechtlichen

Der Naturalismus ergeht sich in einer dionysischen Predigt vom
Sinnengenuf}. ,,Wer das Wort ,dionysisch® nicht nur begreift®,

) Gn. 3, 6.

7) Aug., De Gen. ad litt. XI, 42 n. 59 (PL 34, 453 £.).

8) Albertus Magnus, 2. Sent. d. 22 a. 1: ,,Superbia primum peccatum in Eva.”

%) Albertus Magnus, 2. Sent. d. 22 a. 2: ,;sed comedit (Adam) ut morem ge-
reret uxori® (um der Frau zu gehorchen).

1% Gagern v. Fr., Der Mensch als Bild 50 ff.



Gruber, Theologie des Sexuellen 27

meint Nietzsche!l), ,sondern sich in dem Wort ,dionysisch® be-
greift, hat keine Widerlegung Platos oder des Christentums oder
Schopenhauers nétig — er riecht die Verwesung...” Fiir einen
solchen sind die Begriffe Seele, Geist, freier Wille, Tugend, Siinde,
Jenseits, Gott bloBe Einbildung, Liige. Er wird sich dariiber hin-
wegsetzen und im Biologischen das ,,Géttliche® zu entfesseln und
zu entfalten suchen. Das ist die Grundidee des philosophischen und
ethischen Naturalismus.

Doch eine derartige zoologische Degradierung vertrdgt die
menschliche Person nicht. Es entsteht in ihr ein verhingnisvolles
Vakuum, in dem sich die Gespenster Einsamkeit, Angst und neu-
rotische Ichflucht sammeln. Die treiben den Menschen dazu, sich
in steigender Gier an der bunten Vielheit der Erscheinungen fest-
zusaugen oder mit wilder Enthemmung in eine autonome Sexualitit
zu fliichten, die, von der personalen Liebeskraft gelost, den Men-
schen mit tyrannischer Gewalt bedringt und ddmonisiert!?). Die
Erfahrung lehrt, dafl ohne geistige und géttliche Ordnungskrifte
die menschliche Natur nicht ausgeglichen werden kann, daf} sie nur
zu leicht in einen dionysischen Rausch gerit'®), in dem vielfach die
Liebe zerschlagen, der Mutterboden der Volkskraft besudelt und
beispiellose Konflikte, Enttéduschungen und nicht selten hart-
nickige Vorwiirfe heraufbeschworen werden. So war es in der
griechischen Verfallszeit, so in der Zeit des Niederganges bei den
Romern im 2. bis 3. Jahrhundert. Ein enthemmender Naturalismus
bildet auch heute im 6ffentlichen Leben eine fast autonome Macht.
Eine Art,,Uber-Ich* schléigt von daher mit aufdringlicher Gewalt den
Jugendlichen ,neurotisierend” in seinen Bann.

Zu dieser Sexualitit nimmt die Offenbarung entschieden Stel-
lung. Paulus spricht im Romerbrief klar vom Verlust der meta-
physischen Werte und deren Folgen im Geschlechtlichen:

,Denn sie erkannten Gott,

verherrlichten ihn aber nicht als Gott

und dankten ihm auch nicht.

Vielmehr gerieten sie in Torheiten mit ihrem Denken,
und verfinstert ward ihr unverstindiges Herz!4).“
»Darum iiberlieferte sie Gott unlauterem Wesen,

gemill den bésen Liisten ihres Herzens,

so daB sie ihre Leiber gegenseitig schindeten,

sie, die den wahren Gott mit falschen Gottern tauschten
und den Geschopfen Ehr’ und Anbetung erwiesen . . .1%)%
»Gott gab sie deshalb auch schmachvollen Leidenschaften
preis. . .“

1) Nietzsche Fr., Ecce Homo. Reclam 60, 62, 80; Kroner IL 272, 279,
12) Miiller-Eckhard H., Grundlagen der Geschlechtserziehung 33.

18) Hollenbach J. M., Der Mensch als Entwurf 27.

1) Rom. 1, 21.

15) Rom. 1, 24 £



28 Gruber, Theologie des Sexuellen

»Dafiir empfingen sie an ihrem eigenen Leib auch die
Strafe, '
so, wie es sich fiir ihr Verirren ziemte.16)“

Das Buch der Weisheit sieht in der geschlechtlichen Verwilde-
rung eine Folge der Preisgabe des wahren Gottes:

»30 achten sie nicht auf des Lebens und der Ehen Reinheit.17)“

Die Unzucht selbst brandmarkt Paulus als schwere Schuld und
nennt sie an erster Stelle unter den Siinden, die vom Reiche Gottes
ausschlieBlen. ,,Unzucht®, so sagt er, ,,Unkeuschheit und Wohllust. ..
die solches treiben, werden Gottes Reich nicht erben.’8)“ Was er
den Ephesern'®) sagt, betonte er bereits in einem Brief an die
Christen der leichtlebigen Hafenstadt Korinth: ,,Gebt euch
keiner Téuschung hin! Unziichtige und Gétzendiener, Ehe-
brecher, Liistlinge und Knabenschinder . . . werden keinen Teil am
Gottesreiche haben.2)“ Thnen gilt vielmehr das endzeitliche Ge-
richt, das die Apokalypse so andeutet:

»Gerichtet ist die groBe Hure,
die die Erde mit ihrer Hurerei verdarb;
Gericht hat er seiner Knechte Blut, das sie vergof.?!)“

Die Tatsache also, daB Unzucht, d. h. bewuBte und direkt ge-
wollte Aktualisierung der Geschlechtskraft in vollendeter sexuel-
ler Lust vor der Ehe (delectatio venerea, Ipsation, fornicatio) oder
direkt gewollter, vollendeter MiBbrauch der Geschlechtskraft in der
Ehe (onanismus conjugalis, adulterium) objektiv schwer siindhaft
ist, steht als Offenbarungsnorm in jeder Moraltheologie. Daran
ldBt sich nichts deuteln. In diesem Sinn ist auch das Wort des
Herrn zu verstehen: ,,Ein jeder, der ein Weib auch nur begehrlich
(delectatio venerea) ansieht, hat in seinem Herzen schon Ehebruch
mit ihr begangen.?2)*

Bei aller entschiedenen Verurteilung der Unsittlichkeit hiitet
sich aber die Offenbarung vor jeder Ubertreibung. Auch dieser Zug
ﬁehﬁrt zur Moraltheologie. Die Ansicht z. B., daB auch jede in-

irekt gewollte ungeordnete Geschlechtslust objektiv ~schwer
schuldbar ist, eine Anschauung, die oft Ursache von Angst und
spiritualistischen Verkrampfungen wird, 148t sich nicht halten. Die
Moraltheologie nimmt heute wohl hierin auch allgemein die Mog-
lichkeit der ,,parvitas materiae* an2s).

16) Rém, 1, 26 f.

17) Weish. 14, 24 ff.,

18) Gal. 5, 19 ff.

) Eph. 5.3,

20) 1 Kor. 6, 9 f.

) Offb. 19, 2.

23y Mr05,128,

) Schilling 0., Lehrbuch der Moraltheologie I. 313; Moraltheologie 168;
Noldin H.-Heinzel G., De castitate 18 n. 3.



Gruber, Theologie des Sexuellen 29

Zudem mufBl gesagt werden, dafl es im Sexuellen mehr als bei
den meisten anderen Siinden wohl auch entlastende subjektive Fak-
toren gibt. Heftigkeit des Triebes, Mangel an Einsicht mildern hier
ohne Zweifel die objektive Schuld. So kann selbst dann, wenn auch die
Handlung mit Riicksicht auf die Sache als schwerwiegend be-
zeichnet werden muf}, nicht von schwerer Schuld die Rede sein,
wenn keine klare Erkenntnis und Willenszustimmung vorliegt. Je
heftiger der innere Trieb ist, um so geringer ist die Schuld?%).

Auch die Behauptung, daB Unsittlichkeit die schwerste aller
Siinden seti, ist in der Offenbarungstheologie nicht begriindet. Es
finden sich hier viele Stellen, wo die Lieblosigkeit und Gottlosig-
keit mehr verdammt wird als die Unsittlichkeit. Der hl. Thomas
sagt im Anschlul an die Offenbarung: Die Fleischessiinden sind
von geringerer Schuld als die Siinden des Geistes, wenn sie auch
menschlicher Beurteilung schindlicher erscheinen??). Diese ent-
springen ja an sich nicht dem herzlosen, biosen, sondern dem schwa-
chen Willen. GroBer sind die Siinden, die sich in HaB und Lieb-
losigkeit gegen Gott oder die Mitwelt richten, wie Unglaube,
GotteshaB, Mord und grofBe Lieblosigkeit?$).

Auch die Ansicht, daB durch die Unzuchtsiinden die meisten
verdammt werden, wie Isidor von Sevilla ( T 636) und Alfons von
Liguori ( ¥ 1787) meinen, kennt die Offenbarung nicht. Offen-
barungstheologisch gesehen, nennt Christus im Verdammungs-
urteil bei Matthius 25, 41 ff. nur die Siinden der Lieblosigkeit,
nicht aber die der Unsittlichkeit: ,,Hinweg von mir, Verfluchte®,
spricht er dort, ,,in das ewige Feuer. . ., denn ich war hungrig und
ihr habt mich nicht gespeist. .. ich war nackt und ihr habt mich
nicht bekleidet* usw. Fast aufreizend sagt er den ungerechten,
herzlosen, scheinheiligen Pharisdern ins Gesicht: Zollner und
Huren kommen frither ins Himmelreich als sie?’). Ubertreibungen
und rigoristische Ansichten in diesem Punkte sind wohl als Nach-
wirkungen des Platonismus und Manichdismus anzusehen.

Wenn wir uns auch vor Ubertreibungen hiiten, so darf doch der
groBe Ernst nicht iibersehen werden, mit welchem die Hl. Schrift
und in der Folge die Theologie sich iiber den MiBbrauch der Ge-
schlechtskraft, im besonderen iiber naturalistische Sexualitit,
schon wegen der schlimmen Folgen duflert. So lesen wir:

,Die Buhlerei, der Wein, der Most
nimmt den Verstand gefangen?).*
»Wer’s mit Dirnen hilt, vergeudet sein Vermaogen. . .29)%

#y 8. th. 1—-2 qu. 73 a. 5.

25) S. th.1-2 qu. 73 a. 5.

26) S. th. 2—2 qu. 154 a. 3; Mausbach J.-Ermecke G., Kath. Moraltheo-
logie 119.

87y Mr. 21,31,

28) QOs. 4, 11.

2y Spr. 29,3,



30 Gruber, Theologie des Sexuellen

»Zum Tode gehen die Fiile, .
die sie (das fremde Weib) besuchen,
zur Unterwelt die Schritte,

die zu ihr lenken?3?).

Die Geheime Offenbarung schildert bildhaft die Bestrafung
dieser Siinden im Pfuhl von Feuer und Schwefel3l). Unter den
Theologen werden die schlimmen Folgen dieses Lasters von kaum
einem tiefer gesehen als von Thomas von Aquin. Er unterscheidet
aber ausdriicklich bei diesen Verfehlungen zwischen ,,incontinen-
tia® und ,intemperantia®?).“ Incontinentia ist Unbeherrschtheit,
Verfehlung aus jiher Leidenschaft in einem augenblicklichen Affekt
bei aller Anerkennung der Norm und reuigem Stehen zur Schuld.
Intemperantia ist Unzucht, die aus Haltlosigkeit und ziigelloser
Geschlechtslust hervorgeht. Hier sind die Folgen besonders
schrecklich. Die Vorherrschaft der Vernunft ist gefihrdet, und die
edelsten Seelenkriifte werden absorbiert3s). Ubernimmt die Un-
sittlichkeit wie eine launische Herrin die Fiithrung, so vermag sie
das Menschenbild arg zu entstellen. Eine besondere Bosheit liegt
in der Verbindung der Sexualsiinden mit Ungerechtigkeit und
Lieblosigkeit. Kaltbliitige, herzlose Verfiithrung und riicksichtslose
Ehebriiche geben der Siinde dimonischen Charakter, weil sie die
Liebe zerstort, Ehen zerriittet und bitterstes Leid iiber Kinder und
ganze Volker bringt34).

3. Die Theologie des Geschlechtlichen und der Spiritualismus

Der Widerpart des Naturalismus ist der Spiritualismus. Haben
wir dort hemmungslose Versinnlichung des Lebens, so treffen wir
hier Verkrampfung oder unnatiirliche Vergeistigung. Der Natura-
lismus berauscht sich am Sinnlichen, der Spiritualismus driickt ihm
den Stempel des Minderwertigen, wenn nicht gar des Siindigen auf.
Die Quellen des Spiritualismus sind, wie oben erwiihnt, im Platonis-
mus und in der Ideologie des Manichiismus und Gnostizismus zu
suchen. Nach Plato ist der Leib minderwertig, eine bése, schuldbare
Umklammerung des Geistes. Im Manichiismus und Gnostizismus
stehen sich der ,reine Geist* und die ,bése Materie® gegeniiber.
Der Mensch ist eine Mischung beider. In ihm liegt die ,,Lichtseele®
im ewigen Kampf mit der aus dem Bésen stammenden ,,Leibseele®.
Der Mensch mul} sich vom Bésen, d. h. vom Stofflichen, Sinnlichen
frei machen.

Es ist wohl eine Ironie der Geschichte, daB neben der naturali-
stischen Sexualitit auch immer der manichiisch-gnostische Spiri-
tualismus auftaucht.®®) Plato, der genialste Kampfer gegen den

20) Spr. 5, 5,

31y Offb. 21, 8. :

32) S, th, 2—2 qu. 155; qu. 156 a. 3, a, 4.

8) Aug., C. Jul. 4, 71; 8. th, 2—2 qu. 151 a. 4 ad 3; qu. 153 a. 1 ad 1.

#) Schilling 0., Moraltheologie 171.
85) Siehe dazu: Adam Aug., Der Primat der Licbe 37 ff.



Gruber, Theologie des Sexuellen 31

Materialismus nach dem Peloponnesischen Krieg, verfiel dem
Spiritualismus. Gegen den wahnsinnigen moralischen Niedergang
Roms im 2.—3. Jahrhundert n. Chr. kimpfte der spiritualistische
Neuplatonismus um die Befreiung der Menschen von der bésen
Stoffwelt. Im schreienden Gegensatz zur Verweltlichung des
12.—13. Jahrhunderts erheben sich die Albigenser, Waldenser,
Fratizellen. Wihrend in der Neuzeit in Frankreich bereits die
Liisternheit durchbrach, herrschte in England noch ein Puritaner-
tum voll #uBerer Strenge und iibertriebenem Schamgefiibl. In
Deutschland trat die spiritualistische Moralitit noch stirker im
Mystizismus, Pietismus und im Sektenwesen hervor. Daneben
herrschte aber an Fiirstenhofen bereits die schamlose Nachahmung
der Versailler Haremswirtschaft und im liberalen Biirgertum eine
oft verdeckte naturalistische Sexualitit. Vielfach kam es bereits
Ende des vorigen Jahrhunderts zu einer heuchlerischen Mischung
geheimer Laszivitit und éuBlerer Ehrbarkeit, zu einer verlogenen
Gesellschaftsmoral, bei der eine zimperliche Sittsamkeit und priide
Ehrbarkeit mit geheimer Liisternheit Hand in Hand ging. Kaum
einer hat dies besser durchschaut als Nietzsche.

Im Verlauf der beiden Weltkriege trat der nackte Naturalismus
oft chaotisch ans helle Tageslicht: Sexuelle Not, freie Liebe, Ka-
meradschaftsehe, Ehe auf Probe, erotisierte Film- und Vergniigungs-
industrie u. 4. Eine raffinierte Abstimmung der ,,modernen Kul-
turgiiter” auf Sex-Appeal wurde geradezu begehrt, und es bedeutete
nur geschiftlichen Vorteil, die Illustrierten mit Sex-Girls zu be-
spicken.

Aus dieser Sackgasse heraus kann uns auch kein einseitiger
Spiritualismus den Weg weisen; denn ,,Leibfeindlichkeit® wirft den
Menschen ebenso aus der Ordnung wie naturalistische Triebent-
hemmung und Verhimmelung des Sinnlichen. Hier wird nur er-
lebte Vernunft und Offenbarung den Weg aus dem Chaos weisen
und die charakterliche Formung aus diesem Geist Rettung be-
deuten. Dabei ist wohl zu beachten, dal die Offenbarung nicht
bloB die naturalistische Sexualitiat ablehnt, sondern sich auch
verwahrt gegen eine gnostisch-manichdische Abwertung des Kor-
pers und der Sexualitit. Zu ihrem Geist gehort nicht:

a) Die niedrige Einschitzung des Kérpers und des Sinn-
lichen

Das Bése wird im Manichiiismus in den Dingen selbst gesehen,
anstatt im verkehrten Willen und im MiBlbrauch. Das Christentum
hatdiesen Geistin hartem Ringeniiberwunden,undtrotzdem versucht
er, auch die katholische Pidagogik und Pastoration immer wieder
zu belasten. Ist es nicht doch manichiisch, von ,,partes inhonestae®
und ,,minus honestae®%)* zu sprechen oder in Beichtspiegeln zu

38)Schilling 0., Lehrbuch d. Moraltheologie 314 betont, da} mit dieser Bezeichnung

dem Werke Gottes keineswegs ein Makelangehingt werden soll, vielmehr dient die Unter-
scheidung dazu, den méglichen oder wahrscheinlichen Grad der Erregung festzustellen.



32 Gruber, Theologie des Sexuellen

fragen: ,,Habe ich Unkeusches angesehen, angeriihrt 7%, als wire
der Korper selbst minderwertig, unkeusch.

Die Hl. Schrift betont bereits auf den ersten Blittern das
philosophische Axiom: ,,Omne ens est bonum.“ Fast nach jedem
Schopfungstag driickt sie betont diesen Gedanken Gottes aus mit
den Worten: ,,Es war gut.“ Noch am Abend des letzten Schopfungs-
tages, da Gott ,den Menschen als sein Bild schuf®),“ steht die
bezeichnende Reflexion: ,,Und Gott sah alles, was er gemacht
hatte. Es war sehr gut38).*

Auch nach dem Siindenfall bleibt das Axiom: ,,Omne ens est
bonum® bestehen. Die Natur der Dinge und die des Menschen hat
sich nicht verindert, trotz Verwundung. Und wenn auch durch
schlechte Verwaltung des an sich Gutenletztlichder Kérperinbése Be-
zichungen gerit, so ist der Gegensatz zwischen Gut und Bése nie
identisch mit dem Gegensatz von Leib und Seele. Das Bise liegt
hier ja gerade im verkehrten Geist. Der Kérper ist an sich gut und
heilic und nach der Schrift des Neuen Testaments ein ,,Glied
Christi®®), ein ,,Tempel des Hl. Geistes??).“ Er ist hineingenommen
in die Heiligung durch die Liturgie und soll teilhaben am ewigen
Leben durch die verherrlichende, vergeistigende Umwandlung. Gut
und heilig sind auch die Liebesbhezichungen von Mann und Frau.
Sie sind in der sinnlichen Natur nicht bloB erlaubt, sondern sitt-
lich gut und heilig, wie alles verniinftige Tun. Das eigentliche Telos
des Sexuellen ist das Kind als lebendiger Ausdruck der Liebe.
In dieser Frucht der Zweigeschlechtlichkeit sieht die Offenbarung
ein Gottesgeschenk als Gabe und Aufgabe.

»eht! Sohne sind des Herren Gabe,

Belohnung Leibesfrucht®!).“

»Weh dem, der da zu einem Vater sagt: Was brauchst du
noch Kinder ?

Und zum Weibe: Was wirst du noch Mutter ?42)%

Die mindere Einschitzung der Frau ist nicht christlichen, son-
dern heidnischen Ursprungs. Und griechich-heidnische Philoso-
phie und Mangel an biologischen Erkenntnisssen haben selbst die
Anschauungen eines Augustinus, Albertus Magnus#3) und Thomas
von Aquin?) iiber die Frau infiziert. Nach dem Schépfungshericht?s)

%) Gn. 1, 26 f.

35y Gm. 1,31

3) 1 Kor. 6, 15.

40y 1 Koz, 9; 16,

Ay Ps. 197, 3.

42) Ts. 45, 10.

“3) Albertus Magnus, 2 Sent. 20, 1; 4 Sent. 26, 6.

%) Thomas, 2 Sent. d. 21 qu. 2 a. 1: ,,Mulier, etiam quantum ad animam,
vire imperfectior.*

45) ' Gn. 5, 1L



Gruber, Theologie des Sexuellen 33

schuf Gott beide, Mann und Frau, nach seinem Bilde. Das Buch der
Spriiche®) weill ein hohes Lied zu singen auf die ,,mulier fortis®,
und Christus selbst stellte entgegen der Praxis seiner Zeit die Frau
mit feinsinniger Entschiedenheit auf die gleiche Stufe wie den Mann.
Weit entfernt von jedem Manichidertum ist auch die reine
Unbefangenheit der Offenbarung dem Kérperlichen und Geschlecht-
lichen gegeniiber. Im Alten Testament sagt Gott iiber Christus: ,,Du
bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt?’).“ Christus selbst
nimmt ohne Scheu Bilder aus dem geschlechtlichen Bereich zur
Grundlage seiner Gleichnisse, wie die gebirende Frau, die alle
Schmerzen vergilit, wenn sie das neugeborene Kindlein in den
Armen hilt®®), oder die jubelnde Stimme des Briutigams am
Hochzeitstage. Wie farbenfroh kiindet das ,,Hohelied” des Alten
Testaments von der briutlichen Liebe! Ganz unbefangen schrieben
auch groBe Nonnen, wie Roswitha von Gandersheim und Hilde-
gard von Bingen, oder Ménche wie Meister Eckehart iiber Ge-
schlechtliches, iiber die gesunden, innigen Beziehungen von Mann
und Frau. Sie nehmen mit einer Selbstverstdndlichkeit die ge-
schlechtliche Liebe als Gleichnis fiir die himmlische Liebe. Auch
Darstellungen der Beschneidung Jesu, der Gottesmutter, wie sie
ihr Kind unter dem Herzen trigt oder stillt, waren der gotischen
Zeit geldufig. Welch natiirlicher, reiner, unbefangener Zug liegt in
alten Gebeten und Liedern! Hier waren reine Grundlagen fiir eine
geschlechtliche Erkenntnis gegeben. Heute scheuen sich vielfach
die Eltern, mit den Kindern dariiber zu sprechen, weil sie in den
Geschlechtsvorgingen etwas Erniedrigendes sehen. Aber auch ge-
rade die Leibfeindlichkeit und niedere Einschitzung des Sinnlichen
wirft den Menschen aus der Ordnung. Durch solche Priiderie be-
kommt der Leib ja dann erst recht ein Ubergewicht und wird uner-
traglich.
b) Manichéische Absonderung und Ablehnung des Sinn-
lichen und Sexuellen

Grundsitzlich wurde im Manichédismus das Sinnliche vericht-
lich gemacht, Fleisch, Wein und jede sexuelle Lust als unrein und
siindhaft gebrandmarkt. Auch uns ist klar, daf} es keine Sittlichkeit
gibt ohne Beherrschung und Enthaltsamkeit, Beherrschung freilich
nicht als Hemmung der Gesamtperson, sondern als Hemmung der
chaotischen und infantilen Triebforderung. Das galt auch fiir die
Stoa ebenso wie fiir die Ethik Kants. Und Christus driickt das so
aus:

,»,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt,
so bleibt es fiir sich allein,
wenn es aber stirbt, bringt es viele Frucht*?)*

) Spr, 31, 10,

a7y Ps, 2, 7.

) Jo, 16, 21.
©) Jo. 12, 24.

»Theol.-prakt. Quartalschrift” I. 1959 3



34 Gruber, Theologie des Sexuellen

,,Gibt dein rechtes Auge dir zur Siinde Anlaf},

so reifl es aus und wirf es weg!

Denn besser ist’s fiir dich, eines deiner Augen geht zugrunde,
als daB dein ganzer Leib zur Hélle fihrt5?).*

So ist es also kliiger, der Mensch tut sich in einem Teil ein Leid
an, um das Ganze zu retten. Aber Beherrschung und selbst Ent-
haltsamkeit bis zur Ehelosigkeit ist nicht Selbstzweck, sondernsteht
im Dienste der verniinftizen Ordnung oder eines hoheren Wertes.

¢)Manichidische Uberbetonung des Sexuellen im Rahmen
der gesamten Sittlichkeit

Es ist auch eine Verkennung, wenn fiir die sittliche Héohe eines
Menschen einzig das Sexuelle ausschlaggebend ist. Eine arge
Akzentverschiebung liegt vor, wenn ,,Sittlich®, das Gesamtsittliche,
einfach mit ,,Sexuell“ gleichgesetzt wird, wie das im vorigen Jahr-
hundert geschah. Es ist auch nicht richtig, wenn iiber die Keusch-
heit so und so oft gesprochen wird, als wire sie die hochste Tugend.
Die Evangelien behandeln das Sexuelle mit groem Ernst, aber auch
mit feinsinniger Zuriickhaltung. Richtig ist sicher, dal Keuschheit
eine wichtige Tugend ist, dafB sich hier starke Energien entwickeln
und daB sie fiir den Jugendlichen oft entscheidend ist fiir ein ganzes
Leben. Von keinem Wort wird jedoch in der Schrift Hoheres und
Heiligeres gesagt als vom Wort ,,Liebe“. Von dieser Schau her muf}
sowohl der Naturalismus als auch der Manichéismus iiberwunden
werden.

4. Schamgefiihl und Schamlosigkeit ir der Offenbarung

Im Menschen des Schépfungsmorgens war nichts da, wessen er
sich hitte schimen miissen, weder Siinde noch innere Zwiespiltig-
keit oder siindige Bereitschaft. Klar sagt die Schrift: ,,Die beiden
aber, der Mensch und sein Weib, waren nackt; aber sie schimten
sich nicht vor einander®).“

Erst mit der Siinde und der aus ihr folgenden inneren Zwie-
spiltigkeit erwachte das Schamgefiihl. ,Fis gingen beiden die
Augen auf, und sie erkannten: sie waren nackt. Da flochten sie
Feigenblitter und machten sich Schiirzen®).”“ Und wie sie Gottes
Dasein im Wettersturm erkannten, ,,da versteckte sich der Mensch
mit seinem Weibvor dem Herrgott unter den Biumen des Gartens®®).*
Vom Herrn gerufen, sagte Adam: ,,Ich hirte dein Gerdusch im Garten
und erschrak, weil ich nackt bin, und so versteckte ich mich®).
Und der Herr Gott machte Adam und seinem Weib Fellrécke und
hiillte sie darein®®).*

50) Mt. 5, 29.
51) Gn. 2, 25.
52) Gn. 3, 7.
53) Gn. 3, 8.
54) Gn. 3, 10.
55) Gn. 3, 21.



Gruber, Theologie des Sexuellen 136

Seitdem ist wohl das Schamgefiihl ein angeborenes Gefiihl fiir
das Sittliche und Schickliche schlechthin. In ihm beriihren sich auf
merkwiirdige, dunkle, zwiespiltige Weise ,,Geist“ und ,,Fleisch®,
Ewigkeit und Zeitlichkeit, Wesen und Existenz%%). Der erbsiindige
Mensch kann sich schidmen, weil er Geist ist, und er muB} sich schi-
men, weil er den Leib entgegen dem Wiinschen und Wollen des
Geistes erlebt. In der Schamhaftigkeit regt sich das Eigenwertge-
fiihl gegen das Béose oder gegen siindige Zumutung. Echtes Scham-
gefiihl soll sich nach der Schrift lebendig gegen die Siinde stellen.
»Schimet euch und erritet iiber eure Wege, Israel®”); schime dich,
iiber Fremde zuschwiitzen®), Geheimnisse zu offenbaren®?), nach einer
Hure zu blicken®’). Das Schamgefiihl als Regung echten Selbstwert-
strebens soll auch den Menschen in seiner Gewissenhaftigkeit und Lau-
terkeitschiitzen. Die Schrifthebt eshervor, ja fordert es. Frauen sollen
in sittsamer Haltung (cum verecundia), mit Zucht sich schmiicken
und mit edlem Anstand®l), sie sollen ehrbar (pudicas) leben®).
Ein Bischof oder Diakon mul} niichtern, besonnen und sittsam
(pudicus) sein®3).

Das Schamgefiihl ist auch nach dem Siindenfall als Folge der
Zwiespiltigkeit zwischen geistigem Personsein und Leih®) ein
angeborener Selbstschutz des Menschen, ein Ordnungsregler, der
als Wichter wie Schmerz, Angst, Schuld, Reue, Ekel den Menschen
vor moralischer und besonders geschlechtlicher Unordnung und
Auflésung behiiten soll®?).

Schamlosigkeit gilt in der Offenbarung als Siinde, als sittliche
Verfallserscheinung, als Werk des ,,Fleisches®. Die HI. Schrift hat
nicht bloB ein scharfes Urteil iiber die Unzucht (porneia)é¢), das
sind im Neuen Testament Vergehen gegen das Geschlechtsleben
im allgemeinen und gegen die Ehemoral; sie spricht auch verur-
teilend von der Schamlosigkeit, der Unreinheit (akatharsia) ¢7) und

) Scheler M., Uber Scham und Schamgefiihl 47.

Sy M. 1361132

58) Sir. 41, 28.

59y Sir. 421!

90) Sir. 41, 19.

61) 1 Tim. 2, 9.

Byl Tim, 30

oyl iTim 8. 100 8s

84) Scheler M., Uber Scham und Schamgefiihl 57.

%) Siehe: Messner J., Widerspriiche in der menschlichen Existenz 49, 425,
373 Anm. 36. — Schneider E., Psychologie der Jugendzeit 171. :

%) Pornos, porneia (Hurer, Hurerei) bedeutet im Neuen Testament durchwegs
MiBbrauch der Geschlechtskraft als auBereheliche oder widernatiirliche Unzucht,
jede Art illegitimen Geschlechtsverkehrs. Kittel G., Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament 579, 590. Haag H., Bibel-Lexikon 1662. Bauer W., Griechisch-
deutsches Worterbuch 1111.

87) Akatharsia bedeutet, im moralischen Sinne betrachtet, soviel wie Scham-
losigkeit, Unsauberkeit in sittlicher Hinsicht, libidinise, schamlosé Lebensart, Laster-
haftigkeit. Zorell F., Novi Testamenti Lexicon Graecum 21; Grimm C., Lexicon
Graeco-Latinum 13, Bauer W., Griechisch-deutsches Wérterbuch 43,

3*—



36 Gruber, Theologie des Sexuellen

dem frechen Leichtsinn, der sinnlichen Schwelgerei (aselgeia)®®).
,Gar offenkundig®, sagt sie, ,sind des Fleisches Werke, z.B.
Unzucht (porneia), Schamlosigkeit (akatharsia) und Schwelgerei
aselgeia)®®).“ ,,Unzucht (porneia) und jede Art von Unreinheit
iakatharsia) und Habsucht werde unter euch nicht einmal er-
withnt! So ziemt es sich fiir Heilige . . . Doch dieses merkt euch
wohl: Kein Unkeuscher (pornos), kein Unreiner (akathartos) . . .
hat Erbteil am Reiche Christi?’?).”“ Sehr ernst bemerkt Paulus zu
den Ephesern?):

,,Unwissenheit hilt sie umfangen,

weil ihr Herz verhirtet ist.

Und unempfindlich wurden sie

und gaben selbst der Ausschweifung (aselgeia) sich hin,
um unersittlich jeder Unreinheit (akatharsia) zu fronen.*

Beim Besuch der Hafenstadt Korinth, die beriichtigt war
wegen ihrer Zuchtlosigkeit, befiirchtet Paulus Verdemiitigung und
Trauer iiber viele wegen ihrer Siinden, ,,der Unlauterkeit (aka-
tharsia), der Unzucht (porneia) und der Ausschweifung (aselgeia)?).“

Paulus nennt hier die ganze Stufenleiter geschlechtlicher Ver-
wahrlosung von der Unzucht bis zu den raffinierten Schamlosig-
keiten der dekadenten hellenistischen ,,Kulturwelt“. Schamlosig-
keit in den verschiedensten Nuancen bedeutet im Sinne der Offen-
barung sittlichen Verfall. Die Offenbarung beriihrt damit auch ein
verhingnisvolles Spétprodukt der Zivilisation. Heute wird das
Schamegefiihl vieler Jugendlicher bedroht und abgestumpft durch
Praktiken im &ffentlichen Leben, die als schamlos bezeichnet
werden miissen, z. B. durch Filme und eine schamlose Mode,
durch das Nachtleben in den GroBstddten, das Strandleben, das
schindliche Gebaren in Tanz- und Gesellschaftsformen. Die Sauber-
keit der Jugend kann nicht erhalten werden, wenn von den FEr-
wachsenen die Grenzlinien von Takt und Anstand, die echtes
Schamgefiihl gezogen hat, nicht mehr respektiert werden.

5. Die Harmonie des Sinnlich-Geistigen unter dem Primat der Liebe

Die Theologie des Sexuellen weill um die Natur des Menschen
als des ,animal rationale* und will die Harmonie beider, des
Sinnlichen und Geistigen, unter dem Primat der Liebe.

63) Aselgeia ist wohl Ziigellosigkeit, Uppigkeit, Schwelgerei, ferner Leichtsinn,
Frechheit, Zudringlichkeit, Wollust im Sinne sexueller Dekadenz der hellenistischen
Welt. Das Wort wird abgeleitet vom Namen einer pisidischen -Stadt ,,Selge®, die
wahrscheinlich durch geschlechtliche Dekadenz hervorragte. Pape’s W, Griechisch-
deutsches Worterbuch 369. Siehe dazu auch: Zorell F., Novi Testamenti Lexicon
Graecum 78; Grimm C., Lexicon Graeco-Latinum 13; Haag H., Bibel-Lexikon 1662;
Bauer W., Griechisch-deutsches Worterbuch 180.

69) Gal. 5, 19.

70) Eph. 5, 3—5.

1) Eph. 4, 18, 19.

72) 2 Kor. 12, 21.



Gruber, Theologie des Sexuellen 3.

a) Vom Primat der Liebe im Sinne der Offenbarung

Der Herr beantwortet die Frage, welches das gréfite Gebot im
Gesetze ist, mit dem Wort: :
w»Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
aus deinem ganzen Herzen . . .
Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst!
Grofler als dieses ist kein anderes Gebot").“

Die Liebe in der Doppelform der Gottes- und Nichstenliebe ist
das neue Gebot™), das Kennzeichen der Jiingerschaft Christi?)
die Vollendung des Gesetzes™), die Norm, nach der Gott einst die
Menschen richten wird?). ,,Jetzt bleiben Glaube, Hoffnung und
Liebe, ja diese drei; das grofite aber unter ihnen ist die Liebe’),“
ja ,hitte ich die Liebe nicht, dann wire ich nur ein tonendes Erz,
nur leeres Klingeln einer Schelle™).“ Denn Gott selbst ist die Liebe??).

Die Liebe ist somit die hochste von allen Tugenden. Diese
Wahrheit gilt unumstritten in der ganzen Offenbarung, bei allen
Vitern wie in der gesamten Theologie. Es geht hier allerdings
nicht um die Liebe der Filme und Romane, auch nicht blof
um die Liebe der Mutter zum Kinde oder um die opferbereite
Hingabe der Krankenschwester, sondern um die echte, tiefe
Verbundenheit des Menschen mit Gott und Mitwelt, um die
Kommunikation mit Gott, Mann, Frau, Kind. Es geht um das
wirkliche ,,velle bonum®“ in den verschiedenen Formen des ge-
samten Menschseins. Diese Liebe ist nach der Offenbarung die
Koénigin aller Tugenden. In ihr soll der Mensch seine personelle
Verwirklichung finden.

Es scheint daher auch nicht verwunderlich, daB3 Christus keine
Stinde strenger geillelt als die Lieblosigkeit. Sein erschiitterndes
achtfaches ,,Wehe“ gegen die Pharisier und Schriftgelehrten gilt
ihrer Heuchelei und ihrem Hochmut, ihrer Hartherzigkeit und Lieb-
losigkeit®!). Wie bitter klagt doch das Wort: ,,Denkt doch dariiber
nach, was es bedeutet: Erbarmen will ich und nicht Opfers?).«

Diejenigen, welche in den Verfehlungen wider die Keuschheit
die schwersten und gefihrlichsten Siinden sehen wollen, miissen
beachten, dafl Christus gegen die Sexualsiinder nicht annihernd
die gleiche Strenge zeigte wie gegen die Lieblosigkeit. Die reuige
Ehebrecherin schiitzt er mit den Worten: ,,Wer von euch hier

) Mic. 12, 30045 Tk, 10, 27 M, 22, 37,
1) Jo. 13, 34.

) Jo. 13, 35.

%) Rom. 13, 10.

17y \Mta25. .35 fF.

Byl Kor. 13, 13.

) 1 Kor. 13, 1.

20y F Ja. 4, 16,

81) Mt. 23, 24.

82) Mt. 9, 13.



38 Gruber, Theologie des Sexuellen

keine Siinde hat, der werfe den ersten Stein auf sie®?)!“ Und zu
ihr gewendet sagt er: ,,Geh hin und siindige fortan nicht mehr84),
Ahnlich ist sein Verhalten gegeniiber der reuigen Siinderin.
»lhre vielen Siinden sind nachgelassen, weil sie groBBe Liebe hat85).*
Zu den erschreckendsten endzeitlichen Erscheinungen gehort das
Ubermal} an Bosheit und daB in vielen die Liebe erkalten wirdss),
Echte menschliche Liebe aber, die das Herz erfiillt, verscheucht
viel Dunkelheit.

Diejenigen, welche theoretisch die Liebe, praktisch aber die
Keuschheit an die Spitze der Tugenden stellen wollen, wie etwa
der beriithmte Jugendschriftsteller A. v. DoB}%7), miissen bedenken,
daf die Schrift nirgends die Keuschheit als Ausgangspunkt der
anderen Tugenden®), vielmehr des 6fteren als Folgeerscheinung
der Liebe erwihnt. Wer den Nichsten liebt, hat das Gesetz ja
schon erfiille. Denn das Gebot: ,,Du sollst nicht ehebrechen, du
sollst nicht toten” . . . und jedes andere Gebot ist in dem einen
Gotteswort enthalten: ,,Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich
selbst®®)!“ Thomas v. Aquin sagt: ,,Es kann keine Tugend bestehen
ohne die Liebe?9).“

Und in der Werthierarchie stehen nach Thomas zunichst die theo-
logischen Tugenden : Glaube, Hoffnung, Liebe. Die groBte unterihnen
ist die Liebe. Sie ist die ,,excellentissima virtutum?®!),* Wurzel und
Fundament aller anderen Tugenden?). Die Spitze der sittlichen
Tugenden nimmt die Weisheit ein, ihr folgen die Gerechtigkeit,
die Tapferkeit und letztlich die MaBigkeit, die sich in der Be-
herrschung des Nahrungs- und Geschlechtstriebes dullert®®). Die
Liebe bleibt auch hier Konigin der Tugenden, der MaBstab fiir
sittliche Hohe. Zu ihr gesellt sich unter den sittlichen Tugenden
als erste die Weisheit. Liebe und Weisheit finden ihre vornehmste

Auswirkung auch im Geschlechtstrieb.,

b) Die pérsonale Harmonieals Lebens-und Erziehungsziel

Das lateinische Wort ,,homo* und das griechische Wort ,,an-
thropos® bezeichnen das gleiche, den Menschen, aber doch nach
verschiedenen Richtungen. Das lateinische ,homo* meint den

i T e

88y Jo. B, 11,

85y Lk. 7, 47,

86) Mt. 24, 12,

87) DoB A., Gedanken und Ratschlige 334.

88) Das Zitat bei Dof3 A., Gedanken und Ratschlige 334: ,,Alles Gute ist mir
zumal mit ihr gekommen und unberechenbarer Ehrenglanz durch ihre Handel*
bezieht sich in Weish. 7, 11, nicht auf die Keunschheit, sondern auf die Weisheit.

8) Rém. 13, 9,

0) S. th. 1—2 qu. 65 a. 3.

1) S. th. 1—2 qu. 62 a. 4; 66 a. 6.

92) 8. th. 1—2 qu. 62 a. 4.

%) S. th. 1-2 qu. 66. — 2—2 qu. 141, — 2—2 qu. 161.



Gruber, Theologie des Sexuellen 39

Erdgeborenen (humus) und das griechische ,,Anthropos® den,
dessen Angesicht den Sternen zugewandt ist*). Man muf beides
vereinen, das Geistbegabte und das Erdgebundene, um den ganzen
Menschen in seiner Fiille zu umgreifen und zur harmonischen
Entfaltung seines Wesens zu fithren.

Auch im Lichte der Offenbarung erscheint beides als gott-
gewollt. Wohl warnt die Schrift vor der Sinnenwelt, insofern sie
als Augenlust, Fleischeslust und Hoffart des Lebens Anlaf} zum
MiBbrauch gibt, wenn sie sagt: ,Liebet nicht die Welt noch was
sich in der Welt befindet . . . , die Welt vergeht samt ihrer Lust®)®;
aber iiber die gleiche farbenfrohe Welt sagt sie auch: ,,So sehr hat
Gott die Welt geliebt, daB er seinen eingeborenen Sohn hingah®®)®.

Es wire iiberspitzt, in den innerpersonalen Spannungen im
Sinne Klages den Geist als Widersacher der Seele zu sehen oder
eine Wesensgegensiitzlichkeit zwischen Korper und Geist, sondern
es ist ein Anruf an die menschliche Existenz zu schopferischer
Wertverwirklichung. Durch transzendierende Akte soll der Mensch
in der Geworfenheit seines Daseins seine Existenz begriinden
(Existenzialphilosophie).  Es ist doch so, dal Leib und Seele,
Kérper und Geist, Amor und Psyche, minnliche Kraft und weib-
liche Anmut, minnlicher Wille und frauliches Gemiit, scheinbare
Gegensitzlichkeiten, in spannungsreicher Harmonie zu stérksten
Kraftquellen kiinstlerischen Schaffens, menschlicher Kultur und
personlicher Lebensformung werden. Sexus, Eros, Charis, Agape
diirfen einander nicht verachten, denn Eros ohne Agape sinkt
hinab in tierische Brunst, und Agape ohne Eros erstarrt in eisiger
Kilte. Sie sind berufen, einander in hierarchischer Ordnung zu
erginzen®) und den Menschen vom Entwurf zur harmonischen
Wesensentfaltung zu geleiten.

Der hl. Thomas hat an die Spitze der theologischen Tugenden
die Liebe und an die Spitze der sittlichen Tugenden die Weisheit
gestellt. Liebe und Weisheit, diese beiden, geben auch das sichere
Geleite auf dem Wege der Beherrschung und Entfaltung des
Geschlechtlichen. Ob es aber einen Zauberschliissel gibt, der das
letzte Tor zu dieser Liebe und Weisheit des Lebens erschliefen
konne ? Wir miissen in Anlehnung an Peter Wust®) antworten:
,Jawohl.* Und zwar ist dieser Zauberschliissel das Gebet. Im
Gebet, als letzte Hingabe gefaBt, vollzieht sich Erlssung. Erst
durch die Erlésung wird eine lebenswichtige Transparenz im Ge-
schlechtlichen erdffnet.

8t) Vgl. Schenkl K., Griechisch-dentsches Schulwérterbuch 71.
Lo 1 I

) Jo. 3, 16.

97) Schiller Fr., Anmut und Wiirde.

%) Wust P., Ein Abschiedswort 6.



40 Wick, Ich sah den Menschen bis in die Seele hinein

Literatur

Adam Aug., Das sechste Gebot. Paderborn 1948,

Adam Aug., Der Primat der Liebe. Kevelaer 1939,

Bauer W., Griechisch-deutsches Worterbuch. GieBlen 1924 f,

DoB A., Gedanken und Ratschlige?’. Freiburg 1920.

Gagern Fr. v., Der Mensch als Bild. Frankfurt 1955.

Grimm C., Lexicon Graeco-Latinum. Lipsiae 1888,

Haag H., Bibel-Lexikon. Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1951.

Hollenbach J. M., Der Mensch als Entwurf. Frankfurt 1957.

Kittel G., Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament. Stuttgart 1933.
Mausbach J.-Ermecke G., Kath. Moraltheologie. Miinster 1953.

Messner J., Widerspriiche in der menschlichen Existenz. Innsbruck 1952,
Miiller-Eckhard H., Grundlagen der Geschlechtserziechung. Stuttgart 1956.
Nietzsche Fr., Werke, Kréner-Ausgabe. Stuttgart 1939,

Noldin H.-Heinzel G., Summa theologiae moralis, De castitate. Oeniponte 1948,
Pape’s W. Griechisch-deutsches Wérterbuch, Braunschweig 1888.

Rieller P., Die Heilige Schrift des Alten Bundes. Mainz 1926.

Schedl Cl., Geschichte des Alten Testamentes. Bd. I. Innsbhruck 1956.
Scheler M., Uber Scham und Schamgefiihl. In: Schriften aus dem NachlaB. Bd. I.
55—148. Berlin 1933,

Schenkl K., Griechisch-deutsches Schulwérterbuch. Wien 1875.

Schilling 0., Moraltheologie. Freiburg 1922.

Schilling 0., Lehrbuch der Moraltheologie. Miinster 1928.

Schneider E., Psychologie der Jugendzeit. Bern 1947,

Storr R., Die Heilige Schrift des Neuen Bundes. Mainz 1926.

Thomas v. A., Summa theologica (S. th.). Sentenzen - Kommentar (Sent).
Wust P., Ein Abschiedswort. Miinster 1951.

Zorell E., Novi Testamenti Lexicon Graecum. Parisiis 1911.

Ich sah den Menschen bis in die Seele hinein

Gedanken eines Hausmissionars
Von P. Reinhold Wick O. Cap., Wil/St. Gallen (Schweiz)

Wer den Menschen kennenlernen will, wie er ist, und nicht,
wie er sich auf der Stralle und auf Festplitzen gibt, der muB} in
seine Wohnung gehen und ihm bis auf den Grund der Seele schauen.
17 Jahre lang lief ich Grofistadtmenschen nach wie ein Jagdhund
Gottes und stand an den Tiiren und in den Stuben von Zehn-
tausenden, um mich seelsorgerlich vor allem um die religiés Ab-
seitsstehenden zu miihen. Es ist nicht immer leicht, an die Seele
dieser Menschen heranzukommen. Aber auch da, wo man sich den
Eintritt in die Wohnung freundlich erzwingt, hat man nicht selten
den Eindruck, dafi die Aufgesuchten bei Innewerden des eigent-
lichen Zweckes des Besuches das Gefiithl haben, daf} sie weit
glimpflicher davongekommen wiren, wenn es sich nur um eine
Bettelaktion handelte, die mafBigeblicher Beweggrund des Priester-
besuches wire, weil sie die Tiefen der Seele unangetastet lieB3e.



