51

Pastoralfragen

Wie soll der Seelsorger an die Beurteilung mystischer AuBerungen heran-
treten? In seinem lehrreichen Biichlein ,Mystische Gebetsgnaden und
Ignatianische Exerzitien*?) schreibt P. K. Richstitter S. J.: ,,Solange Deutsch-
land seine Glaubenseinheit bewahrt hatte, stand es in echter Mystik jahr-
hundertelang an der Spitze aller katholischen Nationen. Fiir das dreizehnte,
vierzehnte und fiinfzehnte Jahrhundert lassen sich fiir Deutschland allein
so viel Mystikerschriften nennen, wie alle anderen katholischen Linder
zusammengenommen kaum aufweisen. Mit dem Eindringen des Protestan-
tismus hat sich das Verhiltnis vollstindig geindert. Unter den neunzig
Autoren, die fiir Mystik vom sechzehnten bis zum Ende des neunzehnten
Jahrhunderts aufgezihlt werden, begegnen uns nur noch fiinf Deutsche?).*
Die Ursache dieses bedauerlichen Riickganges liegt dem Kenner der Ge-
schichte offen zutage: die antisupranaturalistische deutsche Reformation
hat auch auf das Geistesleben des deutschen Katholizismus viel tiefer einge-
wirkt, als die meisten ahnen. Nicht nur in der theologisch-mystischen Lite-
ratur, auch in seinem religivsen Leben ist der deutsche katholische Mensch
gegeniiber anderen Lindern ins Hintertreffen geraten. Das kann man nahezu
ebenso zahlenmiiBig beweisen wie den Riickgang der deutschen mystischen
Literatur. Wenn man sich vor Augen hiilt, daB von den ersten zehn kanoni-
sierten Heiligen acht Deutsche waren, und bedenkt, dal von 1588 bis 1955
unter den 205 kanonisierten Heiligen Deutschland nur drei besitzt3), oder
wenn man die von Zeit zu Zeit erscheinenden Beatifikations- und Kanoni-
sationskataloge der Ritenkongregation durchliest, so mufl man als Deutscher
geradezu von Beschimung erfiillt werden. Im Katalog von 1938 z. B. sind
von den dort aufgefiihrten 551 Kandidaten 271 Italiener, 116 Franzosen,
fast ebenso viele Spanier, wihrend die Zahl der Deutschen (nach dem ganzen
deutschen Sprachgebiet genommen) kaum der Rede wert ist. Da muf} in den
letztvergangenen Jahrhunderten bei uns doch etwas nicht in Ordnung gewesen
sein! In der Tat ist es so: Wir deutsche Katholiken sind zu niichtern, zu
rational geworden. Wir leisteten zwar GroBes in Wissenschaft und Organi-
sation, aber unter der grellen Sonne des Intellektualismus, um nicht zu sagen
des Rationalismus, verdorrte manche Blume im Garten der Kirche; unter
dem Seziermesser des geistlichen Anatomen und Psychoanalytikers ging
auch die christkatholische Seele in Stiicke.

Nun will es uns erfreulicherweise scheinen, als ob seit etwa einem Men-
schenalter auch im deutschen Katholizismus eine Vertiefung des religiésen
Lebens, ein bewuBteres Streben nach Heiligkeit und ebenso auch eine héhere
Einschitzung des Frommigkeitsideals wahrzunehmen wire. Der zahlreiche
Empfang der heiligen Kommunion, die wiirdigen liturgischen Feiern und ihr
Verstindnis beim Volke, die Popularisierung gut geleiteter Exerzitien und die

1) Tyrolia, Innsbruck, 1924.
2)=8. 111
3) Theol.-prakt. Quartalschrift 106 (1958), S. 178.

4!:



52 Pastoralfragen

bessere Wiirdigung des aszetisch-mystischen Ideals gegeniiber dem betrieb-
samen Leben der Organisation, nicht zuletzt auch das Anwachsen gediegener
Schriften itber mystische Fragen?) haben dazu beigetragen, die Zahl derer
zu erhohen, die sich die Vervollkommnung ihres Lebens besonders angelegen
gsein lassen. Gerade auf dem Gebiete der wahren Mystik will, wie es scheint,
auch die deutsche Seele wieder langsam zu ihrer durch die Reformation
und den von ihr heraufbeschworenen Rationalismus unterbrochenen Tra-
dition zuriickfinden; die Zahl der mystisch begnadeten Personen ist, was
anch der erfahrene Volksmissionar und Exerzitienmeister Richstédtter be-
stitigt, groBer geworden, und man ist heute im allgemeinen auf geistlicher
Seite auch bei uns nicht mehr so dilettantenhaft, jede mystische Regung als
Symptom von Hysterie zu bezeichnen oder sich in Schwesternexerzitien zu
rithmen, die Aufzeichnungen der seligen Gemma Galgani®) als Produkte
einer iiberspannten Person verbrannt zu haben.

Wie soll sich nun der Priester, der Beichtvater, der Seelenfithrer ver-
halten, wenn er in die Lage kommt, zu mystischen Erscheinungen Stellung
nehmen, sie vielleicht beurteilen, Aufzeichnungen priifen zu miissen? Wer
itber mystische Erlebnisse, Schriften oder miindliche Aulerungen ein Urteil
abgeben will, muB vor allem ein griindliches Studium der mystischen
Theologie hinter sich haben. Gelehrsamkeit allein macht noch lange nicht
zur Ubernahme eines derartigen Richteramtes fihig. Die mystische Theologie
aber ist sehr schwierig, nach den Worten Denifles, wohl des bedeutendsten
Kenners der Mystik, ,,unter allen theologischen Disziplinen die schwierigste®t).
+Hat sich ein Beurteiler#, meint Richstitter, ,,mit dieser schwierigen Wissen-
schaft nicht vertraut gemacht, so wird er dem Innenleben des Mystikers zum
Teil verstindnislos gegeniiberstehen und sein psychologisches Bild sicher
verzeichnen, mag es sich um Franz von Assisi oder Ignatius, um Canisius
oder Borja, um Franz von Sales oder Franziska von Chantal handeln®7).
So ein moderner Autor, iiber dessen Klarheit der Darstellung man sich nur
freuen kann. Dann zitiert er eine AuBerung geines Ordensgenossen P. Michael,
daB der Historiker, wenn er nicht selbst Mystiker sei, sich fiir das Gebiet der
Mystik nicht als zustindig betrachten diirfe, da er sich sonst auf einem
ihm fremden Gebiet bewege. Ahnlich driickte sich schon Surin aus: ,Die
mystische Theologie ist eine eigene Wissenschaft, die ihre eigenen Prinzipien,
ihre eigenen SchluBergebnisse und ihre eigene Sprache besitzt, unabhingig
von jeder anderen Wissenschaft. Es gibt aber Leute, die, ohne sich viel
in den Werken iiber mystisches Leben umgesehen zu haben, sich fiir berech-
tigt halten, dariiber zu urteilen und gar abfillig zu urteilen. Auffallend ist es,
daB man sich in allen Wissenschaften gerne auf Fachleute beruft, in dieser
Wissenschaft aber hilt sich jeder fiir einen Meister®).“ Selbst tiichtige Theo-
logen kiénnten der mystischen Terminologie hilflos und verstindnislos gegen-
iberstehen. Auch Priester, die in Theologie und Aszetik wohl bewandert

%) Richstitter 14 ff.

5) Schlegel, Leben der Jungfrau und Dienerin Gottes Gemma Galgani, 1912,
€) Hist.-pol. Blitter (1878), 257.

7) Richstiitter 25 f.

8) Surin, L’amour de Dieu III, 15.



Pastoralfragen 5%

seien, zeigten oft fir mystische Erlebnisse wenig Verstindnis und eine
erschreckende Unfihigkeit in der Bewertung mystischer Vorkommnisse,
wenn es ihnen nicht gegeben sei, das eigentliche Wesen der auBergewdhn-
lichen Beschauung zu erfassen®). Die heilige Theresia driickt sich noch viel
schiirfer aus.

Den tieferen Grund fir dieses Versagen gibt der heilige Bonaventura,
gleich grof} als spekulativer Theologe wie als Mystiker, an, wenn er sagt: ,,Wenn
du aber wissen willst, wie all dies geschieht, so frage die Gnade, nicht die
Wissenschaft; das Verlangen, nicht den Verstand; das Seufzen des Gebetes,
nicht das Studium des Lesens; den Brautigam, nicht den Lehrer'?).“ Das
ist dieselbe Erkenntnis, die Karrer in die Worte kleidet: , Hier schweigt die
Wissenschaft; wir sind auf heiligem Boden'')“, oder wie sie Jeiler ausspricht:
.18 ist katholische Lehre, daBl der Heilige Geist innerlich den Leib der Kirche
mit allen ihren Gliedern iibernatiirlich belebt, erleuchtet und erwirmt.
Das MaB} seiner Gaben und Gnaden wird dabei keineswegs nach dem Grade
ausgeteilt, den die Empfinger in der dufleren hierarchischen Ordnung der
Kirche einnehmen, sondern nicht selten sind die in den Augen der Menschen
Geringsten und Kleinsten am meisten bevorzugt. Der Geist weht, wo er will,
und fiir alle Zeiten gilt das Wort des Herrn: Ich preise dich, Vater des Him-
mels und der Erde, dafl du dieses vor den Weisen und Klugen verborgen
und den Kleinen geoffenbart hast!?). Als einst gelehrte Theologen die heilige
Katharina von Siena in Verwirrung bringen wollten, antwortete sie: ,,Welch
ein Unheil ist die stolze Wissenschaft! Euch schadet sie sehr, ohne irgend
jemand zu niitzen!®), Aufgabe der Wissenschaft ist es, auf dialektischem
Wege neue Erkenntnisse zu gewinnen; aber bei ausgesprochenen Erfahrungs-
wissenschaften muf} die dialektische SchluBfolgerung zuriicktreten. Nun ist
die mystische Beschauung vor allem scientia experimentalis, die keinen Raum
liBt fiir aprioristische Konstruktionen. Darum kann man auch an die Wiir-
digung mystischer Vorginge nicht mit fertigen Theorien herantreten, will
man sich nicht das Verdikt zuziehen, das Poulain iiber solche Beurteiler
fillt: ,.Das ist keine Wissenschaft mehr, sondern Phantastereil4). Auch die
experimentelle Psychologie und die Psychoanalyse kénnen iiber mystische
Vorgiinge oder Personen micht endgiiltic befinden. ,,Wie der geschickteste
Anatom mit seinem Seziermesser niemals auf die Menschenseele stofien
wird, so wird auch die experimentelle Psychologie durch ihre gewohnten
Methoden nie an das Uhernatiirlich-Geistige der Seele heranreichen, an die
Seelenspitze, den Seelengrund, das Seelenfiinklein oder die innerste Wohnung
der Seelenburg . . . Ja, wie beim Anatomen gerade durch seine Kunst das
wissenschaftliche Verstindnis fiir hthere Probleme der Psychologie leiden
kann, so durch die experimentelle Psychologie das Verstindnis fiir hohere
mystische Vorginge!s).“

9) Vgl. Richstiitter 59 ff.

10) Ttinerarium mentis in Deum, c. 7.

11) 0. Karrer, Der heilige Franz von Borja, Herder (1921), 399.

12) Matth. 11, 25.

12) Riesch, Die heilige Katharina von Siena (1915), 68 f.

1) A, Poulain, Handbuch der Mystik, Herder (1925), 254.
1) Richstiitter, 51.



b4 Pastoralfragen

Wer mystische Erscheinungen priifen und beurteilen will, muf} der
Eigenart der mystischen Sprache Rechnung tragen. Diese aber klingt
unseren Ohren oft fremd, unbeholfen, dunkel, schwer verstindlich. Oft ist
schon der Mystiker selber gar nicht imstande, besonders wenn er nur eine
einfache Schulbildung genossen hat, sein inneres Erlebmis in eine klare
duflere Form zu kleiden, obwohl ihm dieses innere Erlebnis intuitiv gewif3
und iiber allen Zweifel sicher ist. Da leuchtet ein, dafl die Deutung der mysti-
schen Sprache durch einen AuBlenstehenden erst recht mit den groflten
Schwierigkeiten zu kimpfen hat, ja mitunter zu ganz falschen Ergebnissen
fithrt. Darum soll jeder Beurteiler mystischer Erscheinungen vorsichtig und
langsam zu Werke gehen, so etwa wie der englische Benediktiner Dom
Louismet sein Buch iiber die Beschauung einleitet: ,,Wenn manche schwer
verstiindliche Stellen vorkommen sollten, dann mobchte ich meine Leser
bitten, nicht mutlos zu werden und ihr Beginnen nicht aufzugeben. Solche
dunkle Stellen mufl man aufmerksam lesen und wieder lesen, und wenn
kein Licht hineinkommt, dann soll man einfach dariiber hinweggehen. Spiter,
wenn das ganze Buch einmal gelesen ist, dann wird die Schwierigkeit aller
‘Wahrscheinlichkeit nach sich ganz beheben und, was anfangs dunkel erschien,
das wird dann klar, lichtvoll und wertvoll’¢).“ Auch Zahn gibt dem Leser
mystischer Schriften solchen guten Rat: ,,Es bedarf nicht blo8 einer Vor-
schulung und eines aufmerksamen Einlesens, wenn man der mystischen
Literatur Geschmack und Segen abgewinnen will, sondern auch Sorgfalt
und Hingabe, wenn man die miindlichen AuBerungen der Jiinger des mysti-
schen Lebens recht verstehen und beurteilen will'?).* Immer mahnen darum
die Autoren zur Vorsicht bei der Abgabe eines Urteils, weil die Mystik eine
so schwierigce und geheimnisvolle Sache ist, deren Innerstes dem AuBen-
stehenden letzten Endes iiberhaupt verschlossen bleibt. Da kann es leicht
vorkommen, dafl uns gewisse Wendungen, rhetorische Ausdriicke im Munde
solcher Personen nicht zusagen, dafl siec uns unwahrscheinlich, unmaglich
oder iibertrieben vorkommen. Geht es nun an, iiber solche Wendungen und
damit vielleicht iiber die ganze Sache den Stab zu brechen? Keineswegs.
Solche Ausdriicke muBB man zu erkliren versuchen. Vor allem, so mahnt
Zahn, miisse man die Umwelt beachten, welcher die Aussagen der Mystiker
entstammten und in welche sie zuriickversetzt werden miiliten, um recht
verstanden zu werden. Was in diesen Kreisen der hochsten Erbanung dienen
kénne, das sei vielleicht geeignet, bei weniger giinstigen Dispositionen zu
stéren und zu schaden!®). Auch darf man aus absolut klingenden Wendungen
nicht allzuviel herauslesen; vielmehr soll man als Regel der Auslegung
festhalten, ,,daB die Absolutheit des Ausdrucks nur aus dem Bestreben
kommt, eine Seite der Betrachtung ausdrucksvoller hervorzuheben!®)®,
Ebenso ist es ein Gebot mystischer Hermeneutik, die Ausdriicke der Mystiker
im Zusammenhang und nach dem Geiste des Ganzen zu erkliren. Solches
Verstindnis fordert auch Zahn fiir sein Buch iiber die Mystik: ,,Darum

) S. Louismet, The mystical life, London 1918, Einleitung.

%) J. Zahn, Em.fuhrung in die christliche Mystik, Schoningh (1922), 316.
18) Ebenda, 535.

1%) Preger, Gesch. d. deutschen Mystik im Mittelalter I (1874), 226.



Pastoralfragen 55

mochte ich bitten, weniger das Ganze nach losgerissenen Stiicken, als die
einzelnen Teile nach dem Ganzen zu beurteilen®?). Und anderswo ent-
schuldigt er gewisse Abirrungen in der Mystik mit dem Hinweis auf das
Ganze, wenn er meint, man diirfe nicht wegen der irrigen Milbriuche das
ganze Gebiet der Mystik interdizieren, oder wenn er Leser ablehnt, die der
erforderlichen Reife enthehren, also nicht fihig seien, den Ernst der Ge-
schehnisse oder den Geist des Ganzen zu erfassen?').

Auch dem Dogmatiker sind Grenzen gezogen. Es ist unnétig zu betonen,
daB mystische AuBerungen keine neumen Glaubenswahrheiten ver-
mitteln konnen; darum ist auch das Recht des Dogmatikers anzuerkennen,
mystische Vorkommnisse nach dieser Richtung zu priifen. Aber wie der
Dogmatiker kein Recht besitzt, iiber freie Fragen der mystischen Theologie,
etwa iiber die stufenmiBige oder artmiBige Abgrenzung der mystischen
Gnaden, eine lehramtliche Entscheidung ins Feld zu fithren??), so ist er noch
weniger befugt, die Terminologie der Mystiker nach dem strengen MaBstab
der konventionell gewordenen Fachausdriicke oder nach der Sprache der
dogmatischen Theologie zu messen; vielmehr miissen die Aussagen des
Mystikers unter Beriicksichtigung seiner selbstgebildeten Ausdrucksweise®)
gepriift werden. ,Der Dogmatiker wiirde seine Befugnisse iiberschreiten,
wollte er auf Grund einer persénlichen, umstrittenen theologischen Meinung
dem Heiligen Geiste Grenzen vorschreiben, wie er in einer von ihm besonders
bevorzugten Menschenseele in auBergewthnlicher Weise seelisch nur allein
wirken diirfte?). Noldin hatte schon frither vor der Verabsolutierung
mystischer Worte durch Theologen gewarnt: ,,Die Mitteilungen des Herrn
an einzelne auserwihlte Seelen haben nie jene allgemeine Fassung und Ge-
staltung wie die Dogmen des Christentums; sie nehmen vielmehr stets ein
individuelles Geprige an. Es kann sich sehr oft ereignen, daBl die Offenbarun-
gen des Herrn in ihrer individuellen Gestaltung, in welcher sie zu uns ge- .
langen, einem anders gearteten Geiste und Gemiite nicht zusagen®).“ Uber
eine solche klare Sprache von Autorititen kann man sich nur freuen. Der
fromme Priester und erfahrene Seelsorger kann deshalb dem Geiste mystischer
AuBerungen, in welcher Form sie ihm auch immer begegnen mogen, besser
gerecht werden als der spekulative Theologe, wenn dieser nicht zugleich auch
praktische Seelsorge iibt.

Es ist eine Binsenwahrheit in der heutigen Piddagogik, sich in die see-
lische Lage des Kindes zu versetzen, wenn man ihm wirklich nahekommen
und auf es EinfluB gewinnen will. Dieses Gesetz gilt in besonderer Weise
auch im Verkehr mit mystisch veranlagten Seelen: man muB versuchen,
sie zunichst einmal seelisch zu erfassen, mit ihnen zu fiihlen. Dieses
Gebot stellt eigentlich nur die positive Seite jener anderen Erwidgung dar,
daB man bei einer solchen Arbeit nicht nach seinen vorgefaten Meinungen

20) Zahn, Vorwort VI.

21) Ebenda, 50.

22) Dagegen verfehlte sich z. B. das Biichlein von Krebs, Grundfragen der
kirchlichen Mystik, Herder (1921).

23) Richstitter, 41.

24) Ebenda, 43.
25) H, Noldin, Andacht zum heiligsten Herzen Jesu (1901), 39.



D6 Pastoralfragen

oder starren wissenschaftlichen Maximen vorgehen diirfe. Wie auf dem Ge-
biet des Seelenlebens iiberhaupt, so ist es im Reiche der erfahrungsmiBigen
Gotteserkenntnis, dieser zartesten Bliite des menschlichen Innenlebens,
ndtig, sich in das Seelenleben des anderen so gut es geht einzuleben, den
Standpunkt des anderen einmal als den gegebenen zu betrachten und dessen
Gedanken einmal zu den eigenen zu machen. Daran aber lassen es nicht
wenige Priester fehlen. Darum geht es den Mystikern oft so schlecht, weil sie
von ihrer Umwelt nicht oder — vielleicht absichtlich — falsch verstanden
werden; die Geschichte der Heiligen ist der Beweis. ,,Ohne eine gewisse
geistige Verwandtschaft®, meint Karrer, ,,wird es schwer, wenn nicht un-
mdglich sein, die Heiligen in ihrem Innersten zu verstehen. Am meisten
wird der Mystiker miflverstanden?®).” Auch Zahn gibt diesem Gedanken
Raum, wenn er im AnschluBl an Leuba?’) schreibt, ,daBl im grofien und
ganzen die kirchlichen Mystiker und iiberhaupt die Gliubigen viel richtiger
iiber Charakter und Tendenzen der Mystik geurteilt haben als die meisten
der modernen Schriftsteller®®).” Guido Ferrandi dufBlert sich #hnlich: ,Da
nur der Mystiker imstande ist, seine religiésen Erfahrungen zu beschreiben,
so mufl der Psychologe, wenn er wirklich eine wissenschaftliche Methode
befolgen will, seine Aussagen als wahr hinnehmen?).“ Psychologisches Ver-
stehen des Mystikers wird die Priifung seiner AuBerungen wesentlich er-
leichtern.

Da nicht leicht eine Materie so groBle Schwierigkeiten bietet wie die
Mystik, erscheint iiberhaupt eine gewisse Zuriickhaltung im Urteil —
pro oder contra — dringend geboten. Dieses ruhige Zuwarten empfiehlt sich
neben all den erwihnten Schwierigkeiten auch aus der fast volligen Unmog-
lichkeit, die natiirlichen und iibernatiirlichen Faktoren in mystischen Aufle-
rungen schnell und sicher auseinanderzuhalten. Wo ndmlich nicht ausge-
sprochene Beweise Gottes vorliegen, wie ein Wunder oder eine bestimmt in
Erfillung gegangene Weissagung, 146t sich eine solche Ausscheidung nur
durch Abwigen der Griinde fiir und wider vornehmen; allein dieses Mittel
fithrt praktisch nur zu einer geringeren oder gréfieren Wahrscheinlichkeit,
bringt aber keine absolute GewiBheit3?). Die Mystik ist eben ,,das Land, voll
von Wundern und Geheimnissen®, in welchem ,,es nicht immer leicht ist,
sofort zu erkennen, inwieweit natiirliche Anlage oder die auBergewdhnliche
Wirkung einer mystischen Gnade vorliegt“3l).

Die dunkle Sprache der Mystiker, deren Unvermdgen, ihr inneres Er-
lebnis klar zum Ausdruck zu bringen, die weite Deutungsfihigkeit ihrer
Terminologie, die Schwierigkeit im Auseinanderhalten von géttlichem und
menschlichem Faktor: die Erwidgung aller dieser Momente muB jeden ehr-
lichen Beurteiler zu duBerster Vorsicht in der Abgabe eines Urteils mahnen.
Klassisch einfach legt darum Poulain allen die Mahnung ans Herz, ,die

26) Karrer, a.a. 0., 400.

27) Leuba, Die Tendenzen der christlichen Mystik (1902), 1 ff.
28) Zahn, 13.

29) Archiv fiir Rel.-Psychologie (1914), 257.

80) Poulain, 341.

31) Richstitter, 90.



Pastoralfragen LY

Entscheidung hinauszuschieben“s2), Der grole Amort meint sogar, vor dem
Tod der betreffenden Person kénne man, Ausnahmen abgerechnet, niemals
iiber einen als gottliche Eingebung bezeichneten Ausspruch sicher sein.
Wenigstens solle man bei Anregungen, die ein bestimmtes Ziel hitten, z. B.
die Einfithrung einer Wallfahrt oder die Erbauung eines Heiligtums, erst die
Ereignisse sich entwickeln lassen und abwarten, bis die Offenbarungsreihe
abgeschlossen sei, ehe man sein Urteil abgebe. Das gelte fiir eine positive
und negative Stellungnahme in gleicher Weise®™).

SchlieBlich miissen bei der Priiffung und Bewertung mystischer AuBe-
rungen aufler den besprochenen wissenschaftlichen Grundsitzen auch die
besonderen kirchlichen Vorschriften Beachtung finden, die in den
Erlissen Papst Urbans VIIL. vom 13. Mérz 1625 und 5. Juli 1634 nieder-
gelegt sind. Danach soll der Dibzesanbischof zur Priifung solcher Vorgiinge
den Rat erfahrener Theologen und anderer frommer Leute heranziehen und
sodann die Akten dem Heiligen Stuhle unterbreiten, dessen Entscheidung
abzuwarten ist. Zeitungen sind im allgemeinen fiir die Aufnahme mystischer
Berichte nicht geeignet, weil ihr Leserpublikum der entsprechenden Reife
entbehrt: nach der milderen Ansicht der Moralisten ist ihnen jedoch ein
objektiver Bericht dariiber gestattet, wenn sie sich enthalten, iber den
iibernatiirlichen Charakter ein Urteil abzugeben®!). Desgleichen sollen my-
stische Vorginge nicht in gemischten Versammlungen, auch nicht in Vor-
triigen weltlicher Natur, behandelt werden. Die Wirtshausluft mit ihrem
Tabaksqualm und Alkoholduft bietet nicht die geeignete Atmosphire zur
Erérterung der Vorginge im inneren Seelenleben bestimmter Personen,
namentlich wenn solche noch am Leben sind. Niemals ist billiger Spott am
Platze.

Jedes Jahr ergieflen sich Strome deutscher Wallfahrer nach Italien,
Frankreich, Spanien und sonstwohin an die Griiber von Heiligen und an die
Erscheinungsstiitten der Muttergottes. Dafl aber Ttaliener, Franzosen und
Spanier in eben solchen Massen an die Grabstitten deutscher Heiliger pil-
gerten, haben wir noch nicht erlebt. An dieser unserer Inferioritit tragen
wir Deutsche selbst die groBte Schuld. Als vor fiinfunddreiflig Jahren in
Fachblittern und eigenen Schriften um die Echtheit der Aufzeichnungen
Clemens Brentanos hinsichtlich der Visionen der Anna Katharina Emmerich
ein heftiger Streit entbrannte, der zu einer leidenschaftlichen Ablehnung
des iibernatiirlichen Charakters dieser Gesichte durch maBgebende deutsche
Priesterkreise fithrte3s), erklirte mir ein franzosischer Priester, Spiritual in
einem Frauenkloster, mit dem ich mich eingehend iiber diesen Fall unter-
hielt, in kategorischer Sprache: ,Mit dieser Methode bekommt ihr Deutsche
niemals Heilige, ihr schlagt sie ja tot!* Vor zwei Jahren stiel ich auf ganz
dhnlich lautende Stimmen bei italienischen Mitbriidern, die zwar der Lei-

32) Poulain, 371.

83) Ebenda, 364.

34) F, A, Gépfert, Moraltheologie I, Schoningh (1905), 348.

85) Hiimpfner, Brentanos Glaubwiirdigkeit in seinen Emmerich-Aufzeichnungen
(1925); Richen im Kélner Pastoralblatt 1922; Bibl. Studien, Bd. XI, Heft 1, Frei-
burg 1923; Theol.-prakt. Quartalschrift 1924, S. 391 ff.



58 Mitteilungen

stungen des deutschen Katholizismus der Nachkriegszeit rithmend gedachten,
aber mir dann die konkreten Fragen stellten: ,,Warum habt ihr Deutsche so
wenige Heilige ? Warum erscheint die Muttergottes nicht in Deutschland ?*
Meine Antwort hierauf war eindeutig und den italienischen Priestern ein-
leuchtend. Wenn wir Deutsche wieder mehr Heilige bekommen wollen,
diirfen wir dem Heiligen Geist sein Werk nicht erschweren. Lischen wir
darum das heilige Feuer inniger Gottverbundenheit nicht aus, wenn es
irgendwe zu glithen beginnt! Nahen wir uns solchen Seelen mit der Ruhe
und Uberlegenheit des aufgeschlossenen, in der Seelenleitung und in mysti-
schen Fragen wohl bewanderten Priesters! Das wird den betroffenen Seelen
und unserem ganzen katholischen Volke zum Nutzen sein.

Waldaschaff (Bayern) DDr. Wilhelm Biittner

Mitteilungen

Biblische Zahlen — unglaubwiirdig? Es gehort heute wohl schon zum
festen Bestand der Exegese, dafl sich hinter den hohen Zahlenangaben der
Genesis eine Zahlenmystik verbirgt, die nicht mehr restlos deutbar ist.
Es ist mioglich, dafl des Ritsels Losung in der Sonnenzahl 365 liegt. Sonne
und Leben bedingen ja einander. Weil nun in den vor- und nachflutlichen
Patriarchenlisten von der Weitergabe des Lebens die Rede ist, wirkt die
Verwendung der Sonnenzahl hierbei sehr sinnvoll. Doch von diesen
Zahlen soll hier nicht gehandelt werden. Wer sich niher interessiert, sei auf
den 1. Band meiner .,Geschichte des Alten Testaments® verwiesen, wo die
»Chronologie der biblischen Urgeschichte® ausfiihrlich behandelt ist.

Unser Interesse gilt hier den hohen Ziffern der Volkszihlungslisten,
iiber die man entweder gedankenlos hinwegliest oder, nachdenklich geworden,
den Kopf schiittelt, da solche Zahlen historisch unméglich sind.

1.Davids Volkszidhlung (2 Sam 24). Nach I Chron 21, 1 war es der Satan
selber, der David zur Volkszihlung reizte. In gewissen Kreisen hatte also
die Volkszahlung einen ddmonischen, widergbttlichen Charakter und muBte
gottliche Bestrafung nach sich ziehen. Selbst der Haudegen Joab, den David
mit der Durchfiihrung betrauen wollte, meldete religiose Bedenken an.
Jahweh moge das Volk mehren und zahllos machen — aber zihlen? David
setzte sich iiber diese Bedenken hinweg und liefl die Zihlung durchfiihren,
worauf dann tatsdchlich die Pest ausbrach. Die ,,altertiimlichen® religiosen
Anschauungen, die hier zum Vorschein kommen, verdienten eine ausfiihr-
lichere Behandlung. Es scheint aber hier nicht blof} altes religiéses Gedanken-
gut, sondern iiberhaupt eine urtiimliche Volkstheologie, die zu allen Zeiten
gleich bleibt, vorzuliegen. Bei Katastrophen sucht das Volksgewissen nach
einem Schuldigen. Die Pest zur Zeit Davids erklirte man als Strafe fiir die
Volkszihlung, die einen Eingriff in Gottes Herrscherrechte darstellte.



