Literatur 267

so auf das Hauptthema ausgerichtet, wie es die Artikel iiber Seelsorge im Zeitalter
der Technik, iiber Film oder die Ausfiithrungen ,,Zur theologischen Grundlegung einer
christlichen Laienfrommigkeit* und ,Missionarische Seelsorge in Frankreich® sind.
Eine Zusammenstellung des Schrifttums des Gefeierten beschlie3t die schine Festgabe,
die mit ihrem reichen und mannigfachen Inhalt dankenswerte Orientierungen und
Anregungen gibt den Seelsorgern, Predigern und Katecheten in der heutigen Zeit der
»theologischen Neubesinnung®. Wenn Frangois Coudreau am Schlusse seines Beitrages
itber ,Katechismus, Katechese, Katechumenat* schreibt: ,Diese Ausfiihrungen
méchten nur Zeugnis ablegen von dem einzigen Wunsch, der so viele Anstrengungen
beseelt: dem Dienst am Glauben und an der Kirche® (S. 249), so ist damit dem ganzen
Buche bzw. dem Geiste, aus dem heraus es geschrieben wurde, die beste Anerkennung
ausgesprochen.
Schwaz (Tirol) Dr. P. Leitner

Kirchenrecht

Die Klosterpfarrei. Der Pfarrdienst der Ordensgeistlichen nach geltendem Recht
mit einem geschichtlichen Uberblick. Von Dr. Alfons Fehringer SAC. (175.) Pader-
born 1958, Verlag Ferdinand Schoningh. Brosch. DM 13.—.

Ein fliissig geschriehener geschichtlicher Uberblick leitet die von der Kanonistischen
Sektion in der Theologischen Fakultit der Universitit Miinchen angenommene Disser-
tation ein. Fehringer behandelt mit gréBter Akribie auch die kompliziertesten Fragen,
die sich aus der Verbindung von Kloster und Pfarrei in den verschiedensten Variationen
und Spielarten (auch vermégensrechtlich) ergeben. Der Verfasser hat bei seiner Arbeit
weitverstreute Bestimmungen des Kirchenrechtes gesammelt und in ein System
gebracht. (Namen-, Sach- und Kanones-Index seien lobend hervorgehoben!) Das
SchluBkapitel geht in seiner weiten Sicht iiber den Rahmen einer kirchenrechtlichen
Arbeit hinaus; diese zwei Seiten allein lohnen die Lektiire des Buches, das fiir Ordi-
nariate, Klosterobere und fiir alle Pfarrseelsorger aus dem Ordensklerus empfehlens-
wert ist.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bécklinger

De Matrimonio. Commentarius. P. Bender/‘Ludovicus O.P. (Pontificium Insti-
tutum internationale ,,Angelicam®.) (123.) Torino 1958, L.I.C.E. — R. Berruti & C.

Der bekannte Kanonist des ,,Angelicum® in Rom behandelt in dem Zeile fiir Zeile
wohldurchdachten Werk jene dogmatischen Grundsiitze des Eherechtes, auf die die
Hérer unserer theologischen Fakultéten wohl hingewiesen werden, die aber dann im
Dogma wenig ausfiihrlich behandelt werden. Wiederum (vgl. diese Zeitschrift, Jg. 1958,
2. Heft, S. 12, und 4. Heft, S. 334 f.) erweist sich der Verfasser als scharfer und klarer
Denker, der Lehrsiitze und Meinungen nicht nur weitergibt, sondern sie im kritischen
Licht des Intellekts zuerst iiberpriift. Es ist staunenswert, wieviel Stoff in dem kleinen
Buche knapp und doch eingehend behandelt wird (Sakramentalitéit der Ehe, Ehe-
zwecke und Wesenseigenschaften der Ehe, Ehetrennung, Zustiindigkeit von Staat
und Kirche in Ehefragen). Zum Schlusse eine freudige Feststellung: in der Theologie
sind wir noch nicht so weit, da} einer den anderen nicht mehr ,,versteht”. Die saubere
dogmatische Arbeit eines Juristen ist ein schoner Beweis dafiir.

Linz a. d. D. Dr. Karl Bocklinger

De probatione obitus alterius coniugis in ordine ad novam matrimonium ineundum. _

Fr. Raymundus Lopez O.F.M. (254.) Napoli 1958, C.A.M.

Der Verfasser behandelt sein Thema hauptsiichlich geschichtlich und legt die
Entwicklung der Gesetzgebung und des praktischen Verfahrens zum Nachweis des
Todes eines Ehegatten fiir die Wiederverehelichung des anderen Teiles in den ver-
schiedenen Abschnitten der kirchlichen Rechtsgeschichte dar. Es ist einleuchtend,
daB in den ersten christlichen Jahrhunderten zunichst das rémische Recht auf dieses
Rechtsinstitut des Todesnachweises Einflul gewann. Aber sehr bald befallten sich
auch kirchliche Synoden mit dieser Materie und erliefen Anordnungen, die in die
Kanonessammlungen aufgenommen wurden. Im Osten blieb die Lehre des hl. Basilius
lange Zeit maBgebend. Im Westen wurde in der Folgezeit durch das Aufkommen der
BuBbiicher das Problem mehr von der juridischen auf die moralische Ebene verschoben.
Es 1if} eine ziemlich laxe Praxis bei der Eingehung neuer Ehen ein. Daher sah sich die

18%



268 Literatur

Kirche als Hiiterin der Unaufloslichkeit des Ehesakramentes veranlaBt, diese Praxis
zu verurteilen und den AbschluB einer neuen Ehe nur dann zu erlauben, wenn der
Tod sicher bewiesen wurde. Die Kreuzziige brachten neue Probleme. Die Dekretisten
und Dekretalisten suchten nach Losungen. Die Dekretisten wandten ihr Augenmerk den
Dokumenten der vorausgehenden Periode zu, nimlich den Entscheidungen der Pépste
Innozenz und Leo I. Da diese aber mehr iiber die Wirkungen einer ohne Todesnachricht
geschlossenen Ehe handeln, kamen die Dekretalisten in der Behandlung unserer Materie
wenig voran. Die Dekretisten hingegen handelten ausfiihrlich und genau tiber die
Art des Todesnachweises und widmeten ein besonderes Augenmerk den Dekretalen —
hauptsichlich denen der Pipste Lucius III. und Klemens ITI. —, die den Abschluf3
einer neuen Ehe verboten, bis eine sichere Nachricht iiber den Tod des ersten Gatten
vorliege. Das Konzil von Trient brachte viele Anderungen im Eherecht. Die Kanonisten
waren bemiiht, die alten Normen den Reformen anzupassen. Die verschiedenen
Instruktionen, die in der Folgezeit nach der Griindung der Kongregationen zu dieser
Angelegenheit erflossen, werden vom Verfasser einer genauen Untersuchung unter-
zogen. Er kommt schlieBlich zu den heute, nach dem Erscheinen des CIC., der iibrigens
dazu nur ganz allgemeine Richtlinien gibt, geltenden Normen, die als praktischer
Teil den AbschluBl der Arbeit bilden.

Manche der nicht wenigen Druckfehler — nicht nur in der Zitation der fiir den
Autor fremdsprachigen, z. B. der deutschen Quellen, sondern auch im lateinischen
Text — hiitten wohl vermieden werden kénnen. Trotzdem stellt die Untersuchung,

die als Dissertation am ,,Antonianum®, der Theologischen Hochschule der Franziskaner

in Rom, eingereicht wurde, eine sehr gewissenhafte und eingehende Arbeit dar, fiir die

“wir ‘dem Verfasser sehr dankbar sind, zumal sie eine gediegene Zusammenfassung

verschiedener Abhandlungen und Artikel iiber dieses Thema in heutzutage schwer
zuginglichen Publikationen bildet. Durch die zwei Weltkriege mit ihren vielen Ge-
fallenen und Gefangenen, deren Schicksal bis heute nicht geklirt ist, durch die von
den Kriegshandlungen ausgeléste Volkerwanderung in Europa und in der ganzen Welt,
durch die friedliche Auswanderung von Tausenden zur Arbeitssuche in andere Linder
ergeben sich immer wieder bei der Ordnung der Ehen éhnliche Probleme. So bekommt
und besitzt die vorliegende Arbeit auch Aktualitit und einen nicht geringen praktischen
Wert.
Linz a.d.D. Dr. Peter Gradauer

Pastoraltheologie

Freiwillig vor Gericht. Wegweisung zu lebendigem Beichten. Von Gabriel Hopfen-
beck. (248.) Augsburg 1958, Verlag Winfried-Werk. Engl. brosch. DM 6.80, Leinen
DM 17.80.

Das BuBlsakrament gilt mit Recht als das schwierigste aller Sakramente. Es stellt
nicht nur den Spender manchmal vor schwere Entscheidungen, sondern verlangt auch
vom Empfinger oft groBe Opfer. Von allen Sakramenten erweist sich das der BuBle
auch fiir eine Neubelebung am schwersten zuginglich. Indes sind heute Bestrebungen
im Gange, die uns hoffen lassen, dal wir auch das Ostergeschenk des Auferstandenen
wieder besser wiirdigen und in den Gesamtorganismus der Sakramente einordnen kon-
nen. Der Verfasser ist als .,Beichtspezialist* bekannt. Von ihm stammen weitverbreitete
Beichtbiichlein (Jugend-, Minner-, Frauenbeichte) und zahlreiche einschligige Auf-
sitze in theologischen Zeitschriften und Bistumsblittern. Nach jahrelanger Beschifti-
gung mit dem Thema legt er nun dieses Werk vor. Wer das bisherige Schrifttum des
Verfassers kennt, wird schon Bekanntes finden. Aber auch er wird fiir diese Zusammen-
fassung dankbar sein.

Dieses Buch ,handelt weniger iiber die Beichte als vielmehr iiber das Beichten
und richtet sich in gleicher Weise an jene Katholiken, die 6fter beichten, wie an jene,
die nur selten beichten oder schon lange nicht mehr gebeichtet haben* (Vorwort).
Es méchte den Weg zu einem lebendigen Beichten weisen. Es werden aber auch
allgemeine Fragen um die Beichte behandelt und die landléufigen Einwinde widerlegt
— alles in einer klaren und leicht verstiindlichen Form. Hier spricht die Praxis. Die
meisten der besprochenen Fragen wurden wirklich gestellt, z. B. bei Exerzitien oder
religibsen Wochen. Es sind daher zumeist auch keine Lesungen oder Aufsitze, sondern



