306 Graber, Maria virgo in partu

/

und ,falsch® zu unterscheiden, verwerfen, dabei aber damit rech-
nen, da} sich der Teufel in jede echte Erscheinung einmischt,
und daB wir auf diese Dinge grundsitzlich keinen Wert legen, es
sei denn, die Kirche hitte bereits ihre Approbation ausgesprochen.
Wieder mahnt der hl. Johannes vom Kreuz: Wenn die Seele nach
Visionen Verlangen trigt, so éffnet sie dem Teufel Tiir und Tor, daB
er sie hintergehen kann, weil er es gar wohl versteht, solche nachzu-
ahmen und nachzuiffen, daf} sie den guten dhnlich sehen, da er sich
jain einen Engel des Lichtes verwandeln kann. Sie wiirde dem Teufel
und seinen Eingebungen solche Gewalt einrdumen, daf} sie nicht nur
die einen fiir die anderen hielte, sondern daf3 die teuflischen immer
mehr iiberhandnihmen, die géttlichen dagegen abnihmen, so daf3
schlieBlich alles in der Hand des Teufels und nichts mehr in der
Hand Gottes wire. . .23). Die Seher von Lourdes sind ein warnen-
des Beispiel dafiir.

Maria virgo in partu
Yon em. Univ.-Prof. Dr. Oskar Graber, Graz

Ob die heilige Jungfrau, schon ehe sie wullte, daf} sie die Mutter
des Messias werden solle, entschlossen war, immer Jungfrau zu
bleiben, ist nicht die einzige Kontroverse beziiglich ihrer immer-
wihrenden Jungfrauschaft. Es ist katholische Lehre: Maria ist
Jungfrau vor der Geburt, in der Geburt und nach der Geburt. Volle
Jungfriulichkeit muf} seelisch und leiblich sein. Marias immer-
wihrende seelische Jungfriulichkeit, wenigstens seit der Mensch-
werdung, ist unter Katholiken unbestritten. Daher geht es hier nur
um die leibliche Jungfrauschaft. Maria hatte nicht von einem
Manne, sondern vom Heiligen Geiste empfangen und blieb darum,
anders als die iibrigen Miitter, von der Empféngnis an bis zur
Niederkunft auf jeden Fall frei vom Verlust des kérperlichen Siegels
der Jungfriulichkeit. Bis vor. kurzem war es nun unter Katholiken
allgemeine Uberzeugung, Maria habe auch in der Geburt dieses
Siegel bewahrt, sei also dabei kérperlich nicht verletzt worden
und iiberdies auch von Schmerzen frei geblieben. An diesen Um-
stand dachte man hauptsichlich, wenn man von der ,,Jungfrau in
der Geburt“ sprach. Neuestens wird aber versucht, diesem Ausdruck
eine andere Deutung zu geben. Professor Albert Mitterer stellt
eine Untersuchung an, was Jungfrauschaft und Mutterschaft vom
Standpunkt der Biologie aus bedeuten, und gelangt zur Uberzeu-
gung, die bisherige Auffassung des jungfriulichen Gebirens Marias
sei von der Erzeugungsbiologie des Aristoteles bestimmt und falle

23) Aufstieg, II, 10, S. 121.



Graber, Maria virgo in partu 307

mit der Geltung der jetzt anerkannten Entwicklungsbiologie?).
Mitterer findet volle Zustimmung bei Dr. Johannes Bauer?).
Leibliche Jungfrauschaft und Mutterschaft, Empfangen, Zeugen
und Gebiren, so sagt Mitterer, seien biologische Begriffe und ohne
sie sei eine Jungfrauenzeugung auch theologisch nicht verstéindlich.
Biologisch bestehe Marias leibliche Jungfrauschaft in der Geburt
aber nur darin, da die von einem Manne geschlechtlich unberiihrte
Jungfrau ein Kind gebar, das aus einem von minnlichen Spermien
leiblich unberiihrten Ei gekommen ist, nicht aber in der Erhaltung
der korperlichen Unversehrtheit, der Unverletztheit des Hymens
und der Bewahrung vor Schmerzen in der Geburt (102-116). ,,Diese
Verletzungen mit den damit verbundenen Schmerzen stehen in
einem viel engeren inneren Zusammenhang mit der vollen leiblichen
Mutterschaft als die Unverletztheit des Hymens mit voller leib-
licher Jungfrauschaft. Denn sie sind nicht bloB Zeichen der Mutter-
schaft, sondern mit ihr notwendig innerlich verbunden®(112).
Uber die Frage, worin Jungfriaulichkeit und Mutterschaft, von
der Biologie her gesehen, bestehen, ist eine Meinungsverschieden-
" heit natiirlich nicht méglich, und Mitterers diesbeziigliche Ausfiih-
rungen sollen unbestritten bleiben. Damit ist aber das, was von
altersher iiber die ,,Jungfrau in der Geburt“ geglaubt wurde, noch
nicht als falsch erwiesen. Die Vertreter der Tradition hatten zwar
keine Einsicht in die biologischen Vorginge, die Jungfrauschaft
und Mutterschaft kennzeichnen, sie leugneten sie aber auch nicht.
Wenn sie glauben und berichten, Maria habe Jesus empfangen und
geboren und die Empfiingnis sei nicht von einem Manne, sondern
durch die Kraft Gottes bewirkt worden, geben sie indirekt und
sachlich sogar zu, daB} die Mutter, die das Kind gebar, frei war ,,von
leiblicher Beriihrung ihres Eies durch Spermien des Mannes* (103).
Es ist nur ein Mehr, das die Tradition iiber dieses Gebiren berichtet:
Wunderbare Begleiterscheinungen, durch die die leibliche Jungfrau-
schaft in der Geburt so vollkommen bewahrt blieb, daBl das gott-
liche Kind auch ohne Verletzung des jungfrédulichen Kérpers der
Mutter und ohne ZerreiBungen und Schmerzen geboren wurde.
Selbst wenn man darin das Wesen des jungfriulichen Gebirens
gesehen hiitte, wire es wohl ein Irrtum in biologischer Hinsicht
gewesen, das berichtete Wunderbare aber wire damit noch nicht
als unwirklich erwiesen. Es kommt nur darauf an, ob es geniigend
sicher bezeugt ist. Die Glaubwiirdigkeit wiirde den Zeugen freilich
abgehen, wenn diese wunderbaren Begleiterscheinungen des Ge-
birens in sich unméglich wiren. Dieser Meinung ist freilich

1) Dogma und Biologie der Heiligen Familie. Wien 1952, bes. S, 102—129. Die
im folgenden angegebenen Seitenzahlen bei Nennung des Autors beziehen sich auf
dieses Buch. — Ders., Parthenogenese u. Theologie, in: Theologie und Glaube, 1953,
S. 113 —120.

2) Miinchener Theologische Zeitschrift, 9 (1958), S. 134, u. Marianum 17, Rom 1955,
S. 531—535.



308 Graber, Maria virgo in parfu

Mitterer, denn er glaubt, wie schon erwihnt, die Verletzungen und
Schmerzen seien mit der Mutterschaft notwendig innerlich ver-
bunden und, wenn sie fehlten, wire die Geburt nicht ein Akt der
Mutter, sondern des Kindes. Daher komme es, dafl der hl. Thomas,
der diese Verletzungen leugne, um die Unverletztheit zu begriinden,
auch den Gebirakt der Mutter leugne und ihn durch einen Akt
des Kindes ersetze. Das hiitten auch andere getan. Dagegen macht
Mitterer geltend: Das ,,Gebiren ist eine Tétigkeit der Mutter,
nicht des Kindes, und besteht darin, daB} sich die Muskeln des
Mutterschofles entsprechend zusammenziehen und das geburts-
reife Kind aus dem inneren Mutterschol in den #ufBleren Schof3
der Mutter driingen, wobei, wenn nicht die Geburtswege iiberhaupt,
so doch das Hymen verletzt wird“(116).

Es ist jedoch nicht einzusehen, dal die berichteten wunder-
baren Umstinde dem aktiven Gebédren Marias entgegen wiren.
Die Titigkeit der Gebirenden, durch die sie das Kind aus ihrem
SchoBe hinausdringt, bleibt ihre eigene Titigkeit, auch wenn das
Hinausdriingen zufolge eines Wunders durch unverletzt bleibende Or-
gane nicht auf normalem Wege erfolgt. Die Moglichkeit eines wunder-
baren Durchdringens von Kérpern durch Kérper beweist der Auf-
erstandene wiederholt. Mitterer selbst sagt: ,,Auch bei aktivem
Gebiiren konnte das Hymen durch ein Wunder unverletzt erhalten
bleiben*(118). Durch psychologische und medizinische Mittel kann
das Gebiren heute iiberhaupt schon schmerzlos gemacht werden,
was beweist, dal schmerzloses und aktives Gebiren keine Gegen-
sitze sind. Was natiirliche Mittel bewirken kénnen, kann Gottes
Wundermacht ebenfalls. Es gibt keinen Kirchenvater, der Maria
das aktive Gebiren abspriche; Mitterer verweist auch auf keinen.
Aber nicht einmal das, was er diesheziiglich vom hl. Tomas
sagt, ist iiberzeugend. Wohl stellt dieser die Frage: ,,Utrum B. V,
aliquid active egerit in conceptione corporis Christi“ (3, 32, 4)
und beantwortet sie negativ. Damit spricht er ihr aber noch nicht
das aktive Gebiéren ab. Die Frage, ob ihr Gebiren ohne eigene
Titigkeit gewesen sei, stellt Thomas darum gar nicht, obwohl die
ganze Quaestio 35 des 3. Teiles die Uberschrift trigt: De nativitate
Christi, und eine solche Frage zu erwarten wire, wenn er nicht an
ein normales Gebiren geglaubt hitte. Dagegen sagt er ausdriick-
lich: ,,Ex parte matris nativitas illa fuit naturalis® und: ,B. V.
est vera et naturalis mater Christi“ (3, 35, 3 ad 2 und in c.).
Thomas wuBte doch auch gewill, dal eine Geburt, die nicht die
Mutter, sondern das Kind selbst vollzieht, keine natiirliche Geburt
ist. Wenn er von einem ,exitus prolis de utero matris“ spricht
oder sagt: ,,Christus est egressus ex clauso utero matris® (3, 28,
2 ad 1; 35, 6 in c¢.), Stellen, in denen Mitterer das Gebiren als
Akt des Kindes ausgesprochen sieht (117), so beweist das nichts,
denn es gibt doch auch ein passives Hervorgehen. Gerade dort,
wo Thomas vom ,.exitus prolis“ redet (3, 28,2 ad 1), zitiert er den



Graber, Maria virgo in partu 309

Schrifttéxt ,,von jedem Erstgeborenen, der den Schof3 der Mutter
offnet (Lk 2,23 = Ex 13, 2), was niemand von einem Akt des Kindes
verstehen wird. Vgl. auch Jo 11, 44, wo berichtet wird, dal Lazarus
aus dem Grabe ,herausging®, obwohl er an Hinden und Fiilen
gebunden war. Wie wenig zudem der hl. Thomas mit der Annahme
eines schmerzlosen Gebirens den Gebirakt Marias leugnen will,
zeigt seine Ansicht, im Paradiese hitten alle Miitter schmerzlos
geboren (1, 98, 2 ad 4).

Doch sei die Ansicht des hl. Thomas welcher Art immer, sie
konnte jedenfalls keine Riickwirkung auf die Tradition der
fritheren Jahrhunderte haben. Mitterer bemerkt wiederholt, seine
Darstellung der ,,Jungfrau in der Geburt* habe nur dann Geltung,
wenn keine weiteren Angaben dariiber vorligen (110, 114, 115,
116, 119, 122). Solche Angaben liegen aber vor, und zwar in sehr
grofler Zahl.

1. In fast allen Glaubensbekenntnissen, von den frithesten
angefangen, und in vielen kirchlichen Lehrentscheidungen
werden beziiglich der Menschwerdung Christi zwei Tatsachen
unterschieden: Er ist empfangen vom Heiligen Geiste und geboren
aus Maria, der Jungfrau®). Diese sorgfiltige Unterscheidung der
beiden Tatsachen wire nicht verstindlich, wenn das ,,geboren aus
der Jungfrau® nur hitte aussagen sollen: Maria hat unberiihrt
von einem Mann ein Kind geboren, das aus einem von ménnlichen
Spermien unberithrten Ei gekommen ist (104). Denn dies ist
in der vorher erwihnten Empfingnis vom Heiligen Geiste voll-
kommen eingeschlossen. Jedermann konnte, auch ohne einen
niheren Einblick in die biologischen Vorginge zu haben, verstehen,
daB damit die Geburt eines Kindes verbunden war, auf dessen
Werden keines Mannes Titigkeit und Spermium einen Einflufl
ausgeiibt hatten. Wenn trotzdem auffilligerweise die Gebirende
immer wieder als ,,Jungfrau® bezeichnet wird, so soll das offenbar
iiber das bereits Gesagte hinausgehen, ist also eine zweite Wahr-
heit, also wohl nur die, da8 die kérperlichen Merkmale, die ein
geschlechtlich unberiihrtes Midchen normalerweise als Jungfrau
kennzeichnen, bei Maria erhalten blieben.

9. Das wird noch klarer aus den fast unzihlige Male bei Vitern
und kirchlichen Autorititen gebrauchten Formeln:
Maria est virgo ante partum, in partu et post partum, oder:
Concepit virgo, peperit virgo, permansit virgo u. . Dafiir aus einer
Fiille nur einige Zeugnisse: Die Synode von Mailand (390), die auf
Anregung und unter Vorsitz des hl. Ambrosius stattfand?), das

3) Denzinger, Enchir. Symb. 2, 6, 9, 13, 16, 20, 86, 255, 256, 282 s., 284, 290, 344,
429, 462, 994.

4) Epistula 81 ad Siricium. Migne, Patrologia latina (PL.), 16,1173 s.u. J.D.Mansi,
Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio III, 665 s.



310 Graber, Maria virgo in partu

Laterankonzil vom Jahre 649°), das Toletanum XI. (675)¢), Papst
Paul IV. (1555)7), Klemens VIII. (1603)?), das Breviarium®) und
Missale Romanum!?), Hieronymus!!), Augustinus??), Petrus Chry-
sologus??), Leo der Grofie'*), Maximus von Turin!%), Fulgentius!®),
Johannes von Damaskus!?) u. a. Warum so oft diese zwei- oder
dreigliederige Formel, wenn das, was im zweiten Glied ausgesagt
ist, nicht mehr bedeutet als das im ersten Enthaltene ? Mitterer
erklirt es so: ,,Diese Entfaltung war aus verschiedenen Griinden
zweckmiflig wegen der verschiedenen Hiresien, gegen die sie
gerichtet war“ und weil die Geburt ,,das entscheidendste Gegen-
zeichen gegen die Jungfrauschaft ist“ (123). Das reicht aber zur
Erklirung nicht hin. Kein Hiretiker, der noch auf christlichem
Boden stand, leugnete die Empfingnis Christi vom Heiligen Geiste.
Damit war aber schon das zugegeben, was eine jungfriuliche
Geburt im Sinne Mitterers zur Folge haben mufte, und bei dieser
Erkenntnis konnte das ,,Gegenzeichen“ keine Beweiskraft mehr
gegen die Jungfrau besitzen. Es hitte also vollkommen geniigt,
Maria als ,virgo ante partum et post partum® zu bezeichnen.
Diese Formel ist vielmehr gegen jene gerichtet, die das unversehrte
Gebiren Marias ausdriicklich leugneten, wie Tertullian®), Ori-
genes'®) und vor allem Jovinian2?). Klar wird das aus der Ent-
scheidung der eben erwihnten Synode von Mailand. Denn nur
mit Riicksicht auf diese Leugnung ist der Ausspruch des Konzils
verstidndlich: ,De via perversitatis produntur dicere: Virgo
concepit, sed non virgo generavit“?l). Jovinian und seine Gesin-
nungsgenossen, gegen die die Synode entschied, gaben also zu,
dafl Maria unberithrt von einem Manne empfangen hatte. Die
.»Yerworfenheit® ihrer Lehre iiber Marias Gebiren, die das Konzil
hier feststellt, konnte daher nur der Leugnung der bekannten wun-
derbaren Begleiterscheinungen des Gebiirens gelten. Hitte die in
Rede stehende Formel nur eine Entfaltung des allgemeinen Dogmas

5) D 256.

6) D 281.

7) D 993.

8) D 993,2.

. ®) Fest. Purif. B. M. V., Resp. 1.

19) Fest. Imm. Conc., Graduale u, Tractus.

1) Tn Ezech. 44, 1, 1, 13, c. 44. PL. 25, 430.

2) Sermo 115, n. 3. PL. 38, 1073. Sermo 186, 1, 1. PL. 38, 999, De symbolo ad
catechum., Sermo 1 c. 3. n. 6. PL. 40, 630. De catechiz. rud., ¢. 22, n. 40. PL. 40, 339.

18) Sermo 117. PL. 52, 521.

14) Sermo 22, 2. PL. 54, 195. Epist. 28, 2. PL. 54, 759,

15) Sermo 5. PL, 57, 235.

16) Epist. 17, 12, PL. 65, 458.

17) De fide orthod., 4, 14, Migne, Patrologia graeca (=PG.) 94, 1161.

18) De carne Christi c. 23. PL. 835 s.

19) In Lc., hom. 17. PG. 13, 1836.

20) Aug., De haer. n. 82. PL. 42, 45.

21) PL. 16, 1173 s. Mansi III, 665 s.



Graber, Maria virgo in partu 311

der Jungfriulichkeit Marias sein sollen, so wire angesichts einer
Gefahr diese Aufspaltung sogar unklug gewesen. Das ,virgo
generavit® bot nimlich den Doketen einen scheinbaren Anhalts-
punkt fiir die Leugnung der wahren menschlichen Natur Christi.
Augustin sagt das ausdriicklich; der Text ist zu bedeutend um ihn
zu iibergehen: ,,Hoc de Manichaeorum nomine et crimine faciebat
etiam Jovinianus, negans Mariae sanctae virginitatem, quae
fuerat dum conciperet, permansisse dum pareret: tamquam Chri-
stum cum Manichaeis phantasma crederemus, si matris incorrupta
virginitate diceremus exortum. Sed in adiutorio ipsius Salvatoris,
sicat spreverunt Catholici velut acutissimum quod Jovinianus
exseruerat argumentum, et nec sanctam Mariam pariendo fuisse
corruptam, nec Dominum phantasma fuisse crediderunt, sed et
illam virginem mansisse post partum et ex illa tamen verum
Christi corpus exortum®22).

Gegen die gegebene Deutung der dreiteiligen Formel bringt
Mitterer auch vor, sie verstoe gegen die Logik, gegen das Gesetz,
daB die eingeteilte Gattung in allen Einteilungsgliedern den glei-
chen Sinn haben miisse (123 f.). Man braucht jedoch unter ,,Jung-
frau® nur das zu verstehen, woran die Alten vor allem dachten,
nimlich: Maria im Besitze des unverletzten Siegels der Jung-
friulichkeit, dann hat ,die Jungfrau®“ in allen drei Teilen des
Spruches genau den gleichen Sinn.

3. Was die bisherigen Texte indirekt erkennen lassen, das
liest man bei den Vitern auch ausdriicklich. In Kenntnis
der jungfriulichen Empfingnis und der sich daraus ergebenden
gleichfalls jungfriulichen Geburt bezeugen sie iiberdies mit groBter,
eindrucksvoller Einmiitigkeit die bekannten wunderbaren Be-
gleiterscheinungen dieser Geburt. Es konnen natiirlich nur ganz
wenige Zeugnisse geboten werden. Irenius sieht im Gebiren
Marias erfiillt, was Isaias 66, 7 steht: ,,Ehe sie, die kreiBite, gebar
und ehe die Geburtswehen eintraten, ward sie von einem Knib-
lein entbunden“??). Ephram liflt Maria Mutter werden ,servata
virginitate et sigillis non solutis, ... integris virginalibus“¢).
Gregor von Nyssa nennt die Gebirerin ,frei von Schmerzen®2®).
Amphilochius bringt den Ausspruch: ,,Soweit es auf die Natur
der Jungfrau ankommt, wurden die jungfriulichen Pforten durch-
aus nicht gedffnet, soweit es aber auf die Macht des geborenen
Herrn ankommt, ist ihm nichts verschlossen, sondern alles offen*2%),

Hieronymus, der tapfere Verteidiger der Jungfriulichkeit
Marias gegen die Irrlehrer seiner Zeit, bemerkt zu den Worten

22) Contra Julianum L 1, 2, n. 4. PL. 44, 643.

23) Demonstratio praedic. evang. II, 2, n. 54. Bibliothek der Kirchenviiter,
Kaisel, 4. Bd., 622.

24) Hymni de B, M. 18, 20. M. J. Rouét de Journel, Ench. patr., 711.

25) Or. 1. In Christi resurr. PG. 46, 601 s.

2¢) Oratio 2. In occursum Dmni, n. 3. PG. 39, 49.



S12 Graber, Maria virgo in partu

des Hohenliedes 4, 12 vom verschlossenen Garten und dem ver-
siegelten Quell: ,,Quod clausum est atque signatum, similitudinem
habet Matris Domini, matris et virginis“??). Augustin gibt die
Erklirung fiir den bei ihm und anderen fortwihrend vorkommen-
den Ausdruck ,incorrupta virginitas“: ,,Eum visceribus fecundis
et genitalibus integris Virgo Mater effudit“2®). Petrus Chrysologus,
der wiederholt von Marias unverletztem Gebiren spricht, erklart:
»Pariendo non perdidit virginitatis insignia . .., quae nullas partus
pertulit passiones??). Leo der Grofle bezeugt: ,,Cuius virginitas
sicut non est violata partu, sic non fuerat temerata conceptu‘??).
Die Viter des Konzils von Chalcedon geben in ihrer Ansprache
an Kaiser Marcian die Erklirung, in welchem Sinne die Gottes-
mutter Jungfrau zu nennen sei: ,,Desjenigen wegen, der ihr auf
eine Weise, wie es Gott geziemte, den Mutterleib versiegelt hielt“3?),
Der begeisterte Lobredner Marias Jakob von Sarug sagt: ,Er,
(der Heilige Geist) machte sie zu der Gebenedeiten unter den
Weibern und befreite sie vom Fluche der Schmerzen ihrer Mutter
Eva ... Maria trug ihn (Christus) innerhalb der verschlossenen
Pforte der Jungfriulichkeit, bei seiner Geburt lie er das Siegel
dieser in seinem VerschluB3“32), Der Leib Christi durchdrang den
Schof3 Marias, wie er spiiter durch verschlossene Tiiren hindurch-
ging, sagt neben vielen anderen Gregor der GroBle??). Johannes
von Damaskus verweist dafiir auf die Macht Christi®t). Den Ab-
schluBl dieser Zeugnisse mogen die Worte des Papstes Hormisdas
an Kaiser Justinus bilden: Christus wurde in der Zeit geboren
»hominis more, matris vulvam natus non aperiens et virginitatem
matris deitatis virtute non solvens. Dignum plane Deo nascente
mysterium, ut servaret partum sine corruptione, qui conceptum
fecit esse sine semine®35). Die Reihe der Aussagen liele sich fort-
setzen bis in unsere Tage; schon ein Blick in die Dogmatiklehr-
biicher auch der neuesten Zeit bestitigt den Fortbestand der
Tradition3e).

27) Adv. Jovin., L. 1. n. 31. PL. 23, 265.

) Epist. 186, 1. PL. 38, 999. Ep. 137, 2, 8. PL. 33, 519. Vgl. Sermo 215, n. 3.
u. 4. PL. 38, 1073 u. 1074, Tract. 121 in Jo, n. 4. PL. 35, 1958.

%) Sermo 144, PL. 52, 585 und Sermo 117, PL. 52, 521. Vgl. Sermo 84, PL. 52,
436, Sermo 142, PL. 52, 580. Sermo 145. PL. 52, 589.

30) Sermo 23, c. 1. PL. 54, 199 s. Vgl. Sermo 22, 2. PL. 54, 195. Epist. 35. PL. 54, 809.

31) J. D. Mansi, Sacr. Concil. nova et ampl. coll. VII, 1197.

32) Bibl. d. Kirchenviter, Kosel, Bd. 6, 357.

) Homil. 26, 1. PL. 76, 1197.

#) De fide orthod. 4, 14, PG. 94, 1161.

%) Epist. 79. PL. 63, 514.

38) Die gebotene Ubersicht mag erkennen lassen, was von dem Worte Dr. Johann
Auers (Geist und Leben, 23. Jg., 414 £.) zu halten ist: ,,Spiiter (er verweist zuerst auf
die Lateransynode 649) taucht einige Male eine fast medizinische Auffassung iiber die

Jungfriaulichkeit auf, die die korperliche Unverletztheit Mariens vor, in und nach der
Geburt besagt.”



Graber, Maria virgo in partu 313

4. Was die Viter iiber die Jungfrau in der Geburt sagen, findet
deutlichen Niederschlag in der Liturgie der Kirche, die in ihrer
lex orandi kundgibt, was sie glaubt. Melbuch und Brevier be-
zeugen den Glauben an ein schmerzloses Gebdren Marias ohne
Verlust des jungfriulichen Siegels. In einer Adventsantiphon
des Breviers spricht Maria zum Engel: ,Paritura sum regem,
qui claustrum virginitatis meae non violavit ?* Der Vers ,,post
partum virgo inviolata permansisti® kehrt in MeSbuch und Brevier
das ganze Jahr hindurch wieder; wenn die Kirche damit kundtut,
daB sie an ein Unverletztbleiben nach der Geburt glaubt, so
glaubt sie natiirlich ebenso an ein Unverletztsein in der Geburt.
Im Offizium von Neujahr und LichtmefB8 liest man: ,,Nesciens
mater virgo virum peperit sine dolore.”“ Die Sekret des Festes der
Heimsuchung und Geburt Marias sagt, dal Christus ,,natus de
Virgine matris integritatem non minuit, sed sacravit*. Die Mutter-

ottesprifation unterscheidet die jungfriuliche Empfingnis durch

berschattung des Heiligen Geistes ausdriicklich von der ,,gloria
permanens virginitatis“. An den Samstagen von fiinf Monaten
stehen im Officium B.M.V. in Sabbato oben zitierte Texte aus
Ambrosius, Hieronymus und Augustinus. Wie die Kirche amtlich
betet, so betet auch das christliche Volk. In der Lauretanischen
Litanei ruft es Maria an als ,,mater inviolata, mater intemerata®.

Angesichts einer solchen Fiille von Zeugnissen, die beliebig
vermehrt werden kionnten, von Aussagen iiber die wunderbaren
Erscheinungen, die das Gebiren der unberiihrten Jungfrau be-
gleiteten, kann man wohl sagen: Es gibt nicht viele Dogmen, fiir
die eine so ununterbrochene und reiche Tradition besteht, wie fiir
die hier verteidigte Wahrheit. Thr kommt zweifellos die zu ihrer
Anerkennung von Mitterer geforderte Einhelligkeit zu, ,,die fir
sie als Kriterium der Offenbarung erforderlich ist“(128). Diese
Tradition iiberliefert, was Mitterer zu bedenken gibt, nicht etwa
wnur patristische Schliisse aus dem Offenbarungsgut®, die Viter
stellen ihre Aussagen nicht erst schluifolgernd fest (ebd.), sondern
geben sie als iiberlieferte Lehre wieder. Man denke nur wieder an
die Synode von Mailand und damit an Ambrosius, die Jovinians
Leugnung der Unverletztheit Marias in der Geburt als ,,Verworfen-
heit® brandmarken und als ,,entgegen der Lehre der Priester, der
Heiligen Schrift und dem Apostolischen Glaubensbekenntnis®
(Mansi III, 665 f.). Man lese die oben angefiihrten Worte Au-
gustins (contra Jul., 1. 1. 2. n. 4), wo er die Behauptung, Maria
sei in der Geburt verletzt worden, in gleich scharfer Weise wie
den Doketismus verurteilt und bezeugt, daBl die Katholiken
durch Gottes Hilfe in gleicher Weise sowohl an die wahre Mensch-
heit Christi als auch an Marias Unverletztheit in der Geburt
glauben. So pflegt man in der Tradition nicht zu sprechen,
wenn man auf eigene Verantwortung erst aus Primissen Schliisse
zieht.

+Theol.-prakt. Quartalschrift” IV. 1959 21



314 Graber, Maria virgo in partu

5. Es fehlt trotzdem nicht an Versuchen, die Einmiitigkeit
des Viterkonsenses zu bestreiten. Mitterer nimmt einmal
den hl. Ambrosius fiir sich in Anspruch (117, Anm. 156) und meint
jedenfalls die Stelle aus dem Lukas-Kommentar II, 57%7). Der
Kirchenlehrer bezieht sich dort auf Lk 2,23, wo Ex 13, 2 zitiert
wird: ,,Alles Miinnliche, das den MutterschoB &ffnet, wird heilig
dem Herrn genannt werden.“ Ambrosius sagt, diese Worte seien
nicht nach dem Literalsinn zu nehmen, da ja nicht alle Erstge-
borenen heilig wiren, die Aussage gelte nur von Christus, ,inso-
fern er allein den stillen MutterschoB ... der heiligen Jungfrau .
Kirche zur Wiedergeburt des Gottesvolkes éffnet. Er allein 6ffnete
auch sich den Mutterschofl, ... um makellos hervorzugehen®.
Ambrosius sagt aber auch im gleichen Lukas-Kommentar (11, 7),
dall Maria das Vorbild der Kirche ist, ,,die als Jungfrau gebiert
ohne Schmerzenslaut“#), was die Viter immer mit der Unver-
letztheit in Verbindung bringen. So wenig Ambrosius ,den
Mutterschof3 der heiligen Jungfrau Kirche zur Wiedergeburt des
Gottesvolkes” verletzt denkt, ebensowenig jedenfalls auch den
Mutterscho3 Marias. Auch die schon erwihnte Synode von Mai-
land, der Ambrosius vorstand, 13t mit ihrer Entscheidung gegen
Jovinian keinen Zweifel an der Auffassung des Kirchenlehrers
bestehen. Aber auch er selbst bekundet sie auf unmiB3verstindliche
Weise. In der Schrift De institutione virginis n. 52, die ungefihr
fiinf Jahre nach dem Lukas-Kommentar verfalit wurde, gibt er
folgende Erklirung zu Ez 44, 1 f{.: ,,Porta igitur Maria, per quam
Christus intravit in hunc mundum, quando virginali fusus est
partu, et genitalia virginitatis claustra non solvit. Mansit inte-
meratum septum pudoris et inviolata integritatis duravere
signacula, cum exiret ex virgine. Bona porta Maria, quae clausa
erat et non aperiebatur. Transivit per eam Christus, sed non
aperuit“®). Mit dem Ausdruck ,aperire vulvam®, den Ambrosius
im Lk-Kommentar gebraucht, weil die Heilige Schrift damit das
erstmalige Gebiren bezeichnet, will er also nur die Tatsache
feststellen, daBl das Kind aus dem Mutterschof3 wirklich hervor-
ging. Diese Art, die Geburt zu bezeichnen, ist auch bei anderen
nachweisbar. Hieronymus z. B. sagt: ,,Solus enim Christus clausas
portas vulvae virginitatis aperuit, quae tamen clausae jugiter
permanserunt‘4%). Ganz dhnlich Amphilochius in der oben zitierten
Stelle und Isidor von Pelusium®).

Die Berufung Joh. Bauers auf Fulgentius als Zeugen gegen die
Tradition ist nicht gliicklicher??). Als Beleg hiefiir soll ein Satz in

EPL 15,1655,

3%) PL. 15, 1635 s.

39) PL. 16, 334.

40) Dial. contra Pelagianos, II, 4. PL. 23, 563.
41) Epistolarum 1. 1. PG. 78, 196, 198.

42) Marianum 17, Jg. (1955), S. 531 —535.



Graber, Maria virgo in partu 315

der Schrift De duplici nativitate Christi n. 6 dienen: ,,Gratia Dei
et mentem (Mariae) integram servavit et carnem. . . Carni abstulit
libidinem*#%). Fulgentius fasse hier Empfingnis und Geburt als
Einheit auf, und die ,,integritas in partu® be(i:x‘te ihm daher nur,
die Empfingnis sei ohne Begierlichkeit gewesen. Fulgentius
zeigt aber wiederholt, dafl er das Freisein von der Begierlichkeit
auf die Empfingnis allein bezicht und davon die ,integritas in
partu® klar unterscheidet. So in der Schrift De fide, wo er sagt:
Christus wurde auf neue Weise geboren ,in matre virgine, sine
coitu viri, sine libidine concipientis virginis: ut per deum hominem,
quem absque libidine conceptum inviolatus edidit virginis
uterus, ablueretur peccatum®!). Noch deutlicher wird dies aus
der Schrift De veritate praedestinationis 1. 1 ¢. 2 n. 5: » Virgo
permansit inviolata post partum: quia nec libidinem, sensit cum
Deum conciperet in utero . .. nec aliquam corruptionem, dum in
vera nostri generis carne pareret“#). Bauer glaubt aber noch
stirkere Beweise zu besitzen, einen ,,textus gravissimus®. Brief 17
des Fulgentius enthilt ndmlich den Satz: ,,(Christus) solus est
masculus adaperiens vulvam. .. Vulvam quippe matris eius non
concupiscentia mariti concumbentis, sed omnipotentia Filii
nascentis aperuit“4¢). Die frither hier angefiihrten &hnlichen
Ausspriiche des Ambrosius und Hieronymus konnten geniigen,
um solche Worte als ungeféhrlich zu verstehen. Wenn Fulgentius
an eine wirkliche Offnung des Mutterleibes gedacht hitte, wozu
dann der Hinweis auf die ,,Allmacht Gottes, die ihn o6ffnete® ?
Zudem wird ebenfalls im gleichen Brief, nur einige Kapitel zuvor,
ausdriicklich gesagt, da8 Maria in der Geburt unverletzt blieb:
»Ineffabiliter concepit et peperit et virgo genitrix inviolata per-
mansit“4?’). Bauer freilich will das ,,inviolata permansit® nur als
wunverletzt durch Geschlechtsverkehr® verstehen. Der Beweis
hiefiir ist allerdings eigenartig. Fulgentius sagt nimlich einmal:
Die Kirche ist Jungfrau in all jhren Gliedern, Jungfrau blof
geistiger Weise in den keuschen Eheleuten und Witwen, Jungfrau in
hoherem Grade in jenen, in denen sie auch die Unverletztheit
korperlicher Jungfriulichkeit besitzt (in quibus... corporeae
virginitatis integritate potitur). In diesen letzteren, in denen sie
auch das Fleisch von jeder Beiwohnung unberiihrt bewahrt
(in quibus... carnem ab omni concubitu reservat intactam)
habe sie, je voller sie die Jungfraulichkeit besitzt, desto voller und
vollkommener den Namen eben dieser Jungfriulichkeit®®). Das
ist aber doch nur die einfache Feststellung, daB Midchen, die

43) PL, 65, n. 6, 728.

) PL. 65, n. 17, 679,

%) PL. 65, n. 1, 605.

1) C, 13. n. 27. PL. 65, 468.

%) C, 6. n. 12. PL. 65, 458.

%) Ep. 3, c. 6. n. 10. PL. 65, 328.

21=



316 Graber, Maria virgo in partu

geschlechtlich unberiihrt sind, auch kérperlich unverletzt sind.
DaB3 Fulgentius Maria, von der hier gar nicht die Rede ist —
er spricht ja von der Kirche —, nur in dem Sinne unverletzt im
Gebiren nennte, daf} sie nie mit einem Manne verkehrt habe, davon
ist hier nichts zu sehen. Die frither angefiihrten Stellen aus des
Kirchenvaters Schriften zeigen dagegen, dal er das eine von dem
anderen genau unterscheidet und beides von Maria bejaht.

Esbesteht also kaum ein Zweifel : Mag man auch diejenige,
die unberithrt von einem Manne und von minnlichen Spermien
gebiert, biologisch als Jungfrau bezeichnen, die Viter, die Li-
turgie, das christliche Volk verstehen, wenn sie Maria ,,Jungfrau
in der Geburt® nennen, darunter noch mehr: Sie ist es ihnen auch
deshalb, weil sie unverletzt und ohne Schmerzen geboren hat.

Die Bewahrung der korperlichen Unverletztheit Marias in der
Geburt ist nicht etwa eine rein medizinische Angelegenheit, sie ist
von religioser Bedeutung, weil fiir die Gottesmutter eine hohe
Auszeichnung. Freilich wire auch das Gegenteil keine Unehre
gewesen. Mitterer gibt sich viele Miihe, dies klarzumachen (124—
126). Dafl aber solche Erwiigungen in einer mariologischen Frage
nicht ausschlaggebend sind, wird durch die Tatsache der Aufnahme
des Leibes Marias in den Himmel evident klar. Es wiire der Wiirde
der hl. Jungfrau kein Abbruch geschehen, wenn ihr Leib im Grabe
verwest wire. Und dennoch wurde dies, wie es katholischer Glaube
ist, um der Gottesmutterschaft willen verhindert. Gerade diese
Tatsache beweist, daB Gott es als zuwenig erachtete, nur jede
Unehre vom Leibe der Mutter seines Sohnes fernzuhalten, daB er
ihm auch positiv héchste Auszeichnung und Ehre erweisen wollte.
Die byzantinische Liturgie?®) und spitere Kirchenviter, wie
Andreas von Kreta®®) und Johannes von Damaskus’!), sehen dem-
nach auch einen inneren Zusammenhang zwischen der korper-
lichen Unverletztheit in der Geburt und der leiblichen Himmelfahrt.

Hitte Maria, wenn auch von keinem Manne und seinem Sper-
mium beriihrt, wie jede andere Frau geboren, dann wire zwar das
Wesentliche ihrer Jungfriulichkeit nicht angetastet worden, aber
sie wire, wie R. Laurentin bemerkt, nicht mehr vollkommen in
der Ordnung des Zeichens: Sie, die Jungfrau schlechthin, die
virgo per excellentiam, wiirde an ihrem Korper die Merkmale
entbehren, die naturgemiB die Jungfrau kennzeichnen und aus-
zeichnen und von ihrer jungfriulichen Gesinnung Wert erhalten®?).

Die Privilegien des jungfriulichen Gebirens gehéren mit zu
dem Siege iiber den Teufel, den Maria nach kirchlicher Uberzeu-
gung errungen hat. Demzufolge blieb sie frei von der Erbsiinde,

49) Munificentissimus Deus. A. A. S. 42 (1950) 759.

50) Or. de dormitione S, Mariae. PG. 97, 1081.

51) In dormitionem B, V. M., hom. 2., 14. PG. 96, 741.
52) Compendio di Mariologia, 1956, p. 158 s.



Pastoralfragen 317

von der ungeordneten Begierlichkeit und den aus dieser stammen-
den personlichen Siinden, frei auch von der Verweslichkeit des
Fleisches. Es liegt ganz in der Linie gerade dieses Privilegs, daf§
derjenige, dem sie es verdankte, nicht selbst ihren jungfriulichen
Schof} verletzte. Da der letzte Grund aller ihrer Privilegien die
Gottesmutterschaft ist, war es héchst angemessen, daB sie gerade
in der Mutterschaft nicht die Folgen tragen muBte, die wegen der
ersten Siinde iiber die Miitter verhingt wurden. Wenn Mitterer
die Berufung auf die Befreiung vom Fluche der Erbsiinde fiir
wertlos erklirt, weil Maria auch andere Ubel, wie die Miihsale des
Lebens, als Folge der ersten Siinde tragen muflte (126 f.), so kann
dem entgegen gehalten werden: Diese anderen Folgen beeintrich-
tigen nicht den Glanz ihrer Mutterschaft, und nur diese sollte
durch ihre Priviligien glorreich gestaltet werden.

Von hohem Werte fiir die Verteidigung der unversehrten
jungfriulichen Mutterschaft im herkémmlichen Sinn ist es, daB
ein hiochst bedeutendes kirchliches Dokument auch der letzten
Zeit dafiir spricht. In der Constitutio ,,Munificentissimus Deus*
sagt Pius XII.: Maria ist zufolge des Sieges, den sie als Gefihrtin
des Erlosers erfocht, nicht nur ,immaculata in suo conceptu®
und ,sepuleri corruptione immunis®, sondern auch ,in divina
maternitate sua integerrima virgo*“s3).

Pastoralfragen

Beichtzuspruch. Welche Verpflichtung besteht fiir den Confessarius, einen
Beichtzuspruch zu geben, und welche fiir den Ponitenten, diesen zu befolgen ?
Schon die Art der Fragestellung weist darauf hin, daf hier das Wort ,,Beicht-
zuspruch® in engerem Wortsinn zu nehmen ist, also mit Ausschlufl dessen,
was unter der Aufschrift: ,,Die Pflicht des Beichtvaters, zu fragen, zu belehren
und zu mahnen® behandelt wird. Auch das sind Besprechungen mit dem
Beichtkind, dienlich zur Erreichung eines vollstindigen Bekenntnisses, viel-
leicht notwendig zur Richtigstellung eines irrigen Gewissens oder auch zur
Vermittlung jenes religisen Wissensgutes, das unbedingte Voraussetzung
zum Sakramentsempfang ist. Uber die Notwendigkeit solcher Belehrungen
und Fragen zu entscheiden, liegt im Ermessen des Beichtvaters als Richter,
der fiir die giiltige Absolution verantwortlich ist. Des weiteren weill jeder
Seelsorger, wie schr es bisweilen eines richtigen Zusprechens bedarf, um
eine fiir die Lossprechung ausreichende Disposition im Pénitenten zu schaffen.
Aber in allen diesen Fillen gibt es keine Frage um den Grad der Verpflichtung
zu solchen Gesprichen mit dem Beichtkinde, denn die Sorge fiir die Giiltig-
keit des Sakramentes begriindet immer eine obligatio gravis fiir den Spender,
der auf seiten des Empfingers die Pflicht zur Aufrichtigkeit und zur Be-

%3} Munificentissimus Deus. A. A. S. 42 (1950) 768.



