94 Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII.

Problem der Einheit von Wesenheit und Dasein. Die thomistischen und
suarezianischen Philosophen sind uneins in der Frage, ob die reale Iden-
tifizierung von Wesenheit und Dasein, die von beiden Richtungen fiir
das Seinsnotwendige gefordert wird, in allen Fillen Seinsnotwendigkeit
ergibe, ja als deren innerstes Wesen gelten kionne®). Ein Zeichen, daBl
unsere Linsicht in die Beschaffenheit des Seinsnotwendigen diirftig ist.
Und wenn trotz dieser Mangelhaftigkeit der Einsicht von allen ange-
nommen wird, dal das Wesen des Seinsnotwendigen das Dasein sei**),
so bleibt es schwierig zu beweisen; daf} dieses Dasein unendlich sein miisse
(vel. IIL. 1, ¢, aa). Eine Unfihigkeit, groBer zu sein, scheint ja jederzeit
die Beschrianktheit des Daseins begrinden zu kénnen. Moglicherweise
hat Thomas in Anbetracht ihrer Schwierigkeit diese Spekulationen nicht
innerhalb der quinque viae untergebracht. Aber sein Beweis aus den
Seinsstufen wird — z. B. von Gredt*) — auf sie zuriickgefiihrt.
Vielleicht sollten und kénnten wir auch auf die unter lc) dargestellten
Versuche, die Gotteserkenntnis zu erreichen, verzichten. Dann aber kom-
men wir zu der einfachen Feststellung, daf der thomistische Weg der
Gotteserkenntnis, wie ihn die ersten drei Wege zu bahnen suchen, am ehe-
sten erfolgreich durchgefiihrt werden wird, wenn die Kontingenz unserer
Erfahrungswelt aufgezeigt wird aus ihrer bis ins Innerste reichenden Ver-
dnderlichkeit. Pius XII. hat die Philosophen treffend gerade auf den Aus-
bau dieses Weges gewiesen, allerdings auch gesagt, daf} ein strengerer
Aufweis der Wesensverinderung in der Erfahrungswelt und die tiefere
Erkenntnis ihrer metaphysischen Bedeutung noch eine Aufgabe der Zu-

kunft sind?’). (Schluf} folgt.)

Der Ordensstand im Lehr- und Aktionsprogramm des
Papstes Pius XII.

Von P. Dr. Luchesius Spitling, Rom

Als ,,Magister veritatis“ wird Papst Pius XII. der Nachwelt im Ge-
dichtnis bleiben. In zwanzig Binden — fiir jedes Pontifikatsjahr einer —
ist seine Lehrverkiindigung niedergelegt. Sinnreich sind an seinem Sarko-
phag neben dem Petrusgrab die Themen seiner 19 Weihnachtsbotschaften
eingemeillelt. Im Tode spricht er noch. An alle erging sein Wort. Denen
aber, die in den Stidnden der christlichen Vollkommenheit als Heerbann
Christi kampfen, galt seine besondere Sorge in Wort und Tat.

Kein Papst der letzten Jahrhunderte hat so oft, so lehrreich, so rich-
tungweisend iiber den Ordensstand gesprochen wie Pius XII. Seitdem
- er in seiner Ansprache an das Generalkapitel des Franziskanerordens %#u
Beginn seines Pontifikates vor aller Welt bekannt hatte, dafl er ,grofles
Vertrauen und grofle Hoffnungen auf den Orden des hl. Franziskus setze®,
wurde er in den beinahe zwanzig Jahren seiner Regierung nicht miide, in

44) Gredt, Elem. phil. IT1° 707,5.

44a) S, theol. I* 3 art. 4 c; Gredt, Elem, phil, II°S. 206/207; Lehmen, Lehrb. d. Philosophie
III° (Herder, Freiburg 1912) S. 124.

44b) Elem. phil. IT° S, 128 Arg. IV.



Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 95

privaten und o6ffentlichen Ansprachen, in apostolischen Briefen und Kon-
stitutionen, in feierlichen Weltrundschreiben den Ordensstand zum bevor-
zugten Gegenstand seiner Hirtensorge zu machen?). In seinem universalen
und zeitnahen Lehrapostolat hat das Thema Ordensstand einen Primat
behauptet. Dabei ging es dem zwélften Pius, im ganzen gesehen, um nichts
Geringeres als um eine Neuorientierung und Neuordnung des gesamten
Ordenswesens in der heutigen Zeit.

I. Die Botschaft Papst Pius’ XII. an die Vollkommenbheitsstiinde in gegen-
wiirtiger Zeit

Das lebendige, gesprochene Wort des obersten Lehrers der Wahrheit
enthilt zunichst autoritative Richtlinien fiir die nach Vollkommenheit
strebenden kirchlichen Lebensstinde. Es handelt sich um miindlich er-
teilte Weisungen und Mahnungen, denen hauptsichlich zwei groBe An-
liegen des Hl. Vaters zugrunde liegen: die Sorge der Kirche um die Er-
haltung der alten Orden und die Suche nach ihrer Erneuerung und zeit-
gemiflen Anpassung.

1. Angesichts der Umwilzungen und Errungenschaften unseres stolzen
Jahrhunderts, in Anbetracht der dadurch bedingten Bedrohung iiberna-
tiirlicher Werte erfiillte den Papst tiefste Sorge um die Erhaltung der
alten Orden, der Minner- wie der Frauenorden. Das Fortleben des
urspriinglichen, echten Geistes, wie er in der Person des jeweiligen Ordens-
stifters lebendig war, lag ihm sehr am Herzen. Die Treue zur Tradition, zum
Geist des Griinders, das heilige Erbe wollte er eifrig gehiitet und unver-
riickbar festgehalten wissen. Unberiihrt von allem Wandel der Menschen
und der Zeiten mufl das Fundament des Ordenslebens bestehen bleiben,
die Nachfolge Jesu. Solche unantastbare Grundsitze duBerte der HI.
Vater z. B. im Schreiben an den General der Gesellschaft Jesu vom 6. Juli
1940: ,,... und doch muB} euer... Orden immer unverindert bleiben:
unveridndert die Fithrung, die allem festen Halt verleiht; unverindert der
alles belebende Geist; unverindert der Wille zu vollem Gehorsam und
restloser Regeltreue. . .2)“; ferner in einer Ansprache an die Gesellschaft
Jesu vom 27. April 19413), in einem Brief an die Redemptoristen vom
8. Mai 1947%), in der Ansprache an den ersten internationalen Ordens-
kongref am 8. Dezember 1950.

In diesen und anderen AuBerungen kommt immer wieder die bange
Sorge des Papstes um den Bestand der alten Orden zum Ausdruck. Sie
stehen gegenwirtig in einer schweren Krise, die sich besonders im be-
stindigen Abnehmen der Berufe offenbart. Zwar hat sie noch nicht alle
Liander befallen — so bilden Spanien und Nordamerika eine Ausnahme —,
und auch da, wo sie auftritt, wirkt sie sich nicht iiberall gleich verheerend

1) Eine gute Auswahl der diesheziiglichen Verlautbarungen bietet in deutscher Ubersetzung
Josef Ziircher, Pipstliche Dokumente zur Ordensreform. Einsiedeln 1954, Benziger-Verlag.
Eine Ubersicht iiber die Acta Pii Pp. XII de Statibus perfectionis gibt das Commentarium pro
Religiosis et Missionariis 37 (1958) 223 —238.

2) Ziircher 15 f.

3) Ebd. 18— 20.

4) Ebd. 39 f.



96 Spétling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII.

aus. In vielen Lindern Europas erregt sie jedoch schon tiefste Besorgnis.
Pius XII. machte fiir den mangelnden Nachwuchs in den geistlichen Be-
rufen namentlich jene Priester und Laien verantwortlich, die in ihren
Predigten, Reden oder Schriften nie mehr ein Wort der Anerkennung und
Ermunterung fiir die christusgeweihte Jungfriulichkeit und fiir den
Ordensstand finden. Sie tragen eine Hauptschuld an der betriiblichen Tat-
sache dieser Berufskrise. In seiner Enzyklika ,,Sacra Virginitas“ vom 25.
Mirz 1954 tadelte Papst Pius XII. jene Jugenderzieher energisch, die
junge Menschen vom Eintritt in das Seminar, in einen Orden oder ein
religioses Institut abhalten unter dem Vorwand, sie kénnten in der Ehe
als Familienviiter und -miitter durch das éffentliche Bekenntnis eines
christlichen Lebens der Kirche mehr niitzen als Priester und gottgeweihte
Jungfrauen?®).

2. Mit der Sorge um den Fortbestand der alten Orden verband Papst
Pius XII. auch schopferische Kiithnheit im Neuen. Hellsichtig erkannte er
die Forderungen der Zeit, das Gebot der Stunde. Seine Botschaft an die
Orden trigt das Geprige des Fortschritts. Sie weist neue Wege zu dem
alten Ziel. Pius XII. hatte den Mut, dort, wo das Alte nicht mehr fruchtbar,
sondern eher hemmend wirkte, neue Formen und Wirkweisen zu entwickeln.
Erneuerung und Anpassung der Orden an die moderne Zeit ist
folglich das zweite Grundanliegen, aus dem die richtungweisenden Worte
des Hl. Vaters kommen. Pafit euch an in allen Dingen, die nicht wesentlich
sind, soweit es Vernunft und geordnete Liebe zulassen! Dies war sein
Aufruf und sein Programm fiir den ersten internationalen Ordenskongref3
in Rom 1950¢). Aus der Fiille seiner programmatischen Lehriuflerungen
geben wir in gedringter Kiirze einige wesentliche Punkte wieder. Der ur-
spriingliche Geist der Orden mufl erneuert und den gewandelten Zeiten
angepallt werden. Die Ordensregel und die Konstitutionen sind den neuen
Zeitverhiltnissen anzugleichen, falls sich die einst bei der Ordensgriindung
gegebenen Verhiltnisse geéindert haben?); denn neu stellen sich die Auf-
gaben moderner Seelsorge. Das Wort Gottes mufl zeitgemill verkiindet
werden8). Die Missionsarbeit in den Heidenldndern mufl Neuland erobern
und vor allem einen vollwertigen einheimischen Klerus heranbilden®).
Die Caritas mul} in heutiger Zeit aus lebendigem Glauben und heroischer
Liebe verwirklicht werden!?). Der Krankendienst erfordert neue Mittel
und Methoden!?). Die Erzichung einer schwierigen modernen Jugend, die
vor vielem die Ehrfurcht verloren hat, die Heranbildung der Kandidaten

8) Ziircher 141 f. — Modernen Einwiinden gegen Ordensstand und Ordensleben ist D. Thal-
hammer S.J. in mehreren Abhandlungen entgegengetreten: Der Ordensstand ist nicht mehr zeit-
gemiB; Warum Bindung durch Geliibde? Juridischer Formalismus, Verkiimmerung der selb-
standigen Personlichkeit; Man kann in der Welt mehr fiir das Reich Gottes wirken; Die meisten
Ordensleute sind recht mittelmiiBig; Das Leben in den Klgstern ist unwahr; Die Orden sind
erstarrt, In: Der grofle EntschluB, Jg. 8, Wien 1952/53.

8) Ziircher 91 —103.

7) Apostolisches Schreiben an den Zisterzienserorden vom 13. Juni 1943; ebd. 27.

8) Aus einem Schreiben an die Dominikaner vom 16. Juli 1946; ebd. 34—36.

9) Aus der Missionsenzyklika ,, Evangelii Praecones* vom 2. Juni 1951; ebd. 106 £.

10) Ziircher 16—18.

1) Ebd. 29, 40—42.



Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 97

zum Ordens- und Priesterstand!?), die soziale Ausbildung der selbstindig
und gleichberechtigt gewordenen Frau mul} teilweise neue Methoden er-
proben. Wortlich sagte der Hl. Vater: , Veraltete Gewohnheiten, die die
moderne Erziehungsarbeit hemmen, miissen den Zeitumstinden angepalit
werden. In diesen Fragen mégen die hoheren Oberen und das General-
kapitel mit Scharfblick, Klugheitund Mut die nitigen Anderungen treffent?)®.
Bei allem soll kluge Freiheit die rechte Auswahl treffen und die richtige
Mitte halten, z. B. in der Frage des Ordenskleides. Es soll zweckmifig
sein und den Anforderungen der Hygiene entsprechen't). Zu dem gleichen
Anliegen zeitgemiBer Anpassung fithrte Papst Pius XII. in seiner An-
sprache an den ersten Religiosen-Kongref u. a. aus: ,,GroBes Lob verdient
die umfassende neuzeitliche Gestaltung des Schulwesens, der Jugend-
erzichung, der Armenfiirsorge, der Glaubensverkiindigung und Glaubens-
verbreitung, an denen sowohl die einzelnen Mitglieder wie die ganze
Ordensgemeinschaft groBles Verdienst erworben haben'®).“ AuBlerdem ist
auch das Presseapostolat ein unentbehrliches Mittel religioser Propaganda
und ein wichtiger Weg zur Seele des modernen Menschen'®). Die Fort-
schritte der Technik sind in den Dienst der Seelsorge zu stellen'?). Uber-
haupt mufl Aufgeschlossenheit herrschen fiir die Forderungen der Zeit:
Weitherzigkeit im Denken und Planen, Einheit in der Organisation, Rasch-
heit im Handeln'®).

Ferner sind bei dieser zeitgemiflen Erneuerung der Vollkommenheits-
stinde wirkliche und scheinbare Gegensiitze zwischen einst und jetzt aus-
zugleichen. Die Klausur und die Kontemplation in Nonnenklostern miissen
mit den neuen Aufgaben der Caritas, Jugenderziehung und Fiirsorge, der
Ausbildung der Schwestern fiir die ihnen iibertragenen Arbeiten in Ein-
klang gebracht werden!®). Ein eigener internationaler Kongreff im Sep-
tember 1951 hat diese Fragen der Ausbildung der Schwestern als Erzie-
herinnen der weiblichen Jugend behandelt??). Beim internationalen Kon-
grel der Oberinnen im Jahr 1952 kam der Hl. Vater auf dieselbe Frage zu
sprechen??). Natiirliche Pidagogik mit dem Ziel edlen Menschentums muf}
mit iibernatiirlicher Erzichung zum vollkommenen Christen durchdrungen
und vollendet werden2?). Miitterlichkeit ist mit Jungfréulichkeit, Innerlich-
keit mit Wirken nach aulen zu verbinden??). Freiheit und Zucht, Armut
und Verwaltung irdischer Giiter, liturgische Frommigkeit und ordenseigene
Geistigkeit, alter Geist und neue Aufgaben, Selbstindigkeit der Orden,
aber Zusammenschlul einzelner Klostergemeinschaften, oftere Zusam-
menkunft der héheren Ordensoberen, positive Zusammenarbeit, das sind

12) Ehd. 43—45, 61—72.
13) Ehd. 115.

1) Ebd. 123.

15) Ebd. 100.

16) Ebd. 46 f.

17) Ebd. 56 f.

18) Ebd. 101.

19) Ebd. 84—91.
20) Ebd, 112—117.
21) Ebd. 124.

22) Ebd. 108 —112.
23) Ebd. 123, 42 f.

»Theol.-prakt. Quartalschrift” II. 1960 7



98 Spatling, Der Ordensstand im Programm Pius® XII.

die hauptsiichlichsten Antagonismen, die Pius XII. in seinen Ansprachen
zu iiberbriicken suchte?4).

SchlieBlich nannte der Papst noch einige Gefahren, die von den Orden
zu bekidmpfen sind: Kein Naturalismus darf sich in das Apostolat ein-
schleichen, keine ungesunde Neuerungssucht darf in Philosophie und
Theologie, in Aszetik und praktisches Vollkommenheitsstreben eindringen,
keine unkatholische Enge und Eifersucht, sondern Weitblick, GroBherzig-
keit und Einheit sollen sein, wo es um das Reich Gottes und seine Anliegen
geht?s),

Die Neuorientierung des katholischen Ordensstandes an den
Forderungen der Gegenwart, wie sie Papst Pius XII. mit seinem autori-
tativen Lehrwort vorgezeichnet hat, erschopft sich jedoch nicht in theo-
retischen Erwiigungen und Mahnungen. Sie schreitet auch fort zur Tat, zu
einer Neuordnung des gesamten kirchlichen Ordenswesens heute, ja sie
st6B8t durch zu neuartigen, nie dagewesenen Ordensformen in den Siku-
larinstituten. ,,Von jeher haben sich in der Kirche im Wandel der Zeiten
und bei neu entstehenden geistigen Bediirfnissen neue und andersartige
Formen des Ordenslebens unter dem Wirken des HI. Geistes entwickelt26)®.
VerheiBungsvolle Ansiitze sind in dieser Richtung bereits vorhanden. Von
dem bisher erzielten Fortschritt auf dem Wege praktischer Losungen hat
der zweite internationale Ordenskongre vom 8. bis 14. Dezember 1957
in Rom ein eindrucksvolles Zeugnis abgelegt. Dieses Aktionsprogramm
Pius’ XII. zeigen wir im folgenden Teil auf, der die die Ordensstinde
betreffende kirchliche Gesetzgebung des Papstes zusammenfa@t.

II. Die Gesetzgebung Papst Pius’® XIL. betreffs der Vollkommenbheitsstinde

Drei Meilensteine kennzeichnen den Weg einer vom heimgegangenen
Papst bereits begonnenen Neuordnung des Ordenswesens in heutiger Zeit.
Es sind drei Apostolische Konstitutionen (AK), die im Lauf von ungefihr
zehn Jahren, von Anfang 1947 bis Mai 1956, durch die Religiosenkongre-
gation vorbereitet, von Papst Pius XII. veréffentlicht und verpflichtend
gemacht wurden. Es handelt sich um die AK ,,Provida Mater Ecclesia®
vom 2. Februar 1947, das kirchliche Grundgesetz fiir die Weltlichen In-
stitute; die AK ,,Sponsa Christi“ vom 21. November 1950, die Magna
Charta fiir die strengen Klausur-Nonnen, und drittens um die AK ,,Sedes
Sapientiae“ vom 31. Mai 1956, die Neuordnung der religiésen, priester-
lichen und apostolischen Ausbildung der Ordensstudenten. Unsere Auf-

24) Ehd. 111, 118, 45 f.

25) Ebd. 28, 60 f. — D. Thalhammer schreibt treffend zu diesem Problem zeitgemiifler
Anpassung :,,Oberste Norm fiir alle Anpassungen an die Notwendigkeiten von heute mufl immer
die Frage sein: Was wiirde der Ordensstifter bei den geiéinderten Verhiltnissen und Aufgaben
der Kirche heute tun? Jede wahre Anpassung muf stets vom Geist des Ordens her geschehen.
Sie darf nicht eine Opportunitits- oder Augenblickslosung sein, darf erst recht nicht in einem
bloBen Nachgeben gegeniiber jenen Religiosen bestehen, die unter Modernisierung des Ordens-
instituts blof ihre eigene gréBere Bequemlichkeit und Freiheit oder die Befriedigung ihrer Neue-
rungs- und Vergniigungssucht anstreben, sondern muf auf klaren, unanfechtbaren Grundsitzen
griinden, klug und wohl iiberlegt sein.* In: Der groBe EntschluB, Jg. 8, S. 369.

26) Vgl. die Einleitung zu ,,Provida Mater Ecclesia®.



Spétling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 99

gabe kann es hier nur sein, die drei pipstlichen Dokumente in ihren Grund-
linien und Grundanliegen zu beleuchten.

1. Die AK ,,Uber die kanonischen Stiinde und Weltlichen Institute zur
Erlangung der christlichen Vollkommenheit“ leitet in der Geschichte der
katholischen Orden einen neuen Abschnitt, ein neues Zeitalter ein??’). In
ihr wird zum erstenmal im Bereich der Vollkommenheitsstinde eine neu-
artige Form der perfectio evangelica von der ,weitschauenden Mutter
Kirche® offiziell anerkannt. ,,Weltliche Institute® heit dieser neue
kanonische Stand der christlichen Vollkommenheit. Pius XII. selber
definiert sie in ,,Provida Mater Ecclesia® als Gesellschaften von Klerikern
oder Laien, die sich zur Beobachtung der evangelischen Riite in der Welt
verpflichten, um in ihr die christliche Vollkommenheit zu erlangen und
ebenda fruchtbarer ihr Apostolat auszuiiben. Kennzeichnend fiir diese
Institute ist die ,,Weltlichkeit*, ihr weltlicher Charakter. Ihre Mitglieder
tragen kein Ordenskleid, leben nicht in Kloster und Klausur, sondern in
der Welt, mitten unter den anderen. Ihr Leben der Vollkommenheit ist
besonders auf das Apostolat ausgerichtet. Thr apostolisches Wirken ist von
ihrer sozialen Stellung bestimmt. Es beeinfluBlit ihre Geistigkeit, gibt ihnen
eine eigene Gesetzmilligkeit und legt auch ihre Bediirfnisse fest. Die
Laien, die Mitglieder solcher Institute sind, iiben ihren biirgerlichen Be-
ruf unabhingig von ihrem kirchlichen Stand aus und reihen sich unauf-
fillig in das o6ffentliche und private Leben von heute ein. Die Kleriker
unterscheiden sich in nichts von ihren Mitbriidern im Weltklerus.

Es ist etwas Herrliches, Erfrischendes um die Idee, die in den Sikular-
instituten nach Verwirklichung ringt. Sie mutet wie ein charismatischer
Aufbruch urchristlichen Lebens an. Ein heiliger Friihling geht durch die
Kirche, die sich in immer neuen Formen zu ewiger Jugend verjiingt. Die
Auswirkung dieser Weltlichen Institute fiir das Leben der Kirche ist noch
nicht abzusehen. In ihnen findet eine jahrzehntelange, in vielen katholischen
Lindern wirksame Laienbewegung ihre kirchliche Anerkennung, ihren
gesetzlich geregelten Rahmen und Raum innerhalb der kanonischen Stiinde-
ordnung. Vor allem erfihrt das Laienapostolat neue Kraft und Bliite. Es
ist nicht mehr primir lehrhafte, theoretische Verkiindigung, vielmehr
Wirken durch die ganze Existenz, das gelebte Beispiel. Man spricht heute
mit Recht von einem Apostolat durch ,,Gegenwart® im Milieu, von einer
intensiven christlichen Erneuerung der Familien, der Berufe, der staat-
lichen Gemeinschaften durch innige, tigliche Berithrung?). Die Sikular-
institute sind nicht nur ein Instrument kapillarer Seelsorge zur missionari-
schen Durchdringung der Welt, sondern in besonderem MafBe auch zur
Durchdringung der kirchlichen Laienkreise, ihrer Spiritualitiit, ihres
SelbstbewuBtseins und Selbstvertrauens. Ein neuer Typ von Laienchristen
wird durch sie geschaffen. Er hilft die betonte Bipolaritit zwischen Klerus
und Laien iiberwinden. Solche Laienapostel, die in der ungeteilten Ganz-

27) Uber die Sakularinstitute geben vor allem AufschluB: Der Dokumentar- und Kommen-
tarband ,De Institutis Saecularibus®, hrsg. vom ,,Commentarium pro Religiosis“. Bd. I, Rom
1951. — J. Beyer S, J., Les Instituts Séculiers, Desclée de Brouwer 1954, deutsch bei Benziger
(Einsiedeln). — Neuestens G. Escudero, Gli Istituti secolari. Ed. Ancora 1958.

28) ,,Provida Mater Ecclesia* (10); a. a. O. 6.

7%



100 Spatling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII.

heit ibrer Existenz sich dem Werke Christi zur Verfiigung stellen, werden
die Kirche in eine bessere Zukunft hiniiberretten.

DaB aus dieser neuen Form des Laienapostolats ungeahnte Krifte
der Kirche fiir ihr Apostolat, fiir ihre Wirkung in der Welt freizaumachen
sind, hat sich teilweise schon erwiesen. Seit 1947 ist die Zahl der in Rom
um Approbation nachsuchenden Weltlichen Institute beinahe flutartig
gestiegen. 1953 waren es schon 210 Anfragen gegeniiber 50 im Jahre 1949.
Jean Beyer S.J. zihlt im Anhang zu seinem Buch 87 Institute auf, von
denen 5 pipstlichen Rechtes definitiv approbiert sind, 7 Institute pépst-
lichen Rechtes mit dem decretum laudis, 17 bischoflichen Rechtes mit
dem ,,Nihil obstat® der Religiosenkongregation, auflerdem 58 fromme
Vereinigungen mit der Aussicht, Weltliches Institut zu werden. Von diesen
Sikularinstituten sind nach Angabe des Verfassers 29 in Frankreich,
14 in Italien, 13 in Holland, 9 in Deutschland, 8 in Spanien, 6 in Osterreich,
2 in der Schweiz, die iibrigen in anderen Lindern?®). Die Documentation
Catholique vom 21. August 1955 bringt weitere 43 Bitten und Adressen.
Nach G. Escudero, Gli Istituti secolari, gibt es derzeit auf der ganzen
Welt etwa 250 Weltliche Institute, darunter sind nur 50 von der Kirche
anerkannt, und zwar: 12 pipstlichen Rechtes, davon 6 mit definitiver
Approbation, z. B. Societas Cordis Jesu, Opus Dei, Missionérinnen des
Kénigtums Christi, und 38 diézesanen Rechtes. Diese Listen, so reich sie
scheinen, geben dennoch kein vollstindiges Bild von dem Aufschwung der
gesamten Bewegung.

Zur AK ,Provida Mater Ecclesia“, dem Generalstatut der Sikular-
institute, sind erginzend noch hinzuzunehmen das Motuproprio Papst
Pius’ XII. ,,Primo feliciter vom 12. Mirz 1948, worin die theologisch-
aszetische Grundlage der Weltlichen Institute, ihr weltlicher Charakter,
ihre eminent apostolische Natur hervorgehoben werden, und die acht Tage
spiter ergangene Instruktion ,,Cum Sanctissimus®, in der ihre rechtliche
Organistation weiter ausgebaut wird. Aus diesem reichen Gesetzeswerk
seien nur einige wesentliche Punkte zur Kanonistik und Theologie der
Sikularinstitute herausgenommen.

Im Art. 3 spricht die AK ,,Provida Mater Ecclesia“ von den inneren
Voraussetzungen, unter denen eine fromme Vereinigung zu einem Weltlichen
Institut werden kann. Den Kern des Lebens nach den Riten Christi sieht
die AK in der ,,vollen Ubergabe und Weihe des Lebens an Christus®, in
einer ,,vollen, durch keinerlei andere Bindungen begrenzten Hinweihung der
ganzen Person und des ganzen Lebens an den Herrn®, in jener Ganzheit
und Unmittelbarkeit, mit der die ersten Jiinger und Frauen sich dem
Herrn weihten, und wie sie nach 1 Kor 7 das Bessere gegeniiber Ehe,
Besitz und Selbstverfiigung bleibt?°).

Die drei evangelischen Rite, die unabinderliche Grundlage jedes
Ordenslebens, werden fiir den Laien, der in ein Weltliches Institut ein-
tritt, nicht abgeschwiicht, sondern seinen ihm eigentiimlichen Lebens-
bedingungen angepaBt. Diese Anpassung kann konkrete Schwierigkeiten

29) Fiir die deutschsprechenden Linder vgl. auch die Ubersicht in der Herder-Korrespondenz,
Dezember 1955.
30) Zum inneren Leben der Weltl. Institute vgl. J. Beyer a. a. 0. 181—199.



Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 101

mit sich bringen; sie ist aber keineswegs als ein grundsitzlicher Kompromifi
mit der ,,Welt” zu verstehen. Fiir die Keuschheit diirften keine grundsitz-
lichen Fragen auftreten. Sie ist wie kein anderer Rat klar und unteilbar.
Doch fordert ein solches Leben eine gesunde und starke, sehr positiv
gerichtete Aszese. Der Gehorsam wird in einer in den weltlichen Bereichen,
Berufen, Bindungen lebenden Gemeinschaft die schwierigsten Probleme
stellen. Die Armut wird je nach Stand und Beruf verschieden, dem Geiste
nach vollkommen sein.

»Provida Mater Ecclesia® geht sodann iiber zur Einverleibung der Mit-
glieder und zur Verbindung, die daraus folgt. Das Band, das die Glieder
mit dem Institut eint, mul} ,,stabil” sein: entweder auf Lebenszeit oder auf
eine beschrinkte Dauer, nach deren Ablauf es zu erneuern ist. ,,Fis muf}
gegenseitig und vollstindig sein, so dafl das Mitglied sich ganz dem Institut
weiht und hinwieder das Institut gemifl den Konstitutionen fiir das Mit-
glied sorgt und dafiir verantwortlich ist.“ Uber Niederlassungen und
Hiuser wird bestimmt: ,,0bwohl die Weltlichen Institute ihren Mitgliedern
ein gemeinsames Leben oder eine gemeinsame Unterkunft unter dem glei-
chen Dach nicht auferlegen, miissen sie doch je nach Bediirfnis und Niitz-
lichkeit eines oder mehrere gemeinsame Hiuser besitzen, in welchen 1. die
Oberen . . . residieren konnen, 2. die Mitglieder zum Zweck der Ausbildung
oder zu geistlichen Ubungen verweilen konnen und welche 3. zur Aufnahme
von Kranken oder sonst unvermégenden oder zu versorgenden Mitgliedern,
die nicht gut privat leben oder bei Privaten wohnen konnen, beniitzt
werden??).*

Diese Umreilung des dulleren Rahmens laBt mehrere schwerwiegende
Fragen aufsteigen, auf die wir in diesem Zusammenhang nicht niher ein-
gehen konnen, so die Frage der Gemeinschaft, der Berufsstinde, die in
einem solchen Institut zu vereinen sind, insbesondere die Frage der Sicht-
barkeit eines solchen Instituts und die seiner Stellung zum Priestertum.
Hans Urs von Balthasar deutet in seinem Buch ,,Der Laie und der Ordens-
stand??)* mogliche Entwicklungen der Zukunft und verschiedene Losungen
an, die auf eine Synthese von Laienstand im beruflichen und Priesterstand
im amtlichen Sinn hinauslaufen. Es bleiben aber noch so viele offene
Fragen, dafl abschlieBende Worte heute noch unmaéglich sind.

Bisher haben wir nur von Minnerorden gesprochen. Das Problem
,»Die Frau und der Ordensstand® stellt sich in anderer, sehr verschiedener
Form. Zahlenmiflig diirften mehr weibliche als minnliche Institute zur
Formulierung von ,,Provida Mater Ecclesia® den Anlafl gegeben haben.
In den Frauenorganisationen aller Art wurden mannigfache Erfahrungen
gesammelt, die fiir méannliche Griindungen wegweisend sein kénnen. Ge-
rade in der festen Form, die ,,Provida Mater Ecclesia“ den Weltlichen
Instituten beiderlei Geschlechts gegeben hat, zeigt sich die Kirche als tiefe
Kennerin der menschlichen Seele.

31) ,,Provida Mater Ecclesia®; a. a. 0. 9 1.

32) Einsiedeln 1948. Seinen Ausfiihrungen auf S. 51 —63 sind wir im wesentlichen gefolgt.
Vgl. ders., Wesen und Tragweite der Sikularinstitute, in: Civitas (Monatsschrift des Schwelze-
rischen Studentenvereins) 11 (1956) 196—210; ders., Zur Theolog1e der Sikularinstitute, in
Geist und Leben 29 (1956) 182 —205.



102 Spétling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII.

2. Neben dieser modernen Form des Frauenapostolats hat sich die
Kirche der bereits bestehenden eigentlichen, strengen Frauenorden in
einer Weise angenommen, die ihre brennende Sorge um die alte Vollform
fraulichen Ordensideals erneut beweist. Der Hl. Vater Pius XII. hat es
getan in der AK ,,Sponsa Christi® vom 21. November 1950, der Magna
Charta der Klausur-Nonnen in heutiger Zeit. Die AK ,,Sponsa Christi®
mit den ihr folgenden Instruktionen der Religiosenkongregation ,Inter
praeclara® und ,,Inter caetera® liegt auf der Linie der bereits gekenn-
zeichneten Bewegung: einerseits Erhaltung der alten Ordensformen,
Riickkehr zu den Anfingen durch Wiederablegung feierlicher Geliibde,
Neueinrichtung der strengen péipstlichen Klausur, rein beschauliches
Leben, Chorgebet, andererseits ihre gesunde und verniinftige Anpassung
an die sozialen Forderungen der Gegenwart durch Milderung der groflen
pipstlichen Klausur in die clausura papalis minor, durch kluge Ausiibung
zeitgemillen Apostolats, durch Bildung von Verbinden.

Die AK ,.Sponsa Christi“ besteht aus zwei deutlich voneinander ge-
schiedenen Teilen, einem ersten, historisch-doktrinellen (Nr. 1—40) und
einem zweiten kanonistischen, rechtlich verfiigenden Teil. Dieser letztere
bringt die Generalstatuten, die in Zukunft fiir alle Moniales verpflichtend
sind33).

Der erste Teil, der die geschichtlichen, lehrhaften und teilweise auch
praktischen Voraussetzungen fiir die Generalstatuten enthilt, umfafit
wiederum drei Abschnitte. Der geschichtliche gibt einen gedringten Uber-
blick iiber die Geschichte der Nonnen von den Virgines consecratae der
alten Kirche bis zu den strengen Klausur-Nonnen unserer Tage. Der
zweite, doktrinelle Abschnitt beschreibt den gegenwirtigen Zustand der
Moniales und deutet die Beweggriinde an, die eine vereinfachende Er-
neuerung und kluge Anpassung an die aktuellen Aufgaben der eigentlichen
Frauenorden nahelegen. Der dritte, praktische Abschnitt entfaltet und
beleuchtet die grundlegenden Normen und Kriterien dieser Erneuerung
und Anpassung unter der Oberaufsicht der Religiosenkongregation. Diese
epochemachende Konstitution, seit dem Konzil von Trient wohl die be-
deutendste Verlautbarung auf dem Gebiete des weiblichen Ordenswesens,
wurde als ein Musterbeispiel fiir die lange erwartete Erneuerung und
zeitgemille Anpassung der klausurierten Nonnen bezeichnet.

Zum zweiten Teil der AK ,,Sponsa Christi“, der die Generalstatuten
enthilt, noch ein eigenes Wort. Sie sind fiir alle Moniales ausnahmslos
bestimmt, sowohl fiir jene, die ein rein beschauliches Leben fiihren, als
auch fiir die anderen mit einem beschaulich-aktiven Leben. Diese all-
gemeinen Statuten schliefen besondere Verordnungen nicht aus. Sie sind
niichtern gehalten, aber ausreichend, um die rechtliche, disziplinire,
aszetische Gestalt der klausurierten Nonnen klar und scharf zu umreilen.
Sie atmen auch GroBziigigkeit, sofern sie nicht im entferntesten die Frei-
heit; Unterschiedenheit und den Formenreichtum der verschiedenen In-
stitute beschneiden oder gar unterdriicken wollen.

33) Zur AK ,.Sponsa Christi* hat P. Arcadius Larraona C. M. F., heute Kardinal, den
amtlichen Kommentar verfaBt: La nuova disciplina canonica sulle monache, Desclée, Rom 1952.
Thm entnehmen wir die wichtigsten Angaben.



Spétling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 103

Geben wir noch einen kurzen Uberblick iiber die neun Artikel der
Statuten! Im ersten werden Begriff und Kategorie der Monialis definiert.
In den iibrigen acht ist die Rede von den einzelnen wesentlichen Merk-
malen der Nonnen, zunichst von der vita canonica contemplativa. Darin
ist die ganze Disziplin, Aszese, solide Mystik der weiblichen monastischen
Institution inbegriffen. Die feierlichen Geliibde sind das wesentliche Unter-
scheidungsmerkmal der Moniales von den iibrigen Schwestern. Als ihre
Sicherung kann die groflere oder kleinere pipstliche Klausur gelten. Auf
dem zweiten Ordenskongre8 wurde das in ,.Sponsa Christi“ verordnete,
heute geltende Klausurgesetz eigens behandelt. Es enthilt Neuerungen
gegeniiber dem Kodex, die nicht unwesentlich sind. Dann folgen die
Artikel iiber das gbttliche Offizium im Chor und die Teilnahme der Nonnen
am offentlichen Gebet der Kirche; iiber die juristische und faktische
Autonomie der einzelnen Klausur-Klgster, iiber die Bewegung hin zur
Foderation als mittleres Regime zwischen Autonomie und Zentralisation;
iiber die klosterliche Arbeit als Unterhaltsgrundlage fiir alle Nonnen und
endlich Artikel neun iiber das Apostolat aus dem Geist weiblicher Berufung
zum Ordensleben. Die allen gemeinsamen Aufgaben dieses Apostolats sind
leuchtendes Beispiel christlicher Vollkommenheit und gottgeweihtes Leben
in Gebet, Opfer und BuBle fiir die Kirche und die menschliche Gesellschaft.
Die besonderen Formen dieses Apostolats kénnen verschieden sein gemif3
den Traditionen des jeweiligen Instituts, regelmiiBlig oder nur gelegentlich,
karitativ, sozial, erzieherisch. Je nachdem wird das rein beschauliche Leben
aktiv, die pipstliche Klausur maior oder minor.

Das Thema ,,Nonnen strenger Klausur® ist fast zur Mode geworden.
Es nimmt in dem aktuellen Anliegen einer zeitgemiBen Erneuerung der
Vollkommenheitsstinde den ersten Platz ein. Schlagartig beleuchtet es die
ganze Problematik, die Grenzen und Gefahren zeitgemiBer Erneuerung
des klgsterlichen Lebens. Rom weil um das Wagnis, das in den Begriffen
Klausur, Kontemplation, Anpassung an die moderne Zeit liegt. Noch im
Juli und August 1958 hat Papst Pius XII. iiber den Rundfunk eine per-
sénliche Botschaft iiber das beschauliche Leben an die Klausur-Nonnen
gerichtet. Fiir die Durchfiihrung der AK ,,Sponsa Christi* wurde Anfang 1951
eine eigene Abteilung an der Religiosenkongregation geschaffen, der eine
Kommission von zahlreichen Fachleuten angegliedert ist. Sie beschiftigt
sich mit den aus ihr entstehenden rechtlichen und liturgischen Auswirkungen.

3. Aus dem gleichen Geist zeitgemiBer Erneuerung der Vollkommen-
beitsstinde ist die dritte AK ,,Sedes Sapientiae“ vom 31. Mai 1956
geboren, deren Bedeutung und Grundstruktur noch kurz aufgezeigt werden
soll. ,,Sedes Sapientiae“ mit den angeschlossenen Generalstatuten be-
deutet die zusammenfassende, einheitliche kirchliche Neuordnung des
Studien- und Bildungsgangs der Ordenskleriker. Als Frucht einer 13jéihrigen
Kommissionsarbeit, aus der Notwendigkeit einer Neukodifizierung und
Vervollkommnung des ganzen Ausbildungssystems der Vollkommenheits-
stinde entstanden, ist sic von weittragender Bedeutung fiir die Heran-
bildung der Ordensjugend.

Ahnlich wie »oponsa Christi besteht die AK ,,Sedes Sapientiae“ aus
zwei verschiedenen Teilen, einem lehrhaften und einem normativen. Im



104 Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII.

ersten, doktrinellen Teil behandelt Papst Pius XII. unter der Schutz- und
Schirmherrschaft der Regina Apostolorum vier allgemeine, grundlegende
Argumente.

Als erstes wird der evangelische Ursprung der religiésen und aposto-
lischen Berufung, die geschichtliche Entwicklung der Einheit des Voll-
kommenheitsstandes mit dem Priestertum, die Notwendigkeit einer
neuen, besonderen Gesetzgebung fiir die Kollegien der Ordenskleriker,
namentlich ihr Offentlichkeitscharakter, beleuchtet, schlielich wird auf
die Vorbereitung des pipstlichen Dokuments angespielt. Als zweites
werden die Natur und Notwendigkeit religiéser und priesterlicher Berufung
erklirt, die aus einem gottlichen und kirchlichen Element besteht, die
von den Ordensoberen autoritativ zu priifen und der frei zu folgen ist.
Drittens wird die Notwendigkeit gut geschulter, geeigneter, vorbildlicher
Erzieher betont. Viertens wird die Notwendigkeit einer organisch fort-
schreitenden Entwicklung des ganzen Erziehungsprozesses, die richtige
Erzichungsmethode im Gebrauch natiirlicher und iibernatiirlicher Mittel
nach den konkreten Bediirfnissen des einzelnen und den jeweiligen Zeit-
forderungen, eine solide humanistische, philosophisch-theologische Aus-
bildung in Ubereinstimmung mit den Richtlinien des kirchlichen Lehramtes
und schlieBlich die unmittelbare Vorbereitung auf das Apostolat in einem
Pastoralseminar (tirocinium pastorale) gefordert.

~ Der zweite gesetzgeberische Teil der AK oder die Generalstatuten
formulieren das im ersten Teil aufgestellte allgemeine Erziehungsprogramm
mit den genauen Termini der kirchlichen Rechtssprache. Neu und kenn-
zeichnend fiir diese Studienstatuten ist die Betonung der Einheit und
Folgerichtigkeit in der religiésen, priesterlich-apostolischen Berufung und
Ausbildung, die mit der intellektuellen Bildung parallel gehende charakter-
liche Formung des Studenten, die bewufBite Ausrichtung der gesamten
Erzichung auf Priestertum und Apostolat; ferner die Tendenz zu groerer
Zentralisation sowohl von seiten des Apostolischen Stuhls wie seitens der
Ordensleitung (vgl. Art. 18, 19, 20, 23, 27); ihre Universalitit — sie beriick-
sichtigen die Erziehung und Ausbildung aller Kleriker ,,in statibus acqui-
rendae perfectionis®, ihre Weite und Elastizitit, sofern sie auf die Eigenart
und Vielgestaltigkeit der einzelnen Institute Riicksicht nehmen (vgl. Art.
47 § 2), ihre Anpassung an die heutige Zeit. Die erteilten Weisungen sind
gestuft je nach dem Grad der Verpflichtung. So gelten als wirkliche Vor-
schriften die Einfiithrung einer ratio studiorum (Art. 19), die Schaffung
eines Zentralamtes fiir Studien und Erziehung (Art. 20), ein besonderes
Jahr der pastoralen Aushildung (Art. 48), regelmifBige frztliche Unter-
suchung (Art. 33), Ernennung eines Spirituals an der Seite des Kleriker-
magisters (Art. 28 § 2, 9), wihrend z. B. das zweite Noviziatsjahr nur
empfohlen wird.

Auf Einzelvorschriften iiber die Studienhiuser und deren Leitung,
iiber die Alumnen, ihre Auswahl und Unterweisung, iiber die Kriterien
ihrer Ausbildung kann nicht eingegangen werden. VerhiltnismiBig wenig
Aufmerksamkeit wird der liturgischen Bildung geschenkt, doch wurde
diese bereits in der Enzyklika ,,Mediator Dei“ geregelt. Dagegen wird das
apostolische oder pastorale Moment in der Ausbildung stark betont. Von



Spitling, Der Ordensstand im Programm Pius’ XII. 105

nicht geringer Bedeutung ist die amtliche Anerkennung des Offentlich-
keitscharakters der Ordensstudien. Die in den rechtmiflig errichteten
Ordensschulen gemachten Studien werden als offentlich mit allen recht-
lichen Wirkungen vom Apostolischen Stuhl anerkannt genauso wie jene
in den Dibézesanseminarien (Art. 41 § 2, 1). Die Grundbedingung ist die
kanonische Errichtung, die von der hochsten Ordensautoritit abhingt.
Eine authentische Kopie davon ist an die Religiosenkongregation einzu-
senden. Diese neue kirchliche Studienordnung ist ein eindringlicher Appell
an die Vollkommenheitsstinde, ihre Jugend nach diesen autoritativen
Richtlinien der Kirche zu tiichtigen Religiosen, Priestern und Aposteln zu
erziehen.

4. Bei einem so umfangreichen Gesetzeswerk, wie es die drei behandelten
Apostolischen Konstitutionen Papst Pius’ XII. fiir die Vollkommenheits-
stinde darstellen, ist es nicht weiter verwunderlich, wenn noch Fragen
offenbleiben, wenn manches der Erginzung und Vervollkommnung bedarf.
Die Religiosenkongregation ist selber der Ansicht, dal ihre Gesetzgebung
noch nicht endgiiltic abgeschlossen ist. Ein Hauptprogrammpunkt auf
dem zweiten internationalen Ordenskongrel vom 8. bis 14. Dezember 1957
war deshalb gerade die Fortfiihrung des begonnenen Werkes, seine Weiter-
entwicklung in Gesetzgebung, Rechtssprechung und Organisation.

Um mit dem zuletzt besprochenen pipstlichen Dokument zu beginnen:
Die Generalstatuten von ,,Sedes Sapientiae” sind nicht eine endgiiltige,
abgeschlossene Studienordnung. Sie bediirfen immer wieder der Erginzung
und Vervollkommnung. Allerdings bilden sie die Grundlage und das all-
gemeine Schema fiir jede weitere Entwicklung auf diesem Gebiet. Die
erginzende Gesetzgebung zu ,,Sponsa Christi“ erstreckt sich besonders auf
zwei Gebiete, auf die Lage der Schwestern, die im Auflendienst stehen,
und auf die Jungfrauenweihe. Eine Fiille von Problemen geben vor allem
die Weltlichen Institute auf. Diese neue Form des Vollkommenheitsstandes
mit dem ausgesprochenen Charakter der Weltlichkeit, worin ihr ganzer
Daseinsgrund besteht, hat verschiedene Fragen aufgeworfen, die noch
Gegenstand lebhafter Aussprache sind. So stellt sich neu die Frage der
Katholischen Aktion, des Laienapostolats, des Laienrechts, der Laien-
frommigkeit und besonders der Laientheologie. Die Wirklichkeit der
Sakularinstitute greift tief in die Theologie der kirchlichen Stinde und
damit der Struktur der Ekklesiologie ein. Hans Urs von Balthasar und
Karl Rahner sind die Exponenten einer Kontroverse, die den theologischen
Stiandecharakter der Weltlichen Institute betrifft. Die theologische Dis-
kussion -iiber die Natur der Sikularinstitute greift besonders zwei Pro-
bleme auf: ob die Mitglieder der Sikularinstitute Laien sind oder nicht und
ob das Wirken der Weltlichen Institute Laienapostolat ist oder nicht.
Urs von Balthasar méochte beide Fragen bejahen. Die Mitglieder der
Weltlichen Institute sind nach ihm Laien, aber im Stand der Vollkommen-
heitder evangelischen Riite; ihr Apostolat ist kein priesterlich-hierarchisches,
sondern ein beispielhaftes in der Weltsituation des Laienchristen. Dagegen
behauptet Karl Rahner, die Mitglieder der Sikularinstitute sind keine Laien
in einem eigentlich theologisch-ekklesiologischen Sinn des Wortes, ihr
Apostolat ist mehr als ein gewohnliches Laienapostolat, es ist ein Vorleben



'106 Svoboda, Das Bild der Schwester gestern, heute, morgen

der evangelischen Rite in der Offentlichkeit der Kirche. Das Leben in den
Sikularinstituten ist, wie Rahner betont, seiner Substanz nach identisch
mit dem Leben der Ordensgenossenschaften. Auch die personliche Ein-
stellung der beiden Autoren zu den Sidkularinstituten ist sehr verschieden.
Wihrend Urs von Balthasar den Weltlichen Instituten als einer neuen
Lebensform in der Kirche eine kaum zu iiberschitzende Bedeutung zu-
mifit, ist Rahner skeptisch hinsichtlich allzu rosiger Zukunftsprognosen
fir die Aussichten der Weltlichen Institute®*). Da wir hier noch am An-
fang einer Entwicklung stehen, miissen wir wohl mit unserem endgiiltigen
Urteil iiber die tatsidchliche Tragweite dieser neuen Form des Ritestandes
noch zuwarten.

Allen Anzeichen nach stehen wir an einer Wende im Bereich der Voll-
kommenheitsstinde. Ein Aufbruch zu neuen Formen des Ordenslebens
bahnt sich langsam an. Der Zug der Zeit geht auf Erneuerung, Anpassung
an die Forderungen der Gegenwart, Uberholung des alten und Erweckung
neuen Lebens. Dies richtig erkannt und weitschauend geférdert zu haben,
ist das bleibende Verdienst Papst Pius’ XII. Der Laie als Stand in der
Kirche ist im Erwachen. Darin liegt etwas VerheiBlungsvolles fiir die
Kirche und ihre Zukunft, vielleicht-sogar etwas Entscheidendes. Der
Geist Gottes weht, wo er will. Seine geheimnisvolle Freiheit wird durch
keinen Stacheldraht behindert. Auch die kirchliche Heiligkeit ist nie end-
giiltig in kirchliche Stinde und Kategorien einzuordnen. Vielfiltig sind
die Charismen, einer aber ist der Geist. Alle aber, die vom Geiste Gottes
beseelt sind, miissen mitarbeiten an der Umwandlung der irdischen Wirk-
lichkeiten in Christus, an der Verwandlung der Welt; alle miissen mit-
helfen an der Ausbreitung des Reiches Gottes auf Erden, an der Aufer-
bauung des geheimnisvollen Leibes Christi, auf dafl Gott der Vater ver-
herrlicht werde durch Jesus Christus im Heiligen Geist.

Das Bild der Schwester gestern, heute, morgen
Von P. Dr. Robert Svoboda 0. S. C., Freiburg i. Br. —Wien

1. Tendenziése Ratlosigkeit legt sich heutzutage gern auf eine gute
Absicht, sich zu orientieren oder zurechtzufinden, wenn diese zu unan-
genehmen Einsichten fithren kénnte. So geht es auch mit der Besinnung
auf die Geschichte der Krankenpflege und ihre Lehren. Diese Geschichte
ist nicht umstritten, sondern gemieden. In Osterreich sind dafiir im Lehr-
plan der Krankenpflege-Schulen 11 Stunden vorgesehen. Aber als partei-
politisch-gewerkschaftlich ausgerichtete Kreise dessen inne wurden, was
diese Geschichte umfaft und aussagt, wurden diese Stunden schnell unter-
driickt. Die Vergangenheit mit ihren Leitbildern und organisatorischen
Lehren ist unerwiinscht. Gleichwohl léBt sich iiber die grolen Menschheits-

84) Vgl. Hans Urs von Balthasar, Zur Theologie der Sikularinstitute, in: Geist und Leben
29 (1956) 182 —205. — Karl Rahner S. J., Bemerkungen zur Theologie der Sikularinstitute, in:
Orientierung 20 (1956) Nr. 8 S. 87—95. — Fr. Wulf S. J., Priesterliche Frommigkeit, Ordens-
frommigkeit, Laienfrommigkeit, in: Geist und Leben 29 (1956) 427 —439. — A. Sustar, Der
Laie in der Kirche, in: Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, Benziger-Verlag, 519 —548.



