236 : Literatur

Bedingung. Behutsam spricht der Verfasser iiber die psychologische Beichte vor dem Arzt:
»Im Sprechzimmer ist der Mensch ganz von der religiosen Reue erfiillt* (320). Tournier hat
die Beruhigung, daB die so gebeichteten Siinden getilgt sind (328). Den Katholiken schickt er
iberdies zur sakramentalen Beichte. Ein Mangel im Protestantismus wird spiirbar. Man kann
wohl auch vom katholischen Standpunkt aus dem Verfasser recht geben. Auch den Satz kann
man, wenn entsprechende Reue vorliegt, bejahen: ,,In der Praxis hat jede psychologische Beichte
auch einen religivsen Sinn, und jede religitse, rituelle und sakramentale oder auch freie Beichte
hat eine psychologische Wirkung* (327). Das ganze Buch zeichnet sich durch seine feine, psycho-
logisch und religids orientierte drztliche Behandlung des ganzen Menschen aus.

Freising DDr. Alois Gruber

Sendung und Gnade. Beitriige zur Pastoraltheologie. Von Karl Rahner S.J. (561.) Innsbruck-
Wien-Miinchen 1959, Tyrolia-Verlag. Leinen S 150.—.

Karl Rahner zihlt zweifellos zu den vielseitigsten Theologen unserer Zeit. Dafiir liefert dieser
Sammelband einen neuen Beweis. Der Verfasser sto8t mit dem ihm eigenen feinen Gespiir hier
in die weitverzweigte Problematik der Pastoraltheologie vor, ist aber weit davon entfernt, etwa
ein systematisches Handbuch schreiben zu wollen. Allzu bescheiden bemerkt er im Vorwort:
,,Das Buch will nichts sein als eine bescheidene Sammlung von Aufsitzen, die vielleicht ein klein
wenig die Begegnung von ,Theorie’ und ,Praxis’ zu beider Nutzen férdern.” Es handelt sich
am eine Sammlung von Vortrdgen und Aufsitzen, die Rahner bei sehr verschiedenartigen Ge-
legenheiten gehalten baw. in verschiedenen Zeitschriften verdffentlicht hat. Sie behandeln die
Theologische Deutung der Position des Christen in der modernen Welt, Theologische Erwigungen
zu Grundfragen der Seelsorge (Erlosungswirklichkeit in der Schopfungswirklichkeit, Uber die
heilsgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, Maria und das Apostolat, MeBopfer
und Jugendaszese, Messe und Fernsehen, Zur Eucharistischen Frommigkeitserziehung); Menschen
in der Kirche (Bischof, Pfarrer, Diakon, Mann, Akademiker, Erzieher, Theologe, Laie und
Ordensleben); Dienst am Menschen (Paulus, Apostel heute; Bahnhofsmission, Betrieb und Pfarrei,
Gefiingnisseelsorge, Pfarrbiicherei); Zur Frommigkeit des Seelsorgers (Marginalien iiber den
Gehorsam, Ignatianische Frommigkeit und Herz-Jesu-Verehrung, Der theologische Sinn der
Herz-Jesu-Verehrung). Den Schluf bilden ,,Worte zur Primizfeier und ein Quellennachweis.

Dem Dogmatiker Rahner geht es letztlich immer um eine vertiefte dogmatische Begriindung.
Pastoraltheologie kommt hier wirklich als Theologie zur Geltung, Rahner setzt an verschiedenen
Punkten an; immer aber geht er von auflen nach innen, zur prinzipiellen Errterung, zum Wesent-
lichen. Dabei scheut er auch nicht davor zuriick, bisweilen gegen den Strom zu schwimmen.
So betont er in dem Beitrag ,,MeBopfer und Jugendaszese” wieder die Notwendigkeit einer
subjektiven Mef- und Kommunionfrommigkeit. ,,Die personliche Anteilnahme an der Messe
mul} geférdert werden. Der bloB kultische Mitvollzug in einer liturgischen Teilnahme durch
Sprechen, Gesang usw. geniigt nicht, um jene innere Verfassung zu realisieren, die die Voraus-
setzung dafiir ist, daB das Mysterium Christi in der Messe nicht nur im objektiven Vorgang
geschicht, sondern auch in dem, wozu dieser Vorgang da ist: im Herzen der Menschen® (S. 163 £.).
— ,Die Frage ist die: Ist die heutige MeBgestaltung, auch die, wie sie durch die liturgische
Bewegung geworden ist, so, daB sie die MeBfeier der Jugendlichen im allgemeinen und in der
eben angedeuteten Richtung im besonderen in geniigendem Mafle fordert und erleichtert? Das
darf wohl bezweifelt werden. Die Bezweiflung beinhaltet keine Leugnung der unsterblichen
Verdienste der liturgischen Bewegung® (S.176). — ,,Das mag eine ketzerische Meinung sein,
die etwas von den Ergebnissen der bisherigen liturgischen Bewegung zu verneinen scheint . . .
Kann (aber) eine MeBgestaltung fiir Jugendliche richtig sein, die sich bestrebt, moglichst eng
sich der amtlichen Liturgie anzugleichen ? Darauf, so will uns scheinen, ist mit einem niichternen
Nein zu antworten. Wenn man das Gemeinte mit einem noch schockierenderen Wort sagen
miiBte, konnte man sagen: seien wir fiir MeBandachten. Fiir solche freilich, die in sich hinein
méglichst alles das zu retten und aufzunehmen suchen, was die liturgische Bewegung an Er-
kenntnissen und Méglichkeiten gebracht hat. Natiirlich nicht fiir solche (wie etwa ein Rosenkranz
wiihrend der Messe), die vom kultischen Geschehen wegfiihren, sondern fiir solche, die besser
als eine Ubersetzung und deutsche Mitrezitation der amtlichen Texte in den Vorgang der Messe
theologisch, religios und jugendgemiB einfithren (S. 177 £.). — ,.Diese volksliturgische Gestaltung
des Jugend-MeBgottesdienstes konnte dann auch mehr, als es iiblicherweise geschieht, fiir eine
personlichere Kommunionfrommigkeit tun. Sie ist sehr geschwunden. Das ist bedauerlich . . .
Weil bei uns in Mitteleuropa die Steigerung der Kommunionhéufigkeit seit Pius X. nicht ver-
bunden war mit einer Steigerung der Anleitung zu gréBerer subjektiver Anteilnahme an diesem
sakramentalen Geschehen, darum ist aus dogmatisch leicht zu begreifenden Griinden die Wirkung



Literatur 237

des ,eucharistischen Friihlings® nicht so groB gewesen, wie man sich das erhoffte. Sobald der
Kontrastreiz gegeniiber dem Fritheren geschwunden war, zeigte es sich, dal das Sakrament ohne
die personliche Anteilnahme einer gepflegten, innerlichen und subjektiven Frémmigkeit seine
. ihm eigenen Wirkungen gar nicht tun kann® (S. 178 f.).

Ein Beispiel, wie Rahner versucht, Frommigkeitsiibungen neu zu begriinden, bieten die
aus der Zeitschrift ,,Geist und Leben (Jg. 1959) iibernommenen Aufsétze: ,,Danksagung nach
der heiligen Messe® und ,,Uber die Besuchung®. Im ersten Aufsatz wird fiir die Berechtigung
der privaten Frommigkeit neben der offiziellen Liturgie der Kirche eine Lanze gebrochen: ,,Dall
dafiir eine gewisse Notwendigkeit besteht, zeigt auch die Geschichte: Die romische Liturgie hat
zu ihrer eigenen Erginzung auBerliturgische, paraliturgische und private Frommigkeits- und
Andachtsformen zulassen miissen, fiir die in der ostlichen Frommigkeit weniger Bediirfnis
vorhanden ist und die doch offensichtlich keine solche Triebkraft und Fiille gezeigt hitten,
wenn innerhalb der romischen Liturgie schon fiir alle berechtigten Anspriiche ,subjektiver®
Frommigkeit Raum gewesen wire . . . Wir kinnen ruhig sagen: Wir haben keine Liturgie, inner-
halb welcher der lateinische Christ seine persénliche Frommigkeit in geniigendem Malle ausleben
konnte“ (S. 204 £.). Hier steht sogar in Klammern der Satz: ,,0b sich z. B. die ,Auferstehungs-
feier* nicht doch auch neben der erneuerten Karsamstagliturgie halten wird ?* (S. 205). Die
Gegenwart Christi in der hl. Kommunion sucht Rahner auf den ,,Genull* einzuschranken. ,,Man
hiite sich, im Stil des alten Erstkommunionunterrichtes die Danksagung damit zu begriinden,
daB Jesus Christus nach der Kommunion im Empfinger der Eucharistie ,noch® real gegenwiirtig
sei; oder damit, daB wegen dieser realen Gegenwiirtigkeit bei noch wachsender Disposition
(durch die Danksagung) auch die Wirkung des Sakramentes ex opere operato noch wachse.
‘Alle diese Behauptungen sind falsch oder wenigstens nicht geniigend sicher theologisch fundiert.
Denn das sakramentale Zeichen, das die Gnade vermehrt, ist nicht die Gegenwart Christi als solche,
sondern der GenuB des Leibes Christi. Man sollte nicht behaupten (weil man es nicht wirklich
beweisen kann), daB die reale Gegenwart Christi nach dem Genufl noch andauere® (S. 209 £.).
Dieser Punkt erregte Widerspruch, der Rahner zu einem Nachwort veranlaBte (,,Geist und Leben®,
Jg. 1959, Heft 6, S. 442 ff.).

So sucht Rahner iiberall den Problemen auf den Grund zu gehen und hat einer zeitgemiBen
Pastoral Wesentliches zu sagen. Von seinen Aufsiitzen gehen auch praktische Anregungen und
Ermutigungen fiir die heutige Seelsorge aus. Fiir Rahners Auffassung der Seelsorge sind die
folgenden Sitze im Vorwort bezeichnend: ,,Der Titel des Buches méchte der Uberzeugung Aus-
druck verleihen, daB Sendung zum Apestolat und zur Seelsorge ein von der Gnade ge-
tragenes Heilsgeschehen ist, Darum ist Pastoraltheologie im letzten nicht Psychologie, Pidagogik,
Soziologie usw., sondern Theologie, und somit wird nur der solcher Sendung gerecht, der auf
Gottes Gnade vertraut.”

Linz a.d. D. ; Dr. J. Obernhumer

Verschiedenes

Eucharistie in der Glaubenslehre. Herausgegeben von Rhaban Haacke. (144.) — Eucharistie
in der Geschichte. Ein kirchen- und liturgiegeschichtliches Werkbuch. Von Theodor Schnitzler.
2. Aufl, (154.) Beide: Kgln 1960, Verlag J. P. Bachem. Kart. DM 3.80.

Beide Werkbiicher wollen der geistigen Vorbereitung auf den Eucharistischen Weltkongre3
in Miinchen dienen, werden aber auch dariiber hinaus ihren Wert behalten. Im ersten Werk
sind verschiedene Beitriige zusammengestellt. Nicht nur die Bibel weist von Anfang an auf
das Geheimnis der Eucharistie hin, auch die gesamte Menschheitsgeschichte hat als ihren Mittel-
punkt das christliche Heilsgeschehen. So wird die Stiftung des Herrn wirklich zum groBien Ge-
schenk seiner Liebe ,,pro saeculi vita®“.

Theodor Schnitzler gibt uns einen geradezu spannenden Einblick in die Geschichte und die
Entwicklung des eucharistischen Gottesdienstes, zeigt aber auch, wie in groBen Notzeiten und
Entscheidungen in der Geschichte die Kirche immer wieder aus diesem Geheimnis ihre unzer-
storbare Lebenskraft geholt hat.

Linz a. d. D. : Igo Mayr S. J.

Eucharistischer WeltkongreB 1960. Einfiithrung in die Grundgedanken, Erlduterung des
Verlaufes. Von Heinz Graf. (84.) Miinchen 1960, Rex-Verlag. DM/sfr 1.—.

Pro mundi vita. Eine Einfithrung in die Gedankenwelt des Internationalen Eucharistischen
Kongresses 1960 in Miinchen, herausgegeben von Michael Haller, erschienen im Verlag J. Pfeiffer.
(32 Seiten Text, 12 Kunstdruckseiten.) Brosch. DM 1.—. g



