Mitteilungen 43

a vinculo naturali matrimonii (Privilegium Petrinum) erteilen? Diese Moglichkeit
ist nicht ausgeschlossen. Salve meliore judicio.
Gerleve (Westf.) - P. Dr. Gerhard Oesterle 0.S.B.

Mitteilungen

Tausend Jahre formen ein Buch. Gedanken zu einer wichtigen Neuerscheinung?), —
Die rabbinische Literatur gleicht einem verschlungenen Labyrinth, nur wenigen
zugiinglich, einem verborgenen Schatz im Acker, von wenigen gesucht, einer fremd-
artigen Perle, die die Kaufleute des Ostens in das Abendland gebracht haben. Das
Judentum hat auf seiner Wanderung durch die Erdenvélker nur deshalb seinen Weg
nicht verloren, weil ihm die ﬁllampe der Thorah voranleuchtete. Das Denken der
israelitischen Weisen kreiste daher, in der alten Zeit mehr als jetzt, um das Buch der
Biicher, um, die Bibel des Alten Testaments. Insonderheit waren die Psalmen nicht
blof} das Liederbuch der Synagoge, sondern auch das Trostbuch der Einsamen. Was
Wunder, wenn ein ganzes Jahrtausend einen neuen Kranz um die unverwelklichen
Lieder Davids wand, an dem die Wegstationen der Wanderung sichtbar werden.

1. Was ist ein Midrasch ? Midrasch ist Substantivzur Verbalwurzel darasch — suchen,
forschen und miiite dementsprechend mit Untersuchung, Forschung wiedergegeben
werden. Damit kommen wir aber in ein ganz falsches Geleise, handelt es sich doch
nicht um wissenschaftliche Forschungen und Untersuchungen, sondern um ein literari-
sches Genus ganz anderer Art. Wenn wir es mit Predigt iibersetzen, nihern wir uns
der richtigen Spur. Die Bibel mufite jeder Generation neu erschlossen werden. Dariiber
nachzudenken, war Aufgabe der Schriftgelchrten. Aber wie soll man den Sinn der
Schrift ausschopfen? Sie ist Gottes Wort, Gott aber ist unendlich. Hat die Heilige
Schrift also nicht auch an Gottes Unendlichkeit teil ? Daher entwickelte sich der Spruch:
»Die Schrift hat siebzig Sinne.“ Siebzig fuBt auf der heiligen Siebenzahl und meint
daher einen unendlichen Sinn. Diese Unendlichkeit nimmt nun jeweils im einzelnen
Betrachter die Form seines Gefifles an. Wenn dieses auch voll ist, hat es noch lange
nicht die Fiille Gottes erfaB3t. Daher das nie ermiidende, immer wieder neu ansetzende
Denken und Kreisen um das Wort der Schrift. Wir wiirden sagen, daB dadurch der
frommen Phantasie Tiir und Tor gedffnet ist. Doch diese Art der Bibelbetrachtung
entsprang aus dem Glauben und wollte neuen Glauben wecken. Sie steht daher in
erster Linie im Dienste israelitischer Glaubensverkiindung. Ihr zustindiger Ort war
der Synagogengottesdienst. Die Midraschim sind daher keineswegs wissenschaft-
liche Predigten an Hand von Schrifttexten. Dabei darf auch der Begriff ,,Predigt®
nicht allzustraff gefaBit werden. Wie in der Barockzeit, findet sich auch in diesen ,,Pre-
digten® eine ,Mélange of many things“, eine Mischung von vielen Dingen. Es geht die
Rede von Kohl und Kénigen, von Rettich und Riiben, von Armen und Reichen und
nicht zuletzt auch vom lieben Gott und seinem Messias (XVII). Der Zusammenhang
von Schrift und Erklirung grenzt an manchen Stellen ans ,,Grandiose®. Die zwel
kostlichen Oltropfen, die vom Barte Aarons triufeln, werden seelenruhig mit den zwei
Steinen verglichen, die Adam in seinem Zorn hinschleuderte, so daBl der erste Feuer-
funke entsprang (Ps 133, 1). Eine solche Predigtart hat sich sicher dem Gedichtnis
eingeprigt. Nun wurden aber die Predigten nie als Ganzes weiteriiberliefert, nur den

1) William G. Braude, THE MIDRASH OF PSALMS. Translated from the Hebrew and
Aramaic. Yale Judaica Series, Volume XIII, 1—2. New Haven, Connecticut, USA, 1959,



44 Mitteilungen

Kern der Sache goBl man in eine Form und gab ihn weiter von Geschlecht zu Geschlecht.
Die erhaltenen Midraschim sind daher Predigten, aber nur im Auszug.

Zum Unterschied von dieser fromm-schweifenden Art gab'es wohl zu jeder Zeit
Gelehrte, die nicht dem verborgenen inneren Sinn der Schrift nachsannen, sondern
die niichterne Aussage des Textes abhorchen wollten. Zum Unterschied von Midrasch
nennt man diese Art Schrifterklirung Peschat, die einfache Erklirung (vgl. den
Namen der syrischen Bibel Peschitta). Sie bildet den Vorlidufer der modernen kritischen
Arbeit an der Bibel.

2. Midrasch zu den Psalmen. Neben Thorah (Fiinfbuch Mosis) und Nebi’im
(Konigsbhiicher und Propheten) gehorten die Psalmen zum notwendigen Bestand der
Synagogenliturgie. Die Aufteilung auf die laufenden Sabbate war nach ‘ Lindern
verschieden. In Babylonien las man den ganzen Pentateuch in einem einzigen Jahr.
In Paldstina herrschte lange Zeit ein Dreijahreszyklus. Nun meint man, daB auch die
Psalmen in diesen Drei-Jahr-Leseplan eingeordnet wurden. Auffallend ist jedenfalls,
daB das Buch der 150 Psalmen in Anlehnung an das Fiinfbuch Mosis ebenfalls in
finf Biicher unterteilt wurde. Diese Unterteilung ist nicht einsichtig, wenn man
nicht ihre Herkunft aus dem gottesdienstlichen Bedarf erwigt. Pentateuch- und
Prophetenlesung mit der anschlieBenden Predigt beherrschten den Hauptgottesdienst
am Sabbatmorgen. Die Nachmittage oder Abende, die ebenfalls religios ausgefillt
wurden, waren von einer ,,Psalmenandacht“ bestimmt. Die Psalmen wurden im Laufe
von drei Jahren gelesen oder gesungen und dann von einem Rabbi im Zusammenhang
des ,,Kirchenjahres® erklirt. Dabei bildete sich allmiihlich ein stehender Thesaurus
heraus, um den sich im Laufe eines Jahrtausends immer neue Kristalle anreicherten,
bis der heutige ,Midrasch zu den Psalmen® als literarisches Produkt abgeschlossen
vorlag. Der Psalmenmidrasch ist dhnlich wie der Talmud gewachsen.

Die altesten Lehrer, die zitiert werden, sind Hillel und Schammaj aus dem ersten
vorchristlichen Jahrhundert. Die literarische Fixierung setzt erst im 3. nachchrist-
lichen Jahrhundert ein. Dies ist das Zeitalter der judischen ,,Kirchenviter®, die dem
Judenvolk auf seiner Wanderung durch die Volker das geistige Geprige gaben.
Der Kern des Talmuds, die Mischnah, wurde damals schriftlich fixiert. In gleicher Art
suchte man auch das die Psalmen betreffende Material zu sammeln und zu sichten.
Der gleiche Rabbi Simeon, Sohn des Rabbi Judah, der das literarische Fundament des
Talmuds legte, hat auch den Psalmenmidrasch in seiner Urform gestaltet. Wie sich
um den Kern der Mischnah die Gemara (Kommentar) legte, um die sich als zweiter
Ring die Tosafot (Ergéinzungen) schlossen, bis das literarische Werk, das wir heute
Talmud nennen, fertig war, so wuchs auch der Midrasch zu den Psalmen allmihlich
zur heutigen Gestalt heran: ,,Over a period of perhaps thousand years — from the
3rd century C. E. to the 13th century. Midrash Tehillim has grown by accretion, at
the hands of readers who inserted marginal notes as well as editors who added bits
of commentary from parallel writings or comments of their own Midrash Tehillim is
thus a compilation . . .“ (XXXI).

Ungewollt driingt sich einem der Vergleich mit dem Werden der alttestamentlichen
Literatur auf. Keines dieser Biicher ist aus einem GuB. Sie sind mit dem Leben der
alttestamentlichen ,,Kirche“ mitgewachsen, nur daB uns dort der ‘Wachstumsproze
nicht so einsichtig ist wie etwa beim Midrasch zu den Psalmen, der tausend Jahre zu
seiner Vollendung brauchte (3. bis 13. Jahrhundert). Der erste Druck erfolgte 1512
in Konstantinopel, eine zweite Ausgabe 1515 in Saloniki. Die weiteren Druckausgaben,
auch die von Venedig (1546), bringen den Salonikitext. Gestiitzt auf neue Handschriften-



Mitteilungen 45

studien, legte im Jahre 1891 Salomon Buber eine textkritische Ausgabe vor: Midrasch
Tehillim (Wilna). Gleich nach Erscheinen des neuen kritischen hebriischen Textes
folgte eine deutsche Ubersetzung von August Wiinsche: Midrasch Tehillim oder
Haggadische Erklirung der Psalmen, mit Noten und Quellenangaben versehen. Trier
1892 —1893. Diese Ubersetzung setzte sich wenig durch, da sie sich allzu sklavisch an das
hebriische Original hilt und streckenweise selbst fiir den Deutschsprachigen unverstind-
lich wird. Man muf} daher zuerst Hebriisch konnen, um den Midrasch richtig lesen
zu konnen. Siebzig Jahre sind inzwischen vergangen. Nun liegt eine neue, englische
Ubersetzung des Psalmenmidrasch in zwei stattlichen Binden (Bd 1,:563. 8Bd: 11
630 Seiten) vor. Der Text ist gut lesbar. Schwierige Stellen sind in Anmerkungen
unter dem Strich erklirt. Dazu folgt noch als Anhang ein ausfiihrlicher text- und literar-
kritischer Apparat. Damit ist ein brauchbares Arbeitsinstrument geschaffen, das den
Zugang zu diesem verschlossenen Garten ermoglicht. THE MIDRASH OF PSALMS
von Braude gehort fortan neben die groBe deutsche Ubersetzung des baby-
lonischen Talmuds von Goldschmidt.

3. Muster eines Midrasch. Als Muster greifen wir Psalm 109/110 heraus. Es ist
sicher reizvoll, die rabbinische Schrifterklirungskunst ein wenig kennenzulernen, da
sie sich methodisch kaum von der Art der #lteren christlichen Erklirer unterscheidet.
Als erstes versuchte man, die Schrift aus der Schrift selber zu erkliren; dann zitierte
man den und jenen Autor, der dies und jenes zur Stelle sagte. Nicht jeder einzelne
Vers wird erklirt; es handelt sich vielmehr um Gedanken, die um den ganzen Psalm
kreisen und von ihm angeregt wurden.

Psalm Davids: Es sprach der Herr zu meinem Herrn: .,Setze dich zu meiner
Rechten, bis ich deine Feinde dir als Schemel lege vor die Fiie!* (Ps 110, 1) Dieser
Vers muBl im Lichte dessen betrachtet werden, was die Schrift (Jesajah 41, 2) sagt:

»Wer stand auf? Der Mann aus dem Osten! Gnade ist’s also, daB er aufstand, um auf
seine Schritte zu achten.“

Der Psalm wird also durch den Propheten erklirt. Aber wie ? Jesajah muf} sich
eine gewaltsame Umdeutung gefallen lassen. Der Urtext lautet: ,,Wer hat vom Osten
her den erweckt, dem der Sieg auf seinen Spuren folgt ?“ Im Midrasch ist dieser Text
zerschlagen, einzig um alles auf den Patriarchen Abraham auszurichten. Denn von
ihm redet in erster Linie der Psalm. Wieso ? Von Gott geht die Einladung aus, Platz

~ zu nehmen: ,,Setze dich zu meiner Rechten!* Diese Einladung erging an alle Nationen,
aber nur Abraham, der Mann aus dem Osten, stand auf, wihrend die ganze iibrige
Erde schlief. Und so gelangte nur er unter die Fliigel seiner Gegenwart. An Hand des
Jesajahtextes wird aber auch von einem Aufstand der Gnade (sedek) geredet, was
gleichbedeutend ist mit Gastfreundschaft. Abraham stand doch auf, um auf den Schritt
der Drei zu achten. Er pflanzte einen Baum in Beerseba, nach Gen 21, 33 eine Tamariske
(’ 81). Doch diese drei Radikale haben einen verschliisselten Sinn. Es sind die Anfangs-
buchstaben von Essen (*akilah), Trinken (3etijjah) und Geleiten (lewijjah). Mit anderen
Worten, Abraham errichtete ein Gasthaus, um die Wanderer aufzunehmen, zu stirken
und weiterzugeleiten. HeiBit es doch: ,,Er stand auf, zu achten auf seine Schritte®
(Jes 41, 2).

Der aufgenommene Prophetentext (Jes 41, 2) wird noch weiter ausgesponnen,
immer im Bezug auf Abraham. Der Urtext lautet: ,,Sein Schwert macht sie dem Staube
gleich®. Was liest der Midrasch heraus ? Abraham hat gegen seine Feinde Staub gestreut,
und der Staub wurde zu Schwertern, die Stoppeln zu Kriegsbogen. In Jes 41, 3 heifit



46 : Mitteilungen

es weiter: ,,Er verfolgt sie, zieht unversehrt einher, beriihrt kaum den Pfad mit seinen
Fiilen!“ Dies gilt wieder von Abraham. Er eilte den Feinden, die Lot weggeschleppt
hatten, nach; dabei beriithrten seine Fiile kaum den Boden. Er machte grofie Schritte,
drei Meilen, nach anderen nur zwei Meilen lang. Bei diesem Kriegszug begleiteten ihn
keineswegs die 118 Mann seines Gefolges, sondern einzig allein sein Diener Eliezer;
denn der Name Eliezer ergibt als Zahl gelesen 118.

Demnach gilt die Aufforderung des Psalmes: ,,Setze dich zu meiner Rechten!*
vom Erzvater Abraham. Heiflt es doch verschiedentlich in der Schrift, da8 Abraham
waufstand®. Wozu aufstand ? Sicherlich, um Platz zu nehmen!

Neben Abraham gehért David und der Davidssohn zu den Leitgestalten israeli-
tischen Glaubens. In einem zweiten Beweisverfahren wird nun Psalm 110 auf den
historischen David wie auch auf den kommenden Messias gedeutet. Das Platznehmen
zur Rechten wire ein ,,Warten®, bis der von Gott verworfene Konig Saul gestorben
und der Weg zum Thron fir David frei wiirde. Die ,Feinde, die zu Fiilen gelegt
werden®, sind demnach Saul und sein Anhang. In der messianischen Deutung wird
ein spezifisch rabbinisches Messiasbild sichtbar. Das ,,Sitzen* ist von der ,.Kathedra®,
dem Lehrstuhl, zu verstehen. Der Messias wird die Thorah studieren, lesen und lehren,
Gott aber die Kriege fithren und ihm die Feinde unterwerfen.

Eine eigentiimliche Welt, wird man sagen. Sicherlich! Die hier gehandhabte
Erklirung ist mit unseren kritischen Methoden, die den Urtext und sein historisches
Verstindnis erarbeiten wollen, unvereinbar. Der Midrasch setzt sich iiber den Text
mit einer unbekiimmerten Selbstverstindlichkeit hinweg und steuert dem erahnten
Mysterium zu. Das Primire ist das Glaubensgebédude, dem sich der Schrifttext unter-
zuordnen hat. Auch das Neue Testament handhabt die Schrift in gleicher, wenn auch
nicht immer in so herausfordernder Art. Da den Rabbinen der Wortlaut des hebriischen
Alten Testaments auswendig verfiigbar war, dringten sich ihnen beim Héren einer
Vokabel gleich viele andere auf, die sie zu einer theologischen Einheit zusammenzu-
bauen suchten. Die Psalmenerklirung setzt daher die Kenntnis der ganzen Schrift
voraus. In der Beherrschung der Schrift waren jene seltsamen Psalmenprediger unserem
nachgeborenen, kritischen Zeitalter weit voraus und, mir will scheinen, auch in ihrer
theologischen Glut. Sie deuteten das einzelne aus dem Ganzen, wihrend wir, alles
zergliedernd, erst das Ganze aufbauen miissen. Thre Methode ist heute iiberholt und
nicht mehr anwendbar. Was sie aber auf ihre Art sagen wollten, verdient heute neu
durchdacht zu werden. Denn an einem Buch, an dem tausend Jahre gearbeitet haben,
kann man nicht achtlos voriibergehen. Es wiire nie entstanden, wiirde nicht die Liebe
zum Wort darin glithen. Daher ist die ErschlieBung der Psalmenmidrasche durch die
neue englische Ubersetzung eine wertvolle Bereicherung auf dem theologischen Biicher-
markt,

Mautern (Steiermark) Univ.-Prof. DDr. Claus Schedl

Briefe der Kirchenviiter. Briefe sind Offenbarungen menschlicher Seele. Darum
wird ihnen in der weltlichen Literaturgeschichte grofe Bedeutung geschenkt. Dies
gilt aber auch fiir die altchristliche Literatur, fir die Patristik. Die Kirchenviter
schrieben nicht bloff Monographien, sie richteten auch Briefe an Freunde und Be-
kannte und belebten so ihr Zeitalter. Wir haben zwar im theologischen Unterricht
von Briefen der Kirchenviter gehort, aber mehr im allgemeinen. Ich will daher im
besonderen einen kleinen Ausschnitt aus dem Briefwechsel der Viter geben, wobei



