46 : Mitteilungen

es weiter: ,,Er verfolgt sie, zieht unversehrt einher, beriihrt kaum den Pfad mit seinen
Fiilen!“ Dies gilt wieder von Abraham. Er eilte den Feinden, die Lot weggeschleppt
hatten, nach; dabei beriithrten seine Fiile kaum den Boden. Er machte grofie Schritte,
drei Meilen, nach anderen nur zwei Meilen lang. Bei diesem Kriegszug begleiteten ihn
keineswegs die 118 Mann seines Gefolges, sondern einzig allein sein Diener Eliezer;
denn der Name Eliezer ergibt als Zahl gelesen 118.

Demnach gilt die Aufforderung des Psalmes: ,,Setze dich zu meiner Rechten!*
vom Erzvater Abraham. Heiflt es doch verschiedentlich in der Schrift, da8 Abraham
waufstand®. Wozu aufstand ? Sicherlich, um Platz zu nehmen!

Neben Abraham gehért David und der Davidssohn zu den Leitgestalten israeli-
tischen Glaubens. In einem zweiten Beweisverfahren wird nun Psalm 110 auf den
historischen David wie auch auf den kommenden Messias gedeutet. Das Platznehmen
zur Rechten wire ein ,,Warten®, bis der von Gott verworfene Konig Saul gestorben
und der Weg zum Thron fir David frei wiirde. Die ,Feinde, die zu Fiilen gelegt
werden®, sind demnach Saul und sein Anhang. In der messianischen Deutung wird
ein spezifisch rabbinisches Messiasbild sichtbar. Das ,,Sitzen* ist von der ,.Kathedra®,
dem Lehrstuhl, zu verstehen. Der Messias wird die Thorah studieren, lesen und lehren,
Gott aber die Kriege fithren und ihm die Feinde unterwerfen.

Eine eigentiimliche Welt, wird man sagen. Sicherlich! Die hier gehandhabte
Erklirung ist mit unseren kritischen Methoden, die den Urtext und sein historisches
Verstindnis erarbeiten wollen, unvereinbar. Der Midrasch setzt sich iiber den Text
mit einer unbekiimmerten Selbstverstindlichkeit hinweg und steuert dem erahnten
Mysterium zu. Das Primire ist das Glaubensgebédude, dem sich der Schrifttext unter-
zuordnen hat. Auch das Neue Testament handhabt die Schrift in gleicher, wenn auch
nicht immer in so herausfordernder Art. Da den Rabbinen der Wortlaut des hebriischen
Alten Testaments auswendig verfiigbar war, dringten sich ihnen beim Héren einer
Vokabel gleich viele andere auf, die sie zu einer theologischen Einheit zusammenzu-
bauen suchten. Die Psalmenerklirung setzt daher die Kenntnis der ganzen Schrift
voraus. In der Beherrschung der Schrift waren jene seltsamen Psalmenprediger unserem
nachgeborenen, kritischen Zeitalter weit voraus und, mir will scheinen, auch in ihrer
theologischen Glut. Sie deuteten das einzelne aus dem Ganzen, wihrend wir, alles
zergliedernd, erst das Ganze aufbauen miissen. Thre Methode ist heute iiberholt und
nicht mehr anwendbar. Was sie aber auf ihre Art sagen wollten, verdient heute neu
durchdacht zu werden. Denn an einem Buch, an dem tausend Jahre gearbeitet haben,
kann man nicht achtlos voriibergehen. Es wiire nie entstanden, wiirde nicht die Liebe
zum Wort darin glithen. Daher ist die ErschlieBung der Psalmenmidrasche durch die
neue englische Ubersetzung eine wertvolle Bereicherung auf dem theologischen Biicher-
markt,

Mautern (Steiermark) Univ.-Prof. DDr. Claus Schedl

Briefe der Kirchenviiter. Briefe sind Offenbarungen menschlicher Seele. Darum
wird ihnen in der weltlichen Literaturgeschichte grofe Bedeutung geschenkt. Dies
gilt aber auch fiir die altchristliche Literatur, fir die Patristik. Die Kirchenviter
schrieben nicht bloff Monographien, sie richteten auch Briefe an Freunde und Be-
kannte und belebten so ihr Zeitalter. Wir haben zwar im theologischen Unterricht
von Briefen der Kirchenviter gehort, aber mehr im allgemeinen. Ich will daher im
besonderen einen kleinen Ausschnitt aus dem Briefwechsel der Viter geben, wobei



Mitteilungen 47

ich freilich Briefe mit persénlichen Adressaten, nicht solche an Gemeinschaften, wie
Hirtenschreiben, heranziehe?).

Als erster Brief an einen perstnlichen Adressaten begegnet uns in der Patristik
der Brief des hl. Ignatius von Antiochien an den hl Polykarp. Ignatius hatte
auf seiner Reise von Antiochien zum Martyrium nach Rom unter Trajan (98 —117)
gieben Briefe geschrieben: sechs an die Christengemeinden von Ephesus, Magnesia,
Tralles, Rom, Philadelphia, Smyrna und einen an seinen Mitbischof Polykarp. Diese
Briefe gehoren zu den schénsten und riihrendsten Dokumenten des christlichen Alter-
tums. An seinen jiingeren Mitbischof Polykarp richtete Ignatius ein Abschiedsschreiben,
in dem goldene Worte iiber Hirtenpflichten, iiber Starkmut und Geduld in der Ver-
folgung enthalten sind. So heifit es im Kapitel 2: ,.Die Zeit verlangt nach Dir, damit
Du zu Gott gelangst, wie der Steuermann nach dem Wind, wie der vom Sturm Bedringte
nach dem Hafen.* Und im Kapitel 3 schreibt Ignatius: ,Lerne die Zeiten kennen!
Den erwarte, der iiber der Zeit ist, den Zeitlosen, den Unsichtbaren!” Wir kiénnen
in den Briefen des hl Ignatius dessen Sehnsucht nach dem Martyrium und Todes-
bereitschaft nur bewundern.

Dem 3. Jahrhundert gehort der Brief an Diognet an. Wir kennen nicht den
Verfasser und auch von den persdnlichen Verhiltnissen Diognets wissen wir nichts.
Formell ist der griechisch geschriebene Brief ein stilistisches Meisterstiick. Er enthilt
ein wunderbares Zeugnis fiir das heilige Leben der Christen, besonders im 5. Kapitel.
Dort heifit es von den Christen: ,,Sie legen einen wunderbaren und anerkanntermafen
iiberraschenden Wandel in ihrem biirgerlichen Leben an den Tag — jede Fremde
ist ihnen Vaterland und jedes Vaterland ist ihnen Fremde; sie sind im Fleische, leben
aber nicht nach dem Fleische. Sie weilen auf Erden, aber ihr Wandel ist im Himmel —
gie liecben alle, werden aber von allen verfolgt. Der zwolf Kapitel lange Brief ist
wirklich eine Perle unter den Schriften des christlichen Altertums.

Eine wertvolle Quelle fiir die kirchliche Lage um die Mitte des 3. Jahrhunderis
stellt der Briefwechsel des hl. Cyprian (f 258) dar. Es sind 81 Briefe, welche unter
dem Namen Cyprians bekannt sind. Davon sind 65 von dem karthagischen Bischof
~ selbst geschrieben, die iibrigen aber an ihn adressiert. Sie stammen aus der bischof-
lichen Zeit (249—258) und spiegeln die Fragen wider, welche damals die Kirche be-
wegten. Zu Anfang seines Pontifikates wiitete die Dezische Christenverfolgung. Um
sich seiner Didzese zu erhalten, floh Cyprian in die Wiiste und leitete sie von seinem
freiwilligen Verbannungsort aus. Brieflich trostete, stirkte und ermutigte er seine
Didzesanen. ,,Lasset uns unsere Blicke zum Himmel erheben, damit nicht die Erde
mit ihren Reizen und Lockungen uns beriicke®, sagt er 250 in einem Briefe an die
Presbyter und Diakone. Er sorgte auch wirtschaftlich fir die Verfolgten. Cyprian
dehnte seine Sorge um die Verfolgten sogar bis nach Rom aus. Er driickte den romischen
Miirtyrern seine Anerkennung aus. So schreibt er 250 an die romischen Presbyter
Moyses und Maximus: ,,Ihr seid die fetten Trauben im Weinberge des Herrn, die mit
ihren schon reifen Beeren dem Drucke der feindlichen Welt ausgesetzt sind, und ihr
bekommt unsere Kelter in den Qualen des Kerkers zu fithlen; anstatt des Weines
vergieft ihr ener Blut, und mutig und entschlossen, die Leiden zu ertragen, leert ihr
mit Freuden den Kelch des Martyriums.” Von seinem Verbannungsorte aus nahm
Cyprian in einigen Briefen 250 zur voreiligen Aufnahme der Lapsi in die kirchliche

1) Der Arbeit liegt die ,,Bibliothek der Kirchenviiter*, Kempten und Miinchen 1911 ff., zu Grunde.



48 Mitteilungen

Gemeinschaft Stellung. Die Entscheidung dariiber, sagt er, liege beim Bischof; nur in
Todesgefahr sei eine beschleunigte Aufnahme in die Kirche zuldssig.

Das Schisma des Fortunatus nétigte Cyprian zu Anfang des Jahres 251, sein Versteck
zu verlassen und sich nach Karthago zu begeben. Er stellte hier die Ordnung wieder her.
Die Gegner wandten sich nach Rom. Hier kam es nun zum Schisma des Novatian,
der als Gegenpapst auftrat. Cyprian wechselte mit den rechtmiifligen Pipsten Cornelius
(251—253) und Lucius (253—254) diesbeziiglich eingehende Briefe, in welchen er die
Pipste seiner Treue versicherte.

Die Kirche wurde damals tief aufgewiihlt durch den Ketzertaufstreit. Auch
Cyprians Briefwechsel wird hievon stark berithrt. Er verfocht bekanntlich mit den
afrikanischen und kleinasiatischen Bischéfen die Ungiiltigkeit der von den Ketzern
gespendeten Taufe. Papst Stephanus (254 —257) vertrat aber die Gultigkeit der Ketzer-
taufe. In Briefen an einzelne Bischéfe, wie an Quintus in Mauretanien 255, Jubaianus
256 und Pompeius 256, beide ebenfalls in Mauretanien, setzte Cyprian seine Ansichten
beziiglich der Ungiiltigkeit der Ketzertaufe ausfiihrlich auseinander. Ja, in einem
Synodalschreiben 256 an Papst Stephan vertrat er fest und bestimmt seine Auffassung.
Es drohte zwischen beiden Minnern zum Bruch zu kommen. Doch wurde dieser
durch den Ausbruch derValerianischen Verfolgung und den Tod des rémischen Bischofs
(257) verhindert. Cyprian hat den Taufstreit als eine disziplinire Angelegenheit be-
trachtet.

In der Verfolgung des Kaisers Valerian erstand den verfolgten Christen in ihm wieder-
um ein warmer Troster. So schreibt er 257 an seine in Bergwerken schmachtenden Briider:
»lhr werdet nach der Finsternis der Welt das glinzendste Licht schauen und eine
Herrlichkeit empfangen, die alle Leiden und Kédmpfe iiberstrahlt. Die Adressaten
schrieben ihm hiefiir einen rithrenden Dankesbrief, weil er mit seinen Worten ,,die
Finsternis des Kerkers erleuchtete”. Die Verfolgung machte auch vor Cyprian nicht
halt. Vor seinem Martyrium schrieb er 258 einen ergreifenden Abschiedsbrief an seine
Presbyter, Diakone und alle Gliubigen. Am 14. September 258 traf ihn der Todes-
streich durch das Schwert. Die Briefe Cyprians sind in einem trefflichen Stil geschrieben.
Sie sind im allgemeinen nicht lang. Nur in wenigen Fillen erreichen sie einen Umfang
von 20 Kapiteln. In allen aber tritt uns die edle, glaubensfreudige, kluge, opferbereite
und hochsinnige: Personlichkeit des heiligen Kirchenvaters entgegen.

Im Jahrhundert des Arianismus sind besonders zwei Kirchenviter durch ihre
Briefe von Bedeutung: Athanasius und Basilius. Athanasius (} 373), Hauptkimpfer
gegen die Irrlehre des Arius, hat unter anderem vier Briefe an seinen Freund Serapion,
Bischof von Thmuis (Unterigypten), geschrieben. Dieser hatte ihn um Aufklirung
iiber die Irrlehre der Pneumatomachen (Leugner der Gleichwesentlichkeit des Heiligen
Geistes) gebeten. Athanasius tat dies in seiner deutlichen, leichtfaBlichen, besonders
auf der Heiligen Schrift beruhenden Weise in vier Briefen aus dem Jahre 362. Der
erste ,,Brief“ iiberschreitet den iiblichen Rahmen in seiner Breite. Er hat nimlich
33 Kapitel. Die anderen Briefe sind kiirzer. Die Briefe sollten auch praktischen Zwecken
(Vorlesen) dienen. Beriihmtheit hat der Brief des hl. Athanasius an Epiktet von
Korinth 371 erlangt. Der Brief befalit sich mit der Irrlehre der Apollinaristen, welche
die menschliche Seele in Christus leugneten. Auch dieser Brief zeichnet sich durch
grofle Deutlichkeit, ja Volkstiimlichkeit aus und ist fiir weitere Kreise berechnet.
Athanasius verzichtete in seinen Briefen auf eine kiinstlerische Form.

Ein eleganter und herzlicher Briefschreiber war Basilius (f 379). Von ihm smd
uns einige hundert Briefe iiberliefert. Sein leidender Zustand veranlafite ihn, Besuche



Mitteilungen 49

durch Briefe zu ersetzen. Seine Briefe sind meist nicht lang und in einem feinen,
Kklassischen Stil geschricben. Sie geben, wie Ehrhard sagt, ein farbenreiches Bild
seiner vielseitigen Wirksamkeit. Obenan stehen die dogmatischen Briefe. Er wandte
sich an Athanasius betreffs der Organisation des Kampfes gegen den Arianismus.
So heiBt es in einem Briefe 371/72: ,Die ganze Kirche ist in Auflésung, wie auch
deiner Einsicht nicht verborgen ist. Du siehst ja gleichsam von der hoheren Warte
eines beobachtenden Geistes herab alles und jedes.“ Besonders nachdriicklich ver-
langte Basilius die Hochhaltung des nikéinischen Symbolums und die Anerkennung
der Gleichwesentlichkeit des Heiligen Geistes, so unter anderem in einem Briefe an
Eusebius, Bischof von Samosata, beziiglich des Eustatius 373. Von dem dogmatischen
Scharfsinn des hl. Basilius gibt Zeugnis der Brief an den Comes Terentius, einen hohen
Beamten, vom Jahre 375, in welchem er den Unterschied zwischen Hypostase und
Wesenheit erlduterte.

Nicht wenige Briefe sind moralisch-aszetischen Inhalts. So riit er 372 einer Patri-
zierin in Caesarea, tiglich die hl. Kommunion zu empfangen. Basilius war aber nicht
nur ein Mann des Verstandes und des Geistes, in ihm schlug auch ein warmes Herz.
Das beweisen seine zahlreichen Freundschaftsbriefe. An seinen Jugendfreund Gregor
von Nazianz schrieb er unter anderem 360 einen kurzen, entziickenden Brief iiber
die reizende Landschaft seiner Einsiedelei im Pontus, den Alexander von Humboldt
ins Deutsche iibertragen hat. An seinen Bruder Gregor von Nyssa schrieb er 369/70
einen langen dogmatischen Brief, den Arianismus betreffend. Uber Land und Meer
unterhielt er eine Korrespondenz mit Ambrosius von Mailand, wie sein Brief 375 iiber
die Reliquien beweist, in welchem von nfortlaufenden Korrespondenzen® die Rede ist.
Mehrere seiner Briefe dogmatischer Natur sind an seinen Freund, den Bischof Amphi-
lochius von Ikonium, gerichtet. Interessant ist der Briefwechsel des Basilius mit dem
heidnischen Rhetor Libanius 356—372, in dem eine feine Urbanitit dieser zwar welt-
anschaulich getrennten, aber geistig hochstehenden Minner zutage tritt. Man mochte
da sagen: Les beaux esprits se recontrent. Alles in allem, in den Briefen des hl. Basilius
leuchtet der ideale, herrliche Charakter unseres Kirchenvaters auf,

An der Wende des 5. Jahrhunderts stehen zwei grole Minner, deren Briefwechsel
auch von groftem Interesse ist: der hl. Hieronymus und der hl. Augustinus. Von
Hieronymus, dem Philologen unter den Kirchenvitern (f 420), sind an die 150
Briefe auf uns gekommen. Das Wort ,,Brief* ist hier im weiteren Sinne zu verstehen.
Es handelt sich zuweilen um ganze Abhandlungen. Hieronymus hat selbst manche
Briefe als libelli bzw. libri bezeichnet. Sein Stil ist gut. Die Briefe wurden von Erasmus
von Rotterdam gelesen und gelobt. Sie sind auch eine Fundgrube kulturhistorischen
Wissens. Der Inhalt der Briefe ist mannigfach. An sechs Monche gingen im Jahre 374
Briefe von Stridon aus ab mit der Bitte um ihr Gebet. An seine geistlichen Téchter
Eustochium, Marcella und Paula schrieb er mehrmals Briefe. Ein Brief an Eustochium
384 beschiiftigt sich vor allem mit der Jungfriulichkeit. Hieronymus leistet sich
hier eine Uberspitzung. Er bringt es so heraus, als ob im Neuen Testament die Jung-
fraulichkeit die Norm, die Ehe die Ausnahme wiire (Kapitel 21). Er schrieb aszetische
Briefe an Priester und Frauen, zum Beispiel an Geruchia, eine gallische Witwe, iiber
die einmalige Ehe (409); Mahnbriefe und pidagogische Schreiben, zum Beispiel 401
an Laeta, woraus wir ersehen, da} Hieronymus auch ein pidagogisches Verstindnis
besaB. Er hat auch Mitgefiihl mit vom Leide Betroffenen. Daher verfafite er 384 einen
Trostbrief an Marcella anliBlich des Todes ihrer Freundin Lea. An Papst Damasus
(366—384) schrieb er einen exegetischen Brief iiber das Gleichnis vom verlorenen

»Theol.-prakt. Quartalschrift® I 1961 4



50 Mitteilungen

Sohn, in dem er in meisterhafter Weise auf Ersuchen des Papstes die Parabel erklirt.
Hieronymus bekimpfte die Irrlehre, vor allem den Pelagianismus. Er forderte zum
Beispiel Bonifatius, einen Jugendfreund, der mit der pépstlichen Wiirde bekleidet
wurde (418—422), brieflich auf, den Pelagianismus auszurotten. Er schrieb 398 in
einem Ehefall an den Priester Amandus.

Von grofiem Interesse sind die Briefe des hl. Hieronymus an den hl. Augustinus.
Wir werden bei letzterem dariiber sprechen. Wenn beide Minner auch in bezug auf
die Bibelwissenschaft differieren, so sind sie doch einig im Kampf gegen den Pela-
gianismus. Davon gibt Zeugnis der Brief des Hieronymus an Augustinus vom Jahre
418, in welchem er seinen Freund zum erfolgreichen Kampf gegen die Pelagianer
begliickwiinscht. Ehrhard sagt, daf die Briefe des hl. Hieronymus ein glinzendes
Zeugnis ablegen fiir seine aufrichtige Frommigkeit, seine strenge Lebenshaltung,
seine kindliche Liebe zur Kirche und seine unentwegte Rechtgliubigkeit.

Von Augustinus, dem groBten unter den Kirchenvitern (430), sind iiber
200 Briefe auf uns gekommen. Thr Umfang erstreckt sich vom Kurzbrief bis zum
»Buche®. Sie sind in einer edlen und gewandten Form gehalten. Der Inhalt entspricht
der Spannweite seines Geistes und seiner vielfdltigen Titigkeit. In die Zeit 386/87
fallen philosophische Briefe an seinen Freund Nebridius, der sich gleich ihm auf die
Taufe vorbereitete. Briefe, die kirchliche Disziplin betreffend, zum Beispiel an Bischof
Aurelius iiber die Gastmihler an den Gribern der Verstorbenen, verfate er im Jahre
392. An ,gewisse“ Klosterfrauen richtete er 423 ein Schreiben, in welchem er den
Schwestern eine Regel gibt, aus der dann spiter mutatis mutandis die Regel der
regulierten Chorherren entstand. Wie bereits oben bemerkt, ist von besonderem
Interesse der Briefwechsel des hl. Augustinus mit dem hl. Hieronymus. Augustinus
eroffnete ihn als Presbyter in den Jahren 394/95. Er hat vor allem biblische Fragen
zum Gegenstand. Die ersten Briefe, welche die beiden Minner wechselten, fithrten
zu einer Spannung. Hieronymus war gereizt dariiber, daB der erste Brief, den Augu-
stinus an ihn richtete, frither in die Offentlichkeit kam als in seine Héinde, noch mehr
aber dariiber, dafl Augustinus seine Exegese iiber den Auftritt zwischen Petrus und
Paulus im Galaterbrief scharf kritisierte. Dank der Hochherzigkeit des hl. Augustinus
glitteten sich aber die Wogen wieder, und der spiitere Briefwechsel verlor die Bitterkeit.

Freilich, eine gewisse sachliche Differenzierung blieb bestehen. Dies zeigt der
Briefwechsel vom Jahre 403. Augustinus lie§ durch den Diakon Cyprian einen Brief
iibermitteln, in welchem er gegen die direkte Ubersetzung des Alten Testamentes
aus dem Hebriischen Bedenken #uBerte und dem hl. Hieronymus die Ubersetzung
aus der LXX empfahl. Dieser antwortete im Jahre 404. Auf einen fritheren Gedanken-
austausch zuriickgreifend, besonders was die Exegese von Gal 2, 14 anlangt, verteidigte
Hieronymus seine neue Bibeliibersetzung iiberzeugend. Der Brief des hl. Augustinus
hat sechs Kapitel, wahrend jener des hl. Hieronymus 22 Kapitel umfaBt. Als Philologe
erweist sich Hieronymus als der Grofere, als Dogmatiker hingegen Augustinus.

Augustinus war ein Kidmpfer fiir die Wahrheit. Darum richten sich zahlreiche
seiner Briefe gegen die Hiiresie. Er schrieb viele Briefe zum donatistischen Schisma, an
Freund und Feind. So wandte er sich zum Beispiel 416 an den katholischen Bischof
Johannes von Jerusalem und 399 an den donatistischen Bischof Crispinus von Kalama.
Augustinus ist es vor allem um die Einheit der Kirche zu tun. Auch die Priszillianisten
machten ihm Sorge, wie aus einem, allerdings undatierten Schreiben an den Bischof
Ceretius hervorgeht. Den doctor gratiae beriihrte nicht wenig der pelagianische Streit.
Er schrieb 416 einen 19 Kapitel langen Brief an Papst Innozenz (401 —417), in welchem



Mitteilungen b1

er in scharfsinniger Weise die Irrlehre des Pelagius zerpfliickte. Er iibersandte dazu
ein Buch des Pelagius und bat den Papst, den Irrlehrer nach Rom zu berufen und
wegen der in dem Buche enthaltenen Irrlehren zur Rede zu stellen. Auch den Anfingen
des Semipelagianismus wandte er noch seine Aufmerksamkeit zu, wie der Brief an
Vitalis, einen Angehorigen der Kirche von Karthago, im Jahre 426 beweist. Dazu
kommen schlieBlich noch Seelsorgebriefe, wie 423 an Felicia, die er ermahnte, sich
an den schlechten Sitten unwiirdiger Priester nicht zu stoBen. Ehrhard sagt von den
Briefen des hl. Augustinus, daB sie seine Personlichkeit in einem viel hoheren MaGle
offenbaren als seine iibrigen Schriften; aus seinen Charakterziigen, von denen bald
der eine, bald der andere aufleuchte, entstehe vor dem geistigen Auge des heutigen
Lesers das Gesamtbild eines ganz groBlen Menschen.

Mogen diese Zeilen dazu beitragen, das Interesse der Leser an den Briefen der
Viiter anzuregen!

Schwanenstadt (00.) Dr. Franz Neuner

Unsterblichkeit und Parapsychologie. Das Problem der personlichen Fortexistenz
nach dem Tode ist das primiire, allgemeine Anliegen der Menschheit. Die Beantwortung
dieser Frage ist von entscheidender Bedeutung fiir die Sinngebung und die praktische
Gestaltung des menschlichen Lebens und ist damit ebenso maflgebend fiir die Kultur
und die Geschichte der Menschheit. Mit der positiven Bejahung dieser Frage wird die
Geschichte der Menschheit-zur Heilsgeschichte; bei ihrer Verneinung bleiben die
Menschen dagegen in dem steten Dilemma zwischen Genuligier und Verzweiflung,
wenn sie sich nicht auf noch fragwiirdigere Ersatzleistungen stiirzen.

Der Unsterblichkeitsglaube ist weder auf ,,menschliche Eitelkeit” zuriickzufiihren,
wie Plinius einst gemeint hat, noch hat der Materialismus eines L. Feuerbach recht,
wenn er die Unsterblichkeitshoffnung in den leeren Wunschgedanken eines subli-
mierten Egoismus aufzulésen sucht. Die Unsterblichkeit ist keine ausgesprochen
iibernatiirliche Gnadengabe, wohl aber eine natiirliche Eigenschaft der menschlichen
Seele. Mit Thomas von Aquin leitet die Scholastik dhnlich wie schon Plato und Aristo-
teles aus den immateriellen Objekten und Akten des reinen Denkens und Wollens
auch die Immaterialitit, die Einfachheit, die Unzerstérbarkeit — und damit auch
die Unsterblichkeit der menschlichen Seele ab. Der Unsterblichkeitsglaube stiitzt sich
unmittelbar auf die religibse Offenbarung und letztlich auf die Tatsache der Aufer-
stehung Christi. Das psychologische Argument der Scholastik fiir die Unsterblichkeit
als der letzten Erfiillung der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Liebe und des mensch-
lichen Sehnens deckt sich praktisch mit Kants Postulat von der Unsterblichkeit als
der Vollendung des Sinnes des menschlichen Lebens.

In seiner Schrift ,,Unsterblichkeit” (Leo-Lehnen-Verlag, Miinchen 1951) hat
Aloys Wenzl in umfassender Zusammenschau das vorliegende Problem bewuft im
Zusammenhang mit allen zeitgemiBen und dringenden Fragen, mit dem Raum-Zeit-
Problem, mit der Relativitidtstheorie und der Quantentheorie behandelt. Dabei glaubt
er feststellen zu kiénnen, daBl heute nicht so sehr der Materialismus die groBien Ewig-
keitshoffnungen der Menschen zu zerstéren drohe als vielmehr das Fehlen der Er-
fahrung und das Fehlen einer Vorstellungsmoglichkeit. Praktiseh stellt er darum die
Frage: ,,Warum geben die kein Zeichen, mit denen wir doch éiber den Tod hinaus in
Liebe und Gedanken verbunden sind, wenn sie noch leben ? Liegt es an uns oder an
ihnen ? Sind sie stumm und wir blind ?* Oder wird die Kundgabe der jenseitigen Welt
schon dadurch Wirklichkeit, daBl wir uns, wie Th. Fechner meinte, bleibend mit ihnen

4%



