110 Pfliegler, Mensch und Tier

der irztlichen Visite meines Kollegen Dr. Raffaele Occhipinti bei seiner
Klientin Cicciarella Santa, Tochter des verstorbenen Giorgio, 77 Jahre alt,
aus Modica . . . beigewohnt zu haben. Es machte einen tiefen Eindruck
auf mich, als ich die Heilung des arthritischen Syndroms feststellte. Ich
hatte die Patientin schon vorher ab und zu beobachtet. Die Krankheit
machte seit Jahren jeden Heilversuch zunichte und bereitete der Patientin
grofle Qualen®).”

Unter den Krankheiten, die der i#rztlichen Kommission vorlagen,
werden ferner erwihnt: Sehnervatrophie, schwarzer Star, halbseitige
Lihmung von Gehirnthrombose (mehrere Fille), Gehirntumor, Unterleibs-
tumor, Polyarthritis (mehrere Fille). Alle diese Heilungen zeigen die
Kennzeichen der ,,wunderbaren Heilungen® an anderen Stitten. Es handelt
sich durchwegs um eine momentane Besserung eines fast aussichtslosen
Krankheitszustandes. So kénnen wir also diese Heilungen mit den Arzten,
die die Fille im einzelnen untersucht und beurteilt haben, als extramedikale
Phianomene erkliren. '

Wenn wir ein abschlieBendes Urteil iiber die Phinomene von Syrakus
geben wollen, so erscheint uns als einzig mégliche Antwort die folgende:
Das Trinenphinomen ist wissenschaftlich untersucht und soweit gesichert,
als es sich dabei um menschliche Trinen handelt, die in unerklirlicher
Weise auf dem Bild sich gesammelt haben. Eine naturwissenschaftliche
Deutung dieses Vorganges konnte bisher nicht gegeben werden und kann
auch nicht gegeben werden. Die Wunder, die sich an dieser Stitte ereignen,
sind ,,durchschnittliche“ Heilungen mit eben demselben Prozentsatz an
negativen und psychogen bedingten Fillen. Ein kleinerer Teil erweist
sic{:t aber auch vom wissenschaftlichen Standpunkt der Arzte aus als
haltbar.

Mensch und Tier

Von Univ.-Prof. Dr. Michael Pfliegler, Wien
Am 26. Janner d. J. wurde Msgr. Prof. Pfliegler siebzig Jahre alt. Wir frenen uns, im folgenden
einen Beitrag des Jubilars verdffentlichen zu kénnen.
Die Redaktion

Nicht selten begegnet einem in der Literatur und noch mehr im Gesprich
mit einem Tierfreund, als Selbstverstindlichkeit wie als Vorwurf, die
Annahme, daB8 die christliche Haltung gegeniiber dem Tiere hinter der
anderer Religionen, wie etwa des Hinduismus, zuriickstehe. Es ist einer
Untersuchung wert, diesen leisen und lauten Vorwurf zu iiberpriifen und,
wenn ndtig, eine theologische, also eine in der Offenbarung und Uber-
lieferung wurzelnde Klarstellung zu finden. Wir beginnen mit der theo-
logischen Uberlieferung.

%) Jongen a. a. 0. 73 f.



Pfliegler, Mensch und Tier 111

I. Die Stellungnahme des hl. Thomas zum Problem ,,Mensch und Tier* :

1. Weil wir aus der Offenbarung von einem Dienst der Engel an ihrem
geschopflichen Nachbarn, der im Rang unter ihnen steht, wissen, fragt
Thomas gewissenhaft, ob nicht aus der Offenbarung auch ein Dienst
des Menschen am Nachbarn unter ihm festgestellt werden konnte.
Und er verneint die Frage. Auch der Dienst der Engel am Menschen ist
nur einer in diesem Aon, ,quamdiu mundus durat . . . administrationi
inferioris creaturae (sc. hominum) intendunt®. (II 2, 181, a. 4. ad 2.)

2. Der Mensch hat im Gegenteil ein ihm zugesprochenes Herrentum
(dominium) gegeniiber der ihm unterstellten sichtbaren Natur; er hat das
Recht des ,imperare et uti“, des Herrschens und der Nutzung. (Gen 1,
28 ff.) Thomas unterscheidet das dominium servile, das Herrscherrecht im
engeren Sinne, und das dominium liberorum, eine Herrscherstellung, die
der Mensch gegeniiber seinen mitmenschlichen Untergebenen besitzt.

a) Das dominium servile sagt, daf er die ihm unterstellten Geschopfe
zu seinem Nutzen (commodum) und zu seinem Dienst (utilitatem) ver-
wenden darf. Begriindung:

aa) Der Mensch hatte auch im Urstand der Unschuld ein selbstver-
standliches Herrscherrecht iiber die Tiere. ,,Adam in statu innocentiae
dominabatur cunctis animalibus, quod ei omnia animalia naturaliter
subiecta essent” (L. 96, lc).

bb) Nach der Siinde setzte sich seine eigene Rebellion gegen Gott nach
unten in einer Rebellion der ihm unterstellten Naturwesen fort als ein
Teil der Strafe, die iiber den Siinder hereinbrach: ,,Verum in poenam
inoboedientiae hominis ad Deum animalia quoque homini obedire contem-
nunt. Die vor der Siinde selbstverstindlich gegebene Herrschaft muB} er
sich nun erzwingen.

cc) Denn dem Menschen blieb das mit der geschopflichen Ordnung
gegebene, also natiirliche Herrscherrecht iiber die Tiere auch nach der

Siinde. Und das aus drei Griinden (I. 96, 1):

1.) Es ist naturgegeben, dafl in der Ordnung der Geschépfe die nieder-
rangigen Wesen den hoherrangigen zur Nutzung da sind. Die anorganische
Welt (terra) wird von Pflanzen als Nahrung geniitzt, die Tiere nihren sich
(zum Teil wenigstens) von den Pflanzen, und dem Menschen stehen beide
Reiche zur Verfiigung. Der heilige Thomas beruft sich dabei nicht auf den
Schopfungsbericht, sondern auf Aristoteles (Politeia I. c. 3).

2.) Dieses Gebrauchsrecht folgt schon aus der Vorsehung. ,,Apparet hoc
ex ordine divinae providentiae, quae semper inferiora per superiora
gubernat.“ Es liegt in der Vorsehung Gottes, daB der Mensch als Ebenbild
Gottes in der sichtbaren Welt die Herrschaft iiber die Lebewesen hat.

3.) Den dritten Grund stellt die einfache verniinftige Uberlegung (ex
ratione). Die Tiere hitten zwar eine ,quaedam participatio prudentiae
ad aliquos particulares actus“, eine gewisse Teilhabe an der Klugheit,
was manche ihrer einzelnen Handlungen anbelangt; der Mensch aber
verfiigt seiner geistigen Natur nach iiber eine universale Klugheit als



112 Pfliegler, Mensch und Tier

Beweggrund (ratio) seiner Handlungen. SchluB3: Der seinem Wesen nach
Verniinftige hat ein Herrscherrecht gegeniiber dem Tier, das nur in einigen
Belangen nach rationalen Ordnungsgesetzen ausgerichtet ist. Dasselbe
stellt Thomas auch in der Summa contra gentiles IT1. 22 fest. Wieder mit
Berufung auf die Politeia und den Psalmvers 8, 8 f.: ,,Alles hast du seinen
Fiilen unterworfen, Schafe und Rinder und die Tiere des Feldes, die Vogel
des Himmels und die Fische des Meeres.“

b) Das dominium liberorum, die Herrschaft iiber freie Wesen,
dessen edelster Ausdruck die Sorge um diese und das Bemiihen ist, alles
zum Besten der ihm Unterstehenden zu tun. Weil der Mensch ein Ebenbild
Gottes und sichtbarer Vertreter der Giite und nicht nur der Autoritit
Gottes in der sichtbaren Welt ist, konnte man mindestens per analogiam
die Sorge auch fiir die unverniinftige Schopfung folgern.

3. Den Fall der Grausamkeit behandelt Thomas im Zusammenhang
mit der Grausamkeit gegeniiber einem Mitmenschen als ,,vitium humanum
excedens modum puniendi culpas®, als menschliches Laster, in dem das
StrafausmaB das an sich berechtigte iiberschreitet. Also auch das eingeengt
auf eine bestimmte Situation (II 2, 157, 1, 3). In der Begriindung holt
er sich die Autoritit des Seneca (De clementia 2, 4): ,,Crudeles vocantur,
qui puniendi causam habent, modum tamen non habent.“ Fiir grausam
miissen jene gehalten werden, die zwar einen Grund zur Strafe haben,
aber das Mal} derselben nicht kennen. Kommt also Grausamkeit nur als
Berufslaster der Schulmeister in Betracht? Nein. Thomas kennt das
eigentliche Wesen der Grausamkeit besser als sein heidnischer Zeuge.
Die widernatiirliche, das heiflit gegen die menschliche Natur siindigende
Grausamkeit, die wir heute halb entschuldigend und fallweise als wirklich
pathologisch deuten, wurzelt nicht nur in einem &duBleren Ubermal} der
Strafzuteilung, sondern in einer widersittlichen Haltung: ,,Qui autem in
poenis hominum® — ist es bei Qualen, die dem Tier zugefiigt werden,
anders ? — ,,propter se delectantur etiam sine causa possunt dici saevi
(grausam, wild) vel feri (gefiihllos, roh).* Warum ? Weil diesem Menschen
ein wesentlich menschlicher Affekt fehit. Welcher ? Der, daBl der Mensch
den Menschen liebt.

Fassen wir zusammen: Der sittliche Begriff der Grausamkeit liegt
nicht in einem das taxativ vorgeschriebene oder herkémmliche Maf3 der
Strafe iiberschreitenden Ubermal}, sondern in einer personlich unsittlichen,
darum verwerflichen Haltung. Sie wurzelt in einer widernatiirlichen, un-
menschlichen Lust an fremder Qual. Tierquélerei ist darum wesentlich
nicht verschieden von der Lust an Qualen, die Menschen angetan werden.
Diese kann vom Objekt der Herzlosigkeit her siindhafter sein, weil sie
sich am Ebenbild Gottes vergreift, und weil das den Menschen kennzeich-
nende Verhalten zum Mitmenschen die Liebe ist (Joh 13, 15; 1 Joh 3, 15;
Rom 13, 10). Sie kann aber auch unmenschlicher, eben perverser sein,
weil das Tier wehrloser ist gegen den Peiniger, und weil der Mensch als
Ebenbild Gottes in dieser Welt die Liebe, die er von Gott erfihrt, an die
ihm unterworfenen Geschopfe weitergeben soll.



Pfliegler, Mensch und Tier 113

II. ,Mensch und Tier” in der Moraltheologie

Sehr viele Moraltheologen behandeln die Frage nur nebenher. Einige
in einer Weise, die Anlal geben mufl zu den eingangs vorgebrachten
Anwiirfen und Vergleichen mit der Lehre anderer Religionen. Wir nehmen
zuerst eine Moraltheologie zur Hand, die durch ihre alle iibrigen schlagende
Verbreitung fiir die Meinung der gesamten Okumene von groBtem EinfluB
geworden ist, die von Hieronymus Noldin. Er behandelt die Frage im
Zusammenhang mit der Siinde gegen das 5. Gebot.

1. Das erste Bedenken kinnte sich schon gegen den Titel der quaestio
richten: ,,De vexatione animalium.“ Er fragt gar nicht nach der Sittlichkeit
eines positiven Verhaltens, er engt von vornherein das sittliche Problem
auf die Frage nach der Berechtigung oder Nichtberechtigung der Tier-
quilerei ein. Weil diese Methode dem ganzen Werk anhaftet, wird man das
in diesem handfesten Fall auf eine Einheitlichkeit buchen diirfen.

2. Schwer wiegt das zweite Bedenken. Noldin geht in diesem Band,
der ,,De praeceptis Dei et ecclesiae® iiberschrieben ist, nicht aus von den
etwa vorhandenen Aussagen der Offenbarung in beiden Testamenten,
sondern von einem rechtsphilosophischen Syllogismus, der lautet: 1. Das
Tier ist keine Person; 2. nur gegen Personen gibt es Rechts- und Liebes-
pllichten; 3. darum hat der Mensch gegeniiber dem Tier keinerlei (,,nulla
obligatione tenetur) Rechts- und Licbespflichten. Gegen diesen Schluf3-
modus erheben sich schwere Bedenken.

1.) Wir wiederholen: Der Ausgangspunkt ist viel zu eng gefaBt. Er
geht schon im Titel von der Tierquilerei aus, so, als ob es nur darum ginge,
die als selbstverstindlich angenommene Tierquilerei auf ihre Berechtigung
zu untersuchen. :

2.) Aus der negativen Feststellung — das Tier ist nicht Person —
laBt sich logisch nur schlieen, was das Tier nicht sein kann. Es kann
nicht Rechtssubjekt sein. Ich kann meinen ,,Troll“ nicht ohne Rechts-
vertretung als Erben einsetzen; er kann nicht als Zeuge fungieren; er ist
nicht verpflichtet, die Pflichtschule zu besuchen, und er hat sichtlich auch
keinerlei derartige Ambitionen. Uber das sittliche Verhalten des Menschen
zum Tier ist damit nichts ausgesagt, wohl aber rechtlich: Mensch und
Tier stehen zueinander in keinem Rechtsverhiltnis. Der Mensch kann das
Tier nicht gerichtlich klagen, oder ein Tier als Zeugen vor den Richter
bringen. Das festzustellen, ist, geschichtlich gesehen, keine Selbstver-
stéandlichkeit. :

»Die Kirche verfluchte und verbannte Tiere, die sich den Menschen
besonders schiidlich erwiesen.” Dafiir geben mittelalterliche. Ritualien
Beispiele?). ,,Das weltliche Gericht zog Tiere fiir den angerichteten Schaden
zur Verantwortung, strafte sie, folterte sie, richtete sie hin. Auch als Zeugen
wurden die Tiere geladen“ (ebenda). E. Westermark?) berichtet, daff 1565
die Bewohner von Arles die Vertreibung der Heuschrecken forderten.

1) Vgl. Friedr. Zopfl, Deutsche Kulturgeschichte. Freiburg i. Br. 19372, S. 208.
*) Ursprung und Entwicklung der Moralbegriffe I, 1913, S. 299 f.

»Theol.-prakt. Quartalschrift* II. 1961 8



114 Pfliegler, Mensch und Tier

Sie reichten eine Klage beim Tribunal de V’officialité ein. Dieses beschlof3
den ProzeB. Ein Dr. Marin iibernahm die Vertretung der Insekten und
verteidigte sie mit Eifer. Aber er unterlag. Die Heuschrecken wurden unter
Androhung des Bannes verurteilt, Arles zu verlassen. Nur solche Fille
konnten durch die Feststellung, daBl zwischen Mensch und Tier kein
Rechtsverhiltnis bestiinde, betroffen werden.

3.) Das obige SchluBverfahren sagt nichts dariiber aus, was das Tier
in der Schopfung ist. Was ist es?

a. Es ist ein Geschopf Gottes. Er gab ihm Wesen und Rang, und beides

in einer groBen Vielfalt. ‘

b. Das Tier hat Lust und Leid mit dem Menschen gemein; nicht nur

sinnliche Lust und sinnliches Leid. Es kann in den héheren Arten

traurig und frohlich, es kann enttduscht, erschreckt, auch erfreut sein.

c. Es ist ein Wesen, das der freien Entscheidung entbehrt. Daraus folgt:

Wenn es leidet, kommt es unschuldig dazu.

d. Es ist in seiner Freude und seinem Leid weithin dem Menschen,

sagen wir gleich: seiner Menschlichkeit ausgeliefert. Damit kann der

Mensch an seinem Leid schuldig werden.

4.) Das obige SchluBlverfahren fragt nur nach einer (fraglich angenom-
menen) unsittlichen Haltung des Menschen. Nicht aber nach seiner Relation
zum Tier iiberhaupt, vor allem nicht nach dem tatsichlich tétigen Ver-
halten zum Tiere.

3. Die Grundsiitze, die Noldin im AnschluB an seinen Syllogismus
vertritt, leitet er mit einem erschreckenden Satz ein: er weill, daf} es
Moraltheologen gibt, die iiber die Verletzung der Gebote Gottes duBlerst
beunruhigt (,,potissimum solliciti“) sind, die aber den Fall der Tierquilerei
nicht der Erwihnung wert erachten. Noldin rechnet es sich zugute, da@3
er das tut. Aber wie?

1.) Er wiederholt: Da die Tiere der Vernunft und der Personalitét
entbehren, sind sie keine Rechtssubjekte.

2.) Die Folgerung daraus, es habe darum der Mensch dem Tier gegen-
iiber keine Rechts- und Liebespflichten, ist zumindest im zweiten Teil
der Aussage falsch. Er kann sie nicht in dem Sinne haben wie zum Mit-
menschen. Aber iiberhaupt nicht ? Hier wiire sonst eine Blankovollmacht
fiir jede Grausamkeit gegeben. Auf das Phinomen gesehen, merkt wohl
jeder, daf an diesem Grundsatz etwas nicht stimmen kann. Denn Herz-
losigkeit, Grausamkeit sind personliche, damit sittliche Haltungen, unab-
hingig davon, gegen wen sie sich austoben.

3.) Der Mensch ist Herr der Tiere, wie aller anderen Sachen (,,rerum®!),
die der Vernunft entbehren. Sie haben ihm zu dienen als Mittel zum
Erreichen von Zwecken, die erlaubt und ehrenhaft sind (,licitos atque
honestos®). Das ist, richtig verstanden, richtig.

4.) Das Beniitzungsrecht gegeniiber den Tieren ist aber kein absolutes
und unbegrenztes. Die Grenze bestimmt die menschliche Vernunft, und
diese ist gebunden an den Zweck der Beniitzung. Ist dieser sittlich ver-
tretbar (honestus) und der modus utendi vernunftgemil} (rationi consen-
taneus), dann besteht vom Standpunkt der sittlichen Ordnung keine
Einwendung.



Pfliegler, Mensch und Tier 115

5.) Tierquilerei ist darum eine Siinde. Diese ist gegeben, wenn die
Peinigung bzw. Totung grausam und ohne Grund (ratio) erfolgt. Der
Mensch darf darum dem Tier auch einen schweren Schmerz und einen
qualvollen Tod bereiten, wenn der Zweck dieser Handlung sittlich ver-
tretbar und der ganze Vorgang, wenn auch nicht absolut, so doch moralisch
notwendig ist. ,,Moralisch® heit hier: es bestehen keine zwingenden, aber
doch vertretbare Griinde.

6.) Experimente an Tieren bei lebendigem Leibe (Vivisektionen) sind
erlaubt, soweit sie der Wissenschaft der Physiologie und der Medizin
dienen; was dariiber hinausgeht, kann vom Standpunkt der sittlichen
Ordnung nicht gebilligt werden.

7.) Dennoch kann die damit begangene Siinde nur als liBlliche be-
trachtet werden. Begriindung? ,,Usus animalium etsi cum doloribus
coniunctus sit, res indifferens est!“ Das ist keine Begriindung, sondern eine
unhaltbare Behauptung. Die Siindhaftigkeit lige lediglich in der Sinn-
losigkeit der Tierquaélerei.

8.) Erst nach diesem Ergebnis seiner ,theologischen“ Untersuchung
kommt Noldin auf die personale Seite der Tierquilerei und findet in der
Grausamkeit gegeniiber dem Tier doch eine Ahnlichkeit (nicht einen Fall ?)
mit der Grausamkeit iitberhaupt, die der Tugend der Selbstbeherrschung
und dem handfesten Fall der Sanftmut, der Schonung widerspricht.
Tiere quilen, sich weiden am Schmerz des Tieres! Man beginge damit
eine Siinde, die der Roheit (feritas) nahekommt.

9.) Jetzt erst verweist er auf das Zeugnis der Heiligen Schrift, nach
dem auch die Tiere unter der Vorsehung Gottes stehen; denen Gott die
Nahrung gibt zur rechten Zeit. Das Gebot der Sabbatruhe gilte (nach
Ex 23, 12) auch fiir das Tier. Milde und Giite gegeniiber dem Tier ist uns
darum von Beispielen, die Gott selbst gibt, nahegelegt.

IIl. Die Offenbarung zur Frage ,Mensch und Tier*

Sie allein kann den Ausgang fiir eine theologische Untersuchung geben,

auch in dieser Frage.
1. Das Erste und fiir alle zunichst Unbestrittenste ist, daB nach der
Heiligen Schrift der Mensch ein Herrscherrecht und Nutzungsrecht hat
gegeniiber der Tierwelt. Das erste Wort der Bibel sagt dariiber zum Men-
schen: ,,Macht euch (die Erde) untertan und herrschet iiber die Fische des
Meeres und iiber die Vogel der Luft und iiber alle Tiere, die sich regen auf
der Erde“ (Gen 1, 28). Schon die Nutzung der Pflanzenwelt haben die
Tiere selbst mit dem Menschen gemein (Gen 1, 29 f.).

Nach dem Siindenfall und der Sintflut wird diese Herrschergewalt
zu einer den gefallenen Menschen kennzeichnenden: ,,Furcht und Schrecken
vor euch sei tiber alle Tiere der Erde und iiber alle Végel des Himmels . . .
alle Fische des Meeres sind in eure Hand gegeben. Alles, was sich regt und
lebt, sei euch zur Speise® (Gen 9, 2 f.).

Der hl. Thomas sagt darum mit Recht, wenn auch hier nicht mit
Berufung auf die Bibel, daB es ein Irrtum sei, wenn manche lehren, es
sei fiir den Menschen eine Siinde, wenn er Tiere tote. ,,Ex divina provi-

8*



116 Pfliegler, Mensch und Tier

dentia naturali ordine in usum hominis ordinantur, unde absque iniuria
homo eis utitur vel occidendo, vel quolibet alio modo* (Contra Gent. 3, 112).
Die SchluBfloskel ,,quolibet alio modo* ist zu allgemein, um nicht auch
miBverstanden zu werden. In der Deutung dieses Herrscherrechts beim
Aquinaten wird man wohl einer Feststellung Prof. Albert Mitterers bei-
pflichten miissen: ,,So ist es interessant, da} Thomas, der noch die Natur-
richtigkeit einer gewissen Sklaverei vertritt, auch die Naturrichtigkeit der
Sklaverei der untermenschlichen Geschipfe lehrt. Und er fiigt hinzu:
»Es ist an der Zeit, daB der aristotelische Begriff der Tierquilerei durch
den franziskanischen Begriff des ,Bruder Wolf‘ gemildert werde?).” —
,Das Verhiltnis des Menschen zu der ihn umgebenden Schépfung ist nicht
dasjenige eines kalten Beniitzens, der Mensch gibt sich vielmehr unbewuflt
oder bewuBt an die Dinge hin. Er beniitzt sie, indem er sie liebt, selbst wenn
er sie zu gegebener Zeit téten will. Es entspricht der menschlichen Natur
und dem gesunden Lebensvollzug, dai der Mensch die Heimat liebt, der
Hirt seine Herde, der Bauer sein Feld.. ., sonst vergewaltigt er nicht nur
die Dinge, sondern auch sich selbst?).“

2. Das Wort und das Verhalten Gottes allein ist fiir eine Theologie der
Frage ,,Mensch und Tier* mafigebend. ,Die vielgestaltige Giite Gottes
kommt nicht nur zum Menschen, den er nach seinem Bilde geschaffen hat,
sondern neigt sich auch zu dem Tiere, das er dem Menschen unterworfen
hat. Von ihm kommt, wie das Heil der Menschen, auch den Tieren das
Heil . . . Glaube und hiite dich, anders zu denken! Der dich heil macht,
der macht auch dein Pferd und dein Schaf heil, bis zum Kleinsten herab®
(hl. Augustinus, Enarr. in Ps. 70). Wie?

1.) Gott sorgt wie fiir die Menschen so auch fiir das Tier. Das
Gesetz der Sabbatruhe gilt ausdriicklich auch fiir das Tier: ,,Am siebenten
Tag sollst du ruhen, daBl auch dein Ochs und Esel ruhen und der Sohn
deiner Magd und der Ankémmling sich erholen® (Ex 23, 12). Es fillt an
dieser Stelle auf, daB3 die Tiere vor den Menschen in ihrem gottgewollten
Recht auf Ruhe genannt werden.

,»Sechs Jahre sollst du dein Land besien und seine Friichte ernten.
Im siebenten Jahre sollst du es liegen und ruhen lassen, damit die Armen
deines Volkes davon essen; und was noch iibrig sein wird, sollen die Tiere des
Feldes fressen® (Ex 23, 10 ff.). Die freilebenden Tiere sollen auch teilhaben
am Ertrag der Ernte. So ist es Gottes Wille. Um wieviel mehr die Haustiere:
»Du sollst dem dreschenden Ochsen das Maul nicht verbinden!® (Deut
25, 4). Anderseits tritt das Gebot der Sabbatruhe auler Kraft, wenn es
gilt, zu Hilfe zu kommen. Und es macht fiir Jesus nichts aus, ob das
Hilfsbediirftige ein Mensch oder ein Tier ist (Mt 12, 11; Lk 13, 15).

2.) Die Heilige Schrift preist die Fiirsorge Gottes fiir das Tier. Ps 35,7:
»Deine Gerechtigkeit ist gleich den Bergen Gottes, deine Gerichte ein
grofler Abgrund, Mensch und Vieh erhiltst du, o Herr.“ Der Psalm 103
ist ein einziger Preis der Liebe Gottes zu allen Wesen seiner Schopfung.

3) Zeitschr. fiir kath. Theologie, Innsbruck 1932, S. 63.
%) Herbert Doms, Yom Sinn und Zweck der Ehe, Breslau 1935, S. 44.



Pfliegler, Mensch und Tier 117

»Wer“, fragt Job (38, 41), ,,bereitet dem Raben seine Speise, wenn seine
Jungen zu étott schreien und hilflos sind, weil sie nichts zu fressen haben ?“

Dem Menschen, der Vernunft hat und planen kann, ist die Sorge fiir
sich von Gott aufgetragen. Die Tiere stehen unmittelbar unter Gottes
Obhut. Wie einmalig sagt das unser Herr: ,Betrachtet die Vogel des
Himmels, sie sden nicht, sie ernten nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen
und euer himmlischer Vater ernihrt sie” (Mt 6, 26). Wie gering ist so ein
Véglein, und selbst fiir den geringsten unter den Vogeln, den Sperling,
sorgt Gott (Mt 10, 29).

3.) Denn Gott hat Mitleid nicht nur mit dem Menschen, auch mit dem
Tier. ,,Aber Gott gedachte Noes und aller Tiere und alles Viehes, das in
der Arche war®“ (Gen 8, 1). Und zu Jonas, der unter einer Efeustaude auf
den Untergang Ninives wartete, sprach Gott: ,Ich sollte kein Mitleid
haben mit Ninive, der groflen Stadt, in welcher mehr als 120.000 Menschen
wohnen, die den Unterschied zwischen ihrer Rechten und ihrer Linken
nicht kennen, und so viele Tiere ?* (Jon 4, 11).

4.) Gott fordert vom Menschen Mitleid mit dem Tier. ,,Wenn du den
Esel oder den Ochsen deines Bruders fallen siehst auf dem Wege, sollst
du es nicht verschmihen, sie aufzurichten mit ihm*“ (Deut 22, 4). ,,Wenn
du den Esel dessen, der dich hafit, unter der Last niederbrechen siehst,
sollst du nicht voriibergehen, sondern ihn aufrichten mit ihm* (Ex 23, 5).
Ebenso soll er Tiere, die sich verirrt haben, dem Besitzer zuriickfiihren,
auch wenn er ihm feindlich gesinnt ist (Ex 23, 4; Deut 22, 1); der Mensch
soll dem Tier eines, dem er feind ist, nicht die Feindschaft entgelten lassen.

5.) Grausamkeit gegen das Tier ist darum ein Ausdruck der Gott-
losigkeit. Das besagt ein Satz im Buch der Spriiche: ,,Der Gerechte
erbarmt sich seines Viehes, das Herz des Gottlosen aber ist grausam®
(12, 10). Die Bezeichnung ,,der Gerechte” heifit hier: der in der Ordnung
Gottes Lebende, der nach dem Willen Gottes Lebende. Es liegt im Willen
Gottes, daB der Mensch sich seines Viehes erbarme. Der Grausame tritt
aus der gottgegebenen sittlichen Ordnung heraus. Er ist gottlos, er hat
sich von der Gesinnung Gottes, die sich in der Offenbarung gegeniiber dem
Tier ausspricht, losgesagt. Wortlich hiee die Ubersetzung: ,,Es kiimmert
sich (hat Verstindnis) der Gerechte um die Seele (Leben, Bediirfnisse)
seines Viehes . . .“ Paul RieBller®) iibersetzt: ,,Es weill der Fromme, was
sein Vieh bedarf, dagegen ist des Biésen Sorgfalt grausam.“ Der Sinn
dieses Wortes ist: Dem Menschen ist es von Gott aus gegeben zu wissen,
wessen das Vieh bedarf; der Gottlose richtet sich nicht nach dieser ihm
von Gott auferlegten Einsicht und handelt grausam.

Wollen wir uns noch die liebevolle Art vergegenwirtigen, mit der der
Hirt im Gleichnis des Herrn sein verlaufenes Schiiflein heimholt. Er ist
so besorgt, dal er die neunundneunzig verlifit und dem einen nachgeht;
und hat er es gefunden, schliigt er es nicht, was man fast begreiflich finde
bei dem Arger, den es ihm bereitet hat, er trigt es auf seinen Schultern
heim und ist so voll Freude, dafl er seine Nachbarn an seiner Freude
teilnehmen lassen muf} (Lk 15, 4—6). Gott hat die Mutterliebe und -sorge

') Die Heilige Schrift des Alten Bundes, nach dem Grundtext iibersetzt, Mainz 1924, II. 275. !



118 Pfliegler, Mensch und Tier

auch dem Tier gegeben, und der Heiland findet in der Liebe der Henne zu
ihren Kiichlein eine Parallele zu seiner Liebe zum Menschen (Mt 23, 37).

IV. Zur Theologie von ,Mensch und Tier*

1. In der Untersuchung der Frage ,,Mensch und Tier” von einem Prinzip
der Sozialphilosophie, das die Pflichten und Rechte zwischen Personen
prizisiert, auszugehen, ist abwegig. Denn das Tier ist nicht Person. Es
gehort nicht zur societas im Sinne der Soziologie. Mit diesem Obersatz
wird die positive Beantwortung verstellt. Aus dem Obersatz: Das Tier ist
nicht Person, lassen sich logisch nur negative Folgerungen ziehen. Aber
der Satz ist iiberhaupt unbrauchbar; er ist eine analytische Aussage. Vor
allem verbaut er dem fragenden Theologen den Blick auf Gott, um dessen
Ebenbild gefragt wird. Eine Unterscheidung gilt. Auf diese weist Bern-
hard Héaring hin: ,,Unsere Nichsten sind also alle Heiligen und Engel des
Himmels, alle armen Seelen im Fegefeuer und alle Erdenpilger . . . Die
unverniinftigen Tiere und die iibrige unverniinftige Schopfung bewundern
und lieben wir um ihres Schopfers willen, aber sie sind nicht Gegenstand
der christlichen Nachstenliebe®).” Noch schirfer unterscheidet Mausbach-
Ermecke, weil er von der Position der Fritheren ausgeht: ,,Der Mensch
hat weder Rechts- noch Liebespflichten gegen die Tiere; er hat jedoch
Pflichten gegen Gott, gegen sich selbst und den Nichsten beziiglich

der Tiere, er kann sich durch Roheit und Grausamkeit an ihnen versiin-
digen?).*

2. Das Tier hat ein Lebensrecht, das viel tiefer griindet, als es ein Satz
der Soziologie aussprechen kann: Das Lebensrecht wurzelt in der Tatsache,
dafl es Geschiopf Gottes ist. Gott selbst achtet dieses Recht, weil er es
gesetzt hat. Darum hat der Mensch kein Recht, das Lebensrecht des
Tieres ohne entsprechenden Grund anzutasten. ,,Tiere sind Gottes Gebilde
und der Pflege des Menschen anvertraut. Alles Leben ist geheiligt durch
die Heiligkeit des Schopfers®).“

3. Das Tier ist ein animal. Der Mensch ist ein animal rationale. Das gibt ihm
aber noch kein Recht, eher Pflichten gegen das Tier. Er kann aus der
Offenbarung und aus der von ihr erleuchteten Ratio die geschopfliche
Stellung des Tieres erkennen und hat sie zu achten.

4. Wohl ist der Mensch Herr in der sichtbaren Schépfung. Diese Herrschaft
ist aber keine absolute. Er ist als der von Gott gesetzte Herr sozusagen
Lehenstrager Gottes in der sichtbaren Welt. Er hat diese Herrschaft im
Geiste seines Lehensherrn auszuiiben. Er ist seinem Wesen nach der
sichtbare Arm Gottes in dessen Sorge um seine Welt. Auch um das Tier.
»Die Tierwelt offenbart uns, wie iiberhaupt die ganze Schopfung, Gottes
Macht, Seine Weisheit, Seine Giite und verdient darum wvon seiten des
Menschen Ehrfurcht und Riicksichtnahme. Jedes riicksichtslose Vorgehen,
wodurch Tiere getotet werden, jede unnétige Hérte und gefiihllose Grau-

5) Das Gesetz Christi, Freiburg i. Br. 1954, S. 832.
7) Kath. Moraltheologie, Miinster 1953, III. 165..
8) Joh, Stelzenberger, Lehrbuch der Moraltheologie, Paderborn 1953, S. 203.



Pfliegler, Mensch und Tier 119

samkeit gegen sie ist darum zu verurteilen. Denn ein solches Verhalten
steht im Widerspruch zum gesunden menschlichen Empfinden und
fithrt notwendig zur Brutalitit® (Pius XII. zu Fragen des Tierschutzes,
10. November 1950).
5. Das besagt auch: Der Mensch hat kein Recht, ein Tier ohne entsprechen-
den Grund zu téten. Fiir die Tétung gibt es in der Offenbarung klare
Griinde. Die Tiere sind zur Nahrung des Menschen bestimmt, genau so
wie die Tiere selbst auf die Ernidhrung durch andere Tiere angewiesen sind.
Der Mensch kann sich gegen Angriffe und Schiden von seiten der Tiere
bis zur Tétung schiitzen. Er hat aber kein Recht und vergreift sich am
Lebensrecht, das Gott gegeben hat, wenn er mutwillig Tiere totet. Zur
Tétung eines Fieres bedarf es nicht nur iiberhaupt eines Grundes, sondern
eines adiquaten Grundes.|Dal} Feinschmecker oder Siaufer ihren Gaumen
durch knusperig gerostete Voglein zu weiterem Trinken anreizen wollen,
ist auch nicht im entferntesten ein adidquater Grund dafir, dal in den
Landern des Siidens jahrlich Millionen Singvégel auf ihrem Flug in ihre
Sommerheimat erlegt werden. Das ist vielmehr ein Verbrechen an der
Natur und eine Siinde an der Schopfung Gottes und ist eine Schande fiir
Vilker, die zu diesem Vogelmord wie zu einem gesetzlichen Beruf Kon-
zessionen erteilen und dafiir pro Flinte und Netz Steuern einheben.
6. DaB} Tiere zur Nahrung oder zum Dienste des Menschen bestimmt sind,
vertrigt sich beim normalen Menschen durchaus mit seiner Liebe zum
Tier, solange es lebt. Wir freuen uns an der Putzigkeit der Kiichlein oder
der jungen Hunde wie an Kindern. Jeder Hirt liebt seine Tiere. Jeder
echte Bauer hat fast ein freundschaftliches Verhéltnis zu seinen Pferden.
Die Anhinglichkeit und Treue des Hundes beantwortet der Mensch mit
Giite und Liebe. Das ist nicht nur tierfreundlich, sondern Ausdruck echter
Menschlichkeit. Die Schrift erzihlt wiederholt, dall Gott Sorge hat um die
Tiere, die nach Nahrung rufen. Der Mensch wandelt in den Spuren seines
Schiépfers, wenn er hungernden Tieren in der Winterzeit Futter bereitet.
Der gute Hirt ist nicht nur Bild und Gleichnis. Er ist selbst das in den
Menschen hineinprojizierte Abbild Gottes und Vorbild fiir jedes Kind
Gottes. Es ist kein Zufall, dafl die Heiligen grofle Tierfreunde waren,
allen voran der heilige Franz von Assisi®).

7. Die Tatsache, dal das Tier wie der Mensch Schmerz und Qual empfindet,
und das ohne schuldig sein zu kénnen und ohne den Sinn des Schmerzes
zu erfassen, ruft insbesondere das Mitleid des Menschen auf. Hier ist der
Mensch Ebenbild des mit den Tieren Mitleid habenden Schépfers. Dem
Tier Qual zu bereiten, das Tier ohne Grund leiden zu lassen, ist nach der
Schrift eine Haltung duBerster Ferne vom Vorbild Gottes. Nur das Herz
des Gottlosen kann grausam sein. Die Grausamkeit ist um so unmensch-
licher und gottfremder, je wehrloser das Tier ist.

Die Gottlosigkeit des Grausamen liegt tiefer. Wer kann als Mensch,
als erloster Mensch das Auge eines leidenden oder gequilten Tieres ohne
Erschrecken aushalten und seine Menschlichkeit nicht verwirken; zu-

%) Vgl. Reinhold Schneider, Die Stunde des heiligen Franz von Assisi, Kolmar im ElsaB
1941, S. 58 ff. — Josef Bernhart, Heilige und Tiere, Miinchen 1951.



120 Pfliegler, Mensch und Tier

sehen, ohne die eigene Erlostheit in Frage zu stellen? ,Selig die Barm-
herzigen!“ Kein Mensch kann das Mitleid oder die Barmherzigkeit auf
das eigene Geschlecht beschrinken, ohne sie damit nicht zu verlieren.
DaB der Mensch mitleidender geworden ist, als er es einmal war, ist die
Folge seiner Erlosung durch die Erbarmung Gottes. Durch die Siinde ist
der Mensch ein Leidender geworden und hat die Schopfung mit in das Leid
gerissen. Durch die Erlésung wurde das Leid nicht von ihm genommen,
es ist Teilnahme am Leiden seines Erlosers geworden und hat darum einen
Sinn erhalten. Diesen, Sinn kann die leidende Kreatur nicht erkennen und
mulBl dennoch weiter leiden. Eine abstrakte, von einem Rechtssatz der
vorchristlichen Zeit abgeleitete Regel des Verhaltens zum Tier fillt der
christlichen Haltung in den Riicken. .

8. Die Frohbotschaft soll nach dem Worte Christi ,,jeder Kreatur” ver-
kiindet werden (Mt 16, 15; ebenso Kol 1, 13). In der Deutung des hl. Gre-
gorius heilt das: dem Menschen verkiindet werden, der von allen
Ringen der Schopfung, der Pflanzenwelt und der Tierwelt, etwas in sich
triagt. Die Stelle heifit wohl: die Frohbotschaft soll iiber den Menschen
auch zur Frohbotschaft fiir jede Kreatur werden, weil der Mensch durch
seinen Fall jede Kreatur mit hinein in die Folgen des Falles gerissen hat.
Der Herr weilt, ehe er mit seiner Frohbotschaft vor die Menschen tritt,
bei den wilden Tieren und den Engeln (Mk 1, 12). Die ganze Schépfung
harrt der Erlosung. Und dieses Harren ist eines .,auf die Offenbarung
der Kinder Gottes. Denn die Schépfung wurde der Vergiinglichkeit unter-
stellt, nicht freiwillig, sondern durch den, der sie darunter gestellt hat in
der Hoffnung, dafl auch die Schopfung von der Knechtschaft der Ver-
nichtung zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes frei werde. Wissen wir
doch, da} die gesamte Schopfung mitseufzt und noch in Geburtswehen
liegt“ (Rém 8, 20 ff.). Die Erlosung kann als Erlosung von Siinde und
Schuld nur zuerst eine des Menschen sein, aber durch den Menschen soll
sie auch, muf sie iibergreifen auf die dem Menschen unterstellte Schopfung.
In der Liebe des erbarmenden Gottes griindet unsere Rettung, und diese
Liebe und Erbarmung soll auf seinen nichsten Nachbarn in der Schépfung
iibergreifen, auf das Tier. Vor dieser in der Offenbarung wurzelnden Liebe
des Menschen zur Kreatur fallen alle Verhiltnisregeln abstrakter und von
der Tatsache der Erlésung abstrahierender Rechtssitze ins Wesenlose.

9. Diese Erlosung kann als Anruf nicht vom Tier vernommen werden.
Gott hat zwar einmal (so berichtet das Buch Numeri 22, 28, und der
hl. Petrus bezieht sich darauf: 2 Petr 2, 16) einen Esel zum Sprechen
gebracht, damit seine Stimme die Torheit Bileams widerlege, aber das
Tier bleibt passives Objekt der erlosten Welt. Die Haltung der Tiere
untereinander liegt jenseits von Gut und Bése. Das Tier ist nicht begabt,
nach einem Warum oder Wozu zu fragen. Es kann sich in seinem Ver-
halten den Umsténden nur angleichen, es kann aber nicht logisch folgern.
Es ll'ea;giert in einer vorgegebenen oder angewdhnten Aktionsbreite rein
vital'?).

195710% ‘;gl. Hubert Muschalek, Der Christ und die Schopfung. Die Welt der Tiere, Berlin
» e Dile



Pfliegler, Mensch und Tier 121

Das Tier hat auch kein sittliches Empfinden, obwohl manche Ver-
haltensweise zum Menschen, wie die Dankbarkeit und Treue des Hundes
oder des Pferdes, sittlicher Haltung &dhnlich sind. Das Tier kann daher
auch nicht siindigen. Es kann darum auch nicht wie ein bewuBter Siinder
bestraft werden. Es ist darum ein Recht und eine Pflicht des Menschen,
dem Tier durch Dressur ein Verhalten zur Gewohnheit zu machen, das
dem Nebeneinander von Mensch und Tier dient. ,,Grausamkeit” des
Tieres, etwa wie es eine Katze mit einem wunden Miuslein treibt, ist
nicht Grausamkeit im sittlichen Sinn, aber doch objektiv eine Grausamkeit.
Vor dieser hat der Mensch den Anruf, ihr ein Ende zu bereiten.

10. Vivisektion ist auf den ersten Blick, also als Phinomen gesehen,
unsittlich. Niemand hat ein Recht, einem Tier Qual zu bereiten. Sie kann
zugestanden werden unter drei Bedingungen:

1.) Wenn aus ihr ein ernster Vorteil fiir die Erforschung des Lebens
des Menschen wie des Tieres gegeben ist.

2.) Wenn der Schmerz auf das Mindestmafl beschrinkt oder iiber-
haupt aufgehoben wird (Narkose).

3.) Nie kann Vivisektion von der kalten Feststellung ausgehen, der

Mensch hitte dem Tier gegeniiber weder Rechts- noch Liebespflichten
und darum wire selbst ein schlimmster Qualenbereiter in diesem und
jedem anderen Fall nur ldBlicher Siinder. Wenn diese Voraussetzung gilt,
ist dieses Zugestindnis Inkonsequenz.
Vernunft und gesundes sittliches Empfinden sagen, da der Mensch keinem
Tier ohne Grund Schmerz bereiten darf. Die Offenbarung sagt iiberdies,
daBl er berufen ist, der iibrigen Schépfung, die nach Erlésung seufzt, die
Erlosung welterzugeben, soweit er das kann.

Grausamkeit ist Schindung des Menschen als Ebenbild Gottes und als
Erloster. Nur der Gottlose kann grausam sein. Wer grausam ist, hat sich
zu fragen, wie er das mit seinem Glauben vereinen will. Grausamkeit
liegt nicht darin, was der Mensch quiilt, sondern dafl er quilt. Deswegen
nur vor der Grausamkeit zu warnen, weil eine gegen das Tier begangene
auch auf den Menschen iibergreift, ist Egoismus. Aber diese Warnung
verrdat, dall Grausamkeit in sich unsittlich und darum verwerflich ist
und nicht am Objekt der Roheit gemessen werden darf.

11. Das Tier hat nicht die Wiirde des Menschen. Diese Aussage gibt keine
Dispens, sondern beinhaltet eine Pflicht. Der Mensch verliert seine Wiirde,
wenn er ein Tier mutwillig quilt oder auch zum Vergniigen totet.
Der Christ widerspricht seiner Erlostheit, wenn er nicht als Herr in dieser
I\VER wirkt, indem er seine Erlosung durch Mitleid und Liebe weiterwirken
afit.

12. Die sittliche Haltung des Christen zum Tier baut auf einer klaren
Anthropologie des Glaubens auf. Sie verwischt nicht die klaren Grenzen
zwischen Mensch und Tier, wie etwa die Tierliecbe oder Tierschonung des
Buddhismus, die in der Lehre von der Seelenwanderung wurzelt!!). Ahn-

1) Vgl. Heinrich Heckmann in seinem Artikel {iber den Buddhismus in: Clemen, Die
Religionen der Erde, Miinchen 1928, S. 322.



122 Pfliegler, Mensch und Tier

liches verlangten schon die Manichier. Schopenhauer wie Spencer ist vom
Buddhismus beeindruckt, Haeckel von Darwin!?).

Es kommt vor, da umgekehrt den Menschen der Erkenntnis von
Gut und Bése (Gen 2, 17), selbst wenn er vom Baum dieser Erkenntnis
noch nicht gegessen hat, den Menschen der freien Entscheidung und damit
der Verantwortung, den Menschen der Sehnsucht nach reinem Menschsein
und nach einer Freiheit von Schwiche und Tragik der Wunsch anfallen
kann, selber Tier zu sein. Es ist wehmiitig, zu lesen, daB3 dieser Wunsch,
soweit er schriftlich niedergelegt ist, gerade Kinder anfillt. Oder spricht
sich in ihm doch nur die Trauer des Erwachens (Gen 3, 7) aus, die das
Kind in die friihen Tage verlegt, wo es noch mit Ziegen und Schafen
zusammenlebte und mit ihnen wie auf Du stand ?

So bekennt Richard Billinger: ,,Jch harrte heute vor der alten Stalltiire, roch voll hier
den Duft ihres Hauses, ich stand wie stets ohne Engel wieder im Bann und Verzauberung. Ich
wiire ja lieber eine von Muhmes Ziegen gewesen, statt so ein weillbehiiutetes Menschlein, das
Gott fiirchten und fiir die Armen Seelen des Fegefeuers beten mufite!®).“ Ein anderer, weit har-
monischerer Dichter, Hans Carossa, sagt von seiner Kindheit: ,,Auf der Weide zwischen ldu-
tenden Rindern . . . doch versetzte mich die Gegenwart der Tiere in ein sinnlos trauervolles
Erwarten, wie ich es unter Menschen nie empfand. Ich gab acht, ob sich an anderen Kindern
etwas Ahnliches zeige, entdeckte aber nichts. Und glaubte mich allein mit meinen Gefiihlen in
der Welt. Kamen mir in solchen Augenblicken Vater und Mutter, Lehren und Gebete in den
Sinn, so wies ich dergleichen Erinnerungen als unertriiglich zuriick, als wollte ich im Bann der
Kreatur selber nur Kreatur sein und aus dem unschuldig-triiben Grund der Tierschaft erlost
werden, bis ich endlich mit einer Art Schrecken aufsprang und heimlief, sehr froh, wieder im
Niichtern-Menschlichen aufzutauchen). Ja, Maxim Gorki sieht eine Stirke i Tier, die der
alltigliche Mensch nicht hat und darum unterliegt. Die Wilfe ,,haben ihre Klauen und Zihne
zur Selbstverteidigung und — die Hauptsache — ihre Herzen sind durch nichts erweicht. Letzteres
ist sehr wichtig, denn um im Kampf um die Existenz zu siegen, mufl der Mensch entweder viel
Verstand oder das Herz eines wilden Tieres haben®).” Man versteht, dafl er als Dichter des
Bolschewismus verstanden, vielleicht auch miflverstanden wird. Richtiger deutet Gunnar
Gunnarsson: ,,Es ist etwas Heiliges und Unverletzliches in dem Verhiltnis von Mensch und
Tier. Eines schonen Tages stand man da und mufte sich entschliefen: eine Kugel fiir den einen,
ein Messer fiir den andern. Das war der Preis. Darin lag die Verantwortung. Man mufBite sich
zum Herrn nicht nur iiber ihr Leben machen, sondern auch iiber ihren Tod. Nach bestem Wissen
und Gewissen. Es tat weh. Nur wer es erlebt hat, kann ahnen, wie weh es tut. Gewissermaflen
waren wohl alle Tiere Opfertiere. Aber — war nicht alles Leben Opfer? Wenn es in rechter
Weise gelebt wurde ?71%)“ —  Ja, esist eines der wichtigsten Vorrechte des Tieres vor dem Menschen,
daBl man es aus dem Leid durch den Tod befreien kann'?).*

12) Literatur bei Joh. Stelzenberger, a. a. 0. S. 204.

13) Die Asche des Fegefeuers, eine Dorfkindheit, Miinchen 1932, S. 9.

14) Kine Kindheit, Leipzig 1940, S. 17.

15) In der Erziihlung ,,Freunde®, Meistererzihlungen, Berlin, Th. Knaur, S. 390.
16) Advent im Hochgebirge, Leipzig 1941, S. 64.

17) Axel Munthe, Das Buch von San Michele, Berlin 1931, S. 40 ff.



