
P

sondern unl ınen ausgesprochenen Problemroman über das Geheimnis, das Ziel, den Sınn des
Priesters. Jeder Priester könnte daraus sehr viel für seine seelische Vertiefung gewınnen, er sollte
freilich vorher die mehr Seiten umfassende Finführung oder Würdigung Pfiegers gelesen
aben.

Lanz ; Adol£f Buder
Custoé, quıd de nocte ? Österreichisches Geistesleben seıt der Jahrhundertwende. Heraus-

gegeben VO  5 Karl Rudolt£ und Leopold Lentner. Wien 19061, Verlag Herder. L  eınen €
120.—, DM /sfr DEa

Anläßlich der Vollendung des Lebensjahres widmeten Michael Pfliegler Schüler und
Freunde diesen Band, der dem Gefeierten beim akademiıschen Festakt überreicht wurde, den
die VWiener Theologische Fakultät seinem Geburtstag, dem Jänner 1961, und seinem
M} l  M dreı Wochen jüngeren Freund Johannes Messner Senatssaal der Wiener Universität
veranstaltete.

Mıit wachsender Bewunderung, Dankbarkeit, ja Krgriffenheit hest 119a diesen Band, der,
wıe der Untertitel andeutet, einıge bedeutsame Beiıträge einem noch sehr unerforschten
Kapitel österreichıischer Geistesgeschichte bringt nahe uns diese Geschichte auch noch
allen ist der un aber auch dıe Bedeutung eines Erziehers, Seelsorgers un:! (Üelehrten offenbart,
der eiıne wırre un!: S den Fugen geratene eıt nıcht erhtten hat, sondern uch gestaltenversuchte, un! der, da alte e1Nn- uUun! ausgefahrene Wege nıcht mehr ael führten, Mut
aufbrachte, Cu«e suchen und Zl gehen. Wer solches unternımmt, hat freilich kei  1n bequemesLeben, denn muß die CcCUuUeHN Wege zunächst allein, allein gelassen un! mißverstanden, gehen,und ıst eıne besondere Gnade, vielleicht auch eıne Frucht der Schnellebigkeit uUuNserer Zeıit,
daß Pfliegler noch erleben d w1ıe recht ıhm „die Zeit” gab und wıe selbstverständlich heute
manches ıst, wWOorull einmal schwer rıngen mußte. Diese Selbstverständlichkeit sollte 5
aber nıcht darüber hinw
wäre. ggtäuschen‚ s]ı1e selbst ohne jenes Ringen nıcht möglich geworden

Die unglaubliche Spannkraft und VWeite VO!]  5 Pflieglers Leben un! Wirken zeigt schon die
Liste der Autoren. Da melden sıch © Wort der Ärzt, Geograph, Historiker, Pädagoge, Philosoph,Psychotherapeut, Redakteur, Sozlalpolitiker un! Staatsbibliothekar: der Erzıieher und Volks-
biıldner; der Mittelschul- un! Hochschullehrer; der Pfarrer, Urdensmann, Prälat und Bischof;
Menschen, die heute ın ı1en, Admont, Graz, Innsbruck, München, Köln, St. Pölten wıirken.
Die Anordnung der einzelnen Beiträge könnte Inan 8S1C. gewiß auch anders vorstellen. Der Z61-
trale Beıtrag ıst zweifellos der Franz Mar  ıa Kapfhammers: „Michael Pfhegler Leben und
Werk“ 19—16' eıne sorgfältige Arbeit, für die Inan dem bundesstaatlichen Volksbildungs-referenten für die Steiermark DU  —+ aufrichtig danken kann. Was S1C. un diese Arbeit rankt,
ist eigentlich NUr Ilustration, Verdeutlichung alles dessen, wäas hıer schon anklin S

So schildern Karl Lechner, Kgon Lendl und Adam Wandruszka die Landschaft un! Kultur
den geschichtlich-geographischen Raum, dem Pfhegler ıner Wende der Zeiten wuchs
und ın dem wuchs und 588 die beiden Weltkriege (1—5 Auf die geistige, VOoOr allem
die psychische, pädagogische und relig1öse Landschaft, die Ja Pfheglers eiıgentliches Tätigkeits-gebiet ıst, welısen die Beiträge Viktor Frankls, VWiıilhelm Keilbachs, Josef jJeners un! Karl Wol{fs
61—116) Denn muß wıssen, daß ın Pfliegler das harte, erdnahe Bauerntum seiner Ahnen
ebenso lebendig ist _ wie die gelstige Beweglichkeit des Großstädters un! Intellektuellen.

Die übriıgen Aufsätze kreisen “ diıe großen Aufgabenbereiche Pflieglers, ın denen immer
jeweils als Priester un! unmıiıttelbarer Seelsorger des Volkes und zugleich als Forscher, Lehrer
un! Schriftsteller tätig W: ın allen Funktionen bleibt den brennenden Fragen des Gebildeten
wı1ıe den N  oten des Großstadtarbeiters geöffnet. mmer wıeder staunt INa  =| über die Fülle der
Anregungen und Impulse, die ın allen diesen Bereichen VO: Pfliegler aus;  ge sınd und die
oft überraschend auch iın Beiträgen Ausdruck kommen, die nicht VO:  s Pfliegler selbst
handeln wollen: So ın den beiten auf dem Gebiet der Pädagogik (Asperger, Leıtmaier, Lentner,
Wolf), der Katechetik (Hansemann), der Homiletik (Hesse), der Bibelbewegung und der J ıtur-
gischen Bewegung Stöger, Mayer), der Dorf- und Großstadtseelsorge (Stur, Dolezal) und anderer
Pastoralprobleme (Schoiswohl, Tausch). Auch dıe wertvolle Zusammenstellung des Schrifttums
Pflieglers und über egler, die Egon Hanel danken, zeıgt die ungewöhnliche VWeite des
Arbeitsgebietes Pfliegl

‚weılı Aufsätze se1l  > noch besonders hingewiesen, weil 81€e  } wel brennende Anliegen be-
handeln, die Pfliegler .gerade ın seinem „heroischen Jahrzehnt“ nämlich zwıschen 1920
und 1933, beschäftigten: dıe Jugendbewegung und dıe Begegnung mıt dem Sozlalısmus. Anton
Böhm schreibt. über die „Jugend zwischen ' den Kriegen“ 167—18 und bringt damıt einen



168168  a  interéssanten Beitrag zur Geschichte der katholischen J ugendbewe@ng Österreichs, des Bundes  Neuland, der allen, die dazu noch etwas zu sagen haben, eine Anregung sein sollte, dies noch  ehestens zu tun. Man vergleiche dazu auch Kapfhammers Ausführungen (127—132). Böhms  Beitrag scheint fast etwas zu vorsichtig, skeptisch und unengagiert; aber vielleicht überzeugt er  gerade deshalb von der Fülle von Leben, von zeitnahen und zukunftsträchtigen Impulsen und  Ideen, die von jener Bewegung ausgingen und heute noch wirksam sind, ja zum Teil Allgemeingut  geworden sind. Lange Jahre war Pfliegler der geistige und geistliche Führer dieses Jugendbundes  und seine eigentliche Seele. „Und der Bund war in Ordnung, solange er sich von ihm führen ließ“,  schrieb Ludwig Hänsel (Der Seelsorger 21, 1951, 244).  Anton Burghardt beschreibt „das Phänomen  des religiösen Sozialismus am Beispiel Öster-  reich und der ‚Aktion Pfliegler‘“ (187—207). Hier wie auch aus Kapfhammers Biographie  (131—143) wird uns der Wagemut jenes Alleingangs bewußt, in dem Pfliegler, mit Mißbehagen  und Mißtrauen von kirchlichen Vorgesetzten und konservativen Politikern beobachtet, ein Tabu  unseres Jahrhunderts zu brechen versuchte und — wir können heute sagen — brach, nämlich  hinsichtlich der Auseinandersetzung der Kirche mit dem Sozialismus, besser mit der sozialistischen  Arbeiterschaft. Denn Pfliegler hat nie darüber im ungewissen gelassen, daß es ihm hier  zunächst nicht um ein sozialpolitisches, sondern um ein seelsorgliches Problem ging, um den  Primat der Seelsorge für den Priester. Es kann ihn heute mit Genugtuung erfüllen, daß die Kirche  in Österreich und weit darüber hinaus heute seine Stellungnahme teilt; und wenn dazu auch  mancherlei Führungen und Erziehungsmaßnahmen Gottes beigetragen haben, so bleibt doch  er der erste Künder und einsame Wanderer dieses Weges.  .  Am Grabmal Hadrians VI., des letzten deutschen Papstes, in der deutschen Nationalkirche  in Rom steht das seltsame Wort: „Wie viel hängt davon ab, in welche Zeit auch des besten  Mannes Wirken fällt.“ Das Wort ist resigniert, pessimistisch gemeint, und wenige Menschen-  schicksale in schweren Zeiten mögen ihm Berechtigung geben. Die Lektüre dieser Festschrift  offenbart uns freilich eine andere Möglichkeit: nämlich wie viel auch in drangvollen Zeiten ein  begnadeter Mensch vermag, der die ihm gegebene Zeit als Anruf Gottes versteht und diesem  Ruf in Demut, aber auch in Konsequenz — opportune, importune — folgt; der seine Hand nie  wegnimmt vom fiebernden Puls seiner Zeit, der ihr aber auch mit den ewigen Kräften des Glau-  bens, Hoffens und Liebens begegnet und der so bewirkt, daß die in dieser Zeit Ringenden und an  ihr Leidenden sie nicht nur irgendwie bestehen, sondern auch ihre Verantwortung für sie wahr-  nehmen und ihr auch selbst wieder glaubend, hoffend und liebend helfen können. Den „speran-  tibus contra spem“ hat Pfliegler eines seiner wichtigsten Nachkriegsbücher gewidmet. Sperans  contra spem war er auch selbst immer. Ist das aber nicht eine der wesentlich christlichsten  Haltungen in dieser „Zeit der Kirche“, vornehmlich in diesen unseren Tagen ?  Ferdinand Klostermann  Linz a. d. D.  Der politische Atheismus. Von Marcel Reding. Zweite, unveränderte Auflage. (361.) Graz-  Wien-Köln 1958, Verlag Styria. Leinen S 136.50.  Das Thema des Buches ist die marxistische Religionsphilosophie, das heißt die Ablehnung  der Religion durch Karl Marx und seine geistigen Nachfahren sowie ihre philosophische Be-  gründung dieser Ablehnung. Es unterscheidet sich dadurch vom Werk Gustav Wetters, das den  dialektischen Materialismus seinem ganzen Umfang und Inhalt nach zum Thema hat, sowie  von allen Büchern, die den Marxismus vom Gesichtspunkt der Volkswirtschaft, der Sozial-  wissenschaften oder der Politik aus darstellen und kritisieren. Reding hat sich damit ein Gebiet  der Marx-Forschung gewählt, das bisher noch wenig Bearbeiter gefunden hat.  Die Arbeit „verfolgt zwei Ziele: ein wissenschaftliches — indem sie die Zeit- und Situations-  bedingtheit des politischen Atheismus aufzeigt; ein ethisches — indem sie durch diesen Aufweis  den historischen Abbauprozeß dieser Form des Atheismus beschleunigen helfen und damit dem  Völkerfrieden dienen will“ (14). Mit diesem Satz des Vorwortes hat der Verfasser schon seinen  bemerkenswerten Optimismus kundgetan: Er glaubt an eine Verständigungsmöglichkeit zwischen  Christentum und Marxismus. Eifrig, ja liebevoll sucht er die Punkte in der marxistischen Lehre  auf, die einer fruchtbaren Weiterentwicklung zu einer positiven Haltung der Religion gegenüber  fähig sind. Er beruft sich vor allem immer wieder auf die Erklärungen namhafter Marxisten,  daß der Marxismus kein Dogmatismus sei und darum Raum lasse für Verbesserung und Weiter-  bildung.  Gerade das, was auf den ersten Blick in dem Bemühen um eine Verständigung mutlos  machen könnte, sieht Reding im Gegenteil als den Punkt an, wo die Korrektur, die Selbstkritik  des Marxismus einsetzen könnte. Es ist die Tatsache, daß in der kommunistischen Weltanschauung  der Atheismus das Primäre ist und daß man erst von da aus nach einer Theorie Ausschau ge-Literatur

interessanten Beıtrag ZUT Geschichte der katholischen Jugendbewegung Österreichs, des Bundes
Neuland, der allen, die dazu noch eLwAa: cn haben, ıne Anregung sSe1ın sollte, cdıes noch
ehestens zu Iun. Man vergleiche dazu uch Kapfhammers Ausführungen Böhms
Beıtrag scheint fast EeLW. vorsichtig, skeptisch und unengagılert; aber vielleicht überzeugt
gerade deshalb VO  — der Füll VO  - Leben, VO  w zeitnahen und zukunftsträchtigen Impulsen und
Ideen, die VOo  en jener Bewegung ausgingen und heute noch wırksam sınd, ja ZU. Teil Allgemeingut
geworden sSind. Lange Jahre Pfiegler der geistige und geistliche Kührer diıeses Jugendbundes
un!' seine eigentliche ®eele. „Und der und ın Urdnung, solange sıch ıhm führen heß”,
schrıeb Ludwig Hänsel (Der Seelsorger 2 9 1951, 244).

Anton Burghardt beschreıbt „das Phänomen des relig1ösen Sozlalıismus Beispiel Öster-
reich und der ‚Aktıon Pfliegler‘” Hıer w1e€e uch aus Kapfhammers Biographie
31—143) - wırd uNns der W agemut jenes Alleingangs bewußt, ın dem Pfiiegler, mıt Mißbehagen
und Mißtrauen VO  — kirchlichen Vorgesetzten und konservatıven olıtıkern beobachtet, eın abu
unNnseres Jahrhunderts ZUuU brechen versuchte und WIT können heute x} brach, nämlich
hinsichtlich der Auseinandersetzung der Kirche mıt dem Sozlalismus, besser mıt der sozialistischen
Arbeiterschaft. Denn Pfliegler hat n]ıe darüber 1m ungewı1ssen gelassen, daß ıhm hıer
zunächst nıcht ul eın sozlalpolitisches, sondern eın seelsorgliches Problem gINg, den
rTimat der Seelsorge für den Priester. Eıs kann ıhn heute mıt Genugtuung erfüllen, daß dıie Kırche
ın Österreich und weıt darüber hinaus heute seıne Stellungnahme teiult; und wWwWenn dazu uch
mancherleı Fyührungen un! Erziehungsmaßnahmen (Sottes beigetragen haben, bleibt doch

der erste Künder und einsame W anderer dieses Weges.
Am Grabmal Hadrians VlL., des etzten deutschen Papstes, in der deutschen Nationalkirche

ın Rom steht das seltsame Wort 99  1e€ viel hängt davon ab, ın weilche eıt uch des besten
Mannes Wirken fäallt.® Das Wort ist. resignlert, pessimistisch gemeınt, und wenige Menschen-
schicksale schweren Zeiten mogen ıhm Berechtigung geben. Die Lektüre dieser Festschrift
offenbart unNns freilich eıne andere Möglichkeit: nämlich w1€e viel uch In drangvollen Zeıten eın
begnadeter Mensch vermag, der dıe iıhm gegebene Zeıt als Anruf Gottes versteht und diesem

ın Demut, ber uch ın Konsequenz opportune, ımportune folgt; der seine Hand nı€e
wegnıimmt VO. ebernden Puls selıner Zeıt, der ıhr ber auch mıt den ewigen Kräften des Jau-
bens, Hoffens un!: L1aebens begegnet und der bewirkt, daß die ın cdieser Zeıt Ringenden und
ıhr Leidenden s1e  4 nıcht 1Ur irgendwlie bestehen, sondern uch ihre Verantwortung für s1€e wahr-
nehmen und ihr uch selbst wıeder glaubend, hoffend und liebend helfen können. Den „SPCTanNn-
tıbus COnNLra spem ” hat Pflhiegler eines seiner wichtigsten Nachkriegsbücher gewldmet. Sperans
contra SPCHL War uch selbst immer. Ist das ber nıcht ıne der wesentlich christhchsten
Haltungen ın diıieser „Zeıt der Kirche“‘, vornehmlich ın diesen unNnseren Tagen ?

Ferdinand KloSLETrLanz a

Der politische Atheismus. Von Marcel Reding. Zweıte, unveränderte Auflage. Graz-
Wien-Köln 1958, Verlag Styrıa Leinen

Das Thema des Buches ıst  — dıe marxistische Religionsphilosophıe, das heißt die Ablehnung
der Religion durch Karl Marx und seine geistigen Nachfahren sSow1e iıhre philosophische Be-
gründung dieser Ablehnung. Eıs unterscheidet S1C. dadurch VO. Werk Gustav Wetters, das den
dialektischen aterlaliısmus seinem anzen Umfang und Inhalt nach ZU. Thema hat, sow1e
VO:  — allen Büchern, dıe den Marxısmus VO. Gesichtspunkt der Volkswirtschaft, der Sozial-
wissenschaften der der Politiık aus darstellen und krıtisıeren. KReding hat S1C. damıt eın Gebiet
der Marx-Forschung gewählt, das bisher noch wen1ıg Bearbeıiter gefunden hat

Die Arbeıit „verfolgt ‚weı Ziele eın wissenschaftliches indem s1e dıe Zeıt- und Situatlons-
bedingtheıit des politischen Atheismus aufzeigt ; eın ethisches indem s1e durch diesen Aufweıs
den historischen Abbauprozeß dıeser Form des Atheismus beschleunigen helfen und damıt dem
Völkerfrieden dienen will“ (14). Mıt diesem Satz des Vorwortes hat der Verfasser schon seinen
bemerkenswerten ÖOptimismus kundgetan: Er glaubt ıne Verständigungsmöglichkeit zwıschen
Christentum un!: Marxıiısmus. Kiıfrıg, Ja hebevoll sucht die Punkte 881 der marxıstischen ehre
auf, die einer fruchtbaren Weiterentwicklung ıner posıtıven Haltung der Religion gegenüber
fähig sind. Er beruft S1C. VOLr Nem ımmer wıeder auf die Firklärungen namhafter Marxısten,
daß der Marxiısmus kein Dogmatısmus sel un! darum Raum lasse für Verbesserung und Weiter-
biıldung.

Gerade das, was auf den ersten Blick ın dem Bemühen eıne Verständigung mutlos
machen könnte, sıeht Reding 1m Gegenteil als den Punkt al die Korrektur, die Selbstkritik
des Marxismus einsetzen könnte. Es ist.  r die Tatsache, In der kommunistischen Weltanschauung
der Atheismus das Primäre ist und TST VO! da nach ıner Theorıe Ausschau g-


