Literatur 167

sondern um einen ausgesprochenen Problemroman iiber das Geheimnis, das Ziel, den Sinn des
Priesters. Jeder Priester kinnte daraus sehr viel fiir seine seelische Vertiefung gewinnen, er sollte
freilich vorher die mehr als 30 Seiten umfassende Einfiihrung oder Wiirdigung Pflegers gelesen
haben.

Linz a. d. D. Adolf Buder 8. J.

Custos, quid de nocte? Osterreichisches Geistesleben seit der Jahrhundertwende. Heraus-
gegeben von Karl Rudolf und Leopold Lentner. (398.) Wien 1961, Verlag Herder. Leinen
S 120.—, DM/sfr 20.—.

AnlidBlich der Vollendung des 70. Lebensjahres widmeten Michael Pfliegler Schiiler und
Freunde diesen Band, der dem Gefeierten beim akademischen Festakt iiberreicht wurde, den
die Wiener Theologische Fakultiit an seinem Geburtstag, dem 26. Jinner 1961, ihm und seinem
genau um drei Wochen jiingeren Freund Johannes Messner im Senatssaal der Wiener Universitiit
veranstaltete.

Mit wachsender Bewunderung, Dankbarkeit, ja Ergriffenheit liest man diesen Band, der,
wie der Untertitel andeutet, einige bedeutsame Beitriige zu einem noch sehr unerforschten
Kapitel dsterreichischer Geistesgeschichte bringt — so nahe uns diese Geschichte auch noch
allen ist —, der uns aber auch die Bedeutung eines Erziehers, Seelsorgers und Gelehrten offenbart,
der eine wirre und aus den Fugen geratene Zeit nicht nur erlitten hat, sondern auch zu gestalten
versuchte, und der, da alte ein- und ausgefahrene Wege nicht mehr zum Ziel fiihrten, Mut genug
aufbrachte, um neue zu suchen und zu gehen. Wer solches unternimmt, hat freilich kein bequemes
Leben, denn er muf} die neuen Wege zuniichst allein, allein gelassen und mifiverstanden, gehen,
und es ist eine besondere Gnade, vielleicht auch eine Frucht der Schnellebigkeit unserer Zeit,
daB Pfliegler es noch erleben darf, wie recht ihm ,,die Zeit* gab und wie selbstverstindlich heute
manches ist, worum er einmal schwer ringen muBte. Diese Selbstverstindlichkeit sollte uns
aber nicht dariiber hinwegtiuschen, daB sie selbst ohne jenes Ringen nicht méglich geworden
wiire.

Die unglaubliche Spannkraft und Weite von Pflieglers Leben und Wirken zeigt schon die
Liste der Autoren. Da melden sich zu Wort der Arzt, Geograph, Historiker, Pidagoge, Philosoph,
Psychotherapeut, Redakteur, Sozialpolitiker und Staatsbibliothekar; der Erzieher und Volks-
bildner; der Mittelschul- und Hochschullehrer; der Pfarrer, Ordensmann, Prilat und Bischof;
Menschen, die heute in Wien, Admont, Graz, Innsbruck, Miinchen, Kéln, St. Pélten wirken.
Die Anordnung der einzelnen Beitriige kénnte man sich gewil auch anders vorstellen. Der zen-
trale Beitrag ist zweifellos der Franz Maria Kapfhammers: , Michael Pfliegler — Leben und
Werk* (119—166), eine sorgfiltige Arbeit, fiir die man dem bundesstaatlichen Volkshildungs-
referenten fiir die Steiermark nur aufrichtig danken kann. Was sich um diese Arbeit rankt,
ist eigentlich nur Illustration, Verdeutlichung alles dessen, was hier schon anklingt.

So schildern Karl Lechner, Egon Lendl und Adam Wandruszka die Landschaft und Kultur,
den geschichtlich-geographischen Raum, aus dem Pfliegler in einer Wende der Zeiten wuchs
und in dem er wuchs — in und um die beiden Weltkriege (1—57). Auf die geistige, vor allem
die psychische, piddagogische und religiése Landschaft, die ja Pflieglers eigentliches Titigkeits-
gebiet ist, weisen die Beitriige Viktor Frankls, Wilhelm Keilbachs, Josef Lieners und Karl Wolfs
(61—116). Denn man mufl wissen, daB in Pfliegler das harte, erdnahe Bauerntum seiner Ahnen
ebenso lebendig ist wie die geistige Beweglichkeit des GroBstiddters und Intellektuellen.

Die iibrigen Aufsiitze kreisen um die groBen Aufgabenbereiche Pflieglers, in denen er immer
jeweils als Priester und unmittelbarer Seelsorger des Volkes und zugleich als Forscher, Lehrer
und Schriftsteller titig war; in allen Funktionen bleibt er den brennenden Fragen des Gebildeten
wie den Noten des GroBstadtarbeiters getffnet. Immer wieder staunt man iiber die Fiille der
Anregungen und Impulse, die in allen diesen Bereichen von Pfliegler ausgegangen sind und die
oft iiberraschend auch in Beitriigen zum Ausdruck kommen, die gar nicht von Pfliegler selbst
handeln wollen: So in den Arbeiten auf dem Gebiet der Pidagogik (Asperger, Leitmaier, Lentner,
Wolf), der Katechetik (Hansemann), der Homiletik (Hesse), der Bibelbewegung und der Litur-
gischen Bewegung (Stéger, Mayer), der Dorf- und GroBstadtseelsorge (Stur, Dolezal) und anderer
Pastoralprobleme (Schoiswohl, Tausch). Auch die wertvolle Zusammenstellung des Schrifttums
Pflieglers und iiber Pfliegler, die wir Egon Hanel danken, zeigt die ungewthnliche Weite des
Arbeitsgebietes Pflieglers.

Auf zwei Aufsitze sei noch besonders hingewiesen, weil sie zwei brennende Anliegen be-
handeln, die Pfliegler gerade in seinem ,heroischen Jahrzehnt“ (133), niimlich zwischen 1920
und 1933, beschiiftigten: die Jugendbewegung und die Begegnung mit dem Sozialismus, Anton
B6hm schreibt iiber die ,,Jugend zwischen den Kriegen* (167—186) und bringt damit einen



168 Literatur

interessanten Beitrag zur Geschichte der katholischen Jugendbewegung Osterreichs, des Bundes
Neuland, der allen, die dazu noch etwas zu sagen haben, eine Anregung sein sollte, dies noch
ehestens zu tun. Man vergleiche dazu auch Kapfhammers Ausfithrungen (127 —132). Bohms
Beitrag scheint fast etwas zu vorsichtig, skeptisch und unengagiert; aber vielleicht {iberzeugt er
gerade deshalb von der Fiille von Leben, von zeitnahen und zukunftstrichtigen Impulsen und
Ideen, die von jener Bewegung ausgingen und heute noch wirksam sind, ja zum Teil Allgemeingut
geworden sind. Lange Jahre war Pfliegler der geistige und geistliche Fiihrer dieses Jugendbundes
und seine eigentliche Seele. ,,Und der Bund war in Ordnung, solange er sich von ihm fithren lieB*,
schrieb Ludwig Hinsel (Der Seelsorger 21, 1951, 244).

Anton Burghardt beschreibt ,,das Phinomen des religidsen Sozialismus am Beispiel Oster-
reich und der ,Aktion Pfliegler' (187—207). Hier wie auch aus Kapfhammers Biographie
(131 —143) wird uns der Wagemut jenes Alleingangs bewuBt, in dem Pfliegler, mit Milbehagen
und MiBtrauen von kirchlichen Vorgesetzten und konservativen Politikern beobachtet, ein Tabu
unseres Jahrhunderts zu brechen versuchte und — wir kénnen heute sagen — brach, namlich
hinsichtlich der Auseinandersetzung der Kirche mit dem Sozialismus, besser mit der sozialistischen
Arbeiterschaft. Denn Pfliegler hat nie dariiber im ungewissen gelassen, dafl es ihm hier
zundchst nicht um ein sozialpolitisches, sondern um ein seelsorgliches Problem ging, um den
Primat der Seelsorge fiir den Priester. Es kann ihn heute mit Genugtuung erfiillen, da8 die Kirche
in Osterreich und weit dariiber hinaus heute seine Stellungnahme teilt; und wenn daza auch
mancherlei Fithrungen und ErziehungsmaBnahmen Gottes beigetragen haben, so bleibt doch
er der erste Kiinder und einsame Wanderer dieses Weges. g

Am Grabmal Hadrians VI., des letzten deutschen Papstes, in der deutschen Nationalkirche
in Rom steht das seltsame Wort: ,,Wie viel hingt davon ab, in welche Zeit auch des besten
Mannes Wirken fillt.“ Das Wort ist resigniert, pessimistisch gemeint, und wenige Menschen-
schicksale in schweren Zeiten migen ihm Berechtigung geben. Die Lektiire dieser Festschrift
offenbart uns freilich eine andere Moglichkeit: nimlich wie viel auch in drangvollen Zeiten ein
begnadeter Mensch vermag, der die ihm gegebene Zeit als Anruf Gottes versteht und diesem
Ruf in Demut, aber auch in Konsequenz — opportune, importune — folgt; der seine Hand nie
wegnimmt vom fiebernden Puls seiner Zeit, der ihr aber auch mit den ewigen Kriften des Glau-
bens, Hoffens und Liebens begegnet und der so bewirkt, daB die in dieser Zeit Ringenden und an
ibr Leidenden sie nicht nur irgendwie bestehen, sondern auch ihre Verantwortung fiir sie wahr-
nehmen und ihr auch selbst wieder glaubend, hoffend und liebend helfen kénnen. Den ,,speran-
tibus contra spem” hat Pfliegler eines seiner wichtigsten Nachkriegsbiicher gewidmet. Sperans
contra spem war er auch selbst immer. Ist das aber nicht eine der wesentlich christlichsten
Haltungen in dieser ,,Zeit der Kirche“, vornehmlich in diesen unseren Tagen?

Linz a. d. D. - Ferdinand Klostermann

Der politische Atheismus. Von Marcel Reding. Zweite, unverinderte Auflage. (361.) Graz-
Wien-Koln 1958, Verlag Styria. Leinen S 136.50.

Das Thema des Buches ist die marxistische Religionsphilosophie, das heift die Ablehnung
der Religion durch Karl Marx und seine geistigen Nachfahren sowie ihre philosophische Be-
griindung dieser Ablehnung. Es unterscheidet sich dadurch vom Werk Gustav Wetters, das den
dialektischen Materialismus seinem ganzen Umfang und Inhalt nach zum Thema hat, sowie
von allen Biichern, die den Marxismus vom Gesichtspunkt der Volkswirtschaft, der Sozial-
wissenschaften oder der Politik aus darstellen und kritisieren. Reding hat sich damit ein Gebiet
der Marx-Forschung gewihlt, das bisher noch wenig Bearbeiter gefunden hat.

Die Arbeit ,,verfolgt zwei Ziele: ein wissenschaftliches — indem sie die Zeit- und Situations-
bedingtheit des politischen Atheismus aufzeigt; ein ethisches — indem sie durch diesen Aufweis
den historischen AbbauprozeB dieser Form des Atheismus beschleunigen helfen und damit dem
Vilkerfrieden dienen will“ (14). Mit diesem Satz des Vorwortes hat der Verfasser schon seinen
bemerkenswerten Optimismus kundgetan: Er glaubt an eine Verstindigungsméglichkeit zwischen
Christentum und Marxismus, Eifrig, ja liebevoll sucht er die Punkte in der marxistischen Lehre
auf, die einer fruchtbaren Weiterentwicklung zu einer positiven Haltung der Religion gegeniiber
fihig sind. Er beruft sich vor allem immer wieder auf die Erklirungen namhafter Marxisten,
gﬁﬁ der Marxismus kein Dogmatismus sei und darum Raum lasse fiir Verbesserung und Weiter-

ildung. :

Gerade das, was auf den ersten Blick in dem Bemiihen um eine Verstiindigung mutlos
machen konnte, siecht Reding im Gegenteil als den Punkt an, wo die Korrektur, die Selbstkritik
des Marxismus einsetzen kinnte. Es ist die Tatsache, daf} in der kommunistischen Weltanschauung
der Atheismus das Primiire ist und daB man erst von da aus nach einer Theorie Ausschau ge-



