Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien 193

scheinen®, der an sich jede Art des Sichmanifestierens besagen kann,
wird an der betreffenden Stelle nicht mehr als ,auftreten bedeuten.
(Trotz der wiitenden Verfolgungen von seiten des bosen Hohenpriesters
ist der ,,Lehrer der Gerechtigkeit™ spiter wieder aufgetreten.)*®). Immerhin
bleibt noch abzuwarten, ob vielleicht der eine oder andere von den noch
nicht edierten Qumran-Texten neue Gesichtspunkte zur Losung des
Problems beibringt. Vorliufig scheint dies nicht der Fall zu sein.

Zusammenfassend ist somit iiber das Verhiltnis zwischen Jesus
Christus (bzw. dem Christentum) und Qumran etwa folgendes zu sagen:
Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dafl Jesus jemals in personlicher Ver-
bindung mit den Qumran-Leuten stand; wohl aber kannte er ihre Lehren
und mag von den zahlreichen sittlich hochstehenden Auffassungen des
Qumran-Kreises die eine oder andere iibernommen haben. Keinesfalls
aber darf die Botschaft Jesu — im ganzen gesehen — etwa blof} als eine
Fortentwicklung der Lehre der Qumran-Essener betrachtet werden; allzu
groB und wesentlich sind die Gegensitze, die zwischen beiden klaffen.
Vielmehr bedeutet die Botschaft Jesu — als Ganzes betrachtet — gegen-
itber den Qumran-Lehren etwas villig Neues, vorher nicht Dagewesenes.
Da jedoch Jesus Christus mit dieser seiner neuen Lehre zu jener Zeit
auftrat, in der die Qumran-Gemeinde in hochster Bliite stand, und da
er in der nimlichen Umwelt, die die Qumran-Moénche umgab, seine Lehren
verkiindete, darum tragen die Qumran-Funde nicht nur zur Aufhellung
des Lebens und der Lehre der Qumran-Gemeinde, sondern zugleich auch
zum besseren Verstindnis jenes Milieus bei, in dem Jesus lehrte und wirkte.
So werden denn durch die Qumran-Funde auch verschiedene Details in
den Evangelien in neues oder zumindest klareres Licht geriickt.

Noch sind lingst nicht alle Schriftenrollen von Qumran durchgearbeitet.
Nichtsdestoweniger darf nach dem, was wir bis jetzt iiber Qumran wissen,
wohl bereits heute eines als hinlinglich gesichert gelten, dall namlich das
Christentum nicht einfachhin aus dem Qumran-Essenertum abgeleitet
werden kann. Somit wird auch nach den Entdeckungen von Qumran
Jesus Christus das bleiben, als was er bisher in der Religionsgeschichte
angesehen wurde, nimlich als der Begriinder einer vollig neuen, einmaligen
Religion: unseres Christentums. (Manuskript abgeschlossen am 10. 2.1960.)

Die zwanzig allgemeinen Konzilien in historischer Schau
Von Karl Eder ()
Erster Teil
Drei Einzelfragen als Priilludium
1. Die Tagungsorte

Was sagen die Tagungsorte der zwanzig allgemeinen Konzilien aus?
Ganz Wichtiges. Die ersten acht finden auf orientalischem Boden statt
(zwei zu Nicaa, vier zu Konstantinopel, eines zu Ephesus, eines zu Chal-

48) Vgl. Daniélou, a.a. 0., S.78f.
»Theol.-prakt. Quartalschrift* ITI. 1961 13



194 Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

cedon, wobei Nicda [heute Isnik] und Chalcedon [heute Kadikoi] Kon-
stantinopel gegeniiber in Bithynien liegen, also zur Nachbarschaft der
Hauptstadt gehorten). Nur Ephesus, der Haupthandelsplatz Kleinasiens
und Hauptstadt der Provinz ‘Asia, lag weiter siidlich. Der sprechendste
Ausdruck fiir die historische Tatsache, dal der Schwerpunkt des Reiches
nach der Diokletianischen Vierteilung im Osten lag und daf} diesen histo-
rischen Gegebenheiten auch die Organisation der sich entfaltenden Kirche
folgte. Diese scheinbare Zuriickdrangung Roms, wo doch der Nachfolger -
des Apostels Petrus Bischof war, hingt aufs engste mit den Begleitum-
stinden der Griindung Konstantinopels zusammen. :

Erst mit den vier Laterankonzilien des hohen Mittelalters hat sich
die Kurve der Konziliecn auf abendléindischen Boden verlagert und ist —
bis zur Gegenwart — in diesem Raum geblieben, allerdings, immer die
Konzilsorte im Auge, mit sehr bezeichnenden Unterschieden. Hat sich
nimlich seit dem Ausbruch der Ostkirche aus der Okumene die Konzils-
tiatigkeit von Byzanz nach Rom, einem gewandelten, vom antiken Rom
an Gestalt und Bevoilkerung weitaus verkleinerten Rom, verschoben,
so folgen den vier Laterankonzilien drei auf franzésischem Boden,
zwei zu Lyon, eines zu Vienne. Konnte ein anderer Umstand so sprechend
die Abhingigkeit des Papsttums von Frankreich und damit die Ver-
dunkelung der universalen Idee und Aufgabe des Papsttums erhirten
wie die Abfolge dieser drei franzosischen Konzilsorte? Avignon taucht
als verhingnisvolles Stichwort auf. Bestiirzt blickt der mit der Geschichte
Vertraute auf den diisteren Festungspalast an der Rhone, denkt in Albi,
Carcassonne und Béziers an die Greuel der Albigenserkriege und an den
gemeinen Justizmord des Templerprozesses.

Es folgen zwei deutsche Konzilsorte: Konstanz und Basel mit
Ferrara - Florenz. Im Konzil von Konstanz gelingt die Beseitigung des
groBen Schismas und miBlingt mit der Verurteilung des Jan Hus zum
Feuertode die Bewiltigung der radikalen tschechisch-antirémischen
Bewegung im westslawischen Raum. Ein Dekret erklirt das Konzil als
ilber dem Papste stehend, die Ausnahme der augenblicklichen Notlésung
sollte stehende Norm werden. In Basel bricht bereits der Streit um die
verfassungsmiBige Stellung des Konzils voll aus, wihrend in Florenz
in dé'ei Dekreten Unionsvereinbarungen mit den Ostkirchen abgeschlossen
werden. :

Mit dem fiinften Laterankonzil finden die Konzilien wieder nach Rom
zuriick. Wie bisher, blieb die Reform der Kirche an Haupt und Gliedern
auf dem Papier. Das Konzil wurde am 16. Mérz 1517 geschlossen, und
am 31. Oktober erfolgte Luthers Thesenanschlag an der SchloBkirche zu
Wittenberg. Trient, Reichsbistum und reichsrechtlich deutscher Boden,
siecht das groBle Reformkonzil, das nach zweimaliger Vertagung inmitten
des groflen Abfalles in Dogma und Disziplin die alte Kirche abgrenzt und
die Grundlage des neuzeitlichen Katholizismus werden sollte.

Das bisher letzte, das Vatikanische Konzil, iiberwand mit der Lehre
vom Primat und der papstlichen Infallibilitit die Konziliartheorie. Zwi-
schen Trient und dem Vaticanum liegen 307 Jahre; zwischen dem letzten
ostromischen und dem ersten abendlindischen Kongzil 254 Jahre! Es sind



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien ; 195

dies die zwei lingsten Konzilsintervalle. Auf das Ganze gesehen, spiegelt
sich im Reigen der Konzilsorte der grofie Wellengang der Kirchengeschichte
ab.

2. Rom —Byzanz

Es ist allgemein bekannt, daBl das Imperium Romanum durch die
Verlegung der Kaiserresidenz von Rom nach Byzanz = ,,Neu-Rom“ (330)
einen neuen Mittelpunkt erhielt, seit der Reichsteilung 395 die Hauptstadt
des Ostromischen Reiches. Weniger bekannt dagegen ist die auf die Ver-
legung folgende Geschichte der zwei Metropolen. Wihrend mit dem
Westromischen Reich auch der Glanz der Urbs verblafBite, wihrend Rom
einen geradezu katastrophalen Bevilkerungssturz erlebte — von fast zwei
Millionen (einschlieBlich des Militirs) in der Bliite der Kaiserzeit bis zu
den zirka 40.000 Menschen, als Alarichs Scharen Rom eroberten (410) —,
stieg die Konstantinstadt am Bosporus politisch, stiddtebaulich und
kulturell zu einer glinzenden Residenz empor. Nicht nur das! Wihrend
das von heidnischen Tempeln iibersite Rom auch in der nachkonstan-
tinischen Ara niemals eine rein christliche Stadt wurde, dem Christentum
vielmehr das iiber das Reich hereingebrochene Unheil angelastet wurde,
so daB ein Augustinus iiber Bitte zur Feder griff und sich in seinem
»Gottesstaat“, dem ersten groBartigen Entwurf einer christlichen Ge-
schichtsphilosophie, iiber die Zeitereignisse sub specie aeternitatis aussprach,
wihrend ein Teil der Senatoren und altheidnische Patrizierfamilien heftig
protestierten, als 428 die Statue der Dea Victoria aus dem Senatssitzungs-
saal entfernt wurde, blithte am Bosporus eine rein christliche Stadt empor.
Das freie Christentum hatte Rom im Abstieg, in seiner Spit- und Ver-
fallsperiode getroffen, in Byzanz stand es am Anfang. Rom hatte es nur
zur alten Petersbasilika gebracht, in Konstantinopel aber erstand die
Hagia Sophia, nicht nur die Gipfelleistung der byzantinischen Kunst,
sondern der antiken Architektur iiberhaupt (532/537). Aber noch mehr!
Das ostromische Kaiserreich betrachtete sich selbst als romischen Staat,
seine Geschichte als Fortsetzung der romischen Geschichte, seine Biirger
bezeichneten sich als Romer, sein Recht war das rémische Recht. Kon-
stantinopel beherrschte die einst zum Orbis Romanus gehorigen Lénder
des Ostens, in der geheiligten Person des Kaisers gipfelten nach wie vor
Staat und Staatsgewalt. Im Westen kann man diese Auffassung am besten
in den Mosaiken von Ravenna, dem Sitz des ostrémischen Exarchats,
studieren.

Konstantinopel folgte nur der Rechtskontinuitit der vorchristlichen
Epoche, wenn es in den Sacra den vornehmsten Bezirk des staatlichen
Bereiches erblickte. Der ostrémische Kaiser blieb in nur wenig abgeénderter
Form der Pontifex Maximus von einst. Er beruft die Konzilien und fithrt —
personlich oder durch seinen Stellvertreter — auf ihnen den Vorsitz, er
publiziert deren Beschliisse als Staatsgesetze. Stets erhob Konstantinopel
den Anspruch auf die geistige Beherrschung der Okumene. Ein formlich
magischer Kreis umgibt den Auserwihlten Gottes; man darf von einem
byzantinischen Kaiserkult, dem Gegenstiick zum antiken Kaiserkult,
sprechen.

1a*



L
196 Rder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

Dieses Ineinander von Reich und Kirche hat zwei wichtige Folgen:
Das ganze geistliche Wesen bildet einen Teil, den vornehmsten, des Staates.
und Ienkt daher zum Unterschied vom Westen in eine eigenbetonte Ent-
wicklung ein. Die Bedeutung seiner Patriarchen muflte gegeniiber dem
Bischof von Rom in den Augen der Orthodoxen — um die spitere Be-
zeichnung vorwegzunehmen — michtig hervortreten. Die byzantinische
Kirchengeschichte im Auszug ist die Geschichte seines Patriarchats. Erst
allmiahlich erkimpfte sich Byzanz das Patriarchat neben Rom, Alexan-
drien und Antiochien. Jerusalem folgte 451. Rom hat das Bemiihen
Byzanzs um den ersten Platz nach Rom stets abgelehnt. Nur im Durch-
blick sei betont, daB nach der Einnahme Konstantinopels durch die Tiirken
(1453) die Vormacht der Orthodoxie allmihlich auf Moskau iiberging,
das 1589 mit Zustimmung des Patriarchen von Konstantinopel Patriarchat
wurde. Dort hatte sich seit der Heirat Iwans III. mit der Nichte des letzten
griechischen Kaisers die Anschauung herausgebildet, daB Moskau das
kaiserliche Erbe von Konstantinopel angetreten habe. Die Idee: Moskau, das
dritte Rom, begann sich zu entfalten und hat sich bis zur Gegenwart
gehalten. Die alte Anschauung Ostroms von der Kirche als Teil des Staates
und daher dem Vorrange des Staates vor der Kirche ging auch auf das
Moskauer Patriarchat iiber. Im Lichte dieser Grundanschauung muf} daher
auch die russische Kirchengeschichte mit ihren FEigenheiten gesehen
werden.

Wesentlich anders gestaltete sich der Ablauf der Geschichte im Westen.
Im Zuge des Verfalles des Westrémischen Reiches sammelte das Papsttum
die romanischen, germanischen und slawischen Volker zu einer neuen
Einheit. Es kam allmihlich zur Ausbildung eines neuen iibernationalen
Kulturraumes, in dem die Kirche die Fiihrung iibernahm. Thr Charakter
als societas perfecta trat schirfer hervor, sie trat dem Staat zunichst
als selbstindiger Machtfaktor gegeniiber, ein Verhiltnis, das zu den
bekannten Streitgingen zwischen Kaiser und Papst im Hochmittelalter
fithrte. Es sei erinnert, daf3 die Stadt Rom so verfiel, daB} sich der Mittel-
punkt des Westens nach Mailand, Pavia und Ravenna verlagerte. Nur
der Nachfolger des Apostelfiirsten hielt etwas vom Glanz der verwun-
schenen Roma aufrecht, aber es war mehr die historische Erinnerung als
das duBere Bild der weithin verfallenen antiken Groflstadt.

AbschlieBend sei auf die wichtigste Folge dieser andersartigen staatlich-
politischen Entwicklung aufmerksam gemacht, auf die génzlich verschie-
dene Ausprigung der Kultur, auch der religiésen, zwischen Ost und West.
Uberspitzt, aber doch mit einem Korn Wahrheit hat man gesagt, die
Kultur des Abendlandes sei eine Kultur des filioque, die des Morgenlandes
eine Kultur des Heiligen Geistes. Im Osten iiberwiegt die Transzendenz
des Herrn, im Westen der historische Christus, also die Immanenz der
Geschichte. Im Osten fithrt die Mystik, im Westen die Dogmatik, der
Osten ist Liturgie, der Westen hat Liturgie, der Osten sucht die Ver-
wirklichung im Mysterium, der Westen in der Durchheiligung und Heim-
holung der Welt fiir Christus. Der Osten findet seine christliche Bewéhrung
in der Leidensbereitschaft, der Westen in Leistung und Arbeit. Der Osten
liBt nur das innere Licht gelten, der Westen ringt um die Synthese von



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien ; 197

Glauben und Wissen. Man studiere aufmerksam die Liturgie der Ostkirche
und den Inhalt der Ikonostasis, der Bilderwand, und man wird sagen:
eine andere Welt. Ohne Zweifel hat das Schisma beide Teile durch Wert-
entziige geschidigt.

3. Der Begriff ,6kumenisches Konzil® und die konziliare
Theorie

Im langen Entwicklungsgang der Konzilien bildet die konziliare
Theorie, die Annahme, da das tkumenische Konzil iiber dem Papste
stehe, sicherlich die merkwiirdigste Phase. Bis das okumenische Konzil
die klare Definition fand, in der es im CIC. can. 222 229 vor uns steht,
hatte es eine lange Entwicklung durchzumachen. Nach dem geltenden
Kirchenrecht ist ein dkumenisches Konzil eine Versammlung von Bi-
schofen und bestimmten anderen Jurisdiktionstrigern, die vom Papste
berufen wird und unter seinem Vorsitz iiber Gegenstinde des christlichen
Glaubens und der kirchlichen Disziplin Beschliisse fa3t, die der Bestiitigung
des Papstes bediirfen. In dieser Definition spiegelt sich nicht nur die Voll-
gewalt des Papstes, sondern auch die eindeutige Uberlegenheit des Papstes
iiber das Konzil ab. Das war in den frithesten christlichen Jahrhunderten
anders. Fiir den 6kumenischen Charakter eines Konzils waren iiber das
erste Jahrtausend hinaus nicht die Absicht und der Wille des Einberufers
mafigebend!). Auch die Anerkennung der Beschliisse durch den Papst
hatte in diesem Zeitraume noch nicht von Anfang den Charakter einer
formellen Bestitigung, wie bei den spiteren Gkumenischen Konzilien,
sondern die Anerkennung ist das Ergebnis der tatséchlichen Durchsetzung
in der kirchlichen Wissenschaft und Praxis. Der Vorgang dieser Rezeption
ist im einzelnen wissenschaftlich noch nicht erforscht. Schwankungen
zeigen sich besonders in der Beurteilung der ersten Laterankonzilien und
des Baseler Konzils. Auf dem Trienter Konzil wollten die Spanier und
Franzosen das fiinfte Laterankonzil nicht anerkennen. Die heutige Zahlung
findet sich zum erstenmal bei Kardinal Bellarmin.

Die ,konziliare Theorie* entstand als Reaktion des Episkopalsystems
gegen die starken Konzentrationsbestrebungen des Papsttums im 13. und
14. Jahrhundert (,,Papalsystem®). Episkopalsystem bedeutet nicht die
Verteidigung der Rechte, die den Bischiofen iure divino als den ordent-
lichen Leitern ihrer Sprengel zustehen, sondern eine Uberspannung der
bischoflichen Jurisdiktionsrechte auf Kosten des pipstlichen Jurisdik-
tionsprimats. Die konziliare Theorie im eigentlichen Sinne des Wortes
meint die Jurisdiktionsrechte, die den Bischofen in ihrer Gesamtheit als
den legitimen Vertretern der Kirche auf einem allgemeinen Konzil zu-
kommen. Sachlich begriinden die Hauptvertreter diese Theorie — vor
allem Johann von Paris OP. (f 1306) und spéter Marsilius von Padua
(f 1342) und Wilhelm von Ockham (} 1349) — in erster Linie mit dem
Korporationscharakter der Kirche. Darnach stiinde die oberste Juris-
diktion bei der Ecclesia universalis, nicht beim Papsttum. Eine Reihe
von Zeitwirren forderte diese Theorie: das Exil von Avignon, der Streit
mit Kaiser Ludwig dem Bayern (Sachsenhausener Appellation von 1324)

1) H. Jedin: Kleine Konziliengeschichte, S. 10.



198 Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

und vor allem das groBe abendlindische Schisma, das die piipstliche
Jurisdiktionsgewalt in der Praxis vielfach lahmlegte. In dieser verzwei-
felten Situation griffen Theologen und Kanonisten nach der Konziliar-
theorie als einer Notstandstheorie. Es kam schliellich so weit, daBl die
Konzilien von Konstanz (5. Sitzung) und von Basel (2. Sitzung) in aller
Form die Superioritit des Konzils iiber den Papst aussprachen. Schon
1415 hatten die Konstanzer Dekrete (,,Sacrosancta®) erklirt, daf das
Konzil als rechtmifliges allgemeines seine Gewalt unmittelbar von Gott
habe und dafl jedermann, auch der Papst, dem Konzil unter Strafe zum
Gehorsam verpflichtet wire. 1417 wurde aus dieser Notstandsmaflnahme
eine stehende Einrichtung, das Konzil sollte das Papsttum kontrollieren.
Das nichste Konzil sollte in fiinf, das iibernichste in sieben, die weiteren
in je zehn Jahren stattfinden. Damit schien sich der revolutionire Gedanke
des Dekretes ,Sacrosancta® durchgesetzt zu haben. Diese Beschliisse
haben zwar keinen kanonischen Charakter und sind von den Pipsten
abgelehnt worden, doch festigten sie in kurialen Kreisen das Miftrauen
gegen das Konzil derart, dall die Kurie die lingst fillige Reform der
- Kirche an Haupt und Gliedern immer wieder hinausschob oder blockierte.
Die Folge war die Glaubensspaltung und der verzweifelte Kampf der
bestgesinnten Reformer um das Konzil, das endlich zu Trient zustande
kam. Bei aller Anerkennung der zeitbedingten Schwierigkeiten handelt
es gich bei der Konziliartheorie letzten Endes um einen error in principiis,
womit jedoch iiber den guten Glauben vieler Vertreter kein Urteil gefillt
sein soll. Zu sehr war die in Lehre und Glaubensbewufitsein verankerte
Papstdoktrin verdunkelt und zu weit die Verwirrung der Geister angesichts
der unbeschreiblichen Zeitumstinde fortgeschritten. Im folgenden soll nun
in knappster Form eine Ubersicht iiber die zwanzig ckumenischen Kon-
zilien gegeben werden.

Zweiter Teil
Die allgemeinen Konzilien
1. Die acht Konzilien auf dem Boden des Ostens

Nach der Katakombenperiode war fiir die Kirche die Stunde gekommen,
da sich die Vernunft iiber die geoffenbarten Heilstatsachen verbreitete,
die in den neutestamentlichen Gelegenheitsschriften niedergelegten reli-
giosen Wahrheiten zu einer Synthese zu ordnen bemiiht war und gewisse
Folgerungen zog, also die Dogmenentwicklung anbahnte. Es wird fiir
immer denkwiirdig bleiben, dafl diese Entwicklung im griechischen Kultur-
raum ablief; in einem Raume also, in dem seit Jahrhunderten der Mensch-
heit die erste Bliite der Weltweisheit geschenkt worden war. So ist es
verstindlich, daB die neutestamentliche Literatur (den aramiischen
Ur-Matthius ausgenommen) im Umgangsgriechisch der Zeit, der Koiné,
abgefafit erscheint, dafl die Liturgie sich der griechischen Sprache be-
diente, daf} zahlreiche griechische Termini in die Kirchensprache ein-
drangen. Doch dabei blieb es nicht. Auch Ausdriicke aus dem griechisch-
hellenistischen Vokabular der Philosophie und Religionslehre wurden iiber-
nommen und ihnen nicht selten ein neuer Sinn untergelegt. Die zwei be-
kanntesten Beispiele aus dem ersten Jahrhundert sind der Logosbegriff



Bder, Die zwangzig allgemeinen Konzilien 199

bei Johannes und der Kyriosbegriff bei Paulus. Ja, das junge Christentum
erblickte weiter im Heidentum nicht nur den Gegenspieler, sondern_be-
diente sich auch der geistigen Ausdrucksformen und Mittel der Darstellung
der geoffenbarten Wahrheiten, wie sie im hellenisch-antiken Geistesleben
iiblich waren. Begreiflich, das Uberirdische wollte in einer irdischen
Sprache mitgeteilt werden, und zwar einer Kulturwelt, um verstanden
zu werden. Freilich bemiihten sich die geistigen Wortfiithrer des Heiden-
tums, das Christentum seines Neuheitscharakters zu entkleiden; es kommt
zu Entstellungen in der Verkiindigung und Formulierung der christ-
lichen Lehre, denen eben offiziell die allgemeinen Konzilien entgegentreten,
bis sich als Ergebnis des erbitterten Ringens die orthodoxe Theologie
als Synthese zwischen christlichem und griechischem Welterlebnis heraus-
kristallisiert?).

Die Geschichte der orthodoxen Theologie ist umrahmt von der Ge-
schichte der Hiresien. Hiresie bedeutet griechisch die Herausnahme.
Zweierlei ist in diesem Terminus festgehalten. Wer nimmt heraus ? Die
Vernunft des einzelnen, der gegeniiber sich die Uberzeugung der GroB-
kirche erhebt. Und was nimmt der Verstand heraus ? Eine Einzelwahrheit,
gegeniiber der sich das Gesamtgebdude der Theologie bzw. der Ausspruch
des kirchlichen Lehramtes erhebt. Das subjektive Element verbindet sich
also mit der Isolation einer Wahrheit. Fiir das Verstindnis der Dogmen-
geschichte ist daher die Geschichte der Héresien unerldBlich. Wenn man
gesagt hat, daBB wohl jeder der groBen Kirchenviter auf den Index ge-
kommen wiire, falls es diese Einrichtung damals gegeben hiitte, so liegt
an dieser etwas anziiglichen Bemerkung etwas Richtiges. Es scheint ein
ungeschriebenes Gesetz auch der Geistesgeschichte zu sein, dafl zur Er-
arbeitung des Erkenntnisfortschrittes eine gewisse Spannbreite der Frei-
heit, bis zur Freiheit des Irrens, gehort.

Der erste Waffengang entziindete sich iiber der griechischen Anschauung
von Gott und den Zwischenwesen zwischen Gott und den Menschen bei
der Person Christi. Das erste Keonzil von Nicda (325) definierte die
Wesensgleichheit des Sohnes mit dem Vater wider Arius, eine ausgespro-
chene religiose Fiihrerpersénlichkeit. Seine Anschauung erfaffte trotz der
Verurteilung unter anderem auch michtig die germanischen Wander-
volker. Mit der Definition der Gottheit des Heiligen Geistes zu Konstan-
tinopel (381) war die orthodoxe Trinitiitslehre abgeschlossen. Das Glau-
bensbekenntnis von Nicia-Konstantinopel bildet die Grundlage der
griechischen Kirche, setzte sich aber auch in der lateinischen Kirche durch
und bildet noch heute das Kredo der romischen Mefliturgie, allerdings
mit einem erklirenden Zusatz, filioque — Ausgang des Heiligen Geistes
,»vom Vater und dem Sohne*, wihrend die griechische Kirche die Formel
,vom Vater durch den Sohn* festhilt.

Auf den zwei niichsten Konzilien beschiftigt sich die theologische
Spekulation weiter mit der Person Christi. Ephesus (431) definiert die
Gottesmutterschaft Mariens gegen Nestorius, Chalcedon (451) legt die
Lehre von den zwei Naturen in Christus gegen den Monophysitismus des

%) Vgl. E. Ivanka: Hellenisches und Christliches im frithbyzantinischen Geistesleben
(1948), S. 7 ff.

-



200 Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

Nestorius fest. Gegen den Kanon, daBl der Stuhl von Neu-Rom (Konstan-
tinopel) die Vorrechte des Stuhles von Alt-Rom genie3en solle, protestierten
die pipstlichen Legaten und Leo I. verweigerte die Bestiatigung. Das
zweite Konzil von Konstantinopel (553) befalite sich in dem soge-
nannten ,,Dreikapitelstreit® ebenso mit den Nachwehen des Monophysi-
tismus wie das dritte Konzil von Konstantinopel (680/81), das die
Lehre von einem Willensvermogen in Christus (Monotheletismus) ver-
urteilte. Auf diesem Konzil wurde als Férderer des Monotheletismus unter
anderen auch Papst Honorius I. verurteilt. Zur Honoriusfrage, die auf
dem Vaticanum als Beweis gegen die pépstliche Unfehlbarkeit angefiihrt
wurde, ist zu sagen, dal Honorius nicht als Hiretiker, sondern wegen
seiner schwichlichen Haltung in dieser Frage verurteilt wurde; es war also
ein Fall von Vernachlissigung der pflichtgemifen Obsorge. :

Mittlerweile hatte sich das politische Weltbild grundlegend geiindert.
Die germanischen Wanderstimme hatten Reiche gegriindet, von denen
dem frinkischen GroBreich die Zukunft gehorte. Im Osten hatte der
Arabersturm in einem beispiellosen Siegeszug Vorderasien und Nordafrika,
ilteste christliche Gebiete, dem Islam iiberliefert. Um dem ausgesprochen
bilderfeindlichen Islam den Wind aus den Segeln zu nehmen, kam es in
der griechischen Kirche zu einem wiitenden Bildersturm. Nicida II (787)
verbot diesen Ikonoklasmus, gab jedoch auch eine theologisch wie psycho-
logisch vollendete Begriindung der Bilderverehrung. Das Abendland stand
seit je zur Bilderverehrung. Als die Beschliisse des zweiten Nicinums
verderbt iibersetzt — der Unterschied zwischen Verehrung und Anbetung
war verwischt — in das Karolingerreich kamen, eréffnete Karl der Grofle
in den Libri Carolini den Kampf gegen das Konzil. Das vierte Konzil
von Konstantinopel (869/70) beseitigte das Schisma des Patriarchen
Photius. Dieser wurde rehabilitiert und nach dem Tode des regierenden
Patriarchen neuerdings Patriarch von Konstantinopel. Die griechische
Kirche anerkennt das achte allgemeine Konzil nicht; als solches wird die
von Photius zur gleichen Zeit einberufene Synode angesehen.

Die weitere Entwicklung ist bekannt. Das Papsttum war durch die
Sarazeneneinfille in Italien schwer bedringt, vom zerfallenden Karo-
lingerreich nicht mehr geschiitzt. Es geriet in die Rivalititskimpfe rémi-
scher Adelsparteien und ging seiner dunkelsten Geschichtsperiode ent-
gegen. Umgekehrt blithte die griechische Kirche unter der Restauration
des byzantinischen Reiches durch die mazedonischen Kaiser michtig
empor, festigte ihren Einflufl auf dem Balkan und in Siiditalien und erlebte
den AnschluB RuBllands. Ein relativ geringfiigiger Streit um die Juris-
diktion in Siiditalien léste unter dem Patriarchen Michael Kerularios

das endgiiltige Schisma zwischen West- und Ostkirche aus, das vom
16. Juli 1054 bis heute besteht.

2. Die Konzilien auf abendlindischem Boden

A. Die sieben pipstlichen Generalkonzilien des hohen
Mittelalters

Der Schauplatz der siecben Generalkonzilien des hohen Mittelalters,
wie sie sich selbst bezeichnen, ist nur mehr Europa, und zwar das Europa,



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien N 201

soweit es nicht durch die griechische Orthodoxie und durch den Islam
der romischen Mutterkirche entfremdet wurde. Diese Verengung von
einer Dreikontinentkultur mit dem Mittelmeerraum als Zentrum zu einem
arg beschnittenen Furopa mit allen Folgen der Inzucht bildet eine wesent-
liche Voraussetzung fiir das stark verinderte Kirchenbild dieser Zeitepoche.
Dazu kommt, daBl nach dem Scheitern der Kreuzzugsbewegung, die
ideell der Ausbruch zu den Urspriingen, militirisch eine Gegenoffensive
wider den Islam war, auch dieses Europa noch um Sein und Nichtsein zu
kimpfen hatte. Zwei Daten, 1492 Abzug der Mauren von Granada und
1683 zweite Belagerung Wiens durch die Tiirken, zeugen von der Wucht
dieser Offensive. Fahrten durch Mittel- und Siidspanien wie durch Bosnien
zeugen noch heute von den tiefen Spuren, die der Islam in das Antlitz
Europas eingegraben hatte.

Neue Probleme iiberschatteten diese Jahrhunderte und wiihlten sie
vom Grunde auf. Im Vordergrunde stand das Verhiltnis der zwei obersten
Gewalten, des Papsttums und des Kaisertums, und die Abgrenzung der
gegenseitigen Bereiche. Die mit groBer Leidenschaft gefithrten Papst-
Kaiser-Kiampfe des Mittelalters, die nicht mit den antiklerikalen Kimpfen
spiaterer Jahrhunderte verwechselt werden diirfen, zeigen alle Merkmale
eines Bruderkampfes, bei dem zunichst das Kaisertum, dann das mittel-
alterliche Papsttum im Zidhler stand. Die unparteiische Forschung hat
lingst erkannt, daB beide Teile ein berechtigtes Gut verteidigten, die
Kirche die innere Freiheit um die Bewahrung ihrer Aufgabe, die Kaiser
die Rechte des Staates auf seinem ureigensten Gebiet. Erst nach genera-
tionenlangem Kampfe sollte eine Klirung eintreten. Fiir uns ist es heute
relativ leicht, das Zeitgebundene am mittelalterlichen Papsttum und am
damaligen Kaisertum von dem Zeitlosen zu trennen und unser Urteil
danach zu richten. Hand in Hand mit dieser Entwicklung ging eine grof3-
artige Machterweiterung der mittelalterlichen Kirche in den einzelnen
Lindern, die so weit reichte, dal kirchliche Institutionen Teile der staat-
lichen Verwaltung wurden, da die Inhaber kirchlicher Amter Staats-
bzw. Reichsfunktionen ausiibten. Wie jeder Macht folgte auch dieser der
unheimliche Damon des MiBlbrauches. Ubersteigerte Anspriiche und aus-
gesprochene Entartungserscheinungen waren die Folge. Nichts zeigt das
Gefdhrliche dieser Fehlentwicklung deutlicher als radikale Oppositions-
bewegungen, die entweder von den damaligen Machthabern kirchlich
eingeordnet wurden wie die Mendikantenbewegung, oder verboten wurden
wie die Waldenser, oder mit Feuer und Schwert der Inquisition ausgetilgt
wurden wie die Albigenser- oder Katharerbewegung. Ein Weg diesen
verschiedenen Problemen Schach zu bieten, waren die sieben pépstlichen
Generalkonzilien, von denen die ersten vier im Lateran, die drei letzten
auf franzosischem Boden stattfanden.

Das erste Laterankonzil (1123) besiegelte das Ende des Investitur-
streites, nachdem der Konig auf die Investitur durch Ring und Stab,
doch unter Wahrung des Reichsinteresses, verzichtet hatte. Unter seinen
Kanones ragen das Verbot der Simonie und die Einhaltung der Treuga
Dei (des Gottesfriedens) hervor. Das zweite Laterankonzil (1139)
beendete das Schisma Anaklets II. Kanon 7 erklirte die von Klerikern



202 Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

(vom Subdiakon an) und Ménchen geschlossene Ehe, die bisher unerlaubt
war, fiir ungiiltig. Das dritte Laterankonzil (1179) setzte den Schlu8-
punkt unter den Kampf des Papstes mit Friedrich Barbarossa, der ein
Element des Investiturstreites mit einem Schisma gekoppelt hatte. Von
den ,capitula® dieses Konzils sind besonders bemerkenswert die Zwei-
drittelmajoritit fiir die Papstwahl und das Anathem iiber die Katharer-
bewegung Frankreichs. Leider wurde eine Gesandtschaft der ,,Armen von
Lyon“ (Anhiéinger des Petrus Waldes) abgewiesen, ohne verurteilt zu
werden. Sie hatten eine Bibeliibersetzung iiberreicht und um Approbation
ihrer Laienpredigten gebeten. In der Folge wurde diese aus besten Motiven
hervorgegangene Armutsbewegung zu einer der Kirche gefihrlichen Sekte;
Katharer und Waldenser entwickelten sich zu einer ,,Untergrundbewegung®
(Jedin). Das hatte eine verhingnisvolle Folge. Diese Héresien galten nun
zum Unterschied von den altkirchlichen nicht nur als Glaubensirrtiimer,
sondern als Untergrabung der mittelalterlichen Kirche und der von ihr
geformten Gesellschaft. Daher verurteilte man nicht nur ihre Lehren,
sondern vernichtete ihre Urheber. Das vierte Laterankonzil unter
Innozenz III. (1215) versuchte ein Reformprogramm durchzusetzen, das
Theologie (Ausdruck ,transsubstantiatio), Seelsorge (Jahresbeichte,
Osterkommunion, Predigt in der Muttersprache der Glidubigen), Abwehr
der Irrlehre (Vorschriften iiber die Inquisition), kirchliche Verwaltung,
Ordensrecht, Judengesetzgebung, Schutz vor religitsem Schwindel bei
Reliquien und Wallfahrten und zahlreiche andere Punkte umfate, und
traf verschiedene politische Entscheidungen. Es zeigt das mittelalterliche
Papsttum auf der Héhe seiner geistlich-weltlichen Autoritit.

Die Gruppe der drei franzésischen Konzilien kiampft mit den grofen
politischen Zeitereignissen. Das erste Konzil von Lyon (1245) setzte
Friedrich II. wegen Eidbruchs, Friedensstérung und Héresieverdachts als
deutschen Konig und romischen Kaiser ab; seit Gregor VII. die erste
Absetzung eines Kaisers durch den Papst. Das zweite Konzil von
Lyon (1274) befaBite sich mit der Hilfe fiir Jerusalem, mit der Papstwahl
und der Griechenunion. Die Union kam zustande, blieb jedoch auf dem
Pergament, da sie der orthodoxe Episkopat ablehnte. Das Papstwahlgesetz
(,,Ubi periculum®) steht heute noch in Geltung. Die groBe Kreuzzugshilfe
(ein Zehent fiir sechs Jahre) kam zu spit. Bevor der Kreuzzug zustande
kam, war Akkon gefallen (18. Mai 1291). Unter Bonifaz VIIIL. erklomm
die mittelalterliche Papstgewalt ihren Héhepunkt. Die Bulle ,,.Unam
sanctam® mit der Zweischwertertheorie hilt die pipstlichen Anspriiche
fest. Doch leitet der Uberfall von Avignon und die Gefangensetzung des
Papstes durch die Sendlinge Philipps des Schonen die gewaltige Kehre
ein, die als das Exil von Avignon in die Geschichte eingegangen ist. Am
Anfang steht das Konzil von Vienne (1311), das den Templerproze§3 in
die Wege leitete, die Wiedergewinnung des Heiligen Landes proklamierte
und die Forderungen der Sittenreform und der Freiheiten der Kirche in
den Mittelpunkt stellte. Es muf} geniigen, auf zwei Tatsachen hinzuweisen.
Mit der Verlegung der Papstresidenz von Rom nach Avignon sank das
Papsttum schon rein optisch von seiner universalen Hohe herab und geriet
von der iibernationalen Haltung in eine profranzésische Abhingigkeit.



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien 203

Dieser error in principiis leitete im Bunde mit einer entfesselten kurialen
Finanzpraxis, die den Entgang der Gefille des Kirchenstaates durch
Steuern und Taxen wettzumachen suchte, den Abstieg des Papsttums
im fiinfzehnten Jahrhundert ein. Ohne Avignon kein abendléindisches
Schisma, ohne abendlindisches Schisma keine Glaubensspaltung!

B. Die drei 6kumenischen Konzilien im Schatten der Kon-
ziliartheorie

Gregor XI. war von Avignon nach Rom zuriickgekehrt. Sein recht-
mifiger Nachfolger Urban VI. (1378 —1389) verdarb durch seine Schroff-
heit die Situation so, daB sich die Kardinile nach Anagni zuriickzogen,
die Wahl Urbans wegen der Volkstumulte fiir ungiiltig erklirten und ein-
stimmig den Kardinal Robert von Genf als Klemens VII. (1378 —1394)
zum Papst wiihlten, der seinen Sitz wieder in Avignon aufschlug. Da jeder
der zwei Pipste seinen Rivalen und dessen Anhidnger bannte, gab es
nach damaliger Auffassung in der ganzen Christenheit niemanden, der
nicht exkommuniziert gewesen wire. Beide Pipste hatten Nachfolger.
Des frivolen Spieles iiberdriissig, kiindigten beide Kardinalskollegien den
Gehorsam und wihlten zu Pisa 1409 Alexander V. zum neuen Papst.
Da jedoch die beiden Pipste nicht wichen, gab es jetzt gleichzeitig drei
Piipste. Alexanders Legimitit ist zweifelhaft.

Sein Nachfolger Balthasar Cossa, Johannes XXIII. (1410 —1415),
ging auf Betreiben des deutschen Kénigs Sigismund (1410—1437) auf den
Gedanken eines Universalkonzils ein, das 1414 in Konstanz zusammen-
trat und bis 1418 wihrte. Es war eine Heerschau des ganzen Abendlandes
und ist als die Abschiedsvorstellung des Mittelalters anzusprechen. Jo-
hannes XXIII. wurde nach seiner Flucht ahgesetzt, Gregor XII. resignierte,
und Benedikt XIII. wurde auf seiner Bergfeste Peifiiscola gleichfalls
abgesetzt. Mit der Wahl Martins V. (Colonna) 1417 fand das groe Schisma
ein Ende. Geblieben war jedoch der Gedanke der Konziliartheorie. Das
zweite Hauptproblem, die Kirchenreform, wurde ganz ungeniigend be-
handelt, und die dritte Hauptaufgabe, die Ausrottung der Hiresie, schlug
mit der Verurteilung des Jan Hus zum Feuertod (6. Juli 1415) in das
Gegenteil um. Mag man trotz der bis heute umstrittenen Geleitsfrage
das Urteil formrechtlich bejahen, das tschechische Volk hatte seinen
nationalen Mirtyrer, die Hussitenkriege tobten von der Ostsee bis zur
Donau, und der antiromische Affekt bei den slawischen Vilkern war
geweckt. Es war fiir mich lehrreich, voriges Jahr die Husstétten in Konstanz,
die wiederhergestellte Bethlehemkapelle in Prag mit den hussitischen
Kampfliedern und Spottbildern an der Wand, die Stitte des ersten Prager
Fenstersturzes am Neustidter Ring, das 1915 errichtete Husdenkmal in
Prag und in Tabor Zischkas Denkmal mit den zahlreichen Schlachtdaten
besichtigen zu kénnen. Die Husstatuen auf den katholischen Pfarrhéfen
wurden seit je mit dem Hinweis begriindet, Hus sei der Schopfer der
tschechischen Schriftsprache. Konstanz lebt also mitten unter uns.

Die ganze Misere mit der jurisdiktionellen Doppelgeleisigkeit zeigt
das Konzil von Basel-Ferrara-Florenz, das nach fehlgeschlagenen
Versuchen 1431 zustande kam und bis 1439 tagte. Schon die drei Tagungs-



204 Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

orte desselben Konzils lassen stiirmische Vorginge vermuten. Erst auf
Dringen Kaiser Sigismunds anerkannte Eugen IV. (1431 —1447) das
Konzil, und der kluge Legat Cesarini prisidierte. Starke Eigenmichtigkeit
der Konzilsviter und der Streit um den Tagungsort des Unionskonzils
fithrten zur Aufhebung durch den Papst. Die Baseler eridffneten den
ProzeB gegen ihn, und eine Minoritit setzie den Papst ab. Der prisi-
dierende Kardinal lieB die Sitze der abwesenden Prilaten mit Reliquien
belegen, die nach dem Grundsatz: Qui tacet, consentire videtur, seinem
Dekret zustimmten. Dieser Radikalismus bekam jedoch den Baselern
iibel, zahlreiche Fiirsten und bedeutende Minner (z. B. Nikolaus von
Cues) sagten sich los. Frankreich hatte zwar in der Pragmatischen Sanktion
von Bourges (1438) achtundzwanzig Baseler Reformdekrete angenommen,
erklirte sich jedoch fiir neutral. Die deutschen Fiirsten schlossen zu
Frankfurt (1438) und Mainz (1439) Konkordate mit Rom, Konig
Friedrich III. das Wiener Konkordat (1448). Wenn auf beiden Seiten
dieses Konkordat als Schluf3 der Kirchenreform aufgefalt wurde, unterlief
den Verantwortlichen eine der grofiten Selbsttduschungen der Geschichte.

Mittlerweile waren auf der Unionssynode von Ferrara auch die Grie-
chen erschienen. Doch wurde die Synode aus verschiedenen Griinden nach
Florenz verlegt. Hier gelang die Union mit den Griechen (6. Juli 1439)
und spiter mit den Armeniern (22. November 1439), den Jakobiten
(4. Februar 1442) und mit anderen ostkirchlichen Gemeinschaften. Es gab
von Anfang an auch Opposition, und da in der griechischen Kirche eine
solche Entscheidung keineswegs vom Episkopat allein gefillt werden kann,
sondern Klerus und Volk zustimmen miissen, wurde das Florentinum
zu Fall gebracht. Ungiinstig wirkte sich der steigende Druck der Tiirken-
gefahr auf die Griechen aus. Die Urspriinge einer Union miissen in die
Tiefe reichen, dulere Notigung wirkt sich stets schidlich aus.

Nach der Beilegung des letzten Papstschismas — 1439 hatten die
Konziliaristen Herzog Amadeus von Savoyen (Felix V.) gewéhlt — lebte
die Konziliaridee in gemiBigter Form fort, da ihr die nicht bewiltigte
Kirchenreform stets neue Auftriebe bot. Ausgelést durch ein antipépst-
liches Konzil von Pisa (1511) berief Julius II. (1503 —1513) das fiinfte
Laterankonzil (1512—1517), das an die papstlichen Konzilien des
hohen Mittelalters ankniipfen wollte. Es erledigte das Pisaner Gegenkonzil;
Leo X. gelang 1516 ein Konkordat mit Frankreich, aber die Hauptfrage,
die Kirchenreform (besonders Pfriindenkumulation und Vernachlissigung
der Residenzpflicht), wurde nicht behandelt und konnte, da ein eiserner
Besen notwendig war, von Papsttum und Kurie der Renaissance gar

nicht in Angriff genommen werden. Die zwélfte Sitzung schloBl am 16. Mérz
1517,

C. Die zwei letzten Konzilien

Wieder riickte die Uhr der Weltenzeit weiter vor. Das, was sich nun
abspielte, versuchte ich in meiner Kirchengeschichte in dem Satz’ zu
formulieren: Luther wollte ernsthaft die Reform der alten Kirche, er
entfachte die Kirchenrevolution und hinterlieB die Glaubensspaltung.
Jeder der drei Ausdriicke ., Reformation®, ,,Kirchenrevolution® wund



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien 205

»Glaubensspaltung® wurde von verschiedenen Historikern zum Titel ihrer
Werke gewihlt. Ein genaues Studium der Zeit lehrt indes, daf} keiner der
drei Termini allein fiir sich das ungeheuere geistige Zeitgeschehen zu-
treffend charakterisiert, dafl vielmehr die drei Begriffsinhalte zusammen-
gehéren wie die Ringe einer Kette. Der katholische Kirchenhistoriker
gibt der Wahrheit die Ehre, wenn er der religiésen Personlichkeit Luthers
den ernsten Willen und die gute Absicht der Reformation zubilligt. Alle
Historiker konnen iibereinstimmen, daBl es neben der Bauernrevolution,
der Revolution der Reichsritterschaft und der Fiirstenrevolution eine
Kirchenrevolution mit allen Merkmalen eines gewaltsamen Umsturzes
gegeben hat. Und die Glaubensspaltung liegt als Herzensanliegen und als
Herzensnot — abgesehen von dem gewaltigen historischen Faktum —
so offen zutage, da} sich jedes Wort eriibrigt. In diese denkwiirdige Zeit
nach der Glaubenseinheit fallen die zwei letzten Konzilien, das Triden-
tinum und das Vaticanum.

Mit der Forderung: ein ,,gemein, frei, christlich Konzil in deutschen
Landen* hatten alle, auch die katholischen Reichsstinde auf dem Reichs-
tag zu Niirnberg (1522/23), dem Konzil das letzte Wort iiber Wahrheit
und Irrtum in Luthers Lehre zugesprochen. Aber was verbarg sich hinter
dieser Formel ? , Frei“ war ,,papstirei“. Der Papst durfte als Partei das
Konzil weder berufen noch leiten, Einberufer miiten der Kaiser und die
christlichen Fiirsten sein. ,,Christlich® meinte, daf3 auch Laien teilnehmen
sollten und daf} der MaB3stab die Heilige Schrift sei. ,,In deutschen Landen*
deshalb, weil der Streit in Deutschland ausgebrochen war. Diese revo-
lutiondre Deutung mufite in Rom auf schwere Bedenken stoflen, dies
um so mehr, als der Konzilsgedanke durch Konstanz und Basel vorbelastet
war. Klemens VII. (1523 —1534), den Pastor den unheilvollsten aller
Piipste nennt, war Konzilsfeind und iibrigens als Parteigiinger Frankreichs
Gegner Karls V. Nur die dullerste Not erzwang schlieBlich das Konzil von
Trient (1545—1563). Es wurde dreimal berufen, sein Tagungsort war bis
zum Zusammentritt unsicher; nach der Eréffnung mullte es zweimal
vertagt werden und wurde einmal verlegt (nach Bologna). Es drohte
noch in der dritten Tagungsperiode hoffnungslos zu scheitern, bis sein
gliicklicher AbschluB8 achtzehn Jahre nach der Eréffnung erfolgte. Das
Trienter Konzil stellt durch seinen dramatischen Werdegang und Verlauf,
durch seine Dauer und seine welt- und kirchenpolitischen Auswirkungen
alle fritheren Konzilien in den Schatten. Es war als Gesamterscheinung
die Antwort der Kirche auf die trostlos verschleppte Kirchenreform,
grenzte die katholische Lehre gegen die neuen Lehrsysteme der Refor-
matoren ab, bildete die geistige Grundlage der innerkatholischen Refor-
mation und der politischen Gegenreformation, ja, man darf es als das
Formprinzip des nachtridentinischen Katholizismus hezeichnen, der mit
seinen Hauptmerkmalen: immer stirkere Zentralisation der Kirchen-
fiilhrung in Rom, antiprotestantische Haltung und weitgehende Aus-
lieferung kirchlicher Bereiche an die Landesfiirsten bzw. den Kaiser,
mit dem ersten Weltkrieg zu Ende ging, um einem véllig gewandelten
Geistes- und Weltbild mit vielfach neuen Aufgabenkreisen Platz zu machen.
Gewaltig waren die innerkonziliaren Spannungen: Rom wollte in erster



206 - Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien

Linie dogmatische Klarheit, der Kaiser die Reform an Haupt und Gliedern,
und nur durch ein KompromiB: jederzeit an einem Tage Behandlung einer
dogmatischen und einer Reformfrage, konnte diese Klippe umschifft
werden. In fiinfundzwanzig Sitzungen und unzihligen Kommissionsbe-
ratungen wurden die Riesenmaterien beider Richtungen zwar nicht voll-
stindig bewiltigt, aber doch in den Grundziigen behandelt, manche Frage
allerdings (z. B. das Verhiltnis zwischen Papalismus und Episkopalismus)
auf ein spiteres Konzil verschoben. Dieses Trienter Konzil, das nur auf
seiner ersten Tagungsepoche von protestantischen Fiirsten und Theologen
beschickt war, entsprach in keiner Weise den von den Reformern auf ein
Konzil gesetzten Erwartungen. Luther bekimpfte es bis zu seinem Ab-
leben leidenschaftlich. Lingst hatte sich sein Reformplan zu der bisher
vielleicht groBten Geisterschlacht der Weltgeschichte entwickelt. Die
rapide Ausbreitung der Neuerung — um die Mitte des 16. J ahrhunderts
schien ganz Europa protestantisch zu werden (Pastor) —, die revolutionire
Wucht des Angriffs, die Koppelung der Kirchenfrage mit der Politik und
die Verstrickung aller Vorgiinge und Handlungen in das gesamte Koordi-
natensystem der Zeit, nicht zuletzt die ddmonische Entfesselung aller
Kampf- und HaBinstinkte, besonders des Papsthasses, lie den Charakter
des Konzils als Unionskonzil so gut wie aussichtslos erscheinen. Man
muBte froh sein, daB es schlieBlich als katholisches Reformkonzil ablief.
AbschlieBend sei nur noch bemerkt, daB wie das Zustandekommen und
der Verlauf des Konzils auch die Durchfithrung der Trienter Beschliisse
einem Kreuzweg glich. Immerhin waren die katholischen Krifte zusammen-
gefaBt und der protestantische Angriff zum Stehen gebracht worden.
Allerdings bietet sich dem kritischen Beobachter ein trauriges Bild. Nord-
und Mitteleuropa, ganze Linder mit wertvollen Vélkern, waren der alten
Kirche entrissen. Das Ubergewicht der romanischen Staaten muflte einen
gewissen innerkirchlichen Romanismus nach sich ziehen, die Abwehr als
Grundhaltung der Theologie die gesunde Weiterentwicklung aus den
eigenen Kriften, vor allem die schépferische Problemstellung, arg be-
dringen, an die Stelle der fritheren Freiheit trat vielfach ein Geist des
Argwohns und ingstlicher Uberwachung. Demgegeniiber miissen die
Klarheit in dogmatischen Fragen, die Bestimmungen iiber die Priester-
bildung, die Einhaltung der Residenzpflicht der Bischofe und Pfarrer,
die Ordensreform und die Abstellung zahlreicher Miflstinde als positive
Auswirkungen des Trienter Reformwerkes gebucht werden. Historisch-
kritisch wichtig ist — nochmals sei es unterstrichen — der Unterschied
zwischen dem vor- und dem nachtridentinischen Katholizismus.

Drei Jahrhunderte verstrichen, der Jesuitenorden war der Aufklirung
erlegen, die Feuerbrinde der Franzosischen Revolution rasten iiber die
katholische Kirche hinweg, ein Napoleon hatte den Papst wie einen Ange-
stellten behandelt, die deutschen Fiirstbistiimer, die franzésischen Hof-
bischéfe und zahlreiche Abteien waren verschwunden. Da entdeckte die
neue Geistesrichtung der Romantik wieder das Papsttum, und Feuerkopfe
wie Gorres erkannten, daB das neue politische Modewort ,,Freiheit* ja
auch der Kirche, der von der Staatsbevormundung befreiten Kirche zugute
kam und ibr ganz neue Aussichten eréffnete.



Eder, Die zwanzig allgemeinen Konzilien : 207

Hatte der ,,Syllabus*“ Pius’ IX. von 1864 die Hydra der Zeitirrtiimer
mutig entlarvt, so sollte das Vatikanische Konzil (1869/70) iiber die
grundlegenden Fragen: Gott, Offenbarung, Glaube, Verhiltnis von Glau-
ben und Wissen ex offo entscheiden sowie die Unfehlbarkeit des Papstes
behandeln. Das erste Glaubensdekret (,,Dei filius“), das nach scharfen
Kritiken (Kardinal Rauscher, Bischof StroBmayer) zustande kam, wurde
am 24. April 1870 mit 667 Stimmen angenommen. Unter andauerndem
schwerem geistigem Beschuf} spielte sich die Debatte iiber den Primat
und die Infallibilitéit des Papstes ab. Bemerkenswert sind die ,,Romischen
Briefe vom Konzil“ in der ,,Augsburger Allgemeinen Zeitung®. Das Ma-
terial lieferten dem Quirinus die zwei Déllingerschiiler Lord Acton und
Friedrich, die in enger Verbindung mit dem deutschen Kurienkardinal
Hohenlohe standen und iiber die bayerische Gesandtschaft in Rom nach -
Miinchen berichteten. Nach langer und sorgfiltiger Vorbereitung des
Textes wurde am 13. Juli iiber diesen abgestimmt (451 Ja, 88 Nein, 62 be-
dingte Ja), und am 16. Juli die Endfassung mit fast allen Stimmen der
552 anwesenden Viter angenommen. 55 Mitglieder der Minderheit waren
der Sitzung ferngeblieben und abgereist. Am 18. Juli nahmen 533 Viter
die Konstitution ,,Pastor aeternus®“ an, zwei stimmten dagegen. Zugleich
wurde die Vertagung des Konzils beschlossen. Das Vaticanum muf rechtlich
also erst geschlossen werden.

Am Tage nach der Sitzung brach der Deutsch-Franzosische Krieg aus,
und am 20. September 1870 besetzten die Piemontesen Rom. In vielen
Lindern ging die Annahme der zwei Konstitutionen trotz des Kampfes
der Presse und einer vielfach einseitig informierten Bevolkerung reibungslos
vor sich; schwieriger gestaltete sich die Rezeption in den deutschen Lin-
dern, wo eine von Déllinger nach Niirnberg einberufene Konferenz von
Professoren und Intellektuellen das Konzil und seine Beschliisse ablehnte.
Déllinger wurde 1871 exkommuniziert, und trotz seines Abratens kam es
1873 zur Griindung der altkatholischen Kirche, die von Preuflen und
Bayern stark geférdert wurde, wihrend der &sterreichische Minister-
prisident Beust mit der Begriindung: ,,der Kompaziszent ist ein anderer
geworden“ das Konkordat von 1855 einseitig kiindigte.

In véllig gewandelter Situation taucht der Plan des einundzwanzigsten
allgemeinen Konzils vor den Augen der Welt auf und nimmt, soweit man
sieht, immer festere Formen an. In Miinchen fiel das Wort: Niemand
weiB, ob die mit Spannungen iibersittigte Gegenwart das Ende der Mensch-
heit oder der Ausdruck der Geburtswehen einer neuen Zeit ist. Auf alle
Fille erheischen die neuen Aufgaben der Kirche die Zusammenfassung
aller Kriifte und den richtig gelenkten Einsatz. Gewandelt hat sich seit
dem Vaticanum das Bild vom Kosmos und der Stellung des Menschen im
All, gewandelt hat sich die Sozialstruktur der Gesellschaft im Zuge der
industriellen Revolutionen, gewandelt haben sich Staatsformen und der
Anteil der Staatsvilker am politischen Leben nach den Richtungen
Demokratie und Diktatur, gewandelt hat sich die Fiihrerrolle Europas,
das diesen Anspruch an die zwei groBen Blécke abtreten muflite, gewandelt
der herrscherliche Alleinanspruch der weillen Rasse — wir stehen mitten
in der Revolution der farbigen Vélker. Gewandelt hat sich die Stellung des



208 Galot, Der Sinn der Danksagung

einzelnen im Termitenstaat der Massen. Nie in der Menschheitsgeschichte
hat es einen solchen Ansturm des militanten Atheismus gegen alle Reli-
gionen gegeben. Diesem Druckknopfsystem gegeniiber erscheint geschichts-
theologisch die Definition von 1870 providentiell und das meteorhaft
gestiegene moralische Ansehen des Papsttums eine Weltpotenz allerersten
Ranges. Man darf hoffen, dafl das neue Konzil die innerkirchliche Reform,
diese ewig junge Aufgabe, mit Bemiihungen um die Voraussetzungen
einer Union der christlichen Bekenntnisse gliicklich verbindet.

Der Sinn der Danksagung nach der heiligen Kommunion

Von Jean Galot S.]J., Eegenhoven-Louvain (Belgien)

Auszugsweise iibersetzt aus der ,,Revue des Communautés Religieuses” 32 (1960), Nr. 2, S. 73— 86,
von Fr. Nivard Th. Konrad S. O. Cist., Rom

In neuester Zeit scheint man in gewissen Kreisen eine Abneigung gegen
die Danksagung nach der heiligen Kommunion beobachten zu kénnen.
Die liturgische Bewegung kénnte wohl manche Priester oder Glidubigen
anregen, alles das auller acht zu lassen, was nicht offiziell liturgisches oder
ausdriickliches Gemeinschaftsgebet ist. Anderseits gibt uns eine Publi-
kation in zwei Artikeln von P. Karl Rahner iiber die theologische Recht-
fertigung der Danksagung?!) die Gelegenheit, nicht nur ihre praktische
ZweckmifBigkeit, sondern auch ihre dogmatischen Fundamente in Er-
wigung zu ziehen.

Zuerst werden wir uns die Frage vorlegen, welche Beziehung zwischen
Danksagung und Messe besteht. Kénnte man denn nicht der Danksagung
besonders aus dem Grund eine sekundire Bedeutung zuschreiben, weil
die Messe selbst in ihrem Wesen eine Danksagung ist ? Dann wollen wir
sehen, ob die Danksagung, wie man sie gewohnlich versteht, ihre Recht-
fertigung vor allem im Fortbestehen der Realprisenz Christi im Kommu-
nizierenden findet. SchlieBlich wollen wir die Schliisse ziehen, die die Dauer
und die Durchfithrungsweise der Danksagung betreffen. Durch ein besseres
Verstindnis der Kommunion und ihrer Wirksamkeit mochten wir die
praktische Haltung bestimmen, die sie in uns erfordert. Wir hoffen, daf3
sich am Fnde dieser Untersuchung die iiberaus groBe Bedeutung dieser
Frage fiir die ganze religise Formung zeigen wird.

Die Danksagung als Vollendung der Teilnahme an der heiligen Messe

Es ist wohl wahr, dal} die ganze Messe eine Danksagung ist. Der Aus-
druck ., Eucharistie” zeigt es uns, da er doch mit Danksagung zu iiber-
setzen ist. Dieser Ausdruck wurde von der Urkirche fiir das von Jesus
beim Letzten Abendmahl eingesetzte Sakrament verwendet, denn nach
dem Bericht des hl. Lukas und des hl. Paulus ,,dankte* Christus bei der
Konsekration des Brotes?). Es ist also die charakteristische Haltung

1) Danksagung nach der heiligen Messe, in: Geist und Leben 32 (1959), S. 180—189. Noch
einmal: Danksagung nach der heiligen Messe, ein Nachwort, ebd. S. 442—448.
2) Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24.



