220

Mitteilungen
Wesensziige der Psalmenerklirung des hl. Augustinus

Gehoren Augustins Schrifterklirungen zum Tiefsten und Schonsten, was die
alte Kirche uns hinterlassen hat (Steidle, Die Kirchenviiter), so diirfen wir von vorn-
herein erwarten, dafl dieses Urteil in unvermindertem, ja eher noch gesteigertem MaB
zutreffen wird auf seine Auslegungen jenes Teils der Heiligen Schrift, dem dieser
Grofite unter den Kirchenvitern mit Basilius dem GroBen, Athanasius und anderen
eine geradezu privilegierte Stellung zuerkannte und in dem er sozusagen eine Bibel
in der Bibel, ja das Herz und Mark der ganzen Bibel sah.

Die Vorliebe des Heiligen fiir die Psalmen geht schon auf die erste Zeit seiner
Bekehrung zuriick. Als er sich als Katechumene auf das Landgut Cassiciacum bei
Mailand zuriickgezogen hatte, waren sie seine Lieblingsgebete, sein Betrachtungsbuch.
Er selbst schreibt dariiber: ,,Wie pries ich Dich, mein Gott, als ich die Psalmen Davids
las, diese Gesinge voll gliubigen Vertrauens, diese Tone der Frommigkeit, die der
Geist des Stolzes nicht vernimmt . . . Wie habe ich Dich beim Lesen dieser Psalmen
gepriesen! Wie entflammten sie mich fiir Dich! Wie brannte ich, sie womdglich dem
ganzen Erdkreis wider den Hochmut des Menschengeschlechtes vorzutragen!* (Be-
kenntnisse IX, 4). Und dieses Wohlgefallen der Davidischen Harfe bewahrte er zeit-
lebens in einem Grad, daB ein neuerer Biograph sagen kann: ,,Es besteht gewisser-
maflen eine Harmonie zwischen dem Psalmentext und der Seele Augustins. Wenn dieser
seine Gedanken ausdriicken will, so ist es ein Psalmvers, der ihm unwillkiirlich auf die
Lippen kommt oder in seine Feder fliet. Die inspirierten Lieder, die einst die frommen
Juden begeistert haben, bewahren fiir ihn jhren ganzen Reiz. Wir merken dies miihelos,
und diese Tatsache wird den ,Enarrationes‘ immer wieder neue Leser gewinnen“
(Bardy, Saint Augustin).

Den Wunsch, diese Geséinge ,,womdglich dem ganzen Erdkreis wider den Hochmut
des Menschengeschlechtes vorzutragen“, konnte Augustinus wider Erwarten spiter
als Bischof von Hippo durch seine miindlichen und schriftlichen Psalmenauslegungen
zu einem guten Teil verwirklichen. Seine ,,Enarrationes in Psalmos® sind bezeich-
nenderweise sein umfangreichstes Werk, aus dem viele spitere Kommentatoren
ehrfiirchtig geschopft haben. Es wurde auch in mehrere neuere Sprachen iibersetzt,
in die deutsche vollstindig zum ersten Male wohl vom Verfasser dieses Artikels!).
Ihn beseelt daher das begreifliche Verlangen, wenigstens durch eine gedringte Dar-
legung der Wesensziige dieses zwar viel genannte, aber bisher noch wenig bekannte
Werk des groBen Kirchenlehrers einem weiteren Kreis niherzubringen. Zu diesem
Zweck seien folgende Merkmale herausgestellt: 1. Nach Augustinus betet oder singt
den Psalter der ganze Christus; 2. seine Auslegung ist vorwiegend pneumatisch-
allegorisch; 3. trotzdem ist sie htchst lebensnahe; 4. sie verrit einen tiefen Kenner
des Menschenherzens, des geistlichen Lebens und der Mystik; 5. sie 1dBt iiberall den
doctor gratiae erkennen. j

1) Das umfangreiche Werk konnte wegen finanzieller Schwierigkeiten bisher nicht im Druck
erscheinen. Dafiir hat der Verlag Schéningh in Paderborn zunichst eine Auswahl in einem Band
herausgebracht unter dem Titel: Aurelius Augustinus, Die Auslegungen der Psalmen. Christus
und sein mystischer Leib. Ausgewiihlt und #bertragen von Hugo Weber. Brosch. DM 9.50,
Leinen DM 12.—. Hugo Weber, Die Psalmen im Leben. (32.) Paderborn 1960, Verlag Ferdinand
Schiéningh, DM 1.80.



Mitteilungen 221

1. Im Psalter spricht der ganze Christus

Der schonste Vorzug des augustinischen Psalmenkommentars ist zweifellos der,
der hier an die Spitze gestellt wird. Dies hat auch Pius Parsch, als ich vor mehr als
25 Jahren in Klosterneuburg mit ihm iiber die Moglichkeit einer deutschen Ubersetzung
und Herausgabe der ,,Enarrationes“ sprach, erkannt und ausgesprochen.

Von dem Gedanken ausgehend, daBl die Synagoge ein Vorbild der Kirche war
und die Psalmen wie iiberhaupt die Biicher des Alten Testamentes mehr dieser als
jener dienen sollten (vgl. 1 Petr 1, 12); auBerdem wie wohl kein anderer Lehrer aufs
tiefste erfaBBt von dem Mysterium der Kirche als des geheimnisvollen Leibes Christi,
der mit seinem Haupte eins ist, lit der Heilige im Psalter den ganzen Christus, das
heilt Haupt und Leib, in manchen Stellen nur das Haupt, in anderen nur den Leib —
wiewohl beide nie ganz voneinander zu trennen sind —, wieder in anderen Haupt und
Leib zugleich sprechen, loben, jauchzen, bitten, trauern und klagen. Dieser Gedanke
ist sozusagen sein Steckenpferd, er durchzieht sein ganzes gewaltiges Werk wie ein’
roter Faden. In immer wieder neuer Variation legt er ihn seinen Zuhbrern ans Herz;
ja er wiederholt ihn so oft, daB} er selber glaubt, sich entschuldigen zu miissen, weil er
die Dringlichkeit, den Christen diese Lehre in Fleisch und Blut iibergehen zu lassen,
so betont. So sagt er in seinen einfithrenden Worten zur Homilie iiber Psalm 40%):
»Héufig legen wir euch ans Herz, und es verdrieBt uns nicht, immer wieder zu sagen,
was euch im Gedichtnis zu behalten frommt: Unser Herr Jesus Christus spricht oft
aus seiner Person, die unser Haupt ist, und oft aus der Person seines Leibes, der wir
und seine Kirche sind, doch so, als ertonten die Worte aus dem Munde eines einzigen
Menschen. Daraus sollen wir erkennen, da Haupt und Leib in unversehrter Einheit
bestehen und nicht voneinander zu trennen sind, wie es sich mit jener Ehe verhilt,
von der es heilt: Sie werden zwei sein in einem Fleische.* Wenn daher Augustinus,
wie er es sehr oft tut, die Frage stellt: ,,Wer spricht diesen Psalm ?« oder ,,Wer spricht
diesen Vers 7, dann denkt er dabei nicht etwa an den menschlichen Verfasser, der
ihm ganz gleichgiiltig ist, sondern er meint, wem die darin ausgesprochene religits-
gittliche Haltung, das darin zutage tretende Verhiltnis zu Gott, die Priifung, die
Erniedrigung, das Siindenbekenntnis usw. zukommen, dem Haupt oder dem Leib oder
beiden zugleich, wenn auch in ungleicher Weise. In diesem Sinne stellt er in der Be-
handlung von Psalm 41 nach Anfithrung der ersten Worte: ,,Wie der Hirsch nach
den Wasserquellen . . .« gleich die Frage: ,,Wer ist es, der so spricht ? und gibt darauf
die Antwort, es sei nicht iibel gedacht, wenn man in dieser Stimme die der Katechu-
menen heraushére, die nach dem Taufquell verlangen; da jedoch mit dem Empfang
der Taufe die Sehnsucht der Gldubigen noch nicht gestillt sei, so kénnten auch die
Getauften sich diesen Ruf zu eigen machen, um ihre Hoffnung, aus dieser Fremde
in die ewige Heimat zu gelangen, auszudriicken. Im Psalm 6 sprechen ernstlich kranke
Glieder Christi, die erst nach langem Miihen sich zur seelischen Gesundheit durch-
ringen. Im Psalm 7 ,singt die vollkommene Seele, die schon ihren Feinden zu ver-.
zeihen weil3,

Doch begniigen wir uns, aus der Uberfiille der Beispiele nur noch eines heraiiszu-
greifen, das die enge Verbindung des Leibes mit seinem Haupte veranschaulicht. ,,Behii-
te meine Seele, weil ich heilig bin*, bittet Psalm 85. ,,Diese Worte«, so fithrt der Heilige
aus, ,darf und kann wohl niemand anderer sprechen als jener, der ohne Siinde war
in dieser Welt. Seine Stimme ist es, die wir hier erkennen. So spricht er in der Knechts-

2) Die Ziihlung der Psalmen ist immer die der Vulgata.



222 Mitteilungen

gestalt, die er angenommen. MuB} ich also hier meine Stimme von der seinigen trennen ?
Sicherlich spricht er so, ohne daB er dabei von seinem Leibe getrennt werden darf.
So darf also auch ich sagen: Ich bin heilig ? Wenn ich das ,heilig im Sinne von ,heilig-
machend‘ nihme, dann wire ich ein Liigner, wenn aber ,heilig’ im Sinne von ,ge-
heiligt* genommen wird, dann wage es auch der Leib Christi, mit seinem Haupte und
unter seinem Haupte zu sagen: Ich bin heilig.«

2. Die Auslegung ist vorwiegend pneumatisch-allegorisch

Abgesehen davon, daBB Augustinus die sogenannten messianischen Psalmen, die
heute vielfach nur als typisch messianisch gelten, als rein messianisch im Literalsinn
aufgefaBBt und erklirt hat, vernachlissigt er auch bei den iibrigen Psalmen nicht ganz
den Literalsinn. Bei denen, die er allegorisch auslegt, versiumt er es wenigstens
nicht, mit starker Betonung darauf hinzuweisen, daBl die darin erwihnten Persén-
lichkeiten oder Ereignisse wirklich voll historisch waren. Bei einer Reihe dieser heiligen
Lieder bleibt er zwar, mindestens nach seiner Meinung, beim buchstiblichen Sinn
stehen, fiillt jedoch darin vorkommende Begriffe mit einem weit hoheren und wert-
volleren Inhalt, als dies heute geschieht. Wo in den Psalmen 6 und 37 der Psalmist
Gott bittet, er mdge ihn nicht im Zorne bestrafen, da versteht Augustinus unter diesem
Zorn gleich den des Letzten Gerichts: ,,Diese Verdammnis fiirchtend, betet die Kirche:
Herr, strafe mich nicht . . .“ DaB so ein ganzer Psalm sozusagen auf eine hohere Ebene
geriickt wird, liegt auf der Hand. Die ecclesia ist ihm immer die Kirche. Liest er Psalm
30, 1: In iustitia tua erue me, dann nimmt er die Gerechtigkeit Gottes als die, die durch
seine Gnade unser wird, und so erklirt es sich, daB viele Psalmstellen gedeutet werden,
als stiinden sie etwa im Romer- oder im Galaterbrief, wie denn auch der apostolische
Gnadenlehrer Paulus oft zu den Auslegungen der Psalmen herangezogen und als
anschauliches Beispiel angefiihrt wird. Die so oft vorkommenden ,,Armen* sind wohl
auch, wo es der Zusammenhang fordert, die im gewohnlichen Sinn Armen, hiufiger
aber die, die ihres seelischen Elends vor Gott eingedenk sind. Die Feinde, gegen die um
Hilfe gebeten wird, sind selten solche von Fleisch und Blut, meistens dagegen die
Geister der Bosheit. Werden gegen feindselige Menschen oder Vélker Verwiinschungen
ausgestollen, so sind dies figiirliche Redeweisen fiir Vorhersagungen: anstelle des
Futurs steht der Optativ. Ja, manchmal liest der Heilige mit dem liebeglithenden
Herzen aus Redensarten, die wir als Christen nur widerstrebend in den Mund nehmen,
sogar einen versteckten Wunsch fiir die Bekehrung der Siinder heraus, so wenn deren
Beschdmung und Zuriickweichen gefordert wird, denn der Bekehrung miisse die
Beschdmung iiber die Siinden vorausgehen. Und so wird alles im christlichen Sinne
gedeutet, so daB sich nie ein Widerspruch ergibt zwischen dem Geist des Alten und
des Neuen Testamentes.

Sich stiitzend auf die Lehre des Vilkerapostels, besonders auf dessen Worte,
die er dfters zitiert: ,,Dies alles widerfuhr jenen in vorbildlicher Weise* (1 Kor 10, 11),
macht aber der Bischof von Hippo auch einen sehr reichen Gebrauch von der alle-
gorischen Auslegung. Dies tut er vor allem dort, wo dem Psalmenbeter Ziige aus der
Geschichte Israels vor Augen gefiihrt werden. Der Christ soll zum Beispiel nicht glauben,
daB er beim Singen des Psalms 113 nur an das ehemalige, nur einmal dagewesene Er-
eignis des Auszugs Israels aus Agypten zu denken habe; das Wichtigere ist, was immer
wieder in geistiger Weise am wahren Israel, den Christen, geschieht, die in der Taufe
das Agypten der Siinde verlassen und Gottes Heiligtum und Reich werden. ,,Erkennt«,
ruft er dem gldubigen Volk zu, ,dal auch ihr aus Agypten ausgezogen seid, die ihr



Mitteilungen ; 293

dieser Welt entsagt habt, die ihr durch das Bekenntnis zur Frommigkeit euch von den
Listerungen der heidnischen Vélker getrennt habt!* Solche Anwendungen auf das
christliche Volk haben wir zum Beispiel auch in den Erlduterungen zu den Psalmen
43, 47, 77, 79, 80 u. a. zu erwarten. Ferner beniitzt der heilige Lehrer den Umstand,
daBl in den Psalmtiteln, auf die er den groBiten Wert legt, oder im Inhalt eines Psalms
auf eine Begebenheit im Leben Davids angespielt wird, zu langen Erérterungen dariiber,
daB dieser Konig ein Vorbild Christi und seiner Kirche war, und weil} in genialer Weise
die Parallelen aufzuzeigen und sie fiir das christliche Leben nutzbar zu machen.

Mag Augustinus auch nach unseren Begriffen im Allegorisieren zu weit gegangen
sein: in seinem Prinzip, das Alte Testament vom Neuen her zu verstehen, ist er gewil
im Recht; und mag man auch manche Auslegung ablehnen, so wird man doch zugeben
miissen, daBl er auch dabei durchaus treffende, wahre und erbauliche Gedanken ge-
dullert hat.

3. Lebensnihe

Wer etwa glaubte, die Deutung eines Buches wie der Psalmen, die der Bischof
von Hippo groBtenteils in Homilien, sonst in exegetischen Erkldrungen und paraphra-
sierenden Umschreibungen gab, miisse, weil vielleicht wir nicht viel damit anzufangen
wiillten, recht lebensfremd gewesen sein, der befinde sich in einem gewaltigen Irrtum.
In den Psalmen hat Augustinus in ungezwungenster Weise die Waffen gegen die
Irrlehren und die Heilmittel fiir die sittlichen Ubelstinde seiner Zeit gefunden. Wie
viele Schlige hat er in Ankniipfung an ihre Ausspriiche gegen die schismatischen
Donatisten sowie gegen die hiretischen Manichier, Arianer und Pelagianer, aber auch
gegen Sterndeuterei, Wahrsagerei und anderen Aberglauben, der auch unter den
Katholiken verbreitet war, gefithrt! Wie bekidmpfte er damit die Laster des Stolzes,
der Habgier, der Ungerechtigkeit, der Unzucht, der Vergniigungssucht, der Schwel-
gerei usw.! , Jede Seelenkrankheit*, horen wir ihn in seiner 1. Homilie zu Psalm 36
sagen, ,hat ihr Heilmittel in der Heiligen Schrift. Wer also in der Weise krank ist,
dal} er dies sagt (ndmlich dal es den Bésen immer gut geht, die Guten aber von ihrer
Frommigkeit nichts haben), der nehme den Trank dieses Psalms.« Und so weil} er
aus jedem Psalm Verbandzeug und je nach Bedarf linderndes Ol oder brennenden
Wein fir die Wunden der Seele wie auch Bausteine fir das Tugendgebiude darzu-
reichen.

Gerade die pneumatisch-allegorische Auslegungsweise erméglicht ihm wviel tief-
greifendere und praktischere Belehrungen und Mahnungen als die nichstliegende,
die oft nur an der Oberfliche haften bliebe und nur geringen Nutzen fir das geistliche
Leben bieten konnte. Leider konnen immer nur kurze Hinweise gegeben werden.
Welch notwendige Lehre gibt er zum Beispiel, wenn er die Bitten des Herzens (Psalm
36, 4) von den Bitten des Fleisches unterscheidet und unter letzteren zum Beispiel
den Fall versteht, daB ein Blinder um das Augenlicht bittet, wihrend es eine Bitte
des Herzens sei, um innere Erleuchtung zu flehen. Mit welchem Reichtum von Er-
kenntnissen und mit wie vielen Anregungen zur Tugendiibung iiberschiittet Augustinus
seine Zuhbrer, indem er die Psalmen 32, 45, 47, 86 und andere ganz oder teilweise
von der Stadt Gottes, der Kirche, versteht! Wie oft weist er dabei auf wirkliche Ereig-
nisse der Kirchengeschichte hin, auf die Mirtyrerzeit, auf die Ruhe der Kirche, die
mit der Bekehrung der Kaiser begann, auf die Spaltungen und Hiresien! ,,Betrachte
den Erdkreis, komm und sieh*, lddt er ein, ,,denn wenn du nicht kommst, siehst du
nicht; wenn du nicht siehst, glaubst du nicht* (zu Psalm 45, 9). Bei den Worten:



224 Mitteilungen

»auferens bella usque ad fines terrae“ mahnt er wieder zu einer Priifung der damaligen
Verhiltnisse: ,,Dies sehen wir noch nicht erfiillt, Es gibt noch Kriege: unter den
Volkern um Reiche, ferner unter den Sekten, unter den Juden, unter den Heiden,
unter den Christen, unter den Hiretikern. Die einen streiten fiir die Wahrheit, die
anderen fiir den Irrtum.* Dann geht er iiber zum Begriff des Krieges, den die Menschen
gegen Gott fithren mit ,,Bogen, Waffen und Schilden®, die er einzeln mit guten prak-
tischen Anwendungen erkliirt. Aber all diese Waffen ,,verzehrt das Feuer« der Liebe
Gottes (zu Psalm 45, 10). Koénnten auch wir Heutigen mit unserer ,,streng wissenschaft-
lichen* Methode den heilshegierigen Seelen ein so nahrhaftes Brot aus dem Davidischen
Psalter bieten ?

4. Tiefe Kenntnis des Menschenherzens, des geistlichen Lebens und der
Mystik

Obwohl diese Vorziige des hl. Augustinus auch aus seinem anderen Schrifttum
hinlanglich bekannt sind, so sei doch hier noch kurz gezeigt, wie ihm gerade die Psalmen
die schinste Gelegenheit boten, jene zu betitigen.

Da ist vor allem fiir den groBlen Herzenskenner die Erklirung der Stelle im Psalm
41, 8 charakteristisch, da sie zeigt, wie gut er die Tiefgriindigkeit des Menschenherzens
kennt: ,,Welcher Abgrund ruft welchen Abgrund herbei ? Ist wohl das Menschenherz
kein Abgrund ? Was wire tiefer als dieser Abgrund ? Gesehen kénnen die Menschen
werden an der Tatigkeit ihrer Glieder, horen kann man ihre Reden; aber in wessen
Gedanken kann man eindringen ? In welches Herz kann man hineinblicken ? So glaube
ich denn, dal man unter dem einen Abgrund nicht unpassend den Menschen verstehen
kann.© Zur Erliuterung weist er auf Petrus hin, dessen Herz ein solcher Abgrund war,
daB er sich selber nicht kannte. DaBl aber Augustinus trotzdem wie wenige in diesen
Abgriinden und Labyrinthen sich auskannte, beweisen nicht zuletzt auch seine Aus-
legungen der Psalmen.

Nach dem schon frither Gesagten, dafl unser Heiliger alles in eine hohere Sphire
erhebt, wird es auch nicht wundernehmen, dafl dieser anerkannte Meister des geist-
lichen Lebens die zahlreichen Stellen, die von Kampf und Sieg bzw. Niederlage han-
deln, zur Schilderung der Kimpfe beniitzt, die der Christ zu fithren hat gegen die
bsse Begierlichkeit, gegen die Welt und die Holle. Und bei seiner bewunderungswur
digen Kenntnis der menschlichen Psyche wird es nicht iiberraschen, wenn er in iiberaus
lebenswahrer, plastischer und oft geradezu dramatischer Weise deren Widerstinde
gegen das Gute, die Fesseln der Gewohnheit, das Sicherhebenwollen und Nichtkénnen
uns vor Augen fithrt, aber auch den Weg aus der Tiefe zur Hohe aus den Hilferufen
der Psalmverse weist. Wie er sich die Fortgeschrittenen und Vollkommenen denkt,
verrit er uns zum Beispiel im Anschluf} an Psalm 41, 5: Transibo in locum tabernaculi
admirabilis: ,,Das Zelt Gottes auf der Erde sind die gldubigen Seelen. Ich bewundere
an ihnen den Gehorsam ihrer Glieder, denn in ihnen herrscht nicht die Siinde, so daB}
sie ihren Geliisten nachgiben; sie geben nicht ihre Glieder der Siinde als Werkzeuge
der Ungerechtigkeit, sondern dem lebendigen Gott hin zwecks guter Werke. Mit
Bewunderung erfiillt es mich, daB sterbliche Leiber der Seele zu Diensten sind, die
ihrerseits wieder Gott dient. Meine bewundernde Aufmerksamkeit erregt auch die
Seele selbst, die Gott dient, die Begierden ziigelt, die Unwissenheit vertreibt und sich
groBmiitig anheischig macht, alles Harte und Schwere zu ertragen. Bewunderung
flot mir endlich ein die Gerechtigkeit und Liebe, welche die anderen Tugenden iiber-
strahlen.«



Mitteilungen 2925

Selbst mystische Kldnge entlockt der Psalter seinem begeisterten Interpreten.
Bleiben wir bei demselben Vers, in dem nach dem- Zelt das Haus Gottes genannt ist:
»Aufsteigend zum Zelt, gelangte er (der Singer) zum Hause Gottes. Dabei wurde er
beim Bewundern der Glieder des Zeltes in der Weise zum Hause Gottes gefiihrt, daB
er einer Art Siifligkeit, einer verborgenen inneren Lust nachging, als ertone vom Hause
Gottes eine liebliche Musik. Und als er, im Zelte wandelnd, den inneren Schall ver-
nommen, lief} er sich von dieser Lieblichkeit verlocken, folgte dem Klang, mied jedes
Geriiusch von Fleisch und Blut und gelangte so zum Hause Gottes. Er selbst erzihlt
uns von seinem Weg und seiner Fiithrung (in den folgenden Worten dieses Verses) . . .
DaB jedesmal, wo das Wort exstasis vorkommt, dieser Begriff den Geistesmann zu
dhnlichen Ergiissen und himmlischen Anwandlungen fortreiit, werden wir unschwer
verstehen.

5. Der Psalter als Verkiinder der Gnade Gottes

Wenn der grofie Liebhaber der Psalmen diese wombglich dem ganzen Erdkreis
»wider den Hochmut des Menschengeschlechtes* vorzutragen gliihte, so verstand er
unter diesem Hochmut gewil auch den Ehrgeiz und Machthunger, aber doch vorzugs-
weise das ungeordnete Vertrauen der Menschen auf ihre Kraft, ihre Weisheit, ihre
Gerechtigkeit, und diesem gedachte er, die Demut in der Form des MiBtrauens auf
das eigene Konnen und des Vertrauens auf die gottliche Gnade entgegenzustellen.

Dies tat er denn auch an Hand des Psalters in so ergiebiger Weise, dal man das
ganze Riesenwerk der ,,Enarrationes von Psalm 1 angefangen bis zum letzten ex-
zerpieren miite, um vollstindig zu sein. Und zwar ist es die hochste Gnade, die je
einem Menschen erwiesen wurde, die der hypostatischen Union, auf die er immer
wieder in den Psalmen stdBt, wie auch die ailen Menschen angebotene heiligmachende
und helfende Gnade in allen ihren Schattierungen, auf die ihn die inspirierten Lieder
hinweisen. ;

Zunichst ein kleines, aber vielsagendes Beispiel aus Psalm 3. Thn erkléirt Augustinus
80, dafl man ihn zuerst als von Christus, dann als von seinem Leib und schlieBlich als
von jedem der Glieder dieses Leibes gesprochen denken kann. Auf Christusbezogen,
deutet er nun Vers 4: Tu autem, Domine, susceptor meus es, gloria mea, folgender-
mallen: So spricht er zu Gott als Mensch, denn die Annahme des Mcnschen geschah
durch das fleischgewordene Wort. Gloria mea: seinen Ruhm nennt Gott selbst den,
der das Wort Gottes in der Weise annahm, daf} er mit ihm Gott wurde. Mégen daraus
die Stolzen lernen, die es nicht gerne horen, wenn ihnen zugerufen wird: Was hast du,
ohne es empfangen zu haben? Auf die Kirche bezogen: Du aber, o Herr, nimmst
mich an: nidmlich in Christus, denn in diesem Menschen ist auch die Kirche vom Worte
angenommen worden, das Fleisch wurde und unter uns gewohnt hat; denn auch uns
lief er zugleich mit ihm im Himmel wohnen. Ist das Haupt vorausgegangen, miissen
ihm auch die Glieder folgen. Mein Ruhm: nicht schreibt es sich zu, was in Ehren
steht, wenn es erkennt, durch wessen Gnade und Barmherzigkeit es so ist. Auf jedes
einzelne Glied bezogen: denn dies ist seine Hoffnung, dafl der Herr die menschliche
Natur anzunehmen sich gewiirdigt hat in Christus. Mein Ruhm: so nach jener Richt-
schnur, daB niemand sich etwas zuschreiben darf. Nach diesem Paradigma mag man
sich eine Vorstellung bilden, in welcher Weise ungefihr Augustinus unzihlige andere
Verse ausdeuten wird.

Eine eigene Erwidhnung verdienen die Psalmen 31, 70 und 102. Den ersteren
nennt der heilige Lehrer in seinen einleitenden Worten ,,den Psalm der Gnade Gottes

»Theol.-prakt. Quartalschrift” ITI. 1961 15



226 Mitteilungen

ohne vorhergehende Verdienste unsererseits, vielmehr auf Grund der zuvorkommenden
Barmherzigkeit des Herrn, unseres Gottes, der aus Apostelmund selbst eine hohe
Empfehlung erfuhr<. Vom Psalm 70 aber erklirt er kithn: ,,Ich meinerseits glaube,
der Psalm lasse es selbst durch fast alle seine Silben durchblicken, da er uns die
freigespendete Gnade Gottes empfehle, die uns Unwiirdige befreit, nicht unsert-,
sondern seinetwegen; ja, ich glaube, selbst wenn ich nicht diese Worte vorausgeschickt
hiitte, so miiBte doch jeder halbwegs denkende Mensch, wenn er aufmerksam die
Worte dieses Psalmes hort, dies merken und vielleicht durch die Worte selber, auch
wenn er anders dachte, eines Besseren belehrt werden und die Gesinnung und Denk-
weise annehmen, zu der dieser Psalm anleitet. Welches ist diese ? Es ist die Uberzeu-
gung, daB unsere ganze Hoffnung auf Gott beruht und daB wir nicht auf uns und unsere
Kriifte bauen diirfen. Die herrliche Exegese der schonen Stelle im Psalm 102, 3:
»Er vergibt dir all deine Siinden, heilt dir jede Krankheit, errettet dein Leben vom
Verderben, kront dich mit Gnade und Erbarmen* beschlieBt er zusammenfassend mit
den Worten: ,,Seine Gnade ist es, daB du aufgerichtet und gefithrt wurdest, um nicht
wieder zu fallen. Seine Gnade ist es, wenn dir die Kriifte verlichen wurden, um bis ans
Ende auszuharren. Seine Gnade ist es, daB auch dein Fleisch, dessen Gewicht dich
jetzt noch niederdriickt, auferstehen soll und daB kein Haar deines Hauptes verloren-
gehen wird. Seine Gnade ist es, wenn du nach der Auferstehung die Krone erhiltst.
Seine Gnade ist es, daB du Gott ohne Ermiidung ewig loben wirst. Alle diese Gnaden
und Wohltaten vergiB nicht, wenn du willst, da deine Seele den Herrn preise, der
dich mit Erbarmen und Barmherzigkeit kront.« ;

Das sind die hauptsichlichsten Eigenschaften, die ich an den Auslegungen der
Psalmen des groBen heiligen Kirchenlehrers Augustinus hervorheben wollte. Wer sie
durcharbeitet, wird reiche Forderung fiir sein geistliches Leben und eine Erweiterung
und Vertiefung seines religiosen Wissens gewinnen. -

Ensdorf/Amberg (Oberpfalz) Hugo Weber S.D.B.

Das neuzeitliche Welthild und das Geheimnis der heiligsten Eucharistie

1. Das klassische Weltbild war durch strengsten Determinismus gekennzeichnet.
Die Welt erschien als Komplex aus kleinsten Einheiten, die als Massenpunkte den
Gesetzen der Newtonschen Mechanik unterworfen waren. Dieses durch seine Geschlos-
senheit faszinierende Weltbild fand beredten Ausdruck im Demiurgen des Mathe-
matikers de Laplace, der nach der damaligen Uberzeugung vom mechanischen Ablauf
des Weltgeschehens imstande sein muBte, mit Hilfe eines Systems universaler Differen-
tialgleichungen den Weltzustand fir jeden beliebigen Augenblick, sei es der fernsten
Zukunft oder der unvordenklichsten Vergangenheit, sicher zu berechnen, iiberschaute
er die Bewegungselemente aller das Weltganze konstituierenden Masseteilchen nur in
einem einzigen Zeitpunkt.

Die Kosmologie des neunzehnten Jahrhunderts erfubr eine grundlegende Korrektur
um die Jahrhundertwende: Die Entdeckung der strahlenden Materie brachte die
Erkenntnis, daB die Bausteine der Welt, die Atome, durchaus keine starren Massen-
punkte, sondern selbst duBerst komplizierte Gebilde sind, deren Bauelemente sich
als mehr oder weniger stabile Korperchen erwiesen.

EinschlieBlich der instabilen Transurane kennt man gegenwirtig iiber hundert
chemische Grundstoffe, die sich durch den Aufbau ihrer Atome voneinander unter-
scheiden. Diese sind letzte Ganzheiten der chemischen Elemente. Sie bestehen aus
,Kern® und ,,Elektronenschalen“. Die Schalen hat man sich nach dem anschaulichen



