254 ' Literatur

Es bleibt die Besinnung auf das Wesentliche, vor allem auf die Liturgie und die Wortver-
kiindigung. Hinzu kommt ein anderes. Die liturgische Bewegung hat sich in Europa stirker
durchgesetzt. Mindestens ist die Erkenntnis selbstverstindlich geworden, daB eine Vertiefung
des religiosen Lebens ohne intensive Inanspruchnahme der Moglichkeiten kirchlich - litur-
gischen Lebens im weitesten Sinn nicht gedacht werden kann. Diese seit Jahrzehnten auf-
gebrochenen und mehr und mehr praktizierten Kenntnisse schlagen ihre Wellen natiirlich
auch in die Missionslinder hinein. Hier treffen sie auf eine Fiille neuer geistizer Welten,
die von der Kirche nur in echter Anpassung rezipiert werden kénnen. Schon die alte
Geschichte des Christentums zeigt die Notwendigkeit der Anpassung, wobei es in der Christi-
anisierung Furopas nach der glicklich vollzogenen Einschmelzung des griechisch-rémischen
Kulturraumes in die Kirche immer um die Begegnung der Kirche mit kulturell und zivilisatorisch
niedriger stehenden Vélkern ging. Die Kirche hat sich ihnen angepaBt, nicht, ohne wesentliche
Elemente der damals jungen, aufstrebenden Vilker in Liturgie, Recht und Theologie aufzu-
nehmen. In der Neuzeit trat die so bereicherte Kirche in die Begegnung mit ganz und gar ver-
schiedenen Kulturen ein. Alle Stufen, von den Sammlern und Jigern bis zur erlesensten Ver-
feinerung menschlicher Entwicklung in den Hochkulturen Asiens, sollten nun in die Kirche
aufgenommen werden. Keine dieser Kulturen ist gewillt, auf ihre Eigenart, auch in religidser
Hinsicht, zu verzichten. Sie sollen es auch nicht, will doch die Kirche alle echt menschlichen
Werte in sich aufnehmen, wie Pius XII. einmal sagt. Es kann aber nicht geleugnet werden,
daB die Liturgie der Kirche diesen Vilkern nicht aus ihrem vertrauten Kulturgut gegeben wird,
sondern in der westlich geformten Art, und zwar gerade in jenen Dingen, in denen die Vélker
méglichst aus ihrer Eigenart leben wollen. Hier liegt das Grundanliegen liturgischer Neuerungen
in den Missionslindern.

Diese Situation bildet den Hintergrund fiir die Referate der Tagung von Nimwegen (siche
die komprimierte Darstellung dieser Referate in dieser Zeitschrift, Jg. 1960/2, S. 124), In allen
groBen Missionsgebieten wird die Dringlichkeit der liturgischen Erneuerung verspiirt. Es geht
dabei nicht um eine radikale Neuschépfung der Liturgie in den einzelnen Lindern. Die romische
MeBfeier, die romische Sakramentenspendung usw. sollen durchaus gewahrt bleiben. Es geht
vielmehr um sekundiire Anliegen: Anpassung in der Sprache, Aufnahme brauchbarer Riten
der einzelnen Vélker in Messe, Sakramentenspendung, Weihungen und Segnungen des Rituales.
Ziel dieser Bestrebungen ist die immer stiirkere Befruchtung des Frommigkeitslebens der Christen
durch die Liturgie, durch die in ihr vorgegebenen oder zu restaurierenden Méglichkeiten der
aktiven Teilnahme der Gliubigen am liturgischen Geschehen zum Zwecke der Verwurzelung
der Kirche innerhalb der neuen Volksgruppen und in den Herzen der einzelnen Glaubigen.
Diese Anliegen werden in den grundsitzlichen und praktischen Referaten der Nimwegener
Tagung, auch zur Anregung liturgischen Lebens und liturgischer Frommigkeit in den altchrist-
lichen Landern, dringend sichtbar. Die vorgelegte Arbeit erfiillt somit nicht nur an der Mission
einen Dienst, sondern auch an der Heimat, womit einmal mehr die enge Verbindung von Heimat
und Mission aufgewiesen wird.

St. Gabriel /Médling bei Wien P. Joh. Bettray S.V.D.

Weltkirche und Weltreligionen. Die religidse Lage der Menschheit. Von Johannes Beck-
mann. (Herder-Biicherei, Bd. 81.) (197.) Mit 4 Karten. Freiburg-Basel-Wien 1960, Herder.
Kart. DM 2.20, sfr 2.55, S 15.—.

Der bekannte Herausgeber der ,,Neuen Zeitschrift fiir Missionswissenschaft® und Verfasser
namhafter missiologischer Werke hat diese fiir breite Volkskreise gedachte Publikation fertig-
gestellt, die nach Inhalt, Aufmachung und Preis ihrem Zweck vollkommen entspricht.

Im ersten Teil wird die religise Lage der Menschheit auBerhalb des Christentums darge-
stellt; jedoch nicht statisch, als Wiedergabe der religiosen Lehren der einzelnen Systeme, sondern
dynamisch, insoferne diese Systeme unter dem Einflu} des Christentums, der westlichen Kultur
und Zivilisation eine Regeneration aufweisen, die man wohl kaum erwartete und vielleicht
auch nicht gewiinscht hat, um so mehr, als sich fast immer mit dieser Erneuerung ein missio-
narischer Aufbruch verbindet. Auf den ersten Blick mag das den christlichen Beschauer mit
Besorgnis erfiillen. Im grofen Plan der Vorsehung kénnte dieser Tatsache jedoch allergriBte
Bedeutung zukommen. Ganz gleich, ob es sich um hinduistische, buddhistische oder islamitische
Erneuerung handelt, um religisse Bewegungen in Japan oder im Bereich der Naturreligionen.
Sie wurden angeregt durch das Christentum und miissen von hier aus auch in bestimmten Lehren
und Erscheinungen positiv gewertet werden. Der unwiderstehliche EinfluB des Christentums
wirkt wie ein Sauerteig in diesen Religionssystemen, auch wenn diese sich unter dem Zwang
wahrscheinlich voriibergehender nationalistischer Wellen gegen das Christentum stellen.



Literatur 25b

Dieses vorausgesetzt, ist es leichter, den zweiten, groBeren Teil der mit reichstem Material
gefiillten Arbeit zu lesen. Es ist ja kein Geheimnis, dal das zahlenmiBige Wachstum der Kirche
im wichtigsten Kontinent der Erde, in Asien, minimal ist und daB in der geschichtlichen Ent-
wicklung dieses Christentums nicht nur Helden und Heilige, nicht nur ergreifende Geschehnisse
zu finden sind. Aber gerade fiir die auf jede Illusion verzichtende Darstellung mull der Leser
dankbar sein. Sie wird in ihm das BewuBitsein der menschlichen Seite der Kirche zwar wachsen
lassen, dafiir aber auch die eigene Verantwortung spiirbarer machen.

Mit einem gedriingten Hinweis auf die missionarisch-praktischen und religions-theologischen
Erkenntnisse schlieBt Beckmann das gediegene Biindchen ab. Der groBle Vorteil der Arbeit,
der ihr einen zahlreichen Leserkreis sichern wird, ist die gleich gute wie reiche Berufung auf
einzelne Tatsachen, aus denen vorgelegte Erkenntnisse und Uberlegungen illustriert oder abge-
leitet werden. Dadurch wird die Sprédigkeit des an sich nicht leichten Stoffes angenehm aufge-
lockert und die Lektiire fesselnd.

St. Gabriel Médling bei Wien P. Joh. Bettray S.V.D.

Christus an der Chinesischen Mauer. Von Frangois Houang. Die Ubersetzung aus dem
Franzésischen besorgte Hermann Affolter. (132.) Luzern 1959, Verlag Riber & Cie. Kart.
sfr/DM 7.80, i

Das Buch mit dem etwas unbestimmten Titel (das franzésische Original ,,Die chinesische
Seele und das Christentum® driickt den vielseitizen Inhalt besser aus) gibt fiinf Vortrige wieder,
die der Verfasser, ein Oratorianerpriester, an verschiedenen Orten, in Paris und in Deutschland,
gehalten hat. Der Verfasser ist dazu sehr geeignet: sein Vater war Anhiinger Konfutses, seine
Mutter Buddhistin. Er studierte in Peking, Lyon und Paris und trat 1949 zum Katholizismus
iiber. 1952 empfing er die Priesterweihe, nachdem er vorher an der Sorbonne sich den Doktorhut
geholt hatte.

In groBlen Ziigen fithrt der Verfasser uns die religiose Entwicklung Chinas vor Augen, die
Religion der Friihzeit und die drei religiosen Stromungen des klassischen China. Der zweite
Vortrag schildert die beiden Beriihrungen des Christentums mit China durch die Jesuiten im
16. Jahrhundert und. den Einzug der Europider im 19. Jahrhundert. Er gibt die Griinde an,
warum es zu keiner Bekehrung kam: im ersten Fall die Ablehnung des Konfutse- und des Ahnen-
kultes durch Rom, im zweiten Fall, ,,weil die Missionire nur gleichzeitigc mit dem Opium und
unter dem Schutz der Kanonen in China einzudringen vermochten”. Endlich bringt er die For-
derungen und Bitten der chinesischen Katholiken an die europiiischen vor. Der dritte Vortrag
behandelt die katholische Kirche und die chinesische Kultur, und in den beiden letzten zeigt
er an zwei praktischen Beispielen, an der Demut und an der Nichstenliebe, wie diese beiden
Begriffe dem Christen und dem Chinesen gemeinsam sind und doch verschieden aufgefalit werden.

Da wir Europier iiber China oft wirklich sehr wenig wissen, miissen wir dem Autor dankbar
sein fiir die Einblicke, die er uns gibt; freilich muB er mit vielen Vereinfachungen arbeiten,
was bei der Fiille des Stoffes nicht zu verwundern ist. Nichtchinesen, zum Beispiel erfahrene
Missioniire, die viele Jahre in China gearbeitet haben, werden manches anders sehen und wiirden
auch auf manche Vorwiirfe rechtfertizende Antworten geben konnen, zum Beispiel, dal man die
asiatischen Kirchen allzuoft als bloBe Anhiingsel der abendlindischen Kirche anschaue, warum
man nicht von einer echten chinesischen Kirche sprechen konnte und dergleichen. Man muf3
wohl die geschichtlichen Zeitverhiltnisse mehr beriicksichtigen, ebenso den chinesischen Cha-
rakter, wenn zum Beispiel Rom etwas langsam voranging in der Ernennung einheimischer
Bischofe. Die europ#ischen Bischife hatten ungleich mehr Ansehen, auch bei den eigenen Prie-
stern, konnten auch ungleich mehr materielle Mittel beschaffen und dergleichen.

Linz a.d. D. Adolf Buder S.J.

21 Jahre bei den Kannibalen. Von André Dupeyrat. Aus dem Franzosischen von Adolf
Heine-Geldern. (176.) 12 S. Bilder. Wien-Miinchen 1960, Verlag Herold. Leinen S 69.—.

Es braucht starke Nerven, um diese ungeschminkten Schilderungen nur zu lesen. Was
fiir Nerven muf} erst das Leben und Arbeiten unter den Steinzeitmenschen, den Papuas auf
Neuguinea, erfordern. Das Buch gibt einen anschaulichen Erlebnisbericht davon. Wir bekommen
daraus nicht nur einen Einblick in das Denken und Leben der Eingeborenen, sondern auch in
die Art, wie die heutige Mission sich bemiiht, das Gute im Volkstum der verschiedenen Stimme,
vor allem die Sprache, zu erhalten.

Linz a. d. D. Igo Mayr S.J.

Katechetik

Katechetik heute. Grundsitze und Anregungen zur Erneuerung der Katechese in Mission
und Heimat. Referate und Ergebnisse der internationalen Studienwoche iiber Missionskatechese



