Literatur 263

Empfehlen darf man die Lektiire dieses Buches allerdings nur wirklich gefestigten Katho-
liken (andere werden sowieso kaum danach greifen). Andere konnten durch die Tragik des per-
sonlichen Schicksals Perrins, eines wahrhaft innerlichen, gottzugehérigen Menschen und Priesters,
der schlieBlich in eine — menschlich betrachtet — ausweglose Situation geriit (wie iibrigens
eine ganze Zahl seiner Mitbriider), in Verwirrung geraten. In mancher Beziehung wird jeder
echte Katholik* — dies setzt Verantwortungsgefiihl fiir das Gottesreich und die Mitmenschen
voraus —, natiirlich jeder Priester von dem im Buch vorherrschenden Grundproblem tief be-
rithrt: Wir sehen, daB wir an einer groBen Zahl von Menschen, an einem breiten Strom pul-
sierenden Lebens scheinbar hoffnungslos vorbeileben, besonders an der groBlen Masse der Ar-
beiter. Nur schmale Rinnsale sickern zum Glauben und zur Kirche zuriick, breite Bahnen (Pendler
aus den Dorfern zu den groBstidtischen Betrieben!) fithren von ihr weg.

Perrin findet schroffe, kompromiBlose Formulierungen fiir die aus den biirgerlichen Lebens-
kreisen iibernommenen und erstarrten Seelsorgsformen. Die Widerspriiche sind existent: hier
tiberlieferte Formen, dort unberiihrte brennende Lebensprobleme. Den Weg zu finden, ist
ungeheuer schwierig; wire er gefunden, wiirde die (hierarchische) Kirche sicherlich nicht zégern,
ihn zu gehen. Perrin und seine Gefihrten waren Pioniere ins Neuland, voll Begeisterung und
Opferbereitschaft. Gewil wird gerade dieses Opfer auf irgendeine Weise Gnade bewirken.

Zum Problem dieses (und jedes) Arbeiterpriesterlebens sei bemerkt: Es ist eine Fiktion,
das Leben eines Arbeiters als Priester auf sich nehmen zu koénnen. Der Priester ist nie getrennt
von der kirchlichen Gemeinschaft, losgelost von der Bindung an seine Vorgesetzten (auller er
bricht mit seinem Priesterstande). Zum Arbeiter gehirt aber wesentlich dieses absolute Aufsich-
selbstgestelltsein. Daher das Driingen nach Sicherung durch gewerkschaftlichen Zusammenschluf},
durch Sozialgesetzgebung des Staates, selbst unter dem gefihrlichen Aufgeben — der oft als
so driickend empfundenen persénlichen Freiheit und Unabhiingigkeit. Der Priester kann also
héchstens leben, ,,als ob* er ein Arbeiter wire. ;

Die gefihrliche Tragik — dieser Irrtum ist auch bei Perrin lebhaft zu spiiren! Finanzielle
und soziale Besserstellung fiir andere zu erkimpfen, lassen sich diese gerne gefallen (mit Aus-
nahme von einigen verbohrtén Stumpfsinnigen oder Verhetzten), doch fiihrt von da kein Weg
zum Glauben und zur Kirche, auBer in ganz vereinzelten Fillen, die auch von der ordentlichen
Seelsorge erreicht wiirden. Sonst miiite doch unsere sozial so gesicherte (es miissen in Frankreich
noch ganz andere Zustiinde herrschen!) gut bezahlte Arbeiterschaft religits ungemein ansprechbar
sein! Das Gegenteil ist der Fall: man kann Gott und Kirche entbebren! An die Stelle des Hasses
tritt die viel gefihrlichere spéttische Ablehnung von etwas Unnétigem, sogar Belistigendem.

Aus dieser Erkenntnis heraus hat die kirchliche Hierarchie so bedingungslos dieses Ex-
periment zuriickgenommen. Die Religion Jesu Christi verlangt soziale Gerechtigkeit und Liebe,
gie ist aber nicht ein soziales Reformwerk, sondern die Verwirklichung der Bindung unseres
Lebens an die Ubernatur, an Gott.

Linz a.d. D. Dr. Josef Wilhelm Binder

Edith Stein. Ein Leben fiir die Wahrheit. Von Ida Liithold (36.) Miinchen 1960, Verlag
Ars sacra. Brosch. DM —.70.

Das Biichlein erzihlt schlicht das Leben der viel verheilenden Philosophin Edith Stein,
die als Schwester Benedicta a Cruce des Karmels von Kéln wegen ihrer jiidischen Abstammung
am 9. August 1942 im Alter von 45 Jahren in Auschwitz zu Tode gebracht wurde. Fiir eine erste
Begegnung ist die Schrift recht ansprechend. Daf} aber auch der leiseste Schatten einer mensch-
lichen Enge oder Schwiiche ausgespart bleibt, ist eine Befangenheit, von der sich die Darsteller
des Lebens heiliger oder heiligméBiger Menschen anscheinend immer noch nicht frei machen
konnen. Unaufgeklirt bleibt, warum es im Text (dhnlich wie in den griéfieren Quellenschriften)
heilit, daBl Edith am 2. August 1942 aus dem Flucht-Karmel von Echt in Holland von SS-Minnern
abgefithrt wurde, wihrend auf der Titelseite des Biichleins die Faksimile-Wiedergabe eines
Zettels aus der Hand Ediths aus dem Sammellager Westerbork ein Datum vom April 42 trigt.

Linz a.d.D. Prof. Josef Knopp

Verschiedenes

Pro Mundi Vita. Festschrift zum Eucharistischen Weltkongre 1960. Herausgegeben von
der Theologischen Fakultéit der Universitét Miinchen. (332.) Miinchen 1960, Max-Hueber-Verlag.
Leinen DM 23.—. 7

Die 19 vorgelegten Beitriige, entnommen dem Gebiet der historischen, systematischen und
praktischen Theologie, sollen das admirabile sacramentum verdeutlichen. V. Hamp bietet
eine Studie iiber Melchisedech. ,,Die Typologie Melchisedech - davidische Dynastie - Messias -



264 Literatur

Christus hildet eine exegetisch-theologisch begriindete Kette, und das schlichte Herausbringen
von Brot und Wein kann, wenn auch ohne Bezugnahme im Neuen Testament, als figura der
eucharistischen Opferspeise verwendet werden, wihrend das angenommene Opfer des Melchi-
sedech lediglich eine nachbiblische, textlich nicht ganz korrekte Ausdeutung darstellt* (S. 19).
Einen Einblick in die durch erdhaften Realismus gekennzeichnete Eucharistielehre des hl. Ire-
néus gewihrt A, W. Ziegler. ,,Mit dem Brot von unseren Feldern bekunden wir unsere Hingabe
an Gott ... Christus hiitte das Brot nicht zur Eucharistie nehmen kénnen, wenn sein Leib nicht
von der zu uns gehorigen Schopfung stammen wiirde® (S. 41). Aus dem Grundsatz, daB wie die
eucharistischen Elemente alles Erdhafte ins Heil aufgenommen werden kann, ergeben sich
bedeutsame Folgerungen fiir das Arbeitsethos und die Weltgestaltung.

Aus der Eucharistielehre des hl. Augustinus hebt H. Lang hervor, daB} kraft des Sakra-
mentes die Kirche als Corpus mysticum aedificata, fabricata et consociata ist. Im Sinn einer
Theologie der Monumente beschiftigt sich R. Bauerreiss mit der Geschichte und Deutung
des im Spiitmittelalter sehr gebriuchlichen Schmerzensmannbildes, dessen urspriinglich eucha-
ristischer Charakter sich nie verdriingen lieB. H. Tiichle bietet eine Ubersicht iiber praktische
eucharistische Fragen, welche der 1622 errichteten Propaganda-Kongregation in den ersten
Jahrzehnten ihres Bestehens aus den Missionslindern zukamen, und iiber Art und Inhalt der
Antworten. Das Thema ,Laienkelch” bringt G. Schwaiger in der geschichtlichen Schau
J. A. Méhlers zur Sprache, von dem die Worte stammen: ,,Wir wiirden uns freuen, wenn es
einem jeden freigestellt wiirde, ob er aus dem gesegneten Laienkelch trinken wolle oder nicht*.
M. Hartwig informiert uns iiber die eucharistischen Gnadenstitten in Bayern, wo von den
an die hundert in Deutschland befindlichen die Hélfte liegt. Der Stadt Miinchen rithmt K. Wein-
zierl als eifrige Verehrung der Eucharistie nach, daBl dort seit 1609 bis jetzt eine Corporis-
Christi-Erzbruderschaft besteht. Einen literargeschichtlichen Beitrag leistet Th. Kampmann,
indem er die laudatio Sacramenti in den Werken G.von Le Forts beleuchtet. Die Dichterin
bringt zum Aunsdruck, da8 ,die iiberzeugendste demonstratio christiana am Ende nicht die
theophorische Prozession, sondern die vom Sakrament geprigte Person, die eucharistische
Existenz ist“ (S. 139).

An die neun historischen Untersuchungen iiber die Eucharistie reihen sich systematische
Abhandlungen. Eine Art Einleitung unter dem Thema Mysterium bildet der von W. Keilbach
angestellte Versuch, den Jaspersschen Begriff von der Transzendenz und den Jungschen vom
Archetypus zum Begriff des christlichen Mysteriums in Beziehung zu setzen. Das Ergebnis
ist mehr negativ als positiv. H. Fries fiihrt uns in die Wesensbezichung der Eucharistie zur
Einheit der Kirche ein. Die in der Eucharistiefeier dargestellte und vollzogene Einheit wird
nicht so sehr durch die Feiernden als durch das Gefeierte bewirkt. Diese Einheit ist Gabe und
Aufgabe zugleich. Dem Theologen sonst nicht sehr geliufige, aber interessante Gedankengiinge
entwickelt N. Monzel iiber die ,,Kirche und Eucharistische Tischgemeinschaft im Lichte der
" soziologischen Kategorienlehre®. Am Beispiel einer soziologischen GesetzmiiBigkeit, die sich
auch in der Eucharistie als besonders giiltig erweist, nimlich, daf geistige Personengemeinschaften,
je umfassender und intensiver ihre geistige, sittliche, kulturelle oder religiose Wertbezogenheit
ist, desto mehr auch nach vitalen Gemeinsamkeiten des Zusammenlebens, vor allem nach Bluts-
und Tischgemeinschaft, oder doch nach symbolhaftem Ersatz solcher vitaler Gemeinschafts-
beziehungen streben, wird gezeigt, daBl sich die allgemeinen soziologischen GesetzmiBigkeiten
der materiell-vitalen und seelisch-geistigen Gemeinschaft auch in der iibernatiirlichen Ebene
wirksam sind. Auf die dogmatische Frage der Zuordnung von Sakrament und Opfer geht
L. Scheffezyk ein. Mit Recht wird das Opfer als das Subjekt in der Eucharistie erkannt,
withrend das sakramentale Begriffselement den Bereich anzeigt, in dem dieses Opfer vor sich
geht. Dazu muf freilich das Opfermahl der Kommunion noch im spezifischen Sinn als Sakrament
gesehen werden. K1, Mérsdorf stellt eine Abhandlung iiber den ,,Triger der Eucharistischen
Feier“ bei, M. Kaiser einen iiber die ,Manifestation des &ffentlich-rechtlichen Charakters
der Eucharistie in der Applicatio pro populo*. M. Schmaus und J. Pascher befassen sich mit
der ,,Eucharistie als Biirgin der Auferstehung® und als ,,Heilmittel der Unsterblichkeit®. Im
Anschlufl an das Buch Max ten Hompels: ,,Das Opfer als Selbsthingabe . . .“ (1920) geht
R. Egenter auf den eucharistischen Bezug des personlichen Opfers des Christen ein. Das We-
sentliche des Opfers liegt demnach in der inneren, gesinnungsmiBigen, Gott huldigenden Selbst-
hingabe, withrend die destructio nicht causa constituens, sondern nur causa cognoscendi des
Opfers ist und daher nicht zu dessen Wesen gehort. DaB das Kultopfer ohne persénliches reli-
gioses Opfer ,rasch zum rituellen Formalismus oder gar zur Magie entartet® (S. 297), ist in
bezug auf das eucharistische Kultopfer kaum sagbar. Eine Zusammenfassung der kirchenrecht-
lichen Vorschriften iiber den eucharistischen Ort (Gotteshaus, das Freie, Altar und Tabernakel)



Literatur ; 265

gibt A. Scheuermann und beschlieBt damit die stattliche Artikelreihe. Man mufBl am Schlufl
feststellen: Wer vieles bietet, wird jedem etwas bieten.
St. Polten-Wien Dr. J. Pritz

Vom Wesen der Universitiit. Von John Henry Kardinal Newman. Thr Bildungsziel in
Gehalt und Gestalt. Ubersetzt von Heinrich Bohlen. (V. Bd. der Ausgewiihlten Werke von
John Henry Kardinal Newman. Herausgegeben von Matthias Laros und Werner Becker.)
(XX u. 350.) Mainz 1960, Matthias-Griinewald-Verlag. Leinen DM 22.50.

»The Idea of a University* ist eines der bedeutendsten Werke von John Henry Newman.
Wie alle seine Biicher ist es eine Gelegenheitsschrift, eine Sammlung von Vortrigen, die aus
Anlall der geplanten Griindung einer katholischen Universitit in Dublin gehalten wurden.
Newman stand damals vor den gleichen Problemen wie wir, wenn wir um die Verwirklichung
der Idee der wahren Universitiit ringen. Darum ist das Werk von unverminderter Aktualitit.

Newmans erste Frage ist die nach der Einheit der Wissenschaften und damit nach der
Einheit der Universitdt iiberhaupt. Er findet sie in der Philosophie, ,,der umfassenden Schau
der Wahrheit in allen ihren Verzweigungen, der Beziehungen von Wissenschaft zu Wissenschaft,
ihrer wechselseitigen Verhiiltnisse und ihrer jeweiligen Werte®. Fehlt dieses einigende Band,
so fillt die Universitiit in eine Reihe von Einzeldisziplinen auseinander und ist nicht mehr in
der Lage, die Wissenschaft als solche zu repriisentieren. Mit philosophischen Argumenten beweist
Newman auch die Notwendigkeit der Theologie. ,,Wird an einer Anstalt fiir das Gesamtgebiet
des Wissens iiber das héchste Wesen nichts vorgetragen, so fehlt damit ein wichtiger Zweig
der Wissenschaft.” Die zweite Frage Newmans gilt dem Sinn der Universitit. Ist es ihre vor-
nehmste Aufgabe, Menschen heranzubilden, die in ihrem Beruf tiichtig sind, oder soll sie wahre
Bildung vermitteln, jene ,,philosophische* Geisteshaltung, die die Wahrheit als solche erstrebt ?
Wird diese Frage gestellt, so konnen wir von vornherein nicht im unklaren dariiber sein, wie
sich Newman entscheidet. Fiir ihn ist Wissen nicht — wie fiir Bacon — in erster Linie ,,Macht®,
sondern ein ,,Gut“, das um seiner selbst willen erstrebt werden soll. Das Erziehungsziel der
Universitit kann nur der gebildete Mensch, der ,,Gentleman®, sein, dessen Definition (S. 205)
zu den klassischen Stellen der englischen Literatur gehért. Es muB hinzugefiigt werden, da3
der Gentleman fiir Newman kein absolutes Ideal darstellt; er ist sich dessen bewuBt, daB Bildung
und Heiligkeit etwas sehr Verschiedenes sind, daB sie in einer Person zusammenfallen oder
auseinandertreten kénnen.

Die hier vorliegende Ubersetzung ist keine wirtliche, sondern eine interpretierende. Ein
und dasselbe englische Wort wird im Deutschen je nach dem Zusammenhang verschieden iiber-
setzt. So steht fiir ,,philosophy“ Philosophie, Bildung, Theoria, Bildungseinheit, Bildungswissen
u. d. Dabei wird u. E. in dem fiinften Vortrag ,,General Knowledge viewed as One Philosophy*
(der hier zum erstenmal ins Deutsche iibertragen wurde) allzu oft der Akzent von der objektiven
Seite (Philosophie als Wissenschaft der Wissenschaften) auf die subjektive (philosophische Geistes-
haltung, Bildung) verschoben, wie das auch schon im Titel des Vortrages selbst geschieht:
»Universales Wissen und die Einheit ganzheitlicher Bildung®. Doch geht es in diesem Vortrag
gerade nicht um die ,,Bildung®, sondern um das System der Wissenschaften, das durch die eine
Philosophie garantiert ist.

Linz a. d. D. DDr. Giinter Rombold

Gertrud von Le Fort. Gesamtschau und Grundlagen ihrer Dichtung. Von Alfred Focke.
(472.) Graz-Wien-Kéln 1960, Verlag Styria. Leinen S 145.—. -

»Es kommt gar nicht auf christliche Stoffe an, sondern auf die religiése Auffassung und
Durchdringung des Lebens*. In diesem Sinne Eichendorffs liegt uns heute das geschlossene
dichterische Kunstwerk der Gertrud von Le Fort vor. Ihre Dichtung ist existentiell religios.
Der Katholizismus dieser Konvertitin ist von einer solchen mystischen Tiefe und menschlichen
Abgeklirtheit zugleich, dall sie es wagen kann, die ganze Abgriindigkeit und Fragwiirdigkeit
des Menschen zu kennen und ihn dennoch zu lieben. Das Mysterium der Liebe Gottes in der
Geschichte und im Einzelleben, gesehen mit den Augen einer begnadeten Frau, das ist die
reife Kunst dieser Dichterin.

Der Theologe A. Focke unternimmt im vorliegenden Werk den Versuch, Le Forts Dichtung
in die gegenwiirtige Zeitlage hineinzustellen und es im Gegeniiber zur ,,Verlorenheit des modernen
Menschen in einer Welt ohne Boden und ohne Himmel* zu deuten. Nach Rainer Maria Rilke
(1948) und Georg Trakl (1955) zieht also der Autor einen dritten groflen Namen fiir eine Orien-
tierung in der modernen Literatur heran. Mit dem ,,Prologos* zu den ,,Hymnen an die Kirche*
beginnend und damit die ,,BewuBtseinslage der modernen Literatur* charakterisierend, rollt



