Literatur 347

als Werkzeug zur Sozialisierung), iiber die intellektuelle und religidse Ausbildung der Priester,
iiber das religivse Leben des Volkes (ein trostliches Kapitel: Erstarken der eucharistischen
Frommigkeit, wohltuend konservative Haltung der Gliubigen gegeniiber einer allzu subalternen
Kirchenleitung); vor allem aber verdienen die intensiven Ausfithrungen iiber die neue ruméinische
orthodoxe Theologie stirkste Beachtung. Nicht der im , Jesus-Gebet* zur Kontemplation ge-
langte Mensch ist der Gipfel der Vollkommenheit, sondern der sozial Titige. Darum muf} die
Heilige Schrift neu interpretiert werden — ein trauriges Kapitel: das Gotteswort im Dienste des
Marxismus! Von einer Kapitulation des Glaubens kann aber keine Rede sein. Prilat Rudolf
hat recht, wenn er diese Ausfithrungen als ,fast sensationell” bezeichnet.

Draikovic, Professor an der Serbischen Orthodoxen Akademie in Belgrad, berichtet auf
38 Seiten iiber die Lage der orthodoxen Kirche in Jugoslawien, dazu iiber ihre Lehranstalten
und Zeitschriften. Er macht uns mit der Organisation der Kirche und mit- dem Gesetz iiber die
Rechtslage der Religionsgemeinschaften bekannt. Auch der Stand der orthodoxen Wissenschaft
kommt zur Sprache. Die Situation des Referenten bringt es mit sich, daB seine Ausfithrungen
zwar sehr aufschluBreich sind, jedoch einen niichtern-zuriickhaltenden Charakter tragen.

Aus Anfragen ergab sich, daBl im behandelten orthodoxen Raum die Sehnsucht nach Wieder-
vereinigung aller Christen kaum aufgebrochen ist, héchstens die nach Einheit der orthodoxen
Kirchen. :

Linz a.d.D. J. Singer

Mohammedaner und Katholiken. Von Thomas Ohm. (87.) Miinchen 1961, Kosel-Verlag.
Kart. DM 5.80, Leinen DM 7.80. ‘

Ein héchst bedeutsames Werk, geschrieben in der kiihnen, stahlharten, klaren, unbeirr-
baren Sprache der Wahrheit, ein Buch iiber eines der grofiten Anliegen der Christenheit aller
Zeiten, die Heimfithrung des Islams zur christlichen Wahrheit.

Im ersten Teil (bis Seite 26) hilt der Verfasser mit wohltuender Offenheit der christlichen
Welt bei aller Anerkennung groBer Leistungen die verhiingnisvollen Fehler vor Augen, welche
den Muslim gegeniiber begangen wurden und die ihre Gewinnung fiir das Christentum geradezu
unméglich machten: vollstindiges MiBkennen der islamischen Gedankenwelt, Geringschitzung
und Verachtung, Feindseligkeit und blutige Gewalt (,,Vernichtung oder Bekehrung®) statt
Gutehirtengesinnung.

Im folgenden (Seite 27 bis 59) zeigt der Verfasser die neu eingeschlagenen, echt christlichen
Wege auf: liehevolles Studium der islamischen Lehren und religiosen Anliegen und heroisches
Vorleben echten Christentums mitten unter den Muslim. Ohm weist besonders auf die Zuflerst
wertvollen Schriften eines ehemaligen Muhammedaners, des Professors Abd el Jalil, hin, der die
Wahrheit des Christentums erkannt, sich aber auch als Christ ein feines Verstéindnis fiir die
Werte des Islams bewahrt hat. Wir werden auch in Zusammenkiinfte von fithrenden Muslim
und Christen eingefiihrt, die auf ein Zusammenwirken beider Religionen hinarbeiten. Unter der
Aufschrift ,,Die Methode der Islammission® fordert der Verfasser Gewissenserforschung iiber
unser bisheriges Verhalten den Muslim gegeniiber, Herstellung oder Verbesserung des Kontaktes
mit ihnen. Der Geist der Mission mul} der Geist der Liebe sein.

AnschlieBend an Gedanken des Verfassers mochte der Rezensent noch einiges bemerken.
Seite 11 wird die ,,Unbekehrbarkeit* des Muslim auf seinen starken Glauben zuriickgefiihrt;
das ist eine sehr wichtige Erkenntnis: dieser Glaube macht es ihm, menschlich gedacht, unmig-
lich, dem Islam zu entsagen, denn dieser Schritt hétte eben nach diesem Glauben die ewige Ver-
werfung zur Folge; damit ist der Zugang zur Seele des Muslim versperrt. Sollen wir diesen Glauben,
der ihm bis jetzt den Weg zu Gott zeigte, zerstéren und dann den neuen Glauben in seine Seele
hineinbauen ? Aber da werden wir vielleicht niederreien, obne imstande zu sein, neu aufzu-
bauen: man zerlegt die Ubr und kann sie nicht mehr zusammenstellen. In diesem Sinne warnt
Abd el Jalil: ,Man darf die Kriifte des Islam nicht lihmen und zerstéren* (Seite 40 f.). Berechtigt
ist die Warnung Abd el Jalils vor der Arbeit mit ,nur intellektuellen Griinden®. Aber immerhin
wird das Intellektuelle bei unserer Auseinandersetzung mit dem Islam eine groBe Rolle zu spielen
haben — schon aus dem Grande, weil der Islam durchaus rationalistisch eingestellt ist und wenig-
stens nach der Lehre einzelner Schulen den Glauben als giiltig nur anerkennt, wenn der Glau-
bende die Richtigkeit seines Glaubens mit Vernunftgriinden beweisen kann. Ubrigens ist ja das
ganze Neue Testament voll von Stellen, diesich an das Urteil der Vernunft wenden, voll von
Beweisen fiir die Echtheit der Sendung Jesu, fiir die Wahrheit seiner Lehre und die Géttlichkeit
seiner Person. Und der Herr sagt aunsdriicklich: ,,Wiire ich nicht gekommen und hiitte ich zu
ibnen (zu denen, die mir den Glauben verweigern) nicht geredet, so hiitten sie keine Siinde...
Hitte ich unter ihnen nicht die Werke vollbracht, die kein anderer vollbracht hat, so hiitten
gie keine Siinde (Joh 15, 22 u. 24). Das heilt: Wenn wir den Muslim die Wahrheit des Christen-



348 Literatur

tums nicht beweisen, kénnen wir von ihnen auch nicht den Glauben verlangen. Wir wissen wohl,
daB Gott auch andere Wege offenstehen, aber fiir uns ist das der gewdhnliche, der solide Weg,
wie auch fiir den Bauern das Feld zu bearbeiten der einzige solide Weg zum Erfolg ist, obwohl
er weiB, daBl an Gottes Segen alles gelegen ist. So miissen wir also diese schwierige Arbeit in
Angriff nehmen; wir brauchen nicht, wie Nikolaus v. Kues meinte, Kompromisse in Glaubens-
fragen anzustreben, um das schier Unmégliche zu erreichen, wohl aber miissen wir unseren
christlichen Dogmen neue Aspekte abgewinnen und eine vollig neue Apologetik und Polemik
aufbauen, die dem Geist des Islams Rechnung triigt.

Auch wenn diese Bedingungen einmal geschaffen sind, hat es noch weite Wege zum Ziel.
Aber wir tun unsere Pflicht und alles weitere konnen wir getrost Gott iiberlassen, ,.der seine
Stunden und Fristen hat...“ (Seite 84). Wir danken dem Verfasser, dem groBen Kenner des
Islams und des Missionswesens, fiir sein mutiges, inhaltsreiches Buch und wiinschen ihm weiteste
Verbreitung.

Stift St. Florian Dr. phil. Hermann Stieglecker

Kirchengeschichte

Die Metamorphosen des Gottesreiches. Von Etienne Gilson. Ubertragen von Ursula Behler.
(282.) Miinchen-Paderborn-Wien-Ziirich 1959, Verlag Ferdinand Schoningh/Thomas-Verlag.
Leinen DM 18.—.

Beherrschend steht auch iiber dem antiken Stédtestaat die Idee der Gottesordnung, von der
besonders das Buch ,,De civitate Dei* des gréBten abendlindischen Kirchenvaters Aurelius
Augustinus erfiillt ist. Eine Entfaltung dieser Gedanken ist auch der Plan von der christlichen
Republik, den im 13. Jahrhundert der Minderbruder Roger Bacon entwickelte. Diese res publica
fidelium wandelte Dante Alighieri zur Weltmonarchie ab, in der er, entsprechend den Zeitver-
hiltnissen, neben der direkten Bevollméchtigung des Papstes durch Gott, auch die Gottunmittel-
barkeit des Kaisers betonte. Die Gestalt des uns in vieler Hinsicht so sympathischen Nikolaus
von Cues, auf den man leider viel zu wenig gehort hat, tritt vor uns mit einer Sentenz hin, die
zweifellos Zustimmung findet: ,,Die Religion stellt die Einheit dar, aber die Religionen verur-
sachen die Zwietracht. Es bedarf daher bestimmter Einrichtungen, um die Eintracht unter den
Religionen der Erde herzustellen.“ Dabei kennt er nur zu gut die Schwierigkeit, die im Menschen
selber liegt, dem oft die Gewohnheit zur zweiten Natur wird und der diese Gewohnheit schlieSlich
fiir Wahrheit hilt. So 148t Nikolaus von Cues in jener Vision, die er im Buch De pace fidei erzihlt,
den Erzengel sprechen. Der Abstieg, das manchmal auch Gekiinstelte solcher Einigungsbestre-
bungen wird schon beim Dominikaner Thomas Campanella spiirbar, der schlieflich nach wieder-
holten Behelligungen von seiten der Inquisition 1634 in den Dienst des franzosischen Konigs
trat, dem er nun das Zepter seiner idealen Universalmonarchie anvertrauen wollte, ebenso wie
Charles Francois Castel, kurz genannt Abbé de Saint Pierre, der praktisch die Gedanken von
Konig Heinrichs IV. allméichtigem Minister Maximilian Sully iiber ein Europa unter Frankreichs
Hegemonie aufgriff. Aufrichtig waren die Bestrebungen des groBen Philosophen und Mathema-
tikers Gottfried Wilhelm Leibnitz um die Uberbriickung der Gegensiitze zwischen den Konfes-
sionen und Religionen, wihrend die parareligivse Konstruktion mit dem Reich der Gelehrten
des Auguste Comte wenig durchblutet, ja geradezu weltfremd erscheint.

Miissen wir deswegen an Europa verzweifeln ? Keineswegs villig; doch wir diirfen beim
Wiederaufbau dieses Europa einen wesentlichen Baustein, nimlich das christliche Fundament,
nicht einfach beiseite legen wollen. Das ist der Inhalt von zehn Antrittsvorlesungen, die Etienne
Gilson als Nachfolger auf dem Lehrstuhl des Kardinals Mercier im Jahre 1952 an der Katholi-
schen Universitit in Léwen gehalten hat. Sie liegen uns so vor, wie sie gehalten wurden, nur die
Anmerkungen wurden spiter hinzugefiigt. Einschligige Literatur wird daher nur aus der Zeit
vor 1951 zitiert. Es bestand jedoch nicht die Absicht, das Buch durch den kritischen Apparat
in ein Werk der reinen Gelehrsamkeit zu verwandéln. Angenehm beriihrt uns das Bestreben,
dem Grundsatz treu zu bleiben: ,,Nichts als die Wahrheit ist interessant.” Darum bin ich iiber-
zeugt, daB vielen Lesern das Buch wertvolle Aufschliisse bieten wird, wenn auch kleinere Wiinsche
nur beziiglich der Ubersetzung offen bleiben. Der Leser findet hier eine leichtverstiindliche
Zusammenschau jener Ideen, die die Metamorphosen des Gottesreiches bis in die Gegenwart
beeinflult haben, einen #ulBlerst wertvollen Beitrag zur europiischen Geistesgeschichte.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

: Die groBen vier Konzilien. Nicaea, Konstantinopel, Ephesus, Chalecedon. Von Horst Dall-
mayr. (274.) Miinchen 1961, Kgsel-Verlag. Leinen DM 14.80.

Die Konzilien von Nicaea, Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon sind vier Granitsiulen,

auf welchen das Glaubensgebiude der katholischen und orthodoxen Kirche aufruht. Daher



