348 Literatur

tums nicht beweisen, kénnen wir von ihnen auch nicht den Glauben verlangen. Wir wissen wohl,
daB Gott auch andere Wege offenstehen, aber fiir uns ist das der gewdhnliche, der solide Weg,
wie auch fiir den Bauern das Feld zu bearbeiten der einzige solide Weg zum Erfolg ist, obwohl
er weiB, daBl an Gottes Segen alles gelegen ist. So miissen wir also diese schwierige Arbeit in
Angriff nehmen; wir brauchen nicht, wie Nikolaus v. Kues meinte, Kompromisse in Glaubens-
fragen anzustreben, um das schier Unmégliche zu erreichen, wohl aber miissen wir unseren
christlichen Dogmen neue Aspekte abgewinnen und eine vollig neue Apologetik und Polemik
aufbauen, die dem Geist des Islams Rechnung triigt.

Auch wenn diese Bedingungen einmal geschaffen sind, hat es noch weite Wege zum Ziel.
Aber wir tun unsere Pflicht und alles weitere konnen wir getrost Gott iiberlassen, ,.der seine
Stunden und Fristen hat...“ (Seite 84). Wir danken dem Verfasser, dem groBen Kenner des
Islams und des Missionswesens, fiir sein mutiges, inhaltsreiches Buch und wiinschen ihm weiteste
Verbreitung.

Stift St. Florian Dr. phil. Hermann Stieglecker

Kirchengeschichte

Die Metamorphosen des Gottesreiches. Von Etienne Gilson. Ubertragen von Ursula Behler.
(282.) Miinchen-Paderborn-Wien-Ziirich 1959, Verlag Ferdinand Schoningh/Thomas-Verlag.
Leinen DM 18.—.

Beherrschend steht auch iiber dem antiken Stédtestaat die Idee der Gottesordnung, von der
besonders das Buch ,,De civitate Dei* des gréBten abendlindischen Kirchenvaters Aurelius
Augustinus erfiillt ist. Eine Entfaltung dieser Gedanken ist auch der Plan von der christlichen
Republik, den im 13. Jahrhundert der Minderbruder Roger Bacon entwickelte. Diese res publica
fidelium wandelte Dante Alighieri zur Weltmonarchie ab, in der er, entsprechend den Zeitver-
hiltnissen, neben der direkten Bevollméchtigung des Papstes durch Gott, auch die Gottunmittel-
barkeit des Kaisers betonte. Die Gestalt des uns in vieler Hinsicht so sympathischen Nikolaus
von Cues, auf den man leider viel zu wenig gehort hat, tritt vor uns mit einer Sentenz hin, die
zweifellos Zustimmung findet: ,,Die Religion stellt die Einheit dar, aber die Religionen verur-
sachen die Zwietracht. Es bedarf daher bestimmter Einrichtungen, um die Eintracht unter den
Religionen der Erde herzustellen.“ Dabei kennt er nur zu gut die Schwierigkeit, die im Menschen
selber liegt, dem oft die Gewohnheit zur zweiten Natur wird und der diese Gewohnheit schlieSlich
fiir Wahrheit hilt. So 148t Nikolaus von Cues in jener Vision, die er im Buch De pace fidei erzihlt,
den Erzengel sprechen. Der Abstieg, das manchmal auch Gekiinstelte solcher Einigungsbestre-
bungen wird schon beim Dominikaner Thomas Campanella spiirbar, der schlieflich nach wieder-
holten Behelligungen von seiten der Inquisition 1634 in den Dienst des franzosischen Konigs
trat, dem er nun das Zepter seiner idealen Universalmonarchie anvertrauen wollte, ebenso wie
Charles Francois Castel, kurz genannt Abbé de Saint Pierre, der praktisch die Gedanken von
Konig Heinrichs IV. allméichtigem Minister Maximilian Sully iiber ein Europa unter Frankreichs
Hegemonie aufgriff. Aufrichtig waren die Bestrebungen des groBen Philosophen und Mathema-
tikers Gottfried Wilhelm Leibnitz um die Uberbriickung der Gegensiitze zwischen den Konfes-
sionen und Religionen, wihrend die parareligivse Konstruktion mit dem Reich der Gelehrten
des Auguste Comte wenig durchblutet, ja geradezu weltfremd erscheint.

Miissen wir deswegen an Europa verzweifeln ? Keineswegs villig; doch wir diirfen beim
Wiederaufbau dieses Europa einen wesentlichen Baustein, nimlich das christliche Fundament,
nicht einfach beiseite legen wollen. Das ist der Inhalt von zehn Antrittsvorlesungen, die Etienne
Gilson als Nachfolger auf dem Lehrstuhl des Kardinals Mercier im Jahre 1952 an der Katholi-
schen Universitit in Léwen gehalten hat. Sie liegen uns so vor, wie sie gehalten wurden, nur die
Anmerkungen wurden spiter hinzugefiigt. Einschligige Literatur wird daher nur aus der Zeit
vor 1951 zitiert. Es bestand jedoch nicht die Absicht, das Buch durch den kritischen Apparat
in ein Werk der reinen Gelehrsamkeit zu verwandéln. Angenehm beriihrt uns das Bestreben,
dem Grundsatz treu zu bleiben: ,,Nichts als die Wahrheit ist interessant.” Darum bin ich iiber-
zeugt, daB vielen Lesern das Buch wertvolle Aufschliisse bieten wird, wenn auch kleinere Wiinsche
nur beziiglich der Ubersetzung offen bleiben. Der Leser findet hier eine leichtverstiindliche
Zusammenschau jener Ideen, die die Metamorphosen des Gottesreiches bis in die Gegenwart
beeinflult haben, einen #ulBlerst wertvollen Beitrag zur europiischen Geistesgeschichte.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

: Die groBen vier Konzilien. Nicaea, Konstantinopel, Ephesus, Chalecedon. Von Horst Dall-
mayr. (274.) Miinchen 1961, Kgsel-Verlag. Leinen DM 14.80.

Die Konzilien von Nicaea, Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon sind vier Granitsiulen,

auf welchen das Glaubensgebiude der katholischen und orthodoxen Kirche aufruht. Daher



