348 Literatur

tums nicht beweisen, kénnen wir von ihnen auch nicht den Glauben verlangen. Wir wissen wohl,
daB Gott auch andere Wege offenstehen, aber fiir uns ist das der gewdhnliche, der solide Weg,
wie auch fiir den Bauern das Feld zu bearbeiten der einzige solide Weg zum Erfolg ist, obwohl
er weiB, daBl an Gottes Segen alles gelegen ist. So miissen wir also diese schwierige Arbeit in
Angriff nehmen; wir brauchen nicht, wie Nikolaus v. Kues meinte, Kompromisse in Glaubens-
fragen anzustreben, um das schier Unmégliche zu erreichen, wohl aber miissen wir unseren
christlichen Dogmen neue Aspekte abgewinnen und eine vollig neue Apologetik und Polemik
aufbauen, die dem Geist des Islams Rechnung triigt.

Auch wenn diese Bedingungen einmal geschaffen sind, hat es noch weite Wege zum Ziel.
Aber wir tun unsere Pflicht und alles weitere konnen wir getrost Gott iiberlassen, ,.der seine
Stunden und Fristen hat...“ (Seite 84). Wir danken dem Verfasser, dem groBen Kenner des
Islams und des Missionswesens, fiir sein mutiges, inhaltsreiches Buch und wiinschen ihm weiteste
Verbreitung.

Stift St. Florian Dr. phil. Hermann Stieglecker

Kirchengeschichte

Die Metamorphosen des Gottesreiches. Von Etienne Gilson. Ubertragen von Ursula Behler.
(282.) Miinchen-Paderborn-Wien-Ziirich 1959, Verlag Ferdinand Schoningh/Thomas-Verlag.
Leinen DM 18.—.

Beherrschend steht auch iiber dem antiken Stédtestaat die Idee der Gottesordnung, von der
besonders das Buch ,,De civitate Dei* des gréBten abendlindischen Kirchenvaters Aurelius
Augustinus erfiillt ist. Eine Entfaltung dieser Gedanken ist auch der Plan von der christlichen
Republik, den im 13. Jahrhundert der Minderbruder Roger Bacon entwickelte. Diese res publica
fidelium wandelte Dante Alighieri zur Weltmonarchie ab, in der er, entsprechend den Zeitver-
hiltnissen, neben der direkten Bevollméchtigung des Papstes durch Gott, auch die Gottunmittel-
barkeit des Kaisers betonte. Die Gestalt des uns in vieler Hinsicht so sympathischen Nikolaus
von Cues, auf den man leider viel zu wenig gehort hat, tritt vor uns mit einer Sentenz hin, die
zweifellos Zustimmung findet: ,,Die Religion stellt die Einheit dar, aber die Religionen verur-
sachen die Zwietracht. Es bedarf daher bestimmter Einrichtungen, um die Eintracht unter den
Religionen der Erde herzustellen.“ Dabei kennt er nur zu gut die Schwierigkeit, die im Menschen
selber liegt, dem oft die Gewohnheit zur zweiten Natur wird und der diese Gewohnheit schlieSlich
fiir Wahrheit hilt. So 148t Nikolaus von Cues in jener Vision, die er im Buch De pace fidei erzihlt,
den Erzengel sprechen. Der Abstieg, das manchmal auch Gekiinstelte solcher Einigungsbestre-
bungen wird schon beim Dominikaner Thomas Campanella spiirbar, der schlieflich nach wieder-
holten Behelligungen von seiten der Inquisition 1634 in den Dienst des franzosischen Konigs
trat, dem er nun das Zepter seiner idealen Universalmonarchie anvertrauen wollte, ebenso wie
Charles Francois Castel, kurz genannt Abbé de Saint Pierre, der praktisch die Gedanken von
Konig Heinrichs IV. allméichtigem Minister Maximilian Sully iiber ein Europa unter Frankreichs
Hegemonie aufgriff. Aufrichtig waren die Bestrebungen des groBen Philosophen und Mathema-
tikers Gottfried Wilhelm Leibnitz um die Uberbriickung der Gegensiitze zwischen den Konfes-
sionen und Religionen, wihrend die parareligivse Konstruktion mit dem Reich der Gelehrten
des Auguste Comte wenig durchblutet, ja geradezu weltfremd erscheint.

Miissen wir deswegen an Europa verzweifeln ? Keineswegs villig; doch wir diirfen beim
Wiederaufbau dieses Europa einen wesentlichen Baustein, nimlich das christliche Fundament,
nicht einfach beiseite legen wollen. Das ist der Inhalt von zehn Antrittsvorlesungen, die Etienne
Gilson als Nachfolger auf dem Lehrstuhl des Kardinals Mercier im Jahre 1952 an der Katholi-
schen Universitit in Léwen gehalten hat. Sie liegen uns so vor, wie sie gehalten wurden, nur die
Anmerkungen wurden spiter hinzugefiigt. Einschligige Literatur wird daher nur aus der Zeit
vor 1951 zitiert. Es bestand jedoch nicht die Absicht, das Buch durch den kritischen Apparat
in ein Werk der reinen Gelehrsamkeit zu verwandéln. Angenehm beriihrt uns das Bestreben,
dem Grundsatz treu zu bleiben: ,,Nichts als die Wahrheit ist interessant.” Darum bin ich iiber-
zeugt, daB vielen Lesern das Buch wertvolle Aufschliisse bieten wird, wenn auch kleinere Wiinsche
nur beziiglich der Ubersetzung offen bleiben. Der Leser findet hier eine leichtverstiindliche
Zusammenschau jener Ideen, die die Metamorphosen des Gottesreiches bis in die Gegenwart
beeinflult haben, einen #ulBlerst wertvollen Beitrag zur europiischen Geistesgeschichte.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger

: Die groBen vier Konzilien. Nicaea, Konstantinopel, Ephesus, Chalecedon. Von Horst Dall-
mayr. (274.) Miinchen 1961, Kgsel-Verlag. Leinen DM 14.80.

Die Konzilien von Nicaea, Konstantinopel, Ephesus und Chalcedon sind vier Granitsiulen,

auf welchen das Glaubensgebiude der katholischen und orthodoxen Kirche aufruht. Daher



Literatur 349

haben sie angesichts des kommenden Konzils und einer Wiederbegegnung beider Kirchen einen
grundlegenden Wert. Der Bayerische Rundfunk hat Horst Dallmayr, einen jungen Laien, nach
Kleinasien geschickt, damit er Orte und Landschaft jener vier denkwiirdigen Konzilien studiere.
Er schrieb nicht ein theologisch-pragmatisches Werk, sondern ein literarisch-geistreiches Buch,
welches Vorgeschichte und Verlauf der Konzilien behandelt. Er macht auch topographische,
volkskundliche und mythologische Exkurse.

Freilich merkt man manchmal, dal der Verfasser Laie ist. So ist seine Haltung beziiglich
des Primates des Bischofs von Rom nicht immer eindeutig. Er nennt diesen (Seite 154) einen
»primus inter pares” und redet (Seite 157) anlifilich des Einschreitens Coelestins I. im nestoria-
nischen Streit von einer ,unerwarteten Anmalung Roms“., Allerdings spricht er wieder bei
Erorterung des Monophysitismus (Seite 239) von der ,Lehre vom pipstlichen Primat, wie sie
von allen Nachfolgern Petri bis dato am entschiedensten Leo der Grolie verfocht®.

Dallmayr hat grofles Verstindnis fiir die Hiresiarchen des Morgenlandes. Besonders beim
Nestorianismus tritt dies hervor. Er sympathisiert menschlich mit Nestorius, wihrend der
hl. Cyrillus nicht sein Mann zu sein scheint. Freilich entscheidet er sich dann fiir die wahre
katholische Lehre. Dallmayr 140t in seinem Buche die Quellen, Viter und Konzilsakten, selbst
sprechen. Dadurch gewinnt es an Lebendigkeit. Das Werk gibt auch Zeugnis von der spekula-
tiven Begabung des hellenischen Geistes.

Schwanenstadt (00.) Dr. Franz Neuner

Die Zillertaler Inklinanten und ihre Ausweisung im Jahre 1837. Inauguraldissertation zur
Erlangung der Doktorwiirde an der Theologischen Fakultit der Universitit Innsbruck, Von
Ekkart Sauser. (Schlernschriften, herausgegeben von R. Klebelsberg, Nr. 198.) Innsbruck 1959.

Das Schicksal der Zillertaler Bauern, die in den dreiBiger Jahren des vergangenen Jahr-
hunderts zur Auswanderung aus ihrer Heimat gezwungen wurden, weil sie es ablehnten, zum
katholischen Glauben zuriickzukehren, hat auch in einer Zeit, die aus politischen, rassischen
oder religiésen Griinden nicht nur Hunderte, sondern Millionen von Menschen aus ihrer Heimat
vertrieben hat, nichts an Interesse verloren. Es ist im Wesen ja gleich, ob ein Akt hundertmal
oder millionenmal gesetzt wird. Es geht um die Frage, ob der einzelne dazu verhalten werden
kann, sich in Gewissensfragen einer Autoritiit, die anders denkt, zu beugen. Es hieBe die objektive
Wahrheit leugnen, wiirde man die Entscheidung iiber Recht oder Unrecht ausschliefllich in das
Belieben des einzelnen stellen. Es hiele aber auch den Ernst einer persénlichen, subjektiven
Uberzeugung verneinen, wollte man vor allem die staatliche Autoritiit zum Richter in Gewissens-
angelegenheiten aufstellen.

Der Verfasser hat also ein dornenvolles Problem zu behandeln. Er rechtfertigt das Vorgehen
der osterreichischen Behorden. Er tut dies mit dem Hinweis, daBl die Inklinanten gar keine
Protestanten gewesen seien, sondern Sektierer. Aber auch er gibt zu, daB es ihnen um eine echte
Gewissensentscheidung gegangen ist. Die Tragiodie zahlreicher Familien wird objektiv dargelegt.
Das jahrelange Herumwilzen des Problems durch die kirchlichen und staatlichen Behérden
wird auf Grund cingehenden Aktenstudiums exakt aufgezeigt. Allerdings — und das ist eigent-
lich der entscheidende Punkt — wird in der Arbeit Sausers nicht darauf eingegangen, daBl Oster-
reich, was seine zum Deutschen Bunde gehorenden Landesteile betraf, in den Fragen der Reli-
gionsfreibeit der christlichen Staatsbiirger gar kein Recht hatte, so vorzugehen. Hiel es doch
im Artikel 16 der deutschen Bundesakte vom 8. Juni 1815: ,,Die Verschiedenheit der christlichen
Religionsparteien kann in den Lindern und Gebieten des Deutschen Bundes keinen Unterschied
in dem Genusse der biirgerlichen und politischen Rechte begriinden. Man kann auf der anderen
Seite allerdings auch die Behorden verstehen, vor allem auch die kirchlichen, daB sie die religiose
Einheit des Tiroler Landes nicht ohne weiteres preisgeben wollten. Von Staats wegen konnte
man geltend machen, daf} Tirol mehr war als irgendein Kronland, war es doch fiir die Behauptung
des lombardo-venetianischen Konigreiches, iiberhaupt fiir die Erhaltung der filhrenden Stellung
Osterreichs in Italien von entscheidender Bedeutung.

Historisch gesehen, geht es um die letzte Phase des Abbaues des Augsburger Religions-
friedens. ks ist klar, dal das nicht ohne Schwierigkeiten und Harten verlief, Wir miissen Ver-
stindnis fir die Sorge der kirchlichen und weltlichen Behorden haben, die sich in einer Zeit
der allgemeinen Bevormundung des Staatsbiirgers natiirlich auch bei so wichtigen Problemen
als Verantwortliche fiir die Untertanen fiihlten; wir miissen aber anderseits die Gewissensfreiheit
des Menschen fiir ein so hohes Gut halten, dal wir dafiir gewisse politische, aber auch kirchliche
Nachteile in Kauf zu nehmen haben. Diese Einsicht ist aber auch erst die Folge bitterer Er-
fahrungen, die gerade auch die Kirche in den letzten Jahrzehnten in verschiedenen Lindern
machen muflite.



