354 Literatur

Kirche, Klerus und Laien. Unterscheidungen und Beziehungen. Von Hans Heimerl.
(164.) Wien 1961, Verlag Herder. Kart. S 84.—, DM/sfr 14.—.

Das bevorstehende Vaticanum IT wird sich aller Voraussicht nach nicht nur mit dem Apo-
stolat des Laien, sondern auch mit dem grundsétzlichen Standort des Laien in der Kirche be-
schiftigen. Denn jenes ist nur eine Folge von diesem. Um so dankbarer ist man darum fiir den
vorliegenden kirchenrechtlichen Beitrag zur ,,Klidrung der Grundbegriffe, wobei das Kirchenrecht
bewufit ,als theologische Wissenschaft und als geistdurchwirkte Lebensiullerung der Kirche*
gesehen wird (7). Es geht also um die Fragen: Was macht den Kleriker zum Kleriker und was
macht den Laien zum Laien in der Kirche ? Was trennt Kleriker und Laien wesentlich und was
nur akzidentell und was haben sie gemeinsam ? Gibt es echte Zwischengruppen zwischen Klerus
und Laienwelt und wie sind die Zwischenformen zu verstehen, die uns in der Geschichte begegnen ?

Nach dem Aufzeigen des gemeinsamen Fundamentes, das Kleriker und Laien trotz aller
getrennten Funktionen, die sie in der Kirche ausiiben, verbindet (22— 32), geht Heimerl dem
,» Wesensprinzip der Unterscheidung und Beziehung® zwischen Klerus und Laientum nach und
findet es in der Kirchengewalt. Er untersucht zuerst die in der Weihe bzw. in den einzelnen
Weihegraden géttlichen und kirchlichen Rechtes iibertragene Gewalt und wieweit eine solche
Gewalt grundsiitzlich Laien iibertragen werden kénnte bzw. im Lauf der Geschichte iibertragen
wurde (Diakonissen ?) und wieweit sie iiberhaupt bzw. heute Unterscheidungsprinzip zwischen
Klerus und Laientum ist (33—51). Dann behandelt Heimerl die Frage, wieweit auch in der
Hirtengewalt ein solches Unterscheidungsprinzip zu sehen ist und ob die Jurisdiktion fiir sich
allein diese Unterscheidung begriinden konnte (51 —124). Vortrefflich ist dabei das innere Wesen
der kirchlichen Jurisdiktion als Stellvertretung Christi und ihr tiefer Zusammenhang mit der
Weihegewalt gezeichnet und die Art der Gewalt oder Befugnis der laikalen Ordensoberen, der
kirchlichen Notare, der Zustellungs- und Vollstreckungsbeamten der kirchlichen Gerichte,
der Laien bei der Besetzung von Kirchendmtern und bei der kirchlichen Vermogensverwaltung
in Geschichte und Gegenwart sowie der in der Katholischen Aktion als Fiihrer oder Mitglieder
tiatigen Laien. Endlich wird noch die Lehraufgabe und Lehrgewalt der Kirche als Teil der Juris-
diktionsgewalt und als Unterscheidungsprinzip zwischen Klerus und Laien herausgegriffen
(125—132) und die Beziehung zur Welt mit Recht als unechtes Unterscheidungsprinzip aufge-
zeigt (132—142. Vgl. dazu die Ausfithrungen des Rezensenten in: ,Der Seelsorger® 29 [1959],
263 f£.).

Diesem — nach einem nur 11 Seiten starken ersten Teil — 109 Seiten umfassenden zweiten
Teil folgt ein dritter Teil mit wieder nur 10 Seiten, der die akzidentellen Unterscheidungsmerkmale
am konkreten Erscheinungsbild des Klerikers und Laien ins Auge fafit, die mitunter so stark in
Erscheinung treten, dafl man der Versuchung erlag, sie zu — selbst theologischen — Unter-
scheidungsmerkmalen zu stempeln (143 —152). Der vierte Teil umfaBit nur zwei Seiten und
behandelt nur Fragen der Terminologie, die sich wohl auch im ,,Schluf3* hitten unterbringen
lassen, wo ohnedies wieder vom ,Sprachgebrauch® die Rede ist.

Fiir eine Neunauflage, die wir der Arbeit wiinschen, kénnte man auch sonst mitunter eine
Revision der Einleitung besonders im zweiten Teil II A iiberlegen. A 5 wiirde man vielleicht
lieber als II B sehen, da man doch nach dem ,,Ergebnis® (A 4) nichts mehr erwartet. Wenn
Punkt 2 als Uberschrift aufscheint (86), sollte dies auch bei den entsprechenden Punkten 1 und 3
(82, 88) der Fall sein. Auch drucktechnisch sollten gleichwertige Uberschriften gleich behandelt
werden (vgl. 109, 112, 114). Uberhaupt wiirde man dem Buch gefilligere und sorgfiltigere Aus-
stattung wiinschen.

Auch inhaltlich kinnte man sich in manchen mehr am Rand beriihrten Fragen mitunter
andere Antworten vorstellen. So hilt der Rezensent die S. 27 n. 4 ausgesprochene Vermutung
beziiglich der Verwendung des Ausdruckes ,,Teilnahme* in keiner Weise fiir zutreffend. Selbst-
versténdlich ,,stammt nicht das Organsein des einzelnen Gliedes... aus dem Auftrag der Hier-
archie®, aber sehr wohl das typische Laien-Organ-Sein der Katholischen Aktion; darum beruht
auch S. 26 Anm. 25 auf einem Miflverstindnis. Auch iiber den rechtlich-hoheitlichen Charakter
der ,,Gewalt der Kirche... auf die Ungetauften” (66, 62 f.) wird man anders denken kénnen;
er scheint weder durch die Pflicht der Kirche zur Glaubensverkiindigung und die der Menschen
zur Annahme der verkiindeten Botschaft noch durch das privilegium fidei im kirchlichen Ehe-
recht gefordert zu sein (vgl. Eichmann-Mérsdorf, Kirchenrecht I Mn 1959°, 106 f.; IT Mn 1958°,
378). Auch manche Formulierungen hinsichtlich der Jurisdiktionsunfihigkeit der Laien kénnen
uns nicht recht befriedigen. Selbst manche Beweisfiihrungen scheinen uns fast zu viel zu be-
weisen (68 —78). Es wiirde wohl geniigen, schlicht die grundsiitzliche Unvereinbarkeit der Juris-
diktion géttlichen Rechtes mit dem Laientum festzustellen und zu begriinden und die tatséch-
liche Unvereinbarkeit jeder echten, auch delegierten Jurisdiktionsgewalt nach dem geltenden



Literatur \ 355

Kirchenrecht. Letzteres konnte die Kirche, wie ja zugegeben wird, fallweise, aber auch grund-
siitzlich #ndern und wir konnten uns durchaus vorstellen, daB es einmal verniinftig und dann
auch konvenient sein konnte, dies zu tun. Zur Beurteilung und Begriindung des ,,Rechtes der
Kirche, vom Staat den Gebrauch seiner eigenen Zwangsgewalt auch in der Form der Blutgerichts-
barkeit zu verlangen®, und zur Begriindung einer kircheneigenen vis armata (100 f.) miiBte
man vielleicht noch stiirker die zeitgeschichtliche mittelalterliche Situation heranziehen; még-
licherweise kommt man dann auch zu anderen Ergebnissen. Auch iiber den Wert einer Reform
der niederen Weihen und selbst des sakramentalen Diakonates als fiir sich stehender Amter
in der Kirche wird man anderer Meinung sein konnen. Jedenfalls ist die Entstehung solcher
Mibildungen wie des Wortes ,,Laiendiakonat” noch kein Grund dagegen (158).

Manche Antworten bediirften auch einer niheren Erérterung, um nicht miBverstindlich
zu sein. So ist es gewil nicht sehr sinnvoll, von einer allgemeinen ,,Laienspiritualitit® zu sprechen
(29 £.). Wir sind aber der Meinung, daf} es dringend einer Spiritualitit der Weltlaien, ja der
einzelnen Berufe, der Eheleute und so weiter bediirfte, auch wenn diese Spiritualititen gemeinsame
Elemente mit der Spiritualitiit, etwa der Weltkleriker, ja sogar der Ménche, aufweisen. Ferner
sollte man vielleicht auch beim Christen die ekklesiologischen Wirkungen der eventuell auller-
sakramental erworbenen Heiligungsgnade und damit des dadurch schon bewirkten Priester-
tums, Prophetentums und Kénigtums der personlichen Heiligkeit in Betracht ziehen. Uberhaupt
konnte man das in Gnade und Sakrament griindende Priestertum, Prophetentum und Kénigtum
des Christen und die damit gegebenen ,,Michtigkeiten* noch stéirker betonen; liegen doch darin
die Fundamente dafiir, daB auch der ,einfache* Christ disponiert ist, von der Hierarchie etwa
Lehrbefugnisse zu erhalten, was der Verfasser ja auch wiederholt andeutet. Die erfreulicherweise
gemachte Unterscheidung von Gliubigen oder Christen iiberhaupt und Laien wiirde man manch-
mal noch schiirfer herausgehoben wiinschen. Denn alles, was vom Laien positiv ausgesagt werden
kann, ist eigentlich nichts typisch Laikales, sondern Christliches und kommt schon aus Gnade
und Sakrament. Auch die S. 155 n. 1 gegebene Beschreibung der Laien trifft eigentlich auch
auf jeden Kleriker zu. So wird ja erklirlich, warum der Kleriker ,,persénlich dann, wenn er
nicht seine hierarchischen Vollmachten einsetzt, an sich in der gleichen Lage wie der Laie® ist
und als Heilsempfinger den Trigern der Kirchengewalt gegeniibersteht (156).

Diese Bemerkungen sollen nur Anregungen fiir einen Ausbau dieses dankenswerten Bei-
trages fiir eine kirchliche Stiindelehre sein.

Linz a.d.D. Ferdinand Klostermann

Sozialwissenschaft

Unitas christiana. Studien zur Gesellschaftsidee des Nikolaus von Kues. Von Gerd Heinz-
Mohr, Herausgegeben von Professor Dr. Joseph Lenz. (424.) Trier, Paulinus-Verlag. Kart.
DM 19.80.

Das Ziel dieser Studien ist ein doppeltes: einmal, die Gesellschaftsidee des Nikolaus von
Kues unter dem Begriff der Unitas Christiana zu betrachten und damit auch eine Vorstellung
von der in sich geschlossenen Entwicklung seines Lebens und Denkens zu vermitteln; ferner
den geistesgeschichtlichen Zusammenhang aufzuweisen, in welchem sich seine Gesellschafts-
auffassung bewegt (S. XI). Das vorliegende Buch ist aus einer der Universitidt Bonn vorgelegten
- Dissertation hervorgegangen. Besonders sei hingewiesen auf den wissenschaftlichen Ernst,
mit dem dieses Werk bearbeitet ist und der uns bei der Lektiire wohltuend anspricht. Schon
ein Blick auf den wissenschaftlichen Apparat im Anhang (S. 295—415) zeigt die Gewissenhaftig-
keit des Verfassers. Die Einteilung des umfangreichen Stoffes umfaBt folgende Hauptteile:
I. Der Kirchenbegriff, dargestellt als A) Generelle Ekklesiologie und B) Spezielle Ekklesiologie
mit den interessanten Kapiteln tiber das Konzil, in specie auch ,,De auctoritate presidendi in
concilio generali®. Der II. Hauptteil handelt iiber Recht und Staat, Ordnung im Reich und iiber
Reich und Kirche. Im III. Hauptteil finden wir die Abhandlungen iiber ,,Die hierarchische
* Ordnung® sowie iiber ,,Friede und Eintracht” und ,,Endziel und Endzeit“, Das SchluBkapitel
ist iiberschrieben mit ,,Unitas Christiana“. Wie Nikolaus von Kues diese Einheit — eine span-
nungsvolle Einheit — auf dem Gebiet des Gesellschaftsdenkens begreift und erstrebt und darin
trotz aller theologie- und philosophiegeschichtlichen Beziehungen ein eigener ist, wird in dieser
Arbeit mit anerkennenswerter Griindlichkeit und in durchaus verstindlicher und ansprechender
Darstellungsform aufgezeigt. Es bedarf keiner eigenen Unterstreichung, daBl Nikolaus von Kues,
der ,Engel des Lichtes und des Friedens inmitten der Dunkelheit und Verwirrung* (Joh. Trithe-
mius), wie damals so auch heute den Menschen Besinnliches zu sagen hat.

Schwaz (Tirol) Dr. P. Leitner (f)

23%



