49 Mitteilungen

bemiihte sich, fast mochte man sagen, mit verzweifelter Anstrengung, Judas auf
bessere Wege zu bringen. So macht es der Heiland immer, wenn eine besonders aus-
erwihlte Seele Gefahr lauft, verloren zu gehen. Damals als er um die Seele seines
Verriiters rang, lebte er noch sein Erdenleben, war er noch leidensfihig, konnte er
noch Schmerzen, auch Seelenschmerz fithlen und empfinden. Da hat ihm auch der
Gedanke an das Ungliick seines Apostels bitteres Herzweh bereitet. Er war ganz er-
griffen, tief erschiittert, als er das Ungliick seines abtriinnigen Apostels enthiillte
(Jo 13, 21). Seine Bemithungen waren vergeblich, das Unheil nahm seinen Lauf, und der
ungliickliche Apostel fiel ihm anheim auf ewig.
Innsbruck P. Josef Hofbauer S. J.

Eine spiite Ehrenrettung. Bemerkungen zu einer Schrift iiber Erasmus von Rotter-
dam?). Bisher untersuchte man hauptsichlich die Jugend und die frithen Mannes-
jahre des Rotterdamers und die Zeit etwa 1515 bis 1525, seinen Humanismus, seine
Anschauungen iiber Kultur, Bildung, Frommigkeit und Religion. Der Humanismus
des spiten Erasmus blieb unberiicksichtigt, obwohl Erasmus im Februar 1533 .auf
den Wandel seiner Ansichten aufmerksam macht: ,,Cum essem parvulus in Christo,
sapiecbam ut parvulus, atque utinam nunc quoque prorsus evacuassem ea, quae sunt
parvuli“ (5). Seitdem die Briefe des Erasmus in einer Gesamtausgabe von 12 Binden,
besorgt durch P. S. Allen u. a., erschienen Oxford 1906 bis 1958, vorliegen, sind wir
besser als bisher iiber sein tigliches Leben und Denken, besonders im letzten Lebens-
jahrzehnt, unterrichtet. Die Studie Qelrichs beschriinkt sich auf die Zeit von 1525 bis
1536, das heiBt vom Beginn der Bauernkriege, mit denen die anfinglich rein religidse
Bewegung in eine politisch gefithrte Landeskirche iibergeleitet wird, bis zum Tod
des Erasmus. In dieser Zeit wohnte er zunichst in Basel, seit 1529 in Freiburg i. Br
seit Mai 1535 bis zu seinem Tode wieder in Basel.

Noch bei Lebzeiten sah sich Erasmus mit seiner scharfen Kritik an kirchlichen
MiBstinden, an den speciunculae der Scholastiker, am Beichtzwang der Monche,
mit seinem Biblizismus, der Betonung der Wichtigkeit der bonae litterae und des
Sprachstudiums, mit einer eigenen Ubersetzung des Neuen Testamentes aus dem
Griechischen in eine Reihe mit den Reformatoren gestellt. ,,Luther, Zwingli, Oko-
lampadius und Erasmus werden die Soldaten des Pilatus genannt, die Christum
gekreuzigt haben. Erasmus hat die Eier gelegt, die Luther ausgebriitet hat® (109).
Es ist richtig, daB Karlstadt, Zwingli, Okolampadius u. a. einst zu seinen Schiilern,
Bewunderern und Mitarbeitern gehort haben; er hat sich von ihnen aber bald abgesetzt.
Zu Luther bestanden keine personlichen Beziehungen. Von dessen ,saxonica lingua®
abgefalten Schriften bekennt er: ,me nec lectorem admittunt.* Gemeinsam mit
Luther hat er nur die Kritik an den Ubelstinden der Kirche. Die Heirat Luthers
gibt ihm Gelegenheit zu bosem Spott. In schroffen Gegensatz zu Luther gerit Erasmus,
als Luther die Willensfreiheit leugnet in seinem Buch ,,de servo arbitrio®, dem Erasmus
,de libero arbitrio diatribe“ entgegensetzt, wenngleich auch ihm manche Stellen bei
Paulus und dem spiteren Augustinus zu schaffen machen. Aus der geforderten evan-
gelischen Freiheit sieht Erasmus eine licentia, Zigellosigkeit, entstehen, und die
ersten Jahre des religivsen Umsturzes, die sich vornehmlich in Abschaffung der Messe,
Kloster, Bilder, der Heiligenverehrung und Ehelosigkeit erschopften, schienen ihm

1) Qelrich Karl Heinz, Der spiite Erasmus und die Reformation. (Reformationsgeschicht-
liche Studien und Texte. Begriindet von T Joseph Greving, herausgegeben von Hubert Jedin.
Heft 86.) (166.) Miinster [Westfalen 1961, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. Kart. DM 14.60.



Mitteilungen 43

recht zu geben. Wihrend Luther, an dem die Lust zu schelten miBfillt (45), entschlos-
sen ist, fiir das, was er als wahr erkannt hat, zu kiimpfen, ,;und wenn die Welt dariiber
nicht nur in Streit und Aufruhr kime, sondern in ein einziges Chaos stiirzte und zu-
nichte wiirde® (163), und die Reformatoren behaupten: ,,Christus non est, ubi veritas
deest, meint Erasmus: ,,Quid Christianismus, si pax absit ?*. Ihm steht civilis con-
cordia, tranquillitas, welche in pax Christiana iiberzugehen hat, hoher.

Ebenso miBfillt Erasmus der erbitterte Kampf der Reformatoren um die Aus-
legung der Worte Christi beim Letzten Abendmahl. Gerade in der Abendmahlslehre
machte man dem Erasmus schwere Vorwiirfe: kein Glaube an die dauernde Gegenwart
Christi, seltene Zelebration, Tod ohne Sakramente. Erasmus hat auch Werke des
Origenes herausgegeben, der die symbolische Auffassung der Gegenwart Christi als
den Glauben der prudentiores verzeichnet. Mit der Definition der Transsubstantiation
1215 war die Frage nach dem ,,Wie“ nicht erledigt, und Erasmus, der in Deventer
studiert hat, von wo die ,,devotio moderna® ihren Ausgang genommen hat, kann
schon das 18. Kapitel im 4. Buch der »Nachfolge Christi gelesen haben: ,,Der Mensch
sei kein neugieriger Forscher dieses Sakramentes, sondern ein frommer Nachahmer
Christi.* So ist dem Erasmus der pius affectus wichtiger als die dogmatische Begriin-
dung: ,,Wenn du dir bei der Messe Miihe gibst, das zu sein, was der Genuf} des Sakra-
mentes bedeutet, ndmlich ein Geist zu sein mit Christi Geist, ein Leib mit Christi
Leib, so bist du ein lebendiges Glied der Kirche® (139). Erasmus verweist auf Joh.
6, 63: ,....der Geist ist, der lebendig macht, das Fleisch niitzet nichts“, das Wort
Christi, in dem Zwingli seinen ,,Diamanten“ fand, das er seine ,,Sonne“ genannt hat
(139). In dem 1503 erschienenen ,Enchiridion” hatte Erasmus behauptet: ,,Christi
corporea praesentia inutilis ad’ salutem.“ Aber 1530 gab er die Abhandlung Algers
von Liittich (1 1131) ,de veritate corporis et sanguinis Dominici in Eucharistia®
(gegen Berengar von Tours) heraus, nachdem er auch die Schriften des Guitmund von
Aversa (f vor 1085) gelesen hatte. Beide empfahlen sich ihm durch ihre Kenntnis
der Heiligen Schrift, der Viter und Verzicht auf sophistische Spitzfindigkeiten, aufler-
dem lebten sie vor Petrus Lombardus. ,,Ich habe Alger und Guitmund mit groﬁtem
geistigem Nutzen gelesen. Ich habe zwar vorher niemals gezweifelt am wahren Leibe
Christi. Trotzdem, ich weill nicht wie, ist aus dieser Lesung mein Glaube wesentlich
gestirkt, meine Ehrfurcht vermehrt worden® (152). Darum sieht Erasmus kein Hin-
dernis, warum Christus in der Eucharistie nicht angebetet werden solle (154). Das
Volk allerdings moge man nicht mit theologischen Fragen belasten. Die Andacht
ist wichtiger, wie man sich auch bei der Heiligenverehrung darauf beschrinke, groben
Aberglauben zu vermeiden.

An der iberlieferten, durch Jahrhunderte bewihrten MeBfeier soll bis zu einem
kiinftigen Konzil festgehalten werden. Seinen Freund Amerbach, der in Basel wegen
seiner Weigerung, das Abendmahl auf reformierte Weise zu empfangen, Schwierig-
keiten hat, lddt er ein, zu ihm nach Freiburg zu kommen und bei ihm zu kommuni-
zieren. Wenn Erasmus hiufig als charakterschwach, geld- und pfriindengierig und
als wenig einsatzbereit geschildert wird, mége man nicht vergessen, daf} er ein Freund
des Thomas Morus war, gewiB keines schlechten Charakters, und daB ihm Paul IIIL.,
dem man Menschenkenntnis nachsagt, eine Propstei verliechen und ihn beinahe zum
Kardinal erhoben hat. ,,At ego scripsi, me non sacerdotia nec pensiones recepturum.®
Allerdings schrieb Erasmus das 1535, ein Jahr vor seinem Tode.

Wien Dr. Adolf Kreuz



