91

Gedanken Anton Giinthers zur Union zwischen Katholiken
und Protestanten
Von Univ.-Prof. Dr. Joseph Pritz, Wien-St. Pélten

Wenn im folgenden Gedankenginge des 1857 von der Kirche zen-
surierten Wiener Philosophen und Theologen Anton Giinther zur Unions-
frage vorgelegt werden, scheint es angezeigt, einige Verbemerkungen zu
machen, die MiBdeutungen vorbeugen sollen. Es ist keine leichte Sache,
die Auffassungen Giinthers in irgendeinem Punkt prizise wiederzugeben,
denn der in seinen Gedanken sprunghafte, literarisch aber gewandte
Autor legte seine Ideen fast nie im systematischen Zusammenhang dar,
sondern brachte sie splitterhaft und bruchstiickartig und zudem hiufig
in der Form des Briefwechsels zweier geistig differenzierter Freunde.
In unserer Sache handelt es sich um zwei briefstellernde evangelische
Pastoren, von denen der eine, ein Franzose, noch ganz im Protestantismus
befangen ist, wihrend der andere, ein Deutscher, die katholische Lehre gut
kennt, ja sogar schon zu ihr steht. In der Art der Darstellung werden
die aufgerollten Fragen und deren Beantwortung wiederholt unterbrochen
und verbleiben auflerdem in einer eigenartigen Zwielichtigkeit. Giinther
wollte durch die dialogische Weise des Briefwechsels erreichen, dafl die
protestantische Lehre so verstanden werde, wie sie der Protestant selbst
meint, und nicht, wie sie der Katholik mifiverstehen konnte, und umge-
kehrt. Die katholische Wahrheit hinwieder sollte mit jenen Schwierigkeiten,
die der Protestant hat, in Erscheinung treten. Die Meinung Giinthers
selbst 148t sich nicht immer ohne weiteres feststellen, sie mul3 mitunter
aus seiner sonstigen Denkwelt ermittelt werden, das heif3t, man muf} auch
zwischen den Zeilen lesen. Er legt seine Ansicht auch nicht eindeutig
einem Briefsteller'in den Mund, sondern bald diesem, bald jenem Partner.
So entsteht fiir den Leser die Gefahr, Giinther milzuverstehen, was schon
ofter geschehen sein diirfte. Die Sprunghaftigkeit seines Denkens erschwert
die Aufnahme des Gedankenganges. Die Unionsfrage im besonderen sah
er nicht so sehr vom Standpunkt der Weltkirche, als vielmehr von dem
der zerrissenen Kirche in den deutschen Landen und von dem der euro-
péischen Geschichte. Manche seiner Worte haben prophetischen Charakter
und klingen so, als wiren sie fiir unsere Gegenwart geschrieben. Auch das
zeigt, dall er den grofen Vertretern des &sterreichischen Geistes angehort
und auch unserer Zeit noch etwas zu sagen hat. Ich habe versucht, die ver-
streuten Gedanken Giinthers zur Unionssache zu sammeln und zu son-
dieren und einige Male auch im Lichte der heutigen theologischen Dis-
kussion zu erldutern. Dafl ich mitunter auch meine eigenen Urteile ein-
flieBen lieB, wird kein Vergehen an der geschichtlichen Wahrheit sein,
zumal es ohnehin deutlich zum Ausdruck kommt.

Von Anton Giinther, dem 1863 in Wien verstorbenen Weltpriester und
Privatgelehrten, gingen manche Impulse fiir die Theologie und christliche
Philosophie Osterreichs und Deutschlands im 19. Jahrhundert aus. Stirker
als viele andere katholische Theologen seiner Zeit spiirte er die echten
Anliegen der Kirche, darunter auch das der Wiedervereinigung der Pro-



92 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

testanten mit der katholischen Kirche, und zwar lange vor 1848 und in
Osterreich, wo die Frage damals fiir viele nicht brennend schien. Seine
Gedanken zur Union fanden hauptsichlich in den ,,Siid- und Nordlichtern
am Horizonte spekulativer Theologie!)* und im ,Letzten Symboliker?)*
ihren literarischen Niederschlag. Letztere Schrift war durch die Auseinan-
dersetzung zwischen dem grofen Tiibinger Theologen J. A. Mghler, dessen
»Symbolik*“ 1832 erschienen war, und dem protestantischen Theologen
F. Chr. Baur, der gegen Mghler Stellung genommen hatte, veranlaft.
Im Vorwort betonte Giinther, etwas zur Vermittlung der konfessionellen
Gegensiitze beitragen zu wollen, zunichst, ,,dafl die Glieder des Gegensatzes
sich selbst durchsichtig werden. Sie haben deshalb noch gar nicht zu
fiirchten, daB die neue Durchsichtigkeit die alte Festigkeit in iiblen Ruf
bringen werde, da ja diese nicht notwendig im umgekehrten Verhéltnisse
zu jener Eigenschaft stehen mufl®)“. Er gab auch zu bedenken, dafl die
,wohlgemeinte Unionsprojektemacherei einen Sto als Anstol zur Be-
sinnung erhalten sollte durch die Ahnung, dafl alle derlei Versuche als
unreif vom Baume* des christlichen Lebens abfallen miissen, solange man
nicht ,,in der ideellen Basis des Christentums® eins geworden und in der
Wahrheitsfrage ins reine gekommen sei®). Ferner sei es an der Zeit, nun
endlich, nachdem bisher auf beiden Seiten eine besondere ,,Geschick-
lichkeit fiir deutsche Hiebe* an den Tag gelegt wurde, ,der deutschen
Liebe Rechnung® zu tragen®). Er unterschied im Werk der Union mit
Recht zwischen der Frage nach der Wahrheit, die fiir beide Teile die
gleiche sein muf}, und dem gegenseitigen praktischen Verhalten, das unter
dem Gesetz der Liebe und Verséhnung zu stehen hat.

I. Zunichst sei Giinthers Meinung zur Lésung der Wahrheitsfrage
dargelegt. Sie ging 1. dahin, daBl die Schwierigkeiten in der Lehre wenig-
stens teilweise auf einseitiger Beurteilung der Gegenmeinung
und auf miBverstandener Terminologie beruhen. Jede Wahrheit
ist eine komplexe GroBe, die mehrere Elemente in sich schlieft und ver-
schiedene Aspekte aufweist; mit dem gleichen Wort kann nun bald dieser,
bald jener Teil oder Aspekt gemeint sein. Den Gegner beurteilt man nicht
selten nach dem bloBen Wort, und man nimmt sich nicht die Miihe, auf
den mit dem Wort verbundenen eigentlichen Sinn zu achten. ,,Worter
sind es, lieber Freund, alte Termini, denen die Menschen, selbst die
gelehrten Leute nicht ausgenommen, wie den Grenzpfihlen im Heidentum,
gottliche Ehre erweisen. Dieser Irrtum findet sich zwar, wie der antike,
auf ganz natiirlichem Wege ein; aber demungeachtet bleibt er ein Irrtum,
der da soll und kann vermieden werden. Ja, Worter sind es, Geschopfe
der denkenden Geister, die diesen aber, wenn sie nicht auf ihrer Hut sind,
so mitspielen, wie der Storch den Froschen, als diese, in ihrer Unzufrieden-
heit mit der alten Regierung, sich den Storch vom Jupiter zum Ké&nig
erbaten. Wie lange werden wir andere noch beiflen und kratzen, weil

1) Wien 1832.

2) Wien 1834.

“g A. Giinther, Der letzte Symboliker, Vorwort III.
4) Ebd.

’) A. Giinther, a. a. 0., IV.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 93

wir vom Wortunflat gebissen und zerfressen werden. Worter sind es,
Schild- und Wappentriger des Gedankens, die die Unsterblichkeit des
letzteren affektieren, wenn dieser auf dem Felde der Ehre im Herrn ent-
schlafen ist, jedoch nur so lange, bis der wahre Erbe sie der falschen
Herrschaft entsetzt®).“ Fiir die terminologische Milverstindlichkeit als
Ursache von Lehrdifferenzen glaubte Giinther mehrere Beispiele anfiihren
zu konnen. Eines sei nidher besprochen.

Wenn die katholische Theologie die Urgerechtigkeit und Gnade in
ihrer Beziehung zur Natur des Menschen als ,,accidens® und ,,donum
superadditum® bezeichnet, so miflverstehen die Protestanten dies als
auBerliche und unlebendige Auffassung des Ubernatiirlichen, gemifl wel-
cher die Gnade nicht mehr die Funktion eines inneren Lebensprinzips hat,
der Verlust der Gnade im Paradies und in der Folge die Erbsiinde nicht
einen inneren Defekt der Natur, sondern nur einen Hufleren Mangel be-
deuten, das Bediirfnis nach Erlésung und Realitiit derselben in Christus
ungebiibrlich abgeschwiicht sind, der Mensch zum passiven Triger des
Ubernatiirlichen herabsinkt und die Gnade fiir die Menschennatur etwas
Willkiirliches und Unbegriindetes wird?). Wenn andererseits Luther die
Gnade als ,,de essentia®, als zum Wesen des Menschen gehérig und als
,donum concreatum® bestimmt, versteht die katholische Seite dies als
Leugnung des iibernatiirlichen Charakters der Gnade. Die Aussagen
,,accidens® und ,,de essentia® stehen nun zwar terminologisch im Gegensatz,
sie lassen sich aber inhaltlich harmonisieren. Der Ausgleich soll nach
Giinther in der Richtung eines anzunehmenden Intrinsezismus der Gnaden-
wirklichkeit liegen. Eine reine Natur des Menschen hat es tatsichlich
nie gegeben, weil sie von allem Anfang an ein mitgeschaffenes (donum
concreatum) ,,Ankniipfungs- und Ubergangsmoment® besal®), ein Binde-
glied, mittels dessen Gnade und Wesen des Menschen eine innige Einheit
bildeten. Die Gnade ist also nicht als zur glatten Natur von auflen hinzu-
kommend zu denken. Mit dem Ankniipfungs- und Ubergangsmoment
diirfte Giinther ungefihr das gemeint haben, was in neuester Zeit der
Kreis um de Lubac im AnschluB an die thomasische Formel vom ,,desi-
derium naturale in visionem beatificam“ unter der positiven Hingeord-
netheit der Natur auf die Gnade verstand. Fiir Giinther war dieses Uber-
gangsmoment in der Geistnatur des Menschen ,fiir das geistige Prinzip
in Christo* die Briicke zum lutherischen ,,de essentia®. In der Annahme
eines solchen Elementes, iiber dessen natiirlichen oder iibernatiirlichen
Charakter noch nichts gesagt ist, vertieft sich auch der Erbsiinde- und
Siindebegriff im Sinne der protestantischen Theologie, weil beide in die
Natur selbst hineinreichen und sie affizieren, und zwar in beiden Fillen:
Wird mit der Urgerechtigkeit auch das Ubergangsmoment aus der Natur
gerissen, dann ist die Natur innerlich verletzt und getroffen; bleibt es
trotz Verlust der Gnade in der Natur zuriick, dann ist es unbefriedigt und
ruft nach Erfiillung; die Natur ist unvollendet und wegen des unerfiillten

%) Ders., a. a. 0., 26.
) Ders., a. a. 0., 4—8, 20, 80 ff,
8) Ders., a. a. 0., 19.



94 Pritz, Gedanken Anton Gilinthers zur Union

Ubergangsmomentes in Unordnung. Man kénnte Giinthers Ansicht teil-
weise auch mit der Auffassung jener Gruppe von Theologen wie Thomas
de Lemos, Contenson, Gazzaniga und Fr. Schmid in Verbindung setzen,
welche hinsichtlich der Folgen der Erbsiinde eine innere Verringerung
der natiirlichen Kréfte annahmen, allerdings ohne die Voraussetzung
eines Ubergangselementes?). Hat das durch die Siinde beseitigte oder
unerfiillt zuriickgelassene Ankniipfungs- oder Ubergangsmoment in der
Natur eine ontische oder intentionale Liicke gerissen, dann muf} auch
die Sehnsucht der Natur nach Gnade und Erlésung stirker sein, und
demgemiB auch die Realitit der Erlosung fiir den Menschen an Bedeutung
gewinnen, was alles der protestantischen Lehre von der Gnadennotwendig-
keit entgegenkommt. Wenn der Verlust der gnadenhaften Urgerechtigkeit
die Natur selbst betroffen hat, ist ferner der Schritt nicht mehr als grof3
anzunehmen, daf der Defekt in der Natur die erfahrungsmiflig sich
aufdringende Begierlichkeit ist, und weiter, daBl in ihr die Erbsiinde
besteht, was ja auch Giinther in etwa vertrat. -

Wie Giinther mit dem angenommenen Ankniipfungs- und Ubergangs-
moment in der Natur fiir die Gnade die de-essentia-Formel Luthers in
Hinsicht auf ein inneres Verhiltnis der Urgerechtigkeit und Gnade zum
Wesen des Menschen rechtfertigen wollte, so war er auch bestrebt,
die Richtigkeit der katholischen accidens-Bestimmung der Gnade nach-
zuweisen. Sie besagt nach ihm nur, daf} die Gnade ein ,,goéttliches Geschenk
fiir den und an den Menschen ist*, ,,dal Gott der Geber frither da war als
der zu begabende Mensch, das heilt, daf} dieser jenen eben so fiir sich
voraussetzt, als er selbst zuvor fertig sein muflite, um jenes Geschenk
erhalten zu kénnen; kurz, das Geschenk kam obendrein, war ein super-
additum, aber auch ein concreatum, wenn der Schenkungsakt von Seite
Gottes dem Schopfungsmomente auf der Ferse nachfolgte!?)“. Ob Giinther
die reine Natur ohne Gnade fiir eine an sich mogliche und an und fiir sich
giiltige Sache hielt, ist unklar. Das sogenannte Ubergangsmoment diirfte
er eher als zur Natur selbst gehorig betrachtet haben. Jedenfalls maf} er
ihm mehr Inhalt und Bedeutung zu, als dem katholisch-theologischen
Begriff der potentia oboedientialis zukommt. Dem Ausgleichsversuch
Giinthers zwischen katholischer und protestantischer Auffassung hinsicht-
lich des Verhiltnisses von Natur und Gnade wird man eine gewisse An-
erkennung nicht absprechen kénnen und brauchen, insbesondere wenn
man absieht von der niheren Bestimmung des Ubergangsmomentes, ob
es nimlich etwas Natiirliches oder Ubernatiirliches ist (letzteres miiflte
wohl angenommen werden!), und wenn die gnadenhafte Urgerechtigkeit
nicht wesentlich und ausschlieflich im donum integritatis gesehen wird.
Was letzteren Punkt angeht, mufl man Giinther noch zugute halten,
daB er dieses donum nicht bloB fiir eine innermenschliche Vollkommenheit,
fiir die der Freiheit von der Begierlichkeit, sondern primir fiir die totale
Hingabe des menschlichen Geistes an Gott hielt, mit welcher das andere
Element verbunden ist!?).

9) M. Premm, Katholische Glaubenskunde, I, 528 f.
10) A. Giinther, a. a. 0., 27.
11) Ders., a.a. 0., 28 f.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 95

Wie fiir das Beziehungsbegriffspaar Natur und Gnade unternahm
Giinther auch fiir die Unterscheidungslehren iiber Glauben, Rechtfertigung,
Sakrament, Schrift und Tradition Harmonisierungsversuche, indem er als
Philosoph an der ,,Symbolik“ Mohlers, obgleich grundsitzlich zu ihr
stehend, Berichtigungen und den Gegensatz zwischen Katholiken und
Protestanten mildernde Verbesserungen vornehmen zu diirfen glaubte.
Hinsichtlich des Traditionsbegriffes hob er hervor, daff ,,von protestan-
tischer Seite wichtige Beitrige zur Veredelung des alten Traditionsbe-
griffes geleistet werden kénnen und auch wirklich schon eingeleitet worden*
sind!?), und ,,da}l Protestanten und Katholiken denselben Begriff anders
auffaliten und behandelten!®)“. Ohne auf Einzelheiten in diesem Zusam-
menhang einzugehen, sei festgehalten, dall Giinther, auf seine duali-
stische Philosophie vertrauend, ,.eine iiber den Entwicklungsstand der
katholischen Theologie und der deutschen Philosophie seines Zeitalters
hinausgreifende Losung“ der konfessionellen Lehrdifferenzen vorbereiten
wolltet).

2. Eine weitere Moglichkeit des Ausgleiches zwischen katholischer und
protestantischer Lehre war fir Giinther die Erkenntnis, dal Dogma
und Schulmeinung etwas wesentlich Verschiedenes sind und
daher weder verwechselt noch vermengt werden diirfen. Manche
Differenzen liegen im Bereich der freien Meinung, die sich im Verlauf des
Erkenntnis- und Verstindnisprozesses von selbst ergibt. ,,In der Kirche®,
so heiBlt es, ,,wiegt ein Fehler so schwer wie der andere, wenn der einzelne
die Meinung zum Dogma erhebt, als wenn er das Dogma zur Meinung
herabsetzt'?)“. Dogma und Meinung verhalten sich ihnlich wie Zeugnis
(Bekenntnis) und Verstindnis. Das, worin alle Christen einig zu sein haben,
ist die im Zeugnis und Bekenntnis geschehende Annahme der Wahrheit.
Daran schliefen sich das Verstindnis und die geistige Durchdringung,
welche Grade zulassen und zu Auffassungsunterschieden fithren kénnen,
die noch nicht Widerspriiche sein miissen. Da} verschiedene Anschauungen
iiher ein und dieselbe Wahrheit oder Tatsache méglich sind, ist ein Beweis
fiir deren Inhaltsfiille. Es mufl sogar Meinungen geben, damit sich in ihnen
die Vielseitigkeit der Wahrheit besser zeigen kann. Das Auftauchen von
Sentenzen bedeutet nicht die Geburtsstunde neuer Wahrheiten, sondern
das Zur-Kenntnis-Nehmen ihres Vorhandenseins. ,,Der Schule hat die
Kirche nicht bedurft zu ihrer Entstehung, aber die Kirche bedarf der
Schule auf ihrem Gang durch die Weltgeschichte, der kein Gang des
Friedens, wohl aber zum Frieden ist, nachdem sie alle Feinde ihres gott-
lichen Stifters zum Postamente seiner GréBe gemacht haben wird, bis sein
Lob selbst von den Zungen der Siuglinge auf Schulbinken verkiindigt
werden wird. Auch bedarf die Kirche der Schule nicht friither, als bis diese
sich in ihr herausgebildet, so wie der Baum nicht friiher seiner Blitterlungen
bedarf, als bis sie dastehen, aber dann auch da sind, weil er ihrer bedarf.
So sind auch die Schulen wie die Zihnereihen im Munde ein organisches

12) Ders., a. a. 0., 286.

13) Ders., a.a. 0., 289.

14) C. Werner, Geschichte der katholischen Theologie * (Miinchen u. Leipzig 1889), 474.
15) A. Giinther, a.a. 0., 72 Anm.



96 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

Element im Leben wie zum Leben der Kirche, nur mit dem Unterschied,
daB diese im leiblichen Organismus zur Verdauung auf dem ersten, jene
aber zur Verdauung auf dem letzten Wege ihren Beitrag liefern, damit
gesunde Lebenssifte durch alle Adern sich ergiefen. Ist ja doch selbst
noch keine Ketzerei, aber auch noch keine Orthodoxie samt ihren Kate-
chismen in der Kirche ohne alle Schule fertig geworden. Und wenn jener
(Katechismus) ohne diese (Schule) zustande kime, so konnte es eben nur
ein leichter wie seichter Katechismus sein; und ist nicht selbst in den
Schriften des Neuen Bundes das Moment des Zeugnisses in seinem Unter-
schied von dem des Verstindnisses der bezeugten Tatsachen mit den
Hinden zu greifen? ... Die Kirche ist in einem und fiir ein Menschen-
geschlecht gepflanzt worden, das so wenig ohne Schule und Wissenschaft
als ohne Wissen und Gewissen existent gedacht werden kann'®).“ Daf}
manche Lehrunterschiede zwischen Katholiken und Protestanten in die
Sphire der freien Schulmeinung verwiesen werden kénnen und nur das
Ergebnis des Versuches darstellen, die Wahrheit des Christentums mit
Hilfe der Wissenschaft geistig zu bewiltigen, und daf} dabei die Versuchung
besteht, durch engherzige und kurzschliissige Konsequenzmacherei die
eigene Meinung moglichst mit dem Dogma, die Gegenmeinung mit der
Hiresie zu vermengen, wird man kaum bestreiten kénnen. Karl Rahner
hat einmal, wie ich mich zu erinnern glaube, darauf hingewiesen, daf}
manche Unterscheidungslehren der christlichen Konfessionen irgendwie
zur freien Kontroverstheologie gerechnet werden konnen.

3. Der Grund, warum es Meinungen im Verstdndnis des Christentums
gibt, liegt in dessen Inhaltsfiille und Geheimnischarakter. Giinther
gab letzteren zwar im Sinne der Existenz der Wahrheit zu (er bekannte
sich zur Notwendigkeit der iibernatiirlichen Offenbarung), aber nicht in
Hinsicht ihres Inhaltes. Dem Verstindnis der geoffenbarten Mysterien
setzte er grundsitzlich keine Grenzen. ,,Wahre Erleuchtung®, schrieb er,
»kennt keine Grenzen, und deshalb kann auch der protestantische Christ
selbst jene Dogmen wieder mit Ehren annehmen, die er frither aus Mangel
an Begreiflichkeit verworfen oder dahingestellt sein lie817).“ Der Wider-
stand der Protestanten gegen manche Dogmen liegt im Mangel des rich-
tigen Verstindnisses, welches grundsitzlich erreichbar ist, mitunter aber
von katholischer Seite erschwert wurde. Was er unter der ,,wahren Er-
leuchtung® verstand, ist nicht ganz gewil}; sicher aber einmal jene, die
von einer richtigen Philosophie kommt. Auch die Erleuchtung von oben,
vom Heiligen Geist, diirfte er nicht ausgeschlossen haben. Fir die er-
leuchtende Philosophie hielt er jene, die, von Augustinus ausgehend und
auf Descartes weiterbauend, auf dem Selbstverstindnis und Selbstbe-
wulltsein des Menschen beruht und das Prinzip des dialektischen Drei-
schrittes von These, Antithese und Synthese anwendet. So wird der
Theologe in die Lage versetzt, alle Glaubenswahrheiten, nachdem sie
geoffenbart sind, in einem fortschreitenden Erkenntnisvorgang einzusehen.
Auch den Protestantismus selbst wollte er historisch und philesophisch-
theologisch von der Dialektik her verstanden wissen und davon auch

1¢) Ders., a. a. 0., 73 f.
17) Ders., Stid- und Nordlichter, 69.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 97

dessen begrenzte Geltung wie die Vermittlungsaufgabe der Kirche ableiten.
Katholizismus und Protestantismus stehen in einer Art des Verhiltnisses
von Satz und Gegensatz, die auf synthetische Vermittlung dringen.
Wie aber die Lehrunterschiede wenigstens zum Teil in der Sphire des
Verstindnisses der von beiden Seiten ohnedies angenommenen Wahrheit
liegen, so verlegte er auch das dialektische Verstindnis hauptsichlich auf
die Ebene des Verstehens der Wahrheit und nicht auf den Wahrheits-
gehalt selbst. Infolge des dialektischen Prozesses tauchen demnach oft
nur verschiedene Gesichtspunkte ein und derselben Wahrheit im Glaubens-
bewuBtsein des Menschen auf und ab, um sich schlielich wieder auszu-
gleichen. Unter solcher Voraussetzung steht manches Katholische und
Protestantische in innerem, wenn auch nicht immer gleichzeitigem Zu-
sammenhang, so dall ,ein Katholizismus ohne allen Protestantismus
ebenso zum Ubel der Zeit gehért, wie ein Protestantismus ohne allen
Katholizismus?®)“. ,,Es versteht sich aber von selbst, dal} unter jenem
(Protestantismus) nicht das sogenannte und weltbekannte negative Prin-
zip im sozialen Leben der Kirche gemeint sein kann, weil sich dasselbe
keineswegs mit dem positiven Elemente beider Institute vertrigt; aber
das Beharrliche (des Katholizismus) schlieBt das Wandelbare (des Pro-
testantismus), die Bewegung die Ruhe, der Glaube die Wissenschaft,
der Gehorsam die Freiheit nicht aus. Soviel zum Uberdruf} fiir den Ver-
stand und fiir den Unverstand zum Verdruf$3'%).“ ,,Die Versteinerung des
Seins auf der einen (katholischen), Verfliichtigung des Werdens auf der
anderen (protestantischen) Seite des christlichen Gesamtlebens sind noch
zur Stunde die traurigen Bruchteile von der Glorie des alten Kirchentums?°).“
Im Katholizismus stehen das Sein, die Objektivitit?!), die Ruhe, der
Glaube, das Beharrliche, der Gehorsam unter den Satzelementen, die der
Gegensatzelemente des Werdens, der Subjektivitit, der Bewegung, des
Wandelbaren und der Freiheit bediirfen, die sich vor allem im Protestan-
tismus finden. Die Faktoren beider Reihen nun miissen sich verbinden und
die hohere Synthese vermitteln. Dieses Zusammen beider Elemente machte
die Glorie der alten Kirche aus. In der Reformation sind die Gegensatz-
glieder herausgetreten, in der wiedervereinigten Kirche sollen sie wieder
in die Einheit zuriickkehren. In der Ebene des Verstindnisses, und um
diese scheint es Giinther allein und vor allem zu gehen, mufl die Kirche
immer aufs neue die Synthese der dialektischen Momente ins Werk setzen. -
Insofern der Protestantismus leider auch direkte Negation der Wahrheit
ist, muB} er sich selbst negieren, um ein brauchbares und fiir die Synthese
geeignetes Gegensatzglied zu werden und in die Vermittlung eingehen zu
konnen. ,,Die Aufgabe des Protestantismus . .. ist, die negierte Wahrheit
aus sich zu erzeugen, das heiBt, die Negation abermals zu negieren und so
in die Affirmation zu verwandeln ... Daher bilden die verschiedenen
Versuche des Protestantismus, das wahre Christentum darzustellen, seine
eigene innere Geschichte, die nicht anders sein kann als der Denkprozefl

18) Ders., a. a. 0., Vorwort, VIf.

%) Ders., a. a. 0., Vorwort, VII Anm,
90) Ders., Der letzte Symboliker, 208 f.
1) Ders., a. a. 0., 301,

»Theol.-prakt. Quartalschrift® II, 1962 : 3



98 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

zur Auffindung des wahren Begriffes vom Christentum . . . Der Protestan-
tismus soll ja als Bedingung zur Riickkehr die freie Uberzeugung gewinnen
davon, daf Wahrheit im Katholizismus sei??).“ In der Union als dialek-
tischem Ereignis konnen nur die positiven Elemente des Protestantismus
Aufnahme finden, diese aber miissen es auch. ,,Gott sei Dank! Keines der
beiden Systeme steht ohne all und jedes Element zur Verséhnung vor
uns?3).“ Deshalb braucht und darf die Union niemals durch GewaltmaB-
nahmen bewerkstelligt werden, die nicht vermitteln, sondern zerstéren.
»Es liegt in der Natur alles Ungottlichen, und nennen Sie mir etwas
Ungottlicheres als jene Zwecke (Gewalt, Verfolgung, Inquisition, Scheiter-
haufen und Kerker), daB} es den Keim seiner Verblendung und Zerstorung
in sich selbst triigt?%).“ Die christliche Union mufl und kann eine innerlich
vermittelnde Sache sein, weil der Protestantismus sich bereits teilweise
zur Wahrheit bekennt und weil die in ihm liegenden Gegensitze nicht selten
in den Bereich des Verstindnisses gehoren, dieses aber eine immer noch
hohere und vollkommenere Vermittlungsstufe zulidft. Giinther lief den
einen Briefsteller schreiben: ,,Die Jesuiten arbeiten eifrig an dem Frieden
des seit der Reformation gespalteten christlichen Europa; aber schein-
bar stets auf dem Wege der Vermittlung und Ausgleichung der religidsen
Gegensitze, factisch aber nur auf dem Weg der Vernichtung des neuen
Gegensatzes, mittels unbedingter Abschwérung des neuen Glaubens. ..
Dabei wurde leider nun ganz iibersehen, daf das sogenannte Glied des
Gegensatzes nichts weniger als neu ist, wenn auch seine Stellung neuer Art
war . .. Es war ein MiBgriff, daB man n@mlich gar nicht der Miihe wert
hielt, iiber die #uBeren und inneren Griinde dieser neuen Stellung des
alten Elementes Untersuchungen anzustellen?®®).“ Damit ist ausgesprochen,
daB manche Elemente der reformatorischen Lehre inhaltlich nichts Neues
sind, vielmehr in der kirchlichen Lehre stets enthalten waren, daBB sie
aber, ob berechtigt oder nicht berechtigt, eine neue Stellung erhielten,
die ohne Schwierigkeit auch in die alte Stellung wieder zuriickgewechselt
werden kann.

4. Wenn auch Giinther in optimistischer Weise von seiner philoso-
phischen Einstellung her einen betrichtlichen Teil der Lehrunterschiede
auf dem Wege der Erklirung und Spekulation ausgleichen und vermitteln
zu kénnen glaubte, ohne ein eigentliches Aufgeben protestantischer
Lehren zu fordern, so war er doch weit davon entfernt, das Vorhan-
densein wesentlicher Gegensitze zu leugnen; um diese zu beseiti-
gen, geniigte auch ihm nicht ein bloB besseres Verstindnis, sondern hielt
auch er ein neues Bekenntnis, das heifit das Bekenntnis zur Lehre der
alten Kirche, fiir notwendig. Als das proton pseudos der reformatorischen
Lehre sah er den Monismus an, insofern in ihr das Wort ,solus“ eine
entscheidende Rolle innehat, wie es in den Formeln solus Deus, sola
gratia, sola fides, sola scriptura zum Ausdruck kommt2¢). Im Lichte dieser

g

%) Ders., a. a. 0., 271,

28) Ders., a.a. 0., 279.

24) Ders,, Siid- und Nordlichter, 4.

25) Ders., a.a. 0., 29 f,

%) Ders., Die Juste-Milieus in der deutschen Philosophie (Wien 1838), 386 ff.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 99

Feststellung sind seine Bemiithungen zu werten, die Protestanten von der
Notwendigkeit der Kirche und des besonderen Priestertums zu iiber-
zeugen. '

gZunz':i.ch:st verwies er darauf, dafl die Gemeinschaftsnatur des Menschen
im religiosen Bereich zur Bildung der Kirche fiihrt, wenn anders das
Natiirliche im Christentum nicht ausgeschaltet bleiben soll. Die Kirche
erscheint so als die menschengemifle Form der Religion. ,,Alles Kirchen-
tum verhilt sich zur christlichen Religion wie die Form zum Wesen?7?).“
Weil die christliche Religion noch dazu auf der Menschwerdung Christi
beruht und diese eine innere und wesentliche Beziehung zur Menschheit
als Geschlechtseinheit besagt, muBl jene die Form der Kirche haben.
Unkirchlichkeit bedeutet soviel wie Irreligiositit. Mit Recht gilt ,,dem
Volk Religion und Kirche fiir einerlei und sein religioses Leben ist von
seiner Kirchlichkeit ginzlich wuntrennbar?%)“. Kirchlichkeit ist nicht
Starrheit, mag diese auch als Gefahr im Katholizismus liegen. Das Moment
des Werdens, das sich im Protestantismus bis zum Verlust des Wesens
steigern kann, soll gerade durch die Union in der Kirche wieder stirker
wirksam werden. ,,Das Wichtige aber, was der Katholik zu reden hat, ist,
daf} seine Behauptung, das Christentum miiite Form haben, um der Welt
eine Form geben zu kénnen, eine andere Behauptung keineswegs aus-
schlieft, nimlich, dafl auch das Christentum in seiner wesentlichen Form
von der Menschheit modifiziert werden mufBlte, aber nie zum Nachteil
der wesentlichen Gestalt des Christentums, mit der dasselbe im Stifter,
wie dieser in der Gottheit, in der gottlichen Vorsehung wurzelt?®).* Erst
das Christentum in der Form der Kirche vermag die Welt zu formen,
wie es seinerseits iiber und durch diese Form etwas von der Welt annimmt,
ohne dadurch sein Wesen aufzugeben.

Auf den Einwand der Protestanten, dafl durch die Anwesenheit der
Kirche und des Priestertums der einzelne der unmittelbaren Verbindung
mit Gott verlustig gehe, entgegnete er: ,,Wenn der Protestantismus
seinem Wesen -nach in nichts anderem bestand als in der geriihmten
Vindication der unmittelbaren Stellung des einzelnen unter der Obhut
des unsichtbaren Herrn, so hiitte die Menschheit wahrlich dieses Salzkorn
um einen sogenannten Pappenstil erkauft”... Man mufl doch einge-
stehen, ,,dafl die unmittelbare Stellung des einzelnen unter Jesum in der
romischen Kirche so wenig abhanden gekommen als nur erschwert worden
ist, solange nicht dargetan worden ist, dafl die consecrierte Hostie zur
Anbetung fiir die Gldubigen reserviert und primonstriert, nur ein Hinder-
nis fiir jene Stellung gewesen ist3%)“. Wie die Kirche, soll auch das Priester-
tum den Kontakt mit Christus nicht nur nicht hindern, sondern ermég-
lichen und erleichtern. ,,Es gibt ein Priestertum im Neuen Bund als fort-
gesetzte Reprisentation des Menschensohnes®)“ und es ist ,,als fortge-
setzte Reprisentation des einen Sakramentes, das da ist Christus als

27) Ders., Siid- und Nordlichter, 39.
28) Ders., a. a. 0., 45,

%) Ders., a.a. 0., 310.

30) Ders., a. a. 0., 81.

1) Ders., a. a. 0., 250.

id



100 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

Werk Gottes®, selbst Sakrament und als solches zugleich ,,die Mutter aller
anderen Sakramente, teils von Seite ihrer Administration (deren Vater
der Welterloser selbst), teils weil dasselbe zugleich das Siegel der Gegenwart
des Erlésers und seines Heiles im Geschlecht durch die Gewalten ist32).
Nicht nur durch und in der Kirche ist und bleibt Christus im Menschen-
geschlecht als dessen Erloser gegenwirtig, er ist und bleibt insbesondere
durch den Apostolat und den diesem nachfolgenden Episkopat, also
durch das hierarchische Priestertum, gegenwirtig und titig. Giinther
brachte dies so zum Ausdruck: ,,Der Apostel Leben ging ebenso in ihrem
Meister auf, wie dieser in ihnen als Sohnen des Geschlechts aufging, um
durch sie in das ganze Geschlecht iiberzugehen . . . Zufolge jener Verschmel-
zung und Innigkeit der Apostel mit dem Herrn waren diese wiederum
besonders auf ihre Personlichkeit gestellt, indem sie dadurch auf eigen-
tiimliche Weise zur Zeugenschaft iiber Christi Leben geeignet waren3?).”
Der Apostolat bleibt im Episkopat jeder Zeit prisent. ,,Die Apostel starben
freilich, aber was von und an ihnen reprisentiert wurde (Christus), konnte
nicht untergehen, solange das Geschlecht in Christus und Christus im
Geschlecht fortbesteht?$).“ ,In den Aposteln erscheint die Kirche noch
als ein Convolut in ungeschiedener Einheit; in den Bischiofen aber beginnt
die Weltkirche sich zu gliedern, welcher Moment es freilich mit sich bringt,
daB3, je weiter sich das Ganze aus seiner Concentration herauszog und
zugleich peripherisch nach auflen hin sich erweiterte, sich auch der Mittel-
und Einheitspunkt desto entschiedener herausstellen mufite, um nicht
in Ermangelung des Gegengewichtes in den Hintergrund gestellt zu werden
und so selbst die Einheit des Gesamtorganismus in Lebensgefahr zu
setzen®?).“ , Das Wesen der Kirche findet sich also im Apostolat wie im
Episkopat, denn der Unterschied beider besteht als zufilliger nur darin,
daBl die Weltkirche noch in den Aposteln eingeschlossen lag, die Bischofe
aber und jedes gliubige Individuum mit ihnen unter der Kirche des
ganzen Geschlechtes beschlossen stehen?®).*

Wie das hierarchische, apostolisch-episkopale Element, so gehort auch
das monarchische, bestehend in der Oberhauptspitze, zur Wesensstruktur
der Kirche. Giinther hob hervor, dall die Reformatoren bei dem Versuch,
das Demokratische gegen das Hierarchisch-Monarchische in der Kirche
durchzusetzen, sich der zivilen Gewalt auslieferten, die nach dem verderb-
lichen Grundsatz ,cuius regio eius et religio“ handelte. So wurde die
demokratische Idee an der Wirklichkeit zuschanden. ,,Grofle Geister und
ihr Volksanhang, die eine erhabene Idee zuerst ins Leben iibersezten,
sind selten zugleich jene, welche der Aufgabe, dieselbe nach allen Be-
ziehungen hin durchzusetzen, gewachsen sind. Und iiberdies liegen zwi-
schen der 1. und 2. Aufgabe eine Menge Mittelstufen ... So begann der
Deutsche die Kirchenreform, indem er ihr monarchisches Prinzip samt
seiner hierarchischen Aristokratie demokratisierte; aber um das sauer und

) Ebd.

83) A. Giinther, a. a. 0., 251,
#) Ders., a.a. 0., 252,

35) Ders., a. a. 0., 253.

3) Ebd.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 101

schwer Begonnene nicht im Keim zu ersticken, war er genétigt, dasselbe
unter den monarchisch-aristokratischen Stadtsschutz zu stellen. Die
demokratische Verfassung in der Kirche fand ihren Schutz unter der
monarchischen Verfassung des Staates®?).“ :
Dasselbe Schicksal widerfuhr wie dem demokratischen Element auch
der Freiheit. Man wihnte sie in der katholischen Kirche nicht gewihr-
leistet und opferte sie aullerkirchlichen Autorititen. ,,Der Staat in seiner
veredelten Form mufl und wird auf seine Erzieherin, die neue (protestan-
tische) Kirche, veredelnd riickwirken und sie befreien aus ihrer bisherigen
Knechtschaft (der rémischen Kirche), der bittersten Ironie, in die je die
Menschheit geraten kann ... mea est ultio, ruft der Weltgeist ... frei
wird die europiische Menschheit in Staat und Kirche ihr Haupt erheben —
die sehr schrecklichen Losungsworte Protestantismus und Romano-
Catholicismus werden nicht mehr gehért in der einen groflen Herde, unter
dem einen unsichtbaren Hirten?®).” Die Garantin der Freiheit ist und war
gerade die katholische Kirche, der man aber selbst auch die Freiheit zu-
billigen muB. ,,Die Mehrzahl der Liberalen ist schon zur Einsicht gekom-
men, daB die wahre Freiheit ein Gemeingut sein miisse, welches auch dem
Katholizismus fir sein kirchliches Leben nicht vorenthalten werden
diirfe, und zwar um so weniger, als der echte Katholizismus (nicht der
entartete und abartige der Gallicaner, sondern der der Rémer) in sich
etwas Edles und GroBartiges hat, welches keine hochsinnige Seele selbst
unter den Protestanten je verkannt hat, und welches weit entfernt von
der Unvertriglichkeit mit der Freiheit, vielmehr zu dieser die solideste
Basis spendet, sowie es laut Geschichte factisch im Mittelalter schon die
Civilisation und Freiheit Europens gerettet hat??).“ Wie die katholische
Kirche die Freiheit fiir die Menschheit hiitete und hiitet, so verhilt sie
sich auch hinsichtlich der Wahrheit. ,,Das kéonnen wir uns nicht mehr
verhehlen, daB} die 300jihrigen Fortschritte der Wissenschaften, den
meisten von den Reformatoren einst verketzerten Lehrsitzen der romischen
Kirche mehr Anspruch auf Katholizitit im Gebiet der strengen Wissen-
schaft einzuriumen uns nétigen, als es dem Pietismus und Mystizismus
vor der Hand eben willkommen ist??). :
SchlieBen wir die Gedanken Giinthers, die er zur Bereinigung der
Lehrdifferenzen zwischen Katholizismus und Protestantismus hegte.
Festhaltend, da3 manche Lehrunterschiede wesentlich auf einem unan-
nehmbaren Monismus beruhen und nur durch ein neues Bekenntnis, das
mit dem alten vorreformatorischen Bekenntnis identisch ist, beseitigt
werden kénnen, war er der Uberzeugung, daB} fiir andere Unterscheidungs-
lehren die Bereinigung durch Zerschlagung erstarrter Termini, Aufweisung
von MiBlverstindnissen und Klarlegung, dafl es sich um verschiedene
Teile und Gesichtspunkte ein und desselben ohnedies angenommenen
Wahrheitskomplexes handle, und schliefllich auf dem Wege besserer
spekulativer Durchdringung erreicht werden kénne. Zur Erreichung dieses

37) A. Giinther, a. a. 0., 42f,
%) Ders., a. a. 0., 43 f.

3y Mevasaa. (00 15,

49) Ders., a. a. 0., 80.



102 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

Zieles setzte er gro3e Hoffnung auf sein philosophisch-theologisches System
des Dualismus und auf die im Menschen und noch hoher im Gottmenschen
bereits seinsmiilig gegebene Synthese der versohnbaren Gegensitze. Die
scholastische Philosophie, der er sogar halbmonistische Tendenzen an-
lasten zu miissen glaubte, hielt er fiir die Losung der spekulativen Schwie-
rigkeiten fiir wenig geeignet. i

II. Um eine echte und innerlich aussthnende Wiedervereinigung ins
Werk zu setzen, bedarf es nicht nur der Lésung der Wahrheitsfrage,
sondern auch des richtigen gegenseitigen Verhaltens. Eine Grundvoraus-
setzung hiefiir schien Giinther das beiderseitige Eingestindnis des Ver-
sagens und der Schuld. ,,Ich brauche Dir, licber Freund, nicht mit den
Fingern zu zeigen, wo gefehlt worden ist: Peccatum iliacos intra et extra
muros est?!)!* Angesichts der Tatsache, dal} die Zeichen der Zeit unheil-
volle Dinge anzukiindigen scheinen und die Natur sogar Drohungen zu
machen beginnt, miifliten sich alle Christusgliubigen zum gemeinsamen
Glaubenssymbol der Versshnung bekennen, ,,Wohl allen, die, wenn sie
die Sonne um die 6. Stunde des welthistorischen Tages sich verfinstern -
sehen, an ihre Brust schlagen und bekehrt nach Hause gehen, heillen sie
iibrigens wie sie wollen! Aber das kann auch nur, der nebst jenem 1. Sym-
bol ein 2. ebenso heilig hilt, weil es die edle Menschennatur gar nicht
entadelt. Es heilt das Bekenntnis der offenen Schuld oder das Confiteor,
mit welchem in der katholischen Kirche jeder Gottesdienst beginnt??).*
Es war nicht richtig, die Schuld am Zerwiirfnis nur auf protestantischer
Seite zu suchen und zu sehen. ,,Dem halben Europa wurde die Ansicht
geliufig, alle Schuld an dem gespaltenen Herzen der getauften Jungfrau
(der Kirche) sei unter dem Namen des Treubruches, und zwar auf Seite
des Protestantismus zu suchen®).“ Man kann dieser Behauptung entgegen-
halten, dal man sich katholischerseits des Versagens und der Schuld
auch bewufit wurde und beides auch ofter aussprach. Es seien nur
der berithmte Theologe Cajetan und unter den Pipsten Hadrian VI.
genannt, der offen die Verderbnis der Kirche bekannte. A. H. Maltha
sprach jiingst die Meinung aus, dall, sowie die Kirche durch Pius XI.
eine Selbstanklage iiber den Verlust der Arbeiterklasse aussprach, der
gegenwirtige Papst oder ,.einer der kommenden Pipste noch einmal eine
Art praktisches Schuldbekenntnis iiber unseren katholischen Anteil am
Entstehen der reformatorischen Spaltung ablegen wird*).“

Auch der Protestantismus muf} sich zum reuigen Confiteor verstehen,
weil erst von diesem aus der Weg zum Bekenntnis des wahren Glaubens
frei wird. Giinther appellierte hiefiir an die tiefe Siindenauffassung der
protestantischen Lehre. ,,Der Protestantismus kann fiir seine tiefere
Anschauung von der Siinde grad den schonsten Beweis in jenem Con-
fiteor samt seiner culpa maxima an den Tag legen und eben durch solche
Confession mit dem Muster das a. t. David und n. t. Simon Petrus zum

41) Ders., Der letzte Symboliker, 340.

43) Ders,, Siid- und Nordlichter, Vorrede, XIII f,

%) Ders., a.a. 0., 30.

44) A. H. Maltha, Die Neue Theologie (Miinchen 1960), 206.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 103

GroBwiirdentriger in der neuen Okonomie des alten Gottesreiches auf
Erden erhoben werden . .. Es will mir auch nicht klar werden, woher die
Scham kommen sollte, Begriffenes aus der Idee wieder aufzunehmen und
aufzuheben, wenn es nicht Schande war, Unbegriffenes oder gar Unbe-
greifliches fallen zu lassen und aufzugeben?®).“ Vor allem darf von der
Ehrlichkeit des deutschen Protestanten das Eingestéindnis der Fehler in
der Reformation erwartet werden. ,,Dem Deutschen traue ich es zu,
daB} er sich auch der Versuchung nicht schimen werde, auch im vollen
Bewulitsein, dall er jener in der Stunde der Priifung (der Reformation)
unterlegen sey?).“ Die Reformatoren gingen zu radikal ans Werk. Wenn
sie die Absicht hatten, das Christentum aus dem Stillstand oder Riick-
stand zeitgerecht zu machen, dann hitten sie nur an den Minutenzeiger
der Kirchenuhr, nicht aber an den Stundenzeiger Hand anlegen diirfen.
Aber leider ,,vergessen die Reformatoren gewohnlich, dal man nur den
Minutenzeiger zu drehen braucht, um den Stundenzeiger zu riicken?®?)".

Giinther machte schlieBlich auf die Pflicht einer zeitgerechten Inan-
griffnahme des Werkes der Wiedervereinigung aufmerksam, weil er iiber-
zeugt war, dall ein stindiges Hinausschieben den religiosen Indifferen-
tismus heraufbeschwort, der ,das allgemeine Grab aller moralischen
Kriéfte der Religion ist, an dessen Rand alle Staaten Europas stehen®®),
Ein lang andauernder Zwist, aber auch ein blol dulerer Friede mit gegen-
seitiger Toleranz fiihrt in die religivse Gleichgiiltigkeit. ,,Wenn es auch,
wie gewdhnlich, zwischen den streitenden Parteien zu einem Gleichge-
wicht der Krifte und dadurch zu einem Toleranzsystem der Staaten
kommt, so artet dieses doch iiber kurz oder lang in einen religiésen In-
differentismus fiir alle Klassen im Volke aus, selbst fiir die Reprisentanten
der héheren Intelligenz, insofern auch sie, bei allem Enthusiasmus fiir
die Wahrheit, doch den Menschen so nehmen, wie er ist, als frei im Willen
und beschrinkt in der Einsicht??).“ Auf Grund seiner dialektischen Ge-
schichtsauffassung hielt der Wiener Philosoph die Zeit fiir gekommen,
das Werk der Union zu vollbringen. Satz und Gegensatz sind sich durch-
sichtig geworden und streben in der Verséhnungstendenz der Synthese zu.
Er betrachtete es darum als Verstol gegen den Stand der Entwicklung,
die Union hinauszuschieben. Er schrieb das scharfe Wort: ,,Wehe der
deutschen Zunge, die jenes schreckliche Wort: sic in aeternum disjungimur,
sic invicem contrarii sumus, dem deutschen Reformator nicht bloB nach-
spricht, sondern mit Uberzeugung wiederholt?).“ Fiir eine fruchtbare
Union finden sich wertvolle Elemente im Protestantismus, die nicht
absorbiert werden diirfen, sondern konserviert bleiben miissen, die nicht
drauflen bleiben diirfen, sondern als Bereicherung in die ganze Kirche
aufgenommen werden miissen. ,,Eine alles absorbierende Vereinigung ist

45) A, Giinther, Der letzte Symboliker, 326.
46) Ebd.

47) A. Giinther, Siid- und Nordlichter, 290.
48) Ders., a.a. 0., 58. ’

49) Ebd.

89) A, Giinther, Der letzte Symboliker, 237.



104 Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union

Unbheil, Heil ist nur in der konservierenden oder tolerierenden aus Liebe
ohne Indifferentismus®).

Um das Werk der Einigung der Christenheit zu erreichen, bedarf
es der Mitarbeit beider Seiten, die sich in die Aufgabe der Unionsarbeit
teilen miissen. ,,Uberall schlummert Apocalypse . .. und so gefihrlich wie
einst fiir die Psyche dem schlummernden Liebesgott gegeniiber, ist es fiir
jeden aus uns, sich allein mit Lampe und Schliissel dem Geheimnis zu
nahen. Darum wollen wir uns teilen in das geheime Enthiillungsgeschift.
Trigst Du den Schliissel, so halte ich die Lampe, hiltst Du die Leuchte,
so handhabe ich den Schliissel5?). Wie beide bereit sein miissen, gemeinsam
die geoffenbarten Geheimnisse Gottes aufzusuchen und zu betreuen, so
miissen sie auch bereit sein, in Liebe zusammenzukommen, um die Briicke
des Friedens zu bauen. Wie als Gebet muB} sich ihnen der Herzenswunsch
auf die Zunge legen, ,,daf} keiner von den Bauleuten sich an die Verbes-
serung der alten Briickenkopfe beider Kirchen wage ohne den Vorsatz,
den Bogen des Friedens iiber den wilden Strom der Zeit zu schlagen?®®).

Das Werk der Union ist auch Sache der einzelnen Christen auf beiden
Seiten, die alles zu unterlassen haben, was jene erschwert, und alles zu
tun haben, was jene fordert. ,,Wehe jedem in jeder Confession, der an den
Fesseln der Braut Christi schmieden, statt an ihrem Hochzeitsgeschmeide
weben hilft, und hiezu sind in Liebe alle in allen Confessionen von Gott
berufen®t).“ , Beitriige zu diesem hohen Ziel kann jeder aus jeder Con-
fession liefern®s).“ Die Betrachtung des geschichtlichen Ablaufes der ent-
zweiten christlichen Konfessionen muf} alle zur Erkenntnis bringen, daf3
des Haders nun ein Ende werden und die Union als Lehre der Geschichte
vollzogen werden mufl. Aus der geschichtlichen Vergangenheit aber kann
man nur lernen, wenn man Vergangenes auch zu vergessen bereit ist.
.Drei Jahrhunderte im satanischen Hader verweint, scheinen doch end-
lich das Auge der Menschheit vom Erdenstaub gereinigt und der Einsicht
niher gebracht zu haben, daf die getrennten und deshalb so feindseligen
als heillosen Elemente doch wieder in einen Verband zusammentreten
konnten, der alle in der europiischen Christenheit zum Heil und Frieden
fithren kénnte. Irre ich mich in der Hoffnung, nun so kann ich mit Recht
von dem christlichen Europa wie Napoleon von den Bourbonén sagen:
es hat nichts gelernt und nichts vergessen, nur mit dem Unterschied,
daB das Nichts-gelernt die Strafe vom Nichts-vergessen ist®¢).“

Die geschichtliche Entwicklung muf} ehrlich gesehen werden, um aus
ihr richtige Schliisse ziehen zu konnen. Sie darf an ihren dunklen Stellen
nicht zugedeckt oder beschénigt werden. ,,Die Geschichte wird mif3-
braucht, wenn ihre Blitter nur Feigenblitter abgeben sollen, Gebrechen
zuzudecken, statt aufzudecken®”).” Und weil damals, als die wahre refor-

51y Wie Anm. 48, ‘

32) A, Giinther, Der letzte Symboliker, 262.
52) Ders., a. a. 0., 22.

54) Ders., Siid- und Nordlichter, 69 £.

55) Ders., a. a. 0., 31.

56) Ebd. .

57) A. Giinther, Der letzte Symboliker, 328.



Pritz, Gedanken Anton Giinthers zur Union 1056

matio hitte einsetzen sollen, der Geist der Versohnung fehlte, so muf}
dieser wahrhaft menschliche Geist wenigstens jetzt den fritheren Fehler
gutmachen. ,,Wer soll das Wort der Versohnung besitzen, wenn nicht der
Geist des Menschen ? Diese Aufgabe zu lésen, das wiire allerdings eine
Arbeit gewesen, die der reformatio in capite et in membris Ehre gemacht
haben wiirde nach dem Ausspruch der Bibel: Ist dein Auge (in capite)
licht, so ist es der ganze Leib (in membris)58).“

Wie die Vereinigung der getrennten Christen eine Lehre der Geschichte
sein soll, so ist sie auch ein Gebot der Gegenwart und der Stunde. Da die
Feinde allenthalben mit den Waffen des Geistes und der Gewalt das
Christentum bedrohen, miissen die Christen aus der Uneinigkeit in die
Einheit treten. ,,Katholiken und Protestanten haben etwas Besseres zu
tun in einer Zeit, in der, jenem Schauspiel unter dem Kreuz, wo um die
Gewande des Erlosers von Schergen feiler Gewalt gewiirfelt wurde, Ahn-
liches aufgefiihrt wird, insofern Krone, Scepter und Krénungsmantel an
den Mindestbietenden losgeschlagen werden, etwas Besseres, sage ich, als
sich wechselseitig falsche Zeugnisse von Revolutions-Lustseuche ins
Antlitz zu schleudern und sich abwechselnd mit Sumpfwasser zu be-
spritzen, wihrend es an allen Weltecken brennt, und die &ffentlichen
Feuerspritzen mit Weingeist geladen sind?®?).*

»Grofle Revolutionen fordern grofle Menschen®, sagte Giinther ein-
mal®®). Nach seiner Ansicht sind die groflen Revolutionen am kleinen
Format der Revolutionire gescheitert. Fine grole und einzigartige Revo-
lution innerhalb der Christenheit wire zweifellos ihre Wiedervereinigung, in
der es letztlich um die Ehre Gottes gehen mufl und in der wieder der
gemeinsame Blick in den Himmel und auf den Menschensohn gewonnen
werden soll. Moge sich das prophetische Wort unseres osterreichischen
Philosophen und Theologen erfiillen: ,,Die Zeit ist nahe herbeigekommen,
in der Gott seine Recommendation fiir das alte Gloria in excelsis horbar
machen wird fiir alle in allen Confessionen, die sich nicht wie bei Stephani
Steinigung die Finger in die Ohren stecken, weil er ausgerufen: Ich sehe
den Himmel offen und den Menschensohn zur Rechten Gottes stehen,
d. h. nicht sitzen und sich ausruhen, sondern sich anschicken zum...
(Werk der Versshnung). Die Zeit ist vor der Tiir, in der ein ungeheures
Vollbracht soll ausgerufen werden®)!*

58) Ders., a. a. 0., 316.

5) A, Giinther, Siid- und Nordlichter, Vorwort, XI f,
%) Ders., a.a. 0., 17.

1) Ders., a. a. 0., Vorrede, XII f£.




