Pastoralfragen 115

haben und damit eine eigene Verantwortung tragen — bereits spiirbar
mehr und mehr vor dhnlichen Problemen wie die Ordensgenossenschaften:
nicht nur beziiglich ihrer Personalsorgen, sondern auch beziiglich ihres
Sozialprestiges vor Kirche und Offentlichkeit. Sie wirken iiberbeansprucht,
ermattet und iiberfordert. Thre Pflichtgebundenheit und Gemeinschafts-
verantwortung mogen Schwache und Zaudernde in unserer Miadchen-
jugend vielleicht abschrecken, zumal der Anreiz eines Schusses Romantik
hier wegfillt. Viele Eltern bedeuten zusiitzlich ein Hindernis fiir das
Sozialengagement ihrer Kinder, denen sie lieber ein bequemeres und unbe-
schwerteres Dasein zudenken. Hier sind wir letztlich alle darum befragt,
ob wir noch das Wort Christi gelten lassen: ,,Wer sein Leben behalten will,
der wird es verlieren, und wer sein Leben dareingibt um meinetwillen,

der wird es finden!* (Mt 10, 39.)

Pastoralfragen

Zur Frage der ,poenitentiae signa® des can. 1240, § 1. Bei der Redaktion wurde
angefragt, was unter den ,,poenitentiae signa®, bei deren Vorhandensein ein kirchliches
Begribnis gewdhrt werden kann, des niheren zu verstehen sei.

Das kirchliche Begribnisist ein Ehrendienst, den die Kirche ihren verstorbenen
Gliedern erweist, und zugleich ein Sakramentale, durch das sie ihnen mit ihrem fiir-
bittenden Gebet beisteht. Personen, die sich zu Lebzeiten schwer gegen die Gesetze
Gottes oder der Kirche vergangen haben und ohne Zeichen der Reue gestorben sind,
wird das kirchliche Begribnis verweigert. Diese Verweigerung zihlt zu den allgemeinen
Vindikativ-(Sithne- oder Vergeltungs-) Strafen, die alle Glaubigen, Kleriker wie Laien,
treffen konnen (vgl. can. 2291, 5°). Der Zweck der Vindikativstrafen liegt in erster
Linie in der Siithne fiir das begangene Delikt und in der Wiederherstellung der ge-
storten Ordnung; sie treffen mehr die Tat als den Téter und unterscheiden sich haupt-
sdchlich dadurch von den Zensuren, die vor allem die Besserung des Delinquenten zum
Ziele haben. Die Verweigerung des Begribnisses bedeutet nicht ein Urteil der Kirche
iiber das jenseitige Los des Verstorbenen, dariiber, ob er vor dem allwissenden Gott,
der auch die innere Umkehr und unsichtbare Reue sieht und wertet, bestehen konnte
oder nicht. Die Kirche kann nur iiber duBere, sichtbare Vorgiinge urteilen. Bei nicht
wenigen Menschen unserer Tage finden wir hier eine merkwiirdige Inkonsequenz.
Im Leben kiimmern sie sich wenig oder gar nicht um die Kirche und ihre Vorschriften;
nach dem Tode aber soll ihnen der Vertreter dieser Kirche das feierliche letzte Geleite
geben und am Grabe woméglich noch einen ,ehrenden Nachruf“ halten. MuB die
Kirche zu diesem Ansinnen nein sagen, beschuldigt man sie der Intoleranz und Ver-
standnislosigkeit fiir die heutige Zeit.

Can. 1240, § 1, zihlt sechs Gruppen von Personen auf, die bei Vorhandensein der
notwendigen Voraussetzungen des kirchlichen Begribnisses verlustig gehen.
Am ehesten kommen in Betracht: Apostaten, zurechnungsfihige Selbstmérder, An-
hinger der Leichenverbrennung und andere offentliche und offenkundige Siinder
(alii peccatores publici et manifesti). Zu den letzteren zdhlen vor allem auch Katho-
liken, die 6ffentlich in einem Konkubinat oder in einer kirchlich nicht geordneten Ehe
(bloBe Zivilehe, ungiiltige Mischehe) leben. Bei dem immer mehr iiberhandnehmenden



116 Pastoralfragen

Ehewirrwarr unserer Tage ist es begreiflich, dal gerade ungeordnete Eheverhiltnisse
oft zur Verweigerung des kirchlichen Begribnisses Anlal geben. Zu den dffentlichen
Siindern im Sinne des zitierten Kanons werden gewthnlich auch diejenigen gerechnet,
von denen es dffentlich bekannt ist, daf sie seit lingerer Zeit die Ostersakramente nicht
empfangen haben. Schon das Wiener Provinzialkonzil (1858) hatte bestimmt, daB
das kirchliche Begribnis denen zu verweigern sei, ,,de quibus publice constet, quod
non susceperint semel in anno Sacramenta Confessionis et Communionis et absque
ullo contritionis signo obierint® (Tit. IV, cap. XIV, p. 133). Da sich bei den heutigen
Verhiltnissen die Erfillung der Osterpflicht schwer kontrollieren 1d8t, verlangen
neuere Didzesanbestimmungen mit Recht, daBl noch andere erschwerende Umstinde
dazukommen miissen, zum Beispiel notorischer Nichtbesuch des Gottesdienstes,
offentlich bekannte glaubens- und kirchenfeindliche Einstellung (vgl. dazu diese
Zeitschrift, 106. Jg., 1958, IV, S. 297 ff.).

Wenn das kirchliche Begriibnis verweigert werden soll, ist wegen der oft weitrei-
chenden Folgen seitens des Seelsorgers grofle. Klugheit notwendig. Bei aller grund-
sitzlichen Festigkeit miissen auch die mildernden Umsténde beriicksichtigt werden.
YVor allem muB} als Voraussetzung fiir die Verhingung dieser vom Volk als besonders
schwer empfundenen Strafe auf Seite des Schuldigen eine gewisse contumacia gegeben
gein. Die unter die Bestimmung des can. 1240, § 1, fallenden Personen gehen des
kirchlichen Begribnisses nur dann verlustig, wenn sie vor dem Tode nicht irgend wel-
che Zeichen der Reue gegeben haben (,,nisi ante mortem aliqua dederint poeni-
tentiae signa®). Die Verweigerung des Begriibnisses ist ja die Siihne fiir die strifliche
Willenshaltung des Verstorbenen. :

Was nun im einzelnen unter diesen ,poenitentiae signa“ zu verstehen ist, wird
vom Gesetzbuch nicht mehr niher bestimmt und muB der kirchlichen Praxis, der
Lehre der Theologen und etwaigen Dibdzesanbestimmungen entnommen werden.
Wenn solche Personen vor dem Tode versehen wurden, das heiBt, die heiligen Sakra-
mente empfangen haben, ist die Sache klar. Auch wenn sie wenigstens die Bereitschaft
dazu gezeigt haben, indem sie zum Beispiel nachweisbar selbst den Priester verlangt
haben, kénnen die geforderten ,,poenitentiae signa® als gegeben angenommen werden.
Als Beispiel vergleiche ,,Kirchengebote und kirchliche Verordnungen® fiir die Didzese
Linz (1959): ,,Diejenigen, die vor dem Tode wenigstens den Willen zum Sakramenten-
empfang gezeigt haben, indem sie nachweisbar selber den Priester rufen lieBen, kénnen
kirchlich beerdigt werden® (S. 15). Dasselbe gilt auch von Personen, die praktische
Folgerungen gezogen, zum Beispiel die Anordnung der Verbrennung ihrer Leiche
widerrufen, ein Konkubinat aufgegeben, Schritte zur Ordnung der Ehe unternommen
oder sich dazu wenigstens bereit erkldrt haben. Diese Aufzihlung erhebt keinen
Anspruch auf Vollstindigkeit. Es sind sicher auch noch andere ,,poenitentiae signa®
denkbar. Die Formulierung des Kanons lifit einen grofieren Spielraum. '

Wenn jemand die Verbrennung seiner Leiche angeordnet hat, geniigt der Umstand,
daB er sich wiihrend seines Lebens etwas religios betitigt hat, oder die Vermutung,
er habe vielleicht im letzten Augenblick seinen Willen geiindert, nicht. Da iiber diesen
vermuteten Widerruf nichts Sicheres bekannt ist, ist klar, daB er im dufleren Forum .
nicht beriicksichtigt werden kann (vgl. Instr. des Hl. Offiziums iiber die Leichenver-
brennung vom 19. Juni 1926; AAS XVIII, p. 283). Unter den Wiinschen an das
kommende II. Vatikanische Konzil begegnet wiederholt auch der nach Modifizierung
bzw. Neuordnung des Verbotes der Leichenverbrennung. Ob und wieweit die Kirche
diesem Wunsche Rechnung tragen wird, bleibt abzuwarten. — Der Fall, daB Katho-



Pastoralfragen 117

liken, die in einem Konkubinat oder in einer micht kirchlich geordneten Ehe leben,
aber auch eine kirchliche Ehe schliefen kiénnten, mit den heiligen Sakramenten ver-
sehen werden sollen, wurde vom Verfasser in dieser Zeitschrift frither schon einmal
ausfiithrlich behandelt (vgl. 98. Jg., 1950, I1, S. 135 ff.). Ergédnzend sei dazu bemerkt,
daBl Trauungen auf dem Kranken- oder Sterbebett heute nicht mehr sooft vorgenom-
men werden. Wenn mit dem sicheren Tod zu rechnen ist, nimmt man die Trauung
im allgemeinen nur dann vor, wenn es zur Beruhigung des Gewissens oder Beseitigung
eines Argernisses notwendig ist. Auch auBerhalb dringender Todesgefahr begniigt man
sich hiufig mit dem Versprechen, daBl die Eheangelegenheit nach Wiedergenesung
sobald als méglich in Ordnung gebracht wird. Am besten ist es, wenn der Kranke
dies schriftlich oder vor zwei Zeugen erklirt (vgl. Jone H., Gesetzb. der lat. Kirche,
I12, S. 104; Vermeersch-Creusen, Epitome Iur. Can. IT7, n. 117). Wesentlich schwieriger
ist der andere Fall, wo wegen eines undispensierbaren Ehehindernisses (z. B. Ligamen)
eine kirchliche EheschlieBung und meist auch eine Regelung auf der Bruder-Schwester-
Basis nicht moglich ist. Wenn trotz guten Willens augenblicklich kein Ausweg sichtbar
ist, wird man bei wirklich ernster Erkrankung doch die Sakramente spenden kénnen,
wenn der Kranke seinen Fehltritt bereut und ernstlich verspricht (woméglich schrift-
lich oder vor zwei Zeugen), die néchste sich ergebende Gelegenheit zur Ordnung der
Sache zu beniitzen. Manchmal kommt schneller eine Moglichkeit, als man zunichst
erwarten kann. (Niheres in dieser Zeitschrift a. a. 0.; S. 138 f.) Die Instruktion der
Osterreichischen Bischofskonferenz ,,De usu et abusu matrimonni* (1954) enthilt im
Anhang A folgenden Passus: ,In schwerer Krankheit, in Todesgefahr kann ein
Zivilgetrauter mit einem undispensierbaren Hindernis absolviert werden, wenn er
sich von der Frau trennt oder, falls dies nicht gleich moglich ist, mit ihr nicht weiter
verkehrt und vor Zeugen erklirt, dafl er seine Tat bereut, seine Zivilehe als nicht zu
Recht bestehend betrachtet und das Argernis gutzumachen verspricht. Ohne eine
solche Erklirung konnte er nicht zu den Sakramenten zugelassen und auch nicht
kirchlich beerdigt werden“ (S. 64). Dasselbe gilt natiirlich auch von einer Frau in
dieser Lage. Manche der nicht kirchlich Verheirateten leiden darunter, besonders
auch unter dem AusschluB von den Sakramenten. Bei diesen wird es nicht allzu
schwer sein, ,aliqua poenitentiae signa“ festzustellen.

Die Letzte Olung, die einem BewuBtlosen gespendet wurde, befreit nicht von
der Strafe der Verweigerung des kirchlichen Begribnisses, da hierin nicht das not-
wendige Zeichen der Reue erblickt werden kann. Das gilt um so mehr, wenn das
Sakrament einem bereits klinisch Toten unter der Annahme des latenten Lebens
gespendet wurde. Etwas anderes wiire es, wenn jemand vor dem Eintritt der BewuBt-
losigkeit Zeichen der Reue gegeben, zum Beispiel nach dem Priester verlangt hitte.
Da heute die meisten Schwerkranken in die Krankenhiuser gebracht werden, ist es
Pflicht der dortigen Seelsorger, gegebenenfalls das Wohn- bzw. Begribnispfarramt
zu verstindigen.

Fiir den Beweis, dal ein Verstorbener vor dem Tode Zeichen der Reue gegeben
hat, geniigt nach Ansicht der Autoren schon ein glaubwiirdiger Zeuge (vgl. Cappello
F. M., De Censuris®, n. 158). Die Bestimmung des can. 1791, § 1, daB ein einziger
Zeuge fir einen vollgiiltigen Beweis nicht geniige, scheint nur fiir den Fall zu gelten,
dafl aus der Zeugenaussage fiir jemanden ein Nachteil oder Schaden erwichst, nicht
aber fiir andere Fille (vgl. die von der Bestimmung des can. 1791, § 1, abweichenden
Sonderregeln der cann. 779 und 800: Bezeugung der Taufe und Firmung; can. 1159,
§ 1: Konsekration oder Benediktion eines Ortes). Hicher rechnen die Autoren auch



118 Mitteilungen

den Fall, daBl ein einziger Zeuge bekundet, ein Sterbender habe vor seinem Tode
Zeichen der Reue gegeben. Zum Nachweis der Reue geniigt immer das Zeugnis des
Priesters, der dem Sterbenden Beistand geleistet hat. Dieser gilt im Sinne des can. 1791,
§1, als ,,testis qualificatus qui deponat de rebus ex officio gestis“. Damit das Beicht-
siegel nicht in Gefahr kommt, wird sich der Priester gegebenenfalls dle Erlaubnis
zur entsprechenden Bekanntmachung geben lassen.

Besteht beziiglich der Gewihrung oder Verweigerung des kirchlichen Begribnisses
ein Zweifel, so ist nach can. 1240, § 2, wenn es die Zeit erlaubt, der Ordinarius zu
befragen. Ist die Lage eindeutig, mufl der Pfarrer selbst entscheiden, da ihm die
niheren Umstinde am besten bekannt sind. In besonders kritischen Fillen kinnte
er sich auch zur Deckung an das Ordinariat wenden, um sich nicht dem Verdacht
der Willkiir auszusetzen. Wichtig dabei ist, dafi der kirchlichen Behorde immer ein
objektiver Tatsachenbericht des Pfarramtes vorgelegt wird. Bei Fortbestehen des
Zweifels ist nach dem Grundsatz zu handeln: ,,In dubio pro reo.” Die Leiche kann
kirchlich begraben werden, aber so, daB ein Argernis hintangehalten wird (can. 1240,
§ 2). Dazu kann es notwendig sein, dall das Begribnis ganz einfach gestaltet wird.

Wo das von dem Verstorbenen zu Lebzeiten gegebene Argernis nicht durch eine
offentliche Bekehrung, zum Beispiel éffentlich bekannten Empfang der Sakramente,
gutgemacht ist, ist dieses auf andere Weise zu beseitigen, gewdhnlich durch einen
Hinweis am Grabe, wodurch das kirchliche Begribnis vor der Pfarrgemeinde gerecht-
fertigt wird.

Linz a.d.D. Dr. J. Obernhumer

Mitteilungen
Probleme der Bibeliibersetzung. Bemerkungen zum Guardini-Psalter.-Unter den

Desiderata fiir das kommende Konzil hért man am stirksten den Wunsch nach einer
deutschsprachigen Volksliturgie. Ob hiefiir ein Konzil an sich zustindig ist und ob
diese sicher sehr schwierige Frage nicht auf anderem Wege viel einfacher losbar wiire,
bleibe dahingestellt. Ob so oder so, die deutschsprachige Liturgie scheint keine Utopie
der néchsten Jahrtausende zu sein, ist vielmehr in greifbare Nihe geriickt. Damit
erhebt sich aber die Frage nach dem rechten Bibeltext. Welche der vielen Uber-
setzungen wird in den Rang der gottesdlensthchen Sprache erhoben ? Daf} es viele
Ubersetzungen gibt, ist kein Mangel, sondern im Gegenteil ein Zeichen stark pul-
sierenden Lebens. Im Neuen Testament geht diese Vielfalt bis in die Anfinge der
Evangelien zuriick. Schon Papias von Hierapolis berichtet, daBl Matthius die Logien
des Herrnim ,,hebriischen Dialekt® zusammenstellte und ein jeder sie, so gut er es konnte,
winterpretierte (iibersetzte ?). Auch Lukas weist auf eine Vielfalt schon vorhandener
»Evangelien® hin. Doch aus der Vielfalt wurden nur die vier Evangelien in den Kanon
aufgenommen und formten dadurch den Gottesdienst der Kirche. Auch am Beginn
der lateinischen Liturgie stand eine Vielfalt von Schriftiibersetzungen. Es dauerte
sehr lange, bis sich die Vulgata als Normtext durchgesetzt hatte. Im Ubergangszeit-
alter zu einer deutschsprachigen Liturgie findet sich die gleiche Vielfalt von Bibel-
iibersetzungen vor. Das gleiche gilt etwa auch fiir den franzésischen Sprachraum,
wo dhnliche Bestrebungen vorherrschen. Welche der existierenden Ubersetzungen
wird also Liturgiesprache ?



