152 ~ Literatur

Moderne Soziologie und scholastisches Naturrecht. Von Johannes Messner. Mit einem
Vorwort von Alfred VerdroB und einem Anhang von Alfred Klose: Johannes Messner — Leben
und Werk. (Ruf und Antwort /2.) (48.) Wien 1961, Verlag Herder. Brosch. S 24.—, DM /sfr 4.—.

Der bahnbrechende Pionier auf dem Felde der Sozialwissenschaft, in Europa und dariiber
hinaus anerkannt, bricht in dieser Publikation eine Lanze fiir das scholastische Naturrecht
und hebt seine Gegner Hans Kelsen und E. K. Winter miihelos aus dem Sattel, die von der
Soziologie her das Naturrecht berennen. In Weiterentwicklung der klassischen aristotelisch-
thomistischen Lehre 138t Messner das Naturrecht ontologisch in der Familie griinden als Trieb
zur vollen menschlichen und werterfiillten Existenz. Er sieht in der Entwicklung der Natur-
rechtswissenschaft die groBle Leistung Europas fiir die Kulturentwicklung der Menschheit und
die groBe Hoffnung des Westens in der weltpolitischen Lage, weil sich die Natur noch immer
durchgesetzt hat gegen jeden ideologischen Dirigismus,

Linz a. d. D. Dr. Josef Héupl

Bibelwissenschaft

War der Adam des Paradieses der Urmensch ? Losungsversuch der palidontologisch-biblisch-
chronologischen Schwierigkeiten. Von Rudolf Fattinger. (48.) Linz/Donau 1961, Verlag
Veritas. Kartoniert $ 15.—.

Fattingers Antwort auf seine Titelfrage ist negativ. In einer Arbeit von gut 40 Seiten ver-
sucht er, den Beweis fiir seine These zu erbringen aus der Heiligen Schrift (S. 9—20), auf dog=
matischer Grundlage (S. 20 f.), aus dem Werdegang des Menschen (S. 21 —26), aus der Heils-
geschichte (S. 26), aus der Kulturgeschichte (S. 26). Sodann zeigt er, dall seine These und seine
Argumentierung mit den Dokumenten des kirchlichen Lehramtes in Einklang stehen (S. 27—31).
Auf weiteren 10 Seiten werden die Einwiénde und Schwierigkeiten gegen die These entkriftet,
und am Ende (S. 44—47) wird in einer Zusammenfassung noch einmal das Ergebnis resumiert
und sogar gefolgert: Die These ,,vermag auch die biblischen Angaben in den ersten Kapiteln
?Ser Ge)nesis als im Literalsinn fiir zutreffend und deren Chronologie als richtig zu erweisen*

. 44).

Die zithe Miihe und der bohrende Fleif3, den der Autor aufgewendet hat, sowie die Literatur,
die er eingesehen, und die Umstiindlichkeit, mit der er allerhand Fachleute um ihre Meinung
befragt hat, sind aller Bewunderung wert — genau wie der Versuch, alte Probleme der biblischen
Urgeschichte einmal von dieser Seite anzugehen. Freilich diirfte: die Form und der Aufbau
des Biichleins (siche oben!) mit seiner etwas mittelalterlich-scholastisch anmutenden Methode
und die absolute Art der Behauptungen sowie die éingstliche Betonung der Ubereinstimmung
mit der Orthodoxie der Kirche nicht gerade giinstig und iiberzeugend auf den Leser einwirken.
Qui nimis probat, nihil probat. Dies diirfte wohl gelten betreffs der auf Seite 44 behaupteten
Konkordanz im Literalsinn und in der Chronologie der Urgeschichte, welch letztere doch lingst
allgemein als blofe Genealogie mit heilsgeschichtlicher Tendenz verstanden wird. Diese heils-
geschichtliche Tendenz der fraglichen Genesiskapitel macht es auch recht unwahrscheinlich,
daB hier etwas Palidontologisches ausgesagt werden soll. Daher wird man hier weder Konkordanz
suchen noch Diskrepanz statuieren diirfen, da ja doch die Dinge auf ganz anderen Ebenen liegen
und ein anderes Formalobjekt der Betrachtung aufscheint. Beteuert doch Fattinger selber
gleich zu Beginn seines Schriftbeweises: ,,Die These, dafl der in Gen. 2 genannte Eden-Adam
nicht der somatisch, sondern der heilsgeschichtlich erste Mensch sei, kommt auf keinen Fall
in Widerspruch zur Heiligen Schrift; sie liegt vielmehr vollig in deren Zielsetzung. Dies trifft
fiirs erste zu beziiglich des heilsgeschichtlichen Gehaltes der These. Ist ja doch die Heilige Schrift
primér ein heilsgemiifler Wegweiser des Menschen, nicht aber ein wissenschaftlicher durch die
Natur- und Weltgeschichte ...* (S. 9). So sicher wir aus Vernunft und Offenbarung wissen,
was es um das Wesen des Menschen ist, so sicher diirfte der Zeitpunkt der Mensch-Werdung
immer zu jenen Gegenstiinden gehéren, von denen gilt: Ignoramus et ignorabimus.

Linz a, d. D. Max Hollnsteiner

. Die Evangelisten als Menschen. Eine psychologische Betrachtung der Evangelien. Von
A. Chorus. Aus dem Niederlindischen ins Deutsche iibertragen von M. de Weijer. (104.) Essen
1961, Ludgerus-Verlag, Hubert Wingen KG. Leinen DM 9.80.

Der Verfasser unternimmt es, aus der Eigenart des Werkes die menschliche Personlichkeit
der einzelnen Evangelisten psychologisch zu erschliefen. Stellenweise mag einem die Art dieses
Vorgehens gekiinstelt erscheinen. Aber man ist dann doch iiberrascht, zu sehen, wie stark die
Eigenart des einzelnen Evangelisten sich in Stil und Darstellungsweise des Berichtes nachweisen
1dBt. Wir bekommen auf diese Weise ein recht lebendiges Bild von den vier Minnern, denen



Literatur 153

wir die kostbarsten und schinsten aller Biicher verdanken. Es ist nicht so ohne, wenn die Liturgie
uns bei jeder Lesung des Evangeliums auch auf die Perstnlichkeit des Berichterstatters aunf-
merksam macht.

Linz a. d. D. Igo Mayr S. J.

~ Das Herrenmahl. Studien zur paulinischen Eucharistieauffassung von Paul Neuenzeit.
(256.) Kart. DM 28.—. — Kyrios und Pnenma. Studien zur Christologie der paulinischen Haupt-
briefe von Ingo Hermann. (155.) Kart. DM 19.80. (Studien zum Alten und Neuen Testament.
Herausgegeben von Prof. Dr. Vinzenz Hamp und Prof. Dr. Dr. h. c. Josef Schmid. Band I und II.)
Miinchen 1960, Kasel-Verlag.

Trotz der ausfiihrlichen und genauen Untersuchungen iiber die ntl. Eucharistieaussagen
von Joachim Jeremias und Heinz Schiirmann ist die vorliegende Arbeit von Neuenzeit von
groBler Bedeutung, da sie uns eine ganz neue Schau des ,,Abendmahlsproblems* darbietet. Sie
erweist namlich als verbliiffendes traditionsgeschichtliches Ergebnis, dal die paulinische Eu-
charistieauffassung mit dem urapostolischen Eucharistieverstindnis vollig iibereinstimmt, mit
anderen Worten, dafl Paulus nicht eigene Gedanken und neue Momente in die vorpaulinischen
Traditionsformeln eingefiigt hat, sondern nur die in Korinth entstandenen Fehlentwicklungen
(magischer Sakramentalismus und eschatologischer Enthusiasmus, wodurch die Bezichung der
Eucharistie zum Tode des Herrn in den Schatten geriickt wurde) korrigiert hat.

Diese Erkenntnis wird daraus gewonnen, dal zuerst die Eucharistieaussagen im 1 Kor
(Kap. 11 und 10) untersucht werden und mit ihnen dann die Eucharistieauffassung des Paulus
dargestellt wird: was sich da ergibt iiber die Bezichung der Eucharistie zum S#ttigungsmahl
und zum Passa, zum Opfer und zum Tode Jesu, zum lebendigen Kyrios und zu seiner Kirche,
zum einzelnen Christen und zu dessen Existenz ,,zwischen den Zeiten®, dann noch zum Verhiltnis
der Eucharistie zur Taufe, zum christlichen Ethos und schlieBlich zum Gerichte und zu den
Eschata. Dabei geht es jeweils um das verschiedene ,,Wie* dieser Bezogenheiten nach jiidisch-
rabbinischen, hellenistisch-gnostischen und schlieBlich christlich-sakramentalen Vorstellungen.

Weiter wird dann versucht, von den beiden vorpaulinischen eucharistischen Formeln
1 Kor 11, 23 ff. und 10, 16 nach vorwirts und riickwirts die anderen Abendmahltexte zu be-
leuchten, und nicht, wie man es bisher durchwegs gemacht hat, von einem rekonstruierten
postulierten Abendmahls-Urbericht auszugehen. Dabei ergibt sich, dall die von soteriologischem
Interesse getragene paulinisch-lukanische Tradition sachlich und wahrscheinlich auch zeitlich
urspriinglicher ist als die von christologischem Interesse getragene markinische Fassung des
Einsetzungsberichtes, und nicht umgekehrt, wie es bisher auch meistens angenommen wurde.
Erweisen sich doch die synoptischen Eucharistieaussagen als schon viel mehr formal erstarrt
und lassen auch die theologische Tiefe der paulinischen Eucharistieauffassung vermissen.
»50 steht Paulus mit seiner Theologie vom Herrenmahl (= Sittigungsmahl und Eucharistie)
im Mittelpunkt der neutestamentlichen Theologie von der Eucharistie . . . Pauvlus ist der Schliissel
zum ganzen neutestamentlichen Eucharistieverstindnis!® (239.)

So wird uns in dieser sehr aufschluBireichen, wissenschaftlich prizisen Arbeit der Weg
gewiesen heraus aus dem ntl. ,,Abendmahlsproblem®, dem scheinbaren Widerspruch zwischen
den Eucharistieaussagen der verschiedenen biblischen Schriftsteller.

Den Schliissel zum Verstéindnis der Theologie des Paulus, besonders seiner Christologie,
bildet der Pneumagedanke. So hat sich die Studie von Hermann zum Ziel gesetzt, den Pneuma-
begriff unter dem Gesichtswinkel seiner Bedeutung fiir den Kyriosbegriff zu untersuchen, und
zwar in den Hauptbriefen des heiligen Paulus. Ausgegangen wird dabei von der Identititsaussage
in 2 Kor 3, 17: ,Der Kyrios ist das Pneuma®. Auch einige Parallelstellen werden dazu noch
gepriift (Rém 1, 1—5; 1 Kor 15, 45; 1 Kor 6, 17; Rém 8, 9—11). Im 2. Teil wird dann der Sinn
dieser Identitdt von Kyrios und Pneuma anhand wichtiger Gedankenkreise der paulinischen
Theologie, wie der christlichen Existenz, der Ekklesiologie und der Eschatologie, erértert. Weiter
wird noch gezeigt, daBl diese paulinische Konzeption der Pneuma-Christologie nur aus der alt-
testamentlich-jiidischen Theologie (und nicht aus dem Hellenismus) verstindlich ist und daB
die Identitit von Kyrios und Pneuma die Grundlage aller paulinischen Aussagen iiber das
gottliche Pneunma bildet, auch der Aussagen in 1 Kor 3, 16; 1 Kor 2, 10; 1 Kor 12, 4—11 und
2 Kor 13, 13, die sonst als Beweise fiir die Personalitit des Pneumas als der dritten trinitarischen
Person herangezogen werden. Denn ,,das Pneuma ist von Paulus nicht als Person gedacht, wohl
aber als personal im Sinne einer von der Personalitit Gottes beziehungsweise Christi durch-
drungenen Ausstrahlungskraft des gottlichen Wesens und Handelns* (140 f.). Paulus ist also
an der Frage nach dem metaphysischen Verhiltnis von Gott, Christus und Pneuma gar nicht
interessiert, denn er denkt heilsgeschichtlich, das heiflt, es geht ihm darum, wie wir mit dem
Kyrios, dem Heilsbringer, in Verbindung kommen, und das geschieht durch das Pneuma, Das



